
47 

11. Maria Teresa Tatto Education reform and the global regulation of teachers’ education, 

development and work: A cross-cultural analysis, – International Journal of Educational Research 45 

(2006), 231–241 s 
 

Получено: 03.10.2023  Received: 03.10.2023 

Рассмотрено: 16.10.2023  Reviewed: 16.10.2023 

Принято: 10.11.2023  Accepted: 10.11.2023 

 

Journal ’’Education in the 21st Century’’, Vol1-10/2/, 2023 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Comercial 4.0 

International License 

 

 

37.01 https://orcid.org/0009-0003-1200-4009  DOI: 10.46991/educ-21st-century.v5.i2.047 

 
CHANGES OF SCIENTIFIC PARADIGMS AND THEIR IMPACT ON THE PHILOSOPHY OF 

EDUCATION 
Kirakosyan Gayane 

Lecturer, 
Yerevan State University, Armenia, 

kirakosyangayane1955@gmail.com 
Summary 

Along with the development of science and technology, unfixed scientific ideas, systems, patterns, 
principles change and are updated, and sometimes their radical changes lead to scientific revolutions. Such a 
revolution occurred in the 20th century and completely changed scientific systems, theories and 
methodological foundations. The classical Newtonian paradigm has been updated, and the quantum-
relativistic non-classical paradigm occupies the leading position. 

It cannot be denied that even technologically advanced civilizations are experiencing a deep moral and 
ecological crisis today, and science and reason are at a development impasse, and it is simply impossible not 
to see this. 

Pedagogy, considered one of the most traditional and inertial sciences, could not remain unaffected by 
these changes. In this case, the philosophy of education acts as polyphony of scientific opinions, where they 
contradict each other, but at the same time complement each other. This is the result of identifying problems 
in the field of education and ways to solve them. It is the philosophy of education that must create a system of 
consistent knowledge within the system, where knowledge about the world and man will be harmonious and 
consistent, without contradictions, and will become the basis for the development of new pedagogical 
approaches and technologies. 

The article presents our historical and comparative study of transformations of classical and non-
classical scientific paradigms. If in classical paradigms, everything was polarized and the analysis method 
worked, then we see that in non-classical paradigms everything is the other way around: these poles are 
brought together and the synthesis method works. 

Education and pedagogy are not immune from the influence of this process, so our research was 
conducted in the context of studying the influence of scientific paradigms on education and pedagogical 
thought. 

Keywords: scientific revolution, scientific paradigm, philosophy of education, synergy, classical and 
non-classical paradigm. 

 
ИЗМЕНЕНИЯ НАУЧНЫХ ПАРАДИГМ И ИХ ВЛИЯНИЕ НА ФИЛОСОФИЮ ОБРАЗОВАНИЯ 

Киракосян Гаяне 
Преподаватель, 

Ереванский государственный университет, Армении, 
kirakosyangayane1955@gmail.com 

Аннотация 
Вместе с развитием науки и техники изменяются и обновляются не закрепившиеся научные 

идеи, системы, закономерности, принципы, а иногда их радикальные изменения приводят к научным 
революциям. Такая революция произошла в XX веке и полностью изменила научные системы, теории 

https://orcid.org/0009-0003-1200-4009


48 

и методологические основы. Была обновлена классическая ньютоновская парадигма, и лидирующую 
позицию сейчас занимает квантово-релятивистская неклассическая парадигма. 

Нельзя отрицать, что даже технически развитые цивилизации переживают сегодня глубокий 

моральный и экологический кризис, а наука и разум оказались в тупике развития, и не видеть этого 

просто невозможно. 

Педагогика, считавшаяся одной из наиболее традиционных и инерционных наук, не могла 

остаться незатронутой этими изменениями. В этом случае философия образования выступает как 

полифония научных мнений, где они противоречат друг другу, но в то же время дополняют друг 

друга. Это результат выявления проблем в сфере образования и путей их решения. Именно философия 

образования должна создать систему непротиворечащих друг другу знаний внутри системы, где 

знания о мире и человеке будут гармоничными и согласованными, без противоречий, и станут 

основой для разработки новых педагогических подходов и технологий. 

В статье представлено историко-сравнительное исследование трансформаций классических и 

неклассических научных парадигм. Если в классических парадигмах все было поляризовано, и 

работал метод анализа, то в неклассических парадигмах все наоборот: происходит сближение этих 

полюсов и работает метод синтеза. 

Образование и педагогика не ограждены от влияния этого процесса, поэтому наше исследование 

проводилось в контексте изучения влияния научных парадигм на образование и педагогическую 

мысль. 

Ключевые слова: научная революция, научная парадигма, философия образования, синергия, 

классическая и неклассическая парадигма. 

 

ԳԻՏԱԿԱՆ ՊԱՐԱԴԻԳՄԱՆԵՐԻ ՓՈՓՈԽՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ ԵՎ ԴՐԱՆՑ  

ԱԶԴԵՑՈՒԹՅՈՒՆԸ ԿՐԹՈՒԹՅԱՆ ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅԱՆ ՎՐԱ 
Կիրակոսյան Գայանե 

դասախոս, 
Երևանի պետական համալսարան, Հայաստան, 

kirakosyangayane1955@gmail.com 
Ամփոփում 

Համառոտ ներածական: Գիտության և տեխնիկայի զարգացմանը զուգընթաց փոփոխվում և 

նորացվում են գիտական պատկերացումները, համակարգերը, օրինաչափությունները, սկզբուք-

ները, որոնք հաստատուն չեն, և երբեմն դրանց արմատական փոփոխությունները հանգեցնում 

են գիտական հեղափոխությունների։ Այսպիսի հեղափոխություն տեղի ունեցավ 20-րդ դարում 

երբ ամբողջությամբ փոխվեցին գիտական համակարգերը, տեսությունները և մեթոդաբանական 

հիմքերը։ Երբ նյուտոնյան դասական պարադիգման նորացվեց և առաջատար դիրքում կանգնեց 

քվանտառելյատիվիստական ոչ դասական պարադիգման ։  

Անհերքելի է, որ անգամ տեխնիկապես զարգացած քաղաքակրթություններն այսօր կանգ-

նած են բարոյաէկոլոգիական խորը ճգնաժամի, իսկ գիտությունն ու բանականությունը՝ զարգաց-

ման փակուղու առջև, և չտեսնել դա պարզապես անհնար է։  

Մանկավարժությունը, համարվելով ամենավանդական և իներցիոն գիտություններից մեկը, 

չէր կարող անմասն մնալ այդ փոփոխությունների ազդեցությունից։ Կրթության փիլիսոփայու-

թյունն այս պարագայում հանդես է գալիս որպես գիտական կարծիքների պոլիֆոնիա, որտեղ 

դրանք կոնֆլիտում են միմյանց հետ, բայց միևնույն ժամանակ՝ լրացնում միմյանց։ Այն կրթու-

թյան ոլորտում խնդիրների բացահայտման և դրանց լուծման ուղիների արգասիքն է։ Կրթության 

փիլիսոփայությունն է, որ պետք է ստեղծի համակարգի մեջ իրար չհակասող գիտելիքների հա-

մակարգ, որտեղ աշխարհի և մարդու մասին գիտելիքները կլինեն ներդաշնակ և համաձայնեց-

ված՝ առանց հակադրությունների, կդառնան մանկավարժական նոր մոտեցումների, տեխնոլո-

գիաների զարգացման հիմքերը։  

Հոդվածում ներկայացված է դասական և ոչ դասական գիտական պարադիգմաների փոխա-

կերպումների վերբերյալ մեր պատմահամեմատական հետազոտությունը։ Եթե դասական պա-

րադիգմաներում ամեն ինչ բևեռացված էր և գործում էր անալիզի մեթոդը, ապա տեսնում ենք, որ 

ոչ դասական պարադիգմաներում ճիշտ հակառակն է. տեղի է ունենում այդ բևեռների մերձեցում 

և գործում է սինթեզի մեթոդը։ 



49 

Այս գործընթացի ազդեցությունից անմասն չեն կրթությունը և մանկավարժությունը, ուստի 

մեր հետազոտությունը իրականացվել է կրթության և մանկավարժական մտքի վրա գիտական 

պարադիգմաների ազդեցության ուսումնասիրության համատեքստում։ 

Բանալի բառեր՝ գիտական հեղափոխություն, գիտական պարադիգմա, կրթության փիլիսո-
փայություն, սիներգիա, դասական և ոչդասական պարադիգմա։ 

 

Հիմնախնդիրը դասական և ոչ դասական գիտական պարադիգմաների փոխակեր-

պումներն են, որոնք նպաստում են կրթական պարադիգմաների փոփոխություններին 

և առաջ բերում դրանց ուսումնասիրության անհրաժեշտություն։ Եթե դասական պա-

րադիգմաներում ամեն ինչ բևեռացված էր, և գործում էր անալիզի մեթոդը, ապա ոչ դա-

սական պարադիգմաներում՝ տեղի է ունենում այդ բևեռների սինթեզ, որն էլ իր էական 

ազդեցությունն է թողնում կրթության պարադիգմաների վրա։ 

Հիմնախնդրին առնչվող այլ հետազոտությունների և հրատարակությունների 

կարճ վերլուծություն: Պոստմոդեռնիզմի և Վեբերի ռացիոնալիզմի մասին գիտական 

բանավեճին անդրադարձել են Յու. Ն. Դավիդովը և Զ. Բաումանը [8, 9]: 

Պոստ ոչ դասական գիտության մեջ ոչ գծային մտածողության, նեոֆունկցիոնալիզ-

մի, կոնֆլիկտների տեսության, նեոմարքսիզմի, պոստմոդեռնիզմի վերաբերյալ հետա-

զոտություններ են հրապարակել Ի. Ս. Դոբրոնավովան, Վ. Կոռոլկոն, Վ. Տանչերը, Ա. Նա-

զարեթյանը [10, 11, 12]։ Սիներգետիկայի ազդեցությունը հումանիտար գիտությունների 

վրա ևս ուսումնասիրել են Ա. Ն. Աբդուլովը, Ա. Մ. Կուլիկինը, Ա. Պ. Նազարեթյանը [1, 

13]։ Սիներգետիկայի և գիտական հեղափոխությունների վերլուծությանն անդրադար-

ձել են Ռ. Ա. Օմորովը, Դ. Ս. Չեռնավսկին, Կ. Շվաբը [5, 14, 15]։ 

Հետազոտության նպատակն է պատմահամեմատական վերլուծության միջոցով 

ներկայացնել ժամանակակից գիտական պարադիգմաների փոփոխությունները և 

դրանց ազդեցությունը կրթության փիլիսոփայության վրա։ 

Հետազոտության նորույթը: Մեր կողմից փորձ է արվել ուսումնասիրելու, համա-

կարգելու և ներկայացնելու գիտական պարադիգմաների փոփոխություններն ու դրանց 

ազդեցությունը կրթության փիլիսոփայության, մանկավարժական մտքի վրա, որոնցով 

պայմանավորված են արդի կրթական բարեփոխումների հիմնական ուղղությունները՝ 

հումանացումը, տեխնոլոգիզացումը, թվայնացումը, սիներգիզմը, անհատականացումը 

և այլն։ 

Հիմնական նյութի շարադրանքը: 21-րդ դարում գիտության և տեխնիկայի զար-

գացման շնորհիվ և դրա թելադրանքով ստեղծվում է նորը՝ գիտության, մշակութային, 

արվեստի և այլ ասպարաեզներում։ Երկար տարիներ ֆլոիկտուացիայի կարգավիճա-

կում գտնվող գիտության ոլորտը հարթում է իր զարգացման նոր ուղին, և այսօր գիտ-

նականների մի մեծ բանակ ոչ միայն վկան է այս ֆենոմենի, այլև դրա ստեղծողն ու 

արարողն է միաժամանակ։ Ըստ ամերիկացի հայտնի պատմաբան և փիլիսոփա Թո-

մաս Կունի՝ ժամանակ առ ժամանակ տեղի են ունենում գիտական հեղափոխություն-

ներ, երբ կտրականապես նորանում և փոփոխվում են գիտական գիտելիքների համա-

կարգերը, տեսությունները, մեթոդաբանական հիմքերը, ամբողջ կատեգորիալ ապա-

ռատը, և այդ գիտական հեղափոխությունները կապված են գիտական պարադիգմանե-

րի փոփոխություններով։ 

Ի՞նչ է գիտական պարադիգման։ 

Դրա ամենաընդհանրական և համապարփակ սահմանումը տվել է ինքը Տ. Ս. Կու-

նը. «Պարադիգմա» ասելով՝ նկատի ունեմ ճանաչված գիտական նվաճումները, որոնք 

որոշակի ժամանակ տալիս են գիտական հանրությանը խնդիրների առաջադրման և 



50 

դրանց լուծման մոդելներ [3, էջ 488]։ Թ. Կունը իր հանրահայտ «Գիտական հեղափո-

խությունների կառուցվածքը» աշխատությունում կարևորել է գիտական պարադիգմա-

ների փոփոխության երեք կարևոր փուլեր: 

Անտիկ շրջանում գիտության և փիլիսոփայության կողմից ընդունված ռացիոնա-

լության չափանիշները նույնն են եղել և միանշանակ են ընդունվել երկուսի կողմից էլ։ 

Ռացիոնալը հասկացվել է որպես իռացիոնալի հակառակը, իսկ գիտելիքները չեն 

ենթարկվել դեմարկացիայի։ Այն, ինչ իռացիոնալ է, կարող էր դառնալ ռացիոնալ և հա-

կառակը։ Ուստի կատարվել է գիտական և փիլիսոփայական գիտելիքների, ինչպես 

նաև մեթոդների փոխներթափանցում։ Հետազոտական մեթոդները հինականում վերց-

վել են փիլիսոփայական ճանաչողության զինանոցից։  

Ռացիոնալության մասին պատկերացումները կտրուկ փոխվում են 17-րդ դարում, 

երբ ձևավորվում է ճանաչողական նոր մշակույթ, գիտական նոր լեզու՝ դասական գի-

տություն բնորոշմամբ։ Այս ժամանակափուլը առաջին արմատական հեղաշրջումն էր 

քաղաքակրթության պատմության մեջ, որով սկզբնավորվեց նոր դարաշրջանը՝ մոդեռ-

նի դարաշրջանը. 

 Կոպեռնիկոսի հելիոկենտրոնական տեսությունը, 

 Կեպլերի մոլորակային շարժման տեսությունը, 

 Գալիլեո Գալիլեյի աստղագիտական դիտարկումների օրենքները, 

 Մաքսվելի էլեկտրոդինամիկան, 

 Կլաուզիուսի թերմոդինամիկան, 

 Պավլովի ֆիզիոլոգիան, 

 Դարվինի Էվոլյուցիոն տեսությունը, 

 Նյուտոնի մեխանիկան։ 

Գաղափարական առաջատարներից էր Ռենե Դեկարտի «մտածում եմ ուրեմն 

կամ» նշանավոր հիմնադրույթը, որով դրվեց հին և նոր դարաշրջանների ջրբաժան գի-

ծը՝ գոյաբանական, մարդաբանական, իմացաբանական և մեթոդաբանական իմաստնե-

րով, ինչպես նաև Ֆրենսիս Բեկոնի նույնքան հեղափոխական հիմնադրույթը՝ «գիտելի-

քը ուժ է», որով վերջ հայտարարվեց գիտելիքի և հավատի բազմադարյան հակադրու-

թյանը։ 

Այսպիսով՝ գիտության մեջ հիմք դրվեց ռացիոնալիստական դասական տիպի գի-

տության ամրապնդմանը, որի մասին մանրամասն վերլուծություններ են ներկայացրել 

ռուս վերլուծաբաններ Ա. Ն. Ավդուլովը և Ա. Մ. Կուլկինը [1]։ Ավդուլովը այն բնութա-

գրել է որպես՝ «գիտելիքի անհերքելիության, ինքնաակնհայտության, անսխալ կանխա-

տեսելիության մասին իմացաբանական ուտոպիա» և որպես բնութագրիչ դասական գի-

տության պարադիգմայում առանձնացրել է ֆինալիզմը, պատճառահետևանքային ավ-

տոմատիզմը և օբյեկտիվիզմը։ 

Ֆինալիզմը նա բնութագրել է որպես միանշանակ, անհերքելի, ինքնապարփակ, 

բացարձակ ճշմարիտ գիտելիքների համակարգի ստեղծումը: Գիտության բովանդա-

կության մեծ մասը կրում է անխախտ ճշմարտությունների բնույթ` պահպանվելով ան-

փոփոխ:  

Գիտելիքի աճը գծային է. ունի քանակական կումուլյատիվ ինքնաընդլայնման  

բնույթ: Ճշմարտությունը անփոփոխ է և վերջնական, որը ժխտում էր գիտական հեղա-

փոխությունների հնարավորությունը։  

Պատճառահետևանքային ավտոմատիզմը դասական ռացիոնալության բնորոշ մե-

խանիստական այն պատկերացումն է, ըստ որի՝ յուրաքանչյուր պատճառ առաջ է բե-

րում կոնկրետ հետևանք, հետևաբար բոլոր հետևանքները կանխատեսելի են, և ամեն 



51 

ինչ կարելի է անսխալ կանխատեսել և այս սկզբունքը անվանվել է Լապլասյան դետեր-

մինիզմ։  

Տարածության և ժամանակի առումով դրանք առանձին իրարից անկախ սուբս-

տանտներ են՝ իրենց կոնստանտ հատկանիշներով։ Ատոմիզմի գաղափարը այսպիսին 

էր. ողջ տիեզերքը հսկայական թվով անբաժանելի և անփոփոխ մասնիկների ամբող-

ջություն է, և այդ մասնիկները տեղաշարժվում են բացարձակ տարածության և բացար-

ձակ ժամանակի մեջ, դատարկության միջով վայրկյանապես փոխանցվող ձգողական 

ուժերի ազդեցությամբ։ Բոլոր իրադարձությունները խիստ որոշված են դասական մե-

խանիկայի օրենքներով։ Իմանալով ցանկացած մարմնի շարժման արագությունն ու իմ-

պուլսը՝ կարելի է չափել հետագիծը, հետևաբար ամեն ինչ կարելի է անսխալ կանխա-

տեսել։ Բնությունն ու մարդը ընկալվում էին որպես «մեխանիկական սարք», որի մասե-

րը ենթակա են խիստ դետերմինացիայի, և այստեղից ևս մեկ դասական ռացիոնալիզմի 

առանձնահատկություն՝ մասը կարևոր է ամբողջից։  

19-րդ դարի վերջերից մինչև 20-րդ դարի կեսերը պատմության մեջ նշանավորվե-

ցին երկու կարևորագույն հեղափոխական գաղափարների մուտքով. 

I.  միկրոաշխարի տեսություննների ձևավորման, որը բնութագրվում է ֆիզիկայի 

քվանտային մեխանիկա բաժնի ոլորտում հեղափոխական նորամուծություններով, 

II. մեգաաշխարհի տեսությունների ձևավորման փուլ, որի հիմքը դրվեց ընդհա-

նուր և հատուկ հարաբերականության տեսություններով։ 

Գիտական պատմությունը բաժանվեց երկու փուլի՝ դասական ֆիզիկայի զարգացման 

փուլ, որը կոչվեց նյուտոնյան պարադիգմա և ոչ դասական գիոտթյան զարգացման փուլ, 

որտեղ առաջատար դիրքում կանգնեց քվանտառելյատիվիստական պարադիգման։ 

Փոխվեց ժամանակ և տարածություն հաստատուն մեծությունների միֆը, և ժամա-

նակն ու տարածությունը դարձան հարաբերական։ Փոխվեց մատերիայի կառուցվածքի 

միֆը. մատերիան կազմված է ոչ միայն դիսկրետ մասնիկներից, այլ նաև դրան բնորոշ 

են ալիքային հատկանիշները։  

Հայզենբերգը ձևավորեց հավանականության տեսությունը, որի հիման վրա ձևա-

վորվեցին քվանտային մեխանիկայի հիմնարար սկզբունքները։ Նա հիմնավորեց, որ 

«ուղեծիր», «կոորդինատ», «իմպուլս» և այլ հասկացությունները քվանտային տեսության 

մեջ ճշգրիտ իմաստ չեն կարող ունենալ, և պատճառականության օրենքում ընդունված 

«ներկան ճիշտ իմանալու դեպքում միանշանակ կարելի է կանխատեսել ապագան» գա-

ղափարը միֆ է, որովհետև միկրոօբյեկտների շարժման ուսումնասիրության ժամանակ 

հնարավոր չէ անգամ ներկան իմանալ ճշգրիտ, ուր մնաց ճիշտ կանխատեսելի ապա-

գան։ Այսպիսով, ի տարբերություն դասական ֆիզիկայի, քվանտային տեսությունը, ըստ 

էության, վիճակագրական տեսություն է, որից կարելի է բխեցնել ոչ թե ճշգրիտ, այլ 

միայն հավանական բնույթի եզրակացություններ։  

20-րդ դարի բնագիտությունը ցույց տվեց հետազոտվող սուբյեկտի անբաժանելիու-

թյունը օբյեկտից, գիտելիքի ստացման կախվածությունը սուբյեկտի կողմից ընտրված 

մեթոդից ու միջոցից։ 

Եթե դասական ֆիզիկայում օբյեկտի և սարքի փոխազդեցության հետևանքը կարե-

լի է տեսնել, քվանտային ռելյատիվիստական ֆիզիկայում հետազոտվող օբյեկտի նկա-

րագրությունն ու բացատրությունը հնարավոր չէ առանց դիտման միջոցների ամրա-

գրման, քանի որ դիտման պահին սարքի և օբյեկտի միջև կատարվում է ուժեղ փոխազ-

դեցությունուն, ինչը ազդում է ուսումնասիրվող օբյեկտի բնույթի վրա։ 

Նիլս Բորը 1930 թ. Սոլվեդյան գիտաժողովում արտահայտել է նաև չափման մի-

ջոցներով պայմանավորված հարաբերականության գաղափարը` ստացվող արդյունքի 

պայմանավորվածությունը օգտագործվող սարքի բնույթով: 



52 

Ստացվում է, որ եթե նյուտոնյան պարադիգմայում գործում էր խիստ դետերմինիզ-

մը, ապա ինդետերմինիզմը, որը կարևորում էր նաև պատահականության սկզբունքը, 

ապա քվանտային մեխանիկայի զարգացումը բացահայտեց, որ միկրոաշխարհում գոր-

ծում են բացարձակապես այլ՝ պատահականության, հավանականության օրենքները, 

որոնք նախապես հնարավոր չէ հաշվարկել և ոչ էլ կանխատեսել։ 

Մեծ նշանակություն ստացավ Նիլս Բորի կողմից ձևակերպած լրացման սկզբուն-

քը, այսինքն՝ աշխարհում գտնվող առարկաների և երևույթների մասին մեծ քանակու-

թյամբ տեղեկատվության իրար բացառելու եղանակով գիտելիքի ստացումը։ 

Այստեղ խոսքը առաջին հերթին սուբյեկտի մասին է, որովհետև միայն սուբյեկտ-

ների միջոցով կարելի է ստանալ գիտելիք իրար բացառելու ճանապարհով։ Սա նշանա-

կում է, որ օրենքներում ի հայտ է գալիս սուբյեկտը։  

Բնության երևույթների միջև միանշանակ պատճառ հետևանքային հարաբերու-

թյունների պարադիգման, որտեղ գործում էր բացարձակ ճշմարտության հնարավորու-

թյան սկզբունքը, փոխարինվում է հարաբերականության տեսության պարադիգմայով, 

որտեղ սուբյեկտին թույլատրվում է միևնույն օբյեկտի նկարագրության, միմյանցից 

տարբերվող տեսակետների ճշմարտությունը։  

Մնում է պարզապես նկատել, որ դասական գիտությունը իր կոշտ ռացիոնալիզմով 

և ստանդարտացումներով ի վիճակի չէ համարժեք վերարտադրելու իրականությունը, 

առավել ևս մարդու աշխարհը։ Հաղթահարելով դասականության քննադատական դոգ-

մաները՝ կարծես թե ոչ դասական գիտությունը ռացիոնալության անտիկ տիպին վերա-

դառնալու միտումներ է դրսևորում, այսինքն՝ գիտության և փիլիսոփայության միաս-

նության։  

19-րդ դարի կեսերին փիլիսոփայությունը կրում է մեծ ճգնաժամ։ Փիլիսոփաների 

մի մեծ խումբ սկսում է կասկածել, թե իրոք բանականն է մարդու կյանքում խաղում 

հիմնական դերը, ճի՞շտ է, որ բարձրագույն ճանաչողական ընդունակությունը դա բա-

նականությունն է։  

Նրանք գտնում էին, որ հոգին լցված է հսկայական մեծ բովանդակությամբ՝ զգաց-

մունքներ, հույզեր, ինտուիցիա, կամք, հավատ, բնազդ... ինչո՞ւ ենք համարում, որ ա-

ռաջնայինը բանականությունն է։ 

Առաջանում է փիլիսոփայական մտքի ճեղքվածք, և փիլիսոփայությունը բաժան-

վում է մի շարք ճյուղերի՝ կյանքի փիլիսոփայություն, պրագմատիզմ, էքզիստենցիա-

լիզմ, նեոթոմիզմ, և ամենաազդեցիկը՝ պոզիտիվիզմ։ 

Պոզիտիվիզմը ամենաճշմարիտը համարում էր գիտությունը և մեծ տեղ էր տալիս 

բնագիտությանը։ Դրա հիմնադիրն էր Օգյուստ Կոնտը, որը նաև սոցիոլագիա գիտու-

թյան հիմնադիրն էր։ 

Եթե մինչ այդ գիտության մեջ թագավորում էին մաթեմատիկան և ֆիզիկան, պոզի-

տիվիզմը կառուցեց գիտությունների հիերարխիա՝ հիմքում դնելով մաթեմատիկան, 

աստղագիտությունը, ֆիզիկան, քիմիան, կենսաբանությունը, իսկ գագաթում՝ սոցիոլա-

գիան։ 

Նրանց բազային մտքերն էին գիտության հենարանը էմպիրիկ գիտելիքն է, իրական 

գիտելիքի միակ աղբյուրը փորձն է։ Նրանք համարեցին, որ մինչ այդ եղած բոլոր գիտելիք-

ները պետք է ենթարկվեն դեմարկացիայի։ Նրանց սկզբունքը վերիֆիկացիան էր։  

Նեոպոզիտիվիզմի հայտնի ներկայացուցիչ Կարլ Պոպերը քննադատեց այդ 

սկզբունքը՝ այն համարելով անմիտ անվերջություն։ Նա փորձում էր ամբողջությամբ 

բացառել ինդուկտիվ տրամաբանությունը՝ համարելով, որ ինդուկցիան ոչ թե տրամա-

բանական է, այլ հոգեբանական։ Նրա համար գլխավորը ոչ թե ապացուցելն ու հիմնա-



53 

վորելն էր, այլ հերքել, ժխտել, և այն տեսությունը, որը կժխտի քննադատական մտածո-

ղությամբ կլինի գիտական։ Այս սկզբունքը կոչվում է ֆալսիֆիկացման սկզբունք։ Եթե 

նեոպոզիտիվիստները դիտարկում էին գիտությունը ստատիկայում՝ ոչ սոցիալ մշա-

կութային համատեքստում, ապա պոստպոզիտիվիստական դպրոցի ներկայացուցիչ-

ները, մասնավորապես Կունը, քննադատում էին այս երկու սկզբունքները և ձգտում էին 

դիտարկել գիտությունը սոցիալ-մշակութային համատեքստում։ Նրանք ձգտում էին ու-

սումնասիրել գիտական գիտելիքի զարգացման դինամիկան իր պատմության մեջ։ 

Ստացվում է, որ գիտության կառուցվածքային անալիզից անցում է կատարվում գիտու-

թյան պատմական դինամիկայի անալիզի։ Սկսում են կարևորվել ոչ միայն բնական, 

այլև հումանիտար գիտությունները։  

Գերմանացի փիլիսոփա Վիլլգեյմ Դիլտեյը 1883 թ. հրատարակում է գիրք, որը կոչ-

վում է «Ներածություն մարդկային հոգու մասին»։ Նրա կարծիքով հոգու մասին գիտու-

թյունները կառուցված են բացարձակապես այլ կերպ. բնագիտությունները հենվում են 

արտաքին փորձի վրա, որը մենք ստանում ենք զգայարանների միջոցով, իսկ հոգու մա-

սին գիտությունները՝ ներքին փորձի վրա, որը տրանսցենդենտ է, և որը մեզ տրվում է ի 

սկզբանե։ Բնագիտությունները ուսումնասիրում են պատճառահետևանքային կապերը 

արտաքին փորձով, միևնույն ժամանակ նա առաջարկում է մի շարք մեթոդներ, որոնք 

թույլ են տալիս դուրս բերել ներքին փորձը և մեկնաբանել։ Նա մտածում է զգայական 

մեթոդներ, որոնք ներթափանցում են ուրիշի զգայական փորձ։ Իր կյանքի վերջում նա 

հիմք դրեց հերմենևտիկա փիլիսոփայական նոր ուղղության ձևավորմանը, որի շրջա-

նակում էլ ձևավորվեց գիտահոգեբանական ճանաչելիության ունիվերսալ սկզբունքը 

[2]։  

Ամեն երևույթ կարելի է հետազոտել և′ ունիվերսալ, և′ անհատական տեսանկյու-

նից, այսինքն՝ բնագիտության և պատմագիտության տեսանկյունից։ Եթե բաց թողնենք 

գրիչը այն կընկնի գետին, և որքան անգամ էլ կատարենք այդ գործողությունը բացատ-

րությունը, ըստ ֆիզիկայի, կլինի ձգողականության օրենքը։ Սակայն, ըստ պատմագի-

տական օրենքի, ամեն կատարված ակտ կլինի անհատական և չկրկնվող։ Նույն օբյեկ-

տը կարելի է ուսումնասիրել և՛ ֆիզիկայի, և՛ պատմագիտության տեսանկյունից և դա 

կլինի տարբեր հայացքներ՝ նույն երևույթի ուսումնասիրության դեպքում։  

Բադենյան նեոկանտական դպրոցի ներկայացուցիչ Հենրիխ Ռիկկերտի տեսան-

կյունից գլխավոր տարբերությունը ոչ թե ուսումնասիրության առարկան է, այլ մեթոդը։ 

Առաջին դեպքում դա ունիվերսալացման համընդհանուրի գտնելն է, երկրորդում՝ բոլոր 

երևույթների մեջ անհատականի բացահայտումը։ Ե՛վ ունիվերսալը, և՛ անհատականը 

ելնում են այն բանից, որ պետք է գտնել պատճառահետևանքային կապերը, սակայն 

դրանք տարբեր են կառուցվածքով [7]։  

Եթե պատճառահետևանքային կապը ունիսվեսալի սամաններում կրում է կաու-

զացիա, ապա պատմագիտականի դեպքում մենք փնտրում ենք պատճառ-հետևան-

քային մոտիվացիոն կապը, այսինքն, թե որն է տվյալ վարքագծի մոտիվացիան։  

Չնայած մանկավարժությունը ամենաավանդական և իներցիոն գիտություն է բոլոր 

գիտություններից, սակայն այն չէր կարող անմասն մնալ այդ պարադիգմալ փոփոխու-

թյուններից։  

Մանկավարժական գիտության պարադիգմաների փոփոխության գործում հեղա-

փոխական դեր է խաղացել Լ. Ս. Վիգոտսկու պատմամշակութային տեսությունը։ Նա 

առաջինն էր, որ հոգեբնական ֆունկցիաները դիտարկեց սոցիալ-մշակութայինի հա-

մատեքստում։ Մինչ նա բոլոր հոգեբանները բարձրագույն հոգեբանական ֆունկցիանե-

րը դիտարկում էին կենսաբանական տեսանկյունից՝ համարելով որ բարձրագույն հո-



54 

գեբանական ֆունկցիաներն են թելադրում տարրական կենսաբանական  հոգեֆիզիո-

լոգիական ֆունկցիաներին  

Ըստ Լ. Ս. Վիգոտսկու հեղափոխական տեսության՝ բարձրագույն հոգեբանական 

ֆունկցիաները չեն կարող հասկացվել առանց սոցիոլոգիական ուսումնասիրման, այ-

սինքն՝ դրանք ոչ թե կենսաբանական, այլ վարքի սոցիալական զարգացման արդյունք են։  

Տարրական հոգեֆիզիոլոգիական ֆունկցիաների զարգացումը աստիճանական և 

միջնորդավորված գիտելիքների ներթափանցումն է մշակութային ժառանգություն, իսկ 

բարձրագույն հոգեկան ֆունկցիաները ձևավորվում են մշակութային միջնորդությամբ։ 

Հայտնի է նրա զարգացման մերձակա գոտու տեսությունը, որտեղ նա կարևորում է 

չորս կարևոր ֆունկցիա՝ 

1. հիշողություն՝ մեխանիկական և տրամաբանական, 

2. ուշադրություն՝ ոչ կամածին և կամածին, 

3. երևակայություն՝ վերարտադրողկան և ստեղծագործական, 

4. մտածողություն՝ պատկերային և հասկացությունների ու տեսությունների հի-

ման վրա։ 

Երբ վերլուծում ենք այս սխեման, տեսնում ենք, որ նա տվել է դասական պարա-

դիգմաներից անցումը ոչ դասականների։ 

1. Մեխանիկական հիշողությունը սոսկ գիտելիքների կումուլյացիա է, իսկ տրա-

մաբանական հիշողությունը ստեղծվում է այդ գիտելիքների միջև կապերի հիման վրա։ 

2. Ոչ կամածին ուշադրությունը առաջ է գալիս մարդու կամքից անկախ, ինքնա-

բերաբար, առանց գիտակցական նպատակադրման: Կամածին ուշադրությունը այն 

դարձնում է մոտիվացված, այն կապված է գիտակցաբար դրված նպատակի և կամային 

ջանքերի հետ։ 

3. Վերարտադրողական երևակայությունը նշանակում է, որ ամեն բան վերջնա-

կան է և հաստատուն. ակնհայտ է, որ եթե ամեն բան հայտնի է ու վերջնական, ապա 

միտքը չի կարող լինել ստեղծագործական։ 

4. Մտածողությունը պատկերային քաոսից անցում է կատարում համակարգվա-

ծության [5]։ 

Այս կոնցեպցիան կարծես ներկայացնում է հենց սիներգետիկան, որն այսօր մեթո-

դաբանական հիմք է բոլոր գիտությունների համար։  

Սիներգետիկան գիտության միջճյուղային ուղղություն է, որը բաց համակարգե-

րում բացատրում է մոդելների ինքնակազմակերպման և ստեղծման սկզբունքները։ Այն 

բաց դիսիպատիվ համակարգ է, որն անընդհատ փոխազդեցության մեջ է գտնվում ար-

տաքին աշխարհի հետ։ Այն փոխանակվում է նյութով, տեղեկատվությամբ, էներգիայով 

և ունի տարբերակներ անընդհատ փոփոխվելու՝ չվերադառնալով իր նախկին վիճա-

կին։ Այսինքն՝ սիներգիան համակարգ է, որը սնվելով քաոսից անընդհատ ֆլուկտուա-

ցիայի (տատանումներ) շնորհիվ շեղումների ժամանակի ընթացքում մեծանալով, կու-

տակվելով, հասնում է բիֆուրկացիոն կետի (թեքման, ճյուղավորման) և բացարձակա-

պես հանկարծակի, սակայն ներքին կոնսոլիդացիայի շնորհիվ թեքվում է որևէ մեկ ուղ-

ղությամբ՝ առաջացնելով նոր համակարգեր։ Ընդ որում՝ փոքրիկ միջամտությունը կա-

րող է առաջացնել հսկայական մեծ փոփոխություններ, իսկ մեծ ազդեցությունը կարող է 

տալ փոքրիկ արդյունք։ Եվ քանի որ տատանումները բնույթով պատահական են, աշ-

խարհում ցանկացած նորամուծության ի հայտ գալը պայմանավորված է պատահական 

գործոնների գումարի գործողությամբ։ Այս մասին խոսել են փիլիսոփաներ Էպիկյուրը և 

Լուկրեցիուս Կարլոսը դեռևս մեր թվարկությունից առաջ [5]։  



55 

Եթե անփոփենք մեր հետազոտությունը, կնկատենք, որ դասական գիտական պա-

րադիգմաներում ամեն ինչ բևեռացված էր և գործում էր անալիզի մեթոդը, իսկ ոչ դա-

սական պարադիգմաներում ճիշտ հակառակը՝ տեղի էր ունենում այդ բևեռների մերձե-

ցում, գործում էր սինթեզի մեթոդը։ 
 

Դասական Ոչ դասական 

Ատոմ և դատարկություն Ատոմ և ալիքներ 

Ժամանակն ու տարածությունը իրարից 

անկախ սուբստանտներ են։ 

Ժամանակը և տարածությունը հարաբե-

րական են և նույնիսկ գրվում է գծիկով։ 

Օբյեկտը կարևոր է սուբյեկտից։ Սուբյեկտը կարևոր է օբյեկտից, և 

սուբյեկտն է փոխում օբյեկտը։ 

Մասը կարևոր է ամբողջից: Ամբողջը կարևոր է մասից հոլիստիկ մո-

տեցում: 

Ամեն բան դետերմինացված է, վերջնա-

կան և ամբողջական  

Կարևորվում է սիներգիան՝ պատահա-

կանության, հարաբերականության և 

լրացման սկզբունքների հիման վրա։ 
 

Եթե վերլուծենք քվանտառելյատիվիստական պարադիգմայի ազդեցությունը 

կրթական պարադիգմաների փոփոխության գործում, կրթության փիլիսոփայության 

վրա, ապա կնկատենք, որ ամբողջությամբ փոխվել են ժամանակ և տարածություն 

հասկացությունները ուսուցման գործընթացում՝ դառնալով հարաբերական, մեծացել է 

ուսուցման ծառայությունների սպեկտորը։ Հսկայական է դարձել էներգոտեղեկատվա-

կան դաշտի ազդեցությունը, և կարևոր են դրա տիրապետման գիտակից մոտեցումն ու 

կիրառությունը։ Մեծացել է ըստ ընդունակությունների և ըստ ցանկության անհատա-

կան կամ խմբային ուսուցման հնարավորությունը։ Կարևորվել է սուբյեկտ-սուբյեկտ 

համագործակցական հարաբերությունը՝ սուբյեկտն է կերտում պատմությունը 

սկզբունքով։ 

Հոլիստիկ մոտեցումը ամբողջական հարմոնիկ մոտեցումն է անձի զարգացման 

գործընթացին, որտեղ պետք է կարևորել ոչ միայն ակադեմիական ընդունակություննե-

րը, այլև բազմակի ինտելեկտների դերը՝ EQ, IQ էմոցիոնալ դաշտը, այսօր արդեն մեծ 

արձագանք գտած SQ, հոգևոր արժեքների դաշտը, որոնցից յուրաքանչյուրը պարունա-

կում է մեծ կարողությունների սպեկտր և ասել թե դրանցից որն է ավելի կարևոր հնա-

րավոր չէ։ Այս հարցում արժեքավոր է Բենջամին Բլյումի տաքսոնոմիան, որը բաժան-

վում է երեք մեծ խմբի։  

I. Ճանաչողական՝ գիտելիք, ընկալում, կիրառում, անալիզ, սինթեզ և գնահա-

տում։ 

II. Ներգործական (զգացմունքային, արժեքային) խումբը՝ ընկալում, պատասխան, 

գնահատում, կազմակերպում, արժեքի գնահատում։ 

III. Հոգեշարժողական խումբ, որոնք կառուցում են պարզագույն բնազդային ռեակ-

ցիաների հակազդեցությունից դեպի այնպիսի բարդ գործողությունների համադրման 

հիմքով, որոնց օգնությամբ աշակերտը կարողանում է հաղորդել իր մտքերն ու հույզե-

րը՝ բնազդային գործողություններ, հիմնական, գործողություններ, ընկալման կարողու-

թյուններ, ֆիզիկական կարողություններ և հմուտ գործողություններ, ոչ դիսկուրսիվ, 

այսինքն ինտուիտիվ թռիչքային հաղորդակցում [4, էջ 374-376]։  

Սիներգետիկան՝ որպես ինքնակազմավորման, ինքնակզամակերպման տեսու-

թյան պարադիգմա, անչափ կարևորվում է մանկավարժական կրթական պարադիգմա-

ներում։ Անձը բաց համակարգ է, որը փոխազդեցության մեջ է գտնվում էներգոինֆոր-



56 

մացիոն դաշտի հետ, որտեղ գիտելիքները կրում են ոչ թե գծային, այլ ոչգծային բնույթ, 

որը, ըստ սիներգիայի պարադիգմայի, թույլ է տալիս ֆլուկտուացիայի, այսինքն՝ տա-

տանումների դաշտի մեծացում, որը հանգեցնում է բիֆուկցիոն կետի և քաոսից դառ-

նում համակարգ։  

Եվ հարց է ծագում. «եթե անձը բաց համակարգ է, ինքնակազմակերպվող, ապա 

ո՞րն է մանկավարժի դերը կրթական գործընթացում»։ 

Այսօր մանկավարժի մետակոմպետենտություն է համարվում սովորել սովորեցնելը։ 

Ներկայումս փոխվել է ուսուցման կազմակերպման կոնցեպցիան. գիտելիքը 

երկրորդական ռեսուրս է, կարևոր է իմանալ, թե ինչպես ձեռք բերել այդ գիտելիքը, 

բազմապատկել և գեներացնել այն։ Եվ մանկավարժի մետակոմպետենտությունը երե-

խայի ինքնակազմակերպման գործընթացի ուղղորդումն է։  

Սովորել սովորեցնելու համար մանկավարժը պետք է իմանա, որ ուսուցման գոր-

ծընթացը ոչ միայն ռացիոնալ-կոգնիտիվ, այլև էմոցիոնալ և արժեքային գործընթաց է։ 

Իսկ բացասական էմոցիաները բլոկադայի են ենթարկում ռացիոնալ մտածողությունը։  

Սովորել սովորեցնելու համար մանկավարժը պետք է կարողանա. 

 տալ բազային արժեքավոր գիտելիքներ (երբ երեխան հասկանում է դրանց ար-

ժեքը նա մոտիվացվում է), 

 կատարել ճիշտ նպատակադրում, որը պետք է լինի դժվար, բայց հասանելի, 

 կատարել տեղեկատվական աղբյուրների ճիշտ ընտրություն, 

 հանգեցնել վերացականից կոնկրետի՝ կոնկրետացում՝ տալով կոնկրետ բնու-

թագրիչներ, որն օգնում է լայնացնել մտահորիզոնը, 

 ստեղծել միջգիտական կապեր, լինել սովորեցնողի դերում, որը կարելի է օգ-

տագործել խմբային աշխատանքներում՝ զարգացնելով գիտելիքների տրանսֆորմա-

ցիոն գործընթացը և հաղորդակցական հմտությունները, 

 սովորեցնել երբեմն ըմբոստանալ, չհամաձայնել տվյալ գիտելիքի հետ, այսինքն 

մոտենալ քննադատաբար։ 

Եվ շատ կարևոր է հետադարձ կապով ինտեգրել մտածողական շաբլոնը։ 

Այս բոլորը կօգնեն սովորել սովորելուն, ինքնակազմավորմանը, որն այսօր ակ-

տուալ է ամբողջ կյանքի ընթացքում։ 

Եզրակացություն. 

Կրթության փիլիսոփայությունը հանդես է գալիս որպես կարծիքների պոլիֆոնիա 

է, որոնք կոնֆլիտում են միմյանց հետ, բայց և միևնույն ժամանակ լրացնում միմյանց։ 

Տեխնիկապես բարձր մակարդակի վրա գտնվող քաղաքակրթությունը կանգնած է բա-

րոյաէկոլոգիական խորը ճգնաժամի առջև։ Գիտությունը և բանականությունը կանգ-

նած են փակուղու առջև, և չտեսնել դա պարզապես անհնար է։  

Կրթության փիլիսոփայությունը պետք է որոնի կրթության ոլորտում խնդիրների 

բացահայտման և դրանց լուծման ուղիներ։ Այն պետք է ստեղծի համակարգի մեջ իրար 

չհակասող գիտելիքների համակարգ, որտեղ աշխարհի և մարդու մասին գիտելիքները 

կլինեն ներդաշնակ և համաձայնեցված՝ առանց հակադրությունների։ Կրթության մեջ 

աշխարհի և մարդու մասին գիտելիքների տեսագործնական փոխներդաշնակման ու 

փոխհամաձայնեցման գործառույթը իրականացնում է մանկավարժությունը։ 

Փիլիսոփայությունը նաև այն գործիքն է, որը պետք է ընկղմվի գիտության խորքե-

րը և դիտարկի երևույթները ավելի ամբողջական, երկարաժամկետ, հեռանկարային 

տեսանկյունից, որպեսզի այն բարձրացնի ավելի բարձր մակարդակի, իսկ կրթությունը 

այն պետք է հասցնի մարդուն։  



57 

Դեռ Սոկրատեսը փիլիսոփայությունն համարում էր հատուկ աշխարհայացք, որն 

օգնում է մարդուն քննադատաբար մտածել և քննության ենթարկել ցանկացած օբյեկտ։ 

Փիլիսոփայությունը մեթոդ է քննական մտածողության, որը ձևավորում է անալիտիկ 

մտածողություն։ Ստացվում է, որ այսօր կրթության պարադիգմայում արժևորվող 

քննադատական մտածղությունը փիլիսոփայական մտածողությունն է, որը փիլիսոփա-

յութան և գիտության միասնության արգասիքն է։ 

Այս առիթով կարծում ենք տեղին է դեռևս նախորդ դարի վերջում ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի 

(Միավորված ազգերի կրթական, գիտական և մշակութային կազմակերպություն) առա-

ջատար մասնագետ Ռաջա Ռոյ Սինգհի դիտարկումը, որ «անցյալի կրթության գործըն-

թացում մենք սովորել ենք՝ փորձելով վերստեղծել և վերականգնել անցյալը, այժմ ժա-

մանակն է դասեր քաղել ապագայից՝ ընկնելով դրանից առաջ… Կրթության փոփոխու-

թյունները պետք է ուղղված լինեն բովանդակության և ձևի որակական վերափոխմանը» 

[6, էջ 7-21]։ 

 
Օգտագործված գրականություն 

1. Авдулов А.Н., Кулькин А.М., Парадигма современного научно-технического развития. 
Монография/РАНИНИОН. Центр науч.-информ. исслед. по науке образованию и технология. – М., 

2010. – 304 с. 

2. Дильтей В., Введение в науки о духе (фрагменты) // Зарубежная эстетика и теория 

литературы XIX-XX вв. Трактаты, статьи, эссе. – М., 1987. 

3. Кун Т.С., Структура научных революций / Т.С. Кун. – Москва: Изд-во АСТ, 2003. – 605 с., 

http://www.biometrica.tomsk.ru/Kuhn.pdf. 

4. Лефрансуа Г., Прикладная педагогическая психология / Ги Лефрансуа. – СПб.: прайм-

ЕВРОЗНАК. 2007. – 576с. ISBN 978-5-93878-432-1, str. 374-376. 

5. Оморов Р.О., Синергетика и хаос. Топологическая грубость и бифуркации / Р. О. Оморов, 

Москва, Изд. URSS, ЛЕНАНД, 2022, С. 159. ISBN 978-5-9710-9296-4. 

6. Раджа Рой Сингх, Образование в условиях меняющегося мира / Раджа Рой Сингх // 

Перспективы. Вопросы образования. – 1993. – № 1. – с. 7-21. 

7. Риккерт Г., Философия жизни. Изложение и критика модных течений философии нашего 

времени // Риккерт Г. Науки о природе и науки о культуре. – М., 1998. с. 209-210. 

 

Получено: 10.10.2023  Received. 10.10.2023 

Рассмотрено: 29.10.2023  Reviewed. 29.10.2023 

Принято: 05.11.2023  Accepted. 05.11.2023 

  

Journal ’’Education in the 21st Century’’, Vol1-10/2/, 2023 

  
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Comercial 4.0 

International License 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


