
14 

ԲԱԺԻՆ 1. ՄԱՆԿԱՎԱՐԺՈՒԹՅԱՆ ՏԵՍՈՒԹՅՈՒՆ 

РАЗДЕЛ 1: ТЕОРИЯ ПЕДАГОГИКИ 

SECTION 1: THEORY OF PEDAGOGY 
 

 
UDC 379.8.093                        
DOI 10.46991/educ-21st-century.v6.i2.14 

 

ԺԱՄԱՆՑԸ ԵՎ ՆՐԱ ԴԵՐԸ ԱՆՁԻ ԶԱՐԳԱՑՄԱՆ ԳՈՐԾԸՆԹԱՑՈՒՄ 

Կիրակոսյան Գայանե 

դասախոս, 
Երևանի պետական համալսարան,  

Հայաստանի Հանրապետություն 
gayane.kirakosyan@ysu.am  

https://orcid.org/0009-0003-1200-4009 

Ամփոփում 

Համառոտ ներածական: Վերջին դարաշրջանի գիտական կարևորագույն ձեռքբերումները 

համակարգչային տեղեկատվական տեխնոլոգիաների զարգացումն ու ներդրումն են կյանքի գրե-

թե բոլոր ոլորտներում: Արհեստական բեռնավորված էլեկտրոնային սարքերը դարձել են կարծես 

մարդկային ինտելեկտի իդեալը: Սակայն համակարգչային գիտելիքները, հաճախ անկենդան և 

ապակոմնորոշիչ տեղեկատվություն են հաղորդում երեխաներին, և դա բացասաբար է անդրա-

դառնում նրանց հուզակամային, բարոյական ու հոգևոր զարգացման վրա: Այդ մասին դեռևս       

19-րդ դարի սկզբներին իր մտավախությունն էր հայտնում հոգեբան, փիլիսոփա, մանկավարժ 

Գեորգի Գյուրջիևը, որը նշում էր մարդու՝ մեքենայի վերածվելու վտանգի մասին: Զարգացումն ու 

առաջընթացը չպետք է հանգեցնեն նրան, որ մարդը դառնա բիոռոբոտ՝ կենսաբանական մեքենա: 

Կրթության փիլիսոփայությունը, իր զարգացման ընթացքում ունենալով հոգևոր ու մատե-

րիալիստական գաղափարական շրջափուլեր, ընդունում է, որ այսօր բանականության դարա-

շրջանը իր տեղը զիջում է գիտակցականության դարաշրջանին, և մանկավարժության խնդիրը 

դարձել է գիտակցական մարդու դաստիարակումը՝ ի լրումն բանական մարդու, որը գիտակցա-

բար է մոտենում իր կեցության ձևի ընտրությանը, գիտատեխնիկական առաջընթացին: 

Հոդվածում ներկայացված է ժամանցի մշակույթի ձևավորման կարևորությունը անձի զար-

գացման և նրա ես-ի ձևավորման գործընթացում: Դեռ անտիկ դարաշրջանից ի վեր ժամանցը հա-

մարվել է հատուկ գործունեություն, հատուկ էներգիա, որը տիեզերական ներդաշնակության լե-

զուն էր, և որի միջոցով մարդը կարող էր բացահայտել իր ներուժը՝ պերսոնացվելով տիեզերա-

կան բանականությանը: 20-21-րդ դարերում վերնախավի կողմից մեծամասնության համար հո-

րինվեց քվազի հանգիստը, որը, հետամուտ կերպով ինֆերնալ դժոխային  էներգիայի միջոցով, 

քարոզչության օգնությամբ ապամարդկայնացնելով մարդկայինը, արժանապատիվը, ձևավորեց 

նոր իրականություն՝ սովորեցնելով ինչպես ապրել, մտածել, ինչով սնուցել հոգևորը: Նսեմացնե-

լով մարդկանց հոգեմտավոր աշխարհը՝ փորձում են կորցնել ինքնուրույն գործունեություն ծա-

վալելու գործառույթը: ժամանցը, վերածվելով զվարճանքի, դարձել է զենք՝ ուղղված անձի 

ոչնչացմանը: Դա է պատճառը, որ ներկայումս հրատապ կարևոր է դարձել ժամանցի մշակույթի 

ակունքներին վերադառնալը, ճիշտ կազմակերպել երեխաների բանականի, հուզականի երևա-

կայականի գիտակցված սինթեզի, սիներգիայի կազմավորումը, որի ընթացքում է ծնվում նորը, 

բարոյականը, մարդկայինը: Միայն այդ դեպքում մարդկային մտքի առավելությունները կարող 

են փրկել Երկիր մոլորակը աղետներից, կործանումից:  

Բանալի բառեր՝ Ժամանց, հանգիստ, սիներգիա, էներգիա, սուբյեկտիվություն, ես-ի ձևավո-
րում, տիեզերական բանականություն, գիտակցում: 



15 

 
Հիմնախնդիրը անձի զարգացման գործընթացում ժամանցի մշակույթ ձևավորելու 

անհրաժեշտությունն է, նաև «ժամանց», «հանգիստ», «աշխատանք» եզրույթների ճիշտ 

ընկալումն ու տարանջատումը: 

Հիմնախնդրին առնչվող արդիական հետազոտությունների ու հրատարակություն-

ների հակիրճ վերլուծություն: 

Հիմնախնդրին անդրադարձել են Սոկրատեսը, Պլատոնը, Արիստոտելը, Ցիցեռոնը, 

Սենեկան, Օգոստինոս Երանելին, Թովմա Աքվինացին, Թոմաս Հոբսը, Էրիխ Ֆրոմը, Ալ-

բերտ Շվեյցերը, Էդիթ Հոլը, Ջոն Փայփերը: 

Հետազոտության նպատակն է պատմամշակութային վերլուծության միջոցով ներ-

կայացնել «աշխատանք», «հանգիստ», «ժամանց» եզրույթների փոփոխությունը և դրանց 

ազդեցությունը տվյալ դարաշրջանի զարգացման վրա, ուսումնասիրել և ըստ դարա-

շրջանների ներկայացնել «ժամանց», «հանգիստ», «աշխատանք» եզրույթների նշանա-

կությունը մարդկային ներուժի արդյունավետ օգտագործման, ժամանցի մշակույթի 

ճիշտ կազմակերպման հարցում: 

Հետազոտության նորույթը։ Մեր կողմից փորձ է արվել ուսումնասիրելու ու համա-

կարգված ներկայացնելու տեխնոլոգիզացիայի, սիներգիայի, անհատականացման 

առաջատար դերերի նշանակությամբ պայմանավորված «ժամանցի մշակույթ» հիմ-

նախնդրի ուսումնասիրությունն ու վերլուծությունը: 

Հիմնական նյութի շարադրանքը։ Ակնհայտ է, որ վերջին դարաշրջանի գիտական 

ամենակարևոր ձեռքբերումը համակարգչային տեղեկատվական տեխնոլոգիաների 

զարգացումն ու ներդրումն է կյանքի գրեթե բոլոր ոլորտներում: Արհեստական բեռնա-

վորված էլեկտրոնային սարքերը կարծես դարձել են մարդկային ինտելեկտի իդեալը: 

Դա հանգեցրել է նրան, որ մարդկությունը սկսել է խոնարհվել իր իսկ ստեղծագործու-

թյան առջև և ծառայել դրան: Սակայն պետք է ճիշտ գնահատել մարդկային մտքի առա-

վելություններն ու արհեստական ինտելեկտի հնարավորությունները: Հենվելով գիտու-

թյան ձեռքբերումների վրա՝ մարդը ստեղծել է տեխնիկա, որի աստիճանական զար-

գացման շնորհիվ գնալով ավելի հարմարավետ ու գեղեցիկ է դարձել մեր կյանքը: Կյան-

քի բոլոր ոլորտներում, հատկապես կրթության մեջ, գրեթե բոլոր գործընթացների կազ-

մակերպումը հնարավոր է դարձել համակարգիչների ու ծրագրավորման միջոցով, սա-

կայն պետք է գիտակցենք, որ ուղեղը արմատապես տարբերվում է համակարգչից, 

որովհետև այն հենց իր՝ մարդու գիտելիքների արդյունքն է: Համակարգչային գիտելիք-

ները անկենդան տեղեկատվությություն են հաղորդում երեխաներին, և դա կարող է 

բացասական ազդեցություն ունենալ նրանց հուզակամային, բարոյական ու հոգևոր 

զարգացման վրա: Այդ մասին դեռևս 19-րդ դարի սկզբներին իր մտավախությունն էր 

հայտնում հոգեբան, փիլիսոփա, մանկավարժ Գեորգի Գյուրջիևը, որը նշում էր մարդու՝ 

մեքենայի վերածվելու վտանգի մասին: Զարգացումն ու առաջընթացը չպետք է հան-

գեցնեն նրան, որ մարդը դառնա բիոռոբոտ՝ կենսաբանական մեքենա:  

Բազմաթիվ գիտնականների կարծիքով գիտության ու տեխնիկայի նման առաջըն-

թացը և արհեստական ինտելեկտի գերակայությունը խոչընդոտում են հոգևոր ու բարո-

յական դաստիարակությունը, որի հետևանքով այսօր կանգ ենք առել հասարակության 

բարոյական անկման փաստի առջև: Կիրառական գիտությունների զարգացման հե-

ռանկարում հառնում է մարդկության ոչնչացման ուրվագիծը, և ծագում է հետևյալ հար-

ցը՝ ինչո՞ւ է անհրաժեշտ գիտատեխնիկական առաջընթացը, եթե այն պատճառ է դա-

ժան աղետների, անգամ Երկիր մոլորակի կործանման: Այդ իսկ պատճառով կրթության 



16 

փիլիսոփայությունը, իր զարգացման ընթացքում ունենալով հոգևոր և մատերիալիս-

տական գաղափարական շրջափուլեր, կանգնած լինելով նոր խնդրի առջև, գիտակցում 

է, որ ներկայումս բանականության դարաշրջանը, որը թելադրում է կեցության առաջ-

նությունը, իր տեղը սկսում է զիջել նոր գիտակցականության դարաշրջանին: Նման 

պարագայում մանկավարժության խնդիրը դառնում է գիտակցական մարդու դաստիա-

րակությունը՝ ի լրումն բանականի՝ մարդու, որը գիտակցաբար է մոտենում իր կեցու-

թյան ձևի ընտրությանը՝ գիտատեխնիկական առաջընթացին՝ չկորցնելով հոգևոր, բա-

րոյական աժեքները:  

Սիներգետիկա գիտության զարգացումը, որը բոլոր գիտությունների մեթոդաբա-

նական հիմքն է, միջճյուղային ուղղություն է, որը բաց համակարգերում բացահայտում 

է մոդելների ինքնակազմակերպման, ինքնաստեղծման սկզբունքները: Այդ գիտության 

զարգացումը սկսվել է դեռևս 19-րդ դարից, սակայն 20-րդ դարի 70-ական թվականնե-

րին այն իր վրա է վերցնում նոր գործառույթ՝ գտնելով օրինաչափություններ, որոնք 

միջգիտական են, միավորում են բնական, հասարակական, հումանիտար գիտություն-

ները [1, էջ 325]: Գիտնականները եկան այն եզրահանգման, որ ինքնակազմակերպվող 

երևույթների զարգացման գործընթացների ուղղակի ուսումնասիրությունը անմիտ է. 

այն հետաքրքիր է դառնում գիտությունների միացման կետում, որովհետև այդ կետում 

են ստեղծվում նորն ու ամենահետաքրքիրը, սակայն այդ միացումը պահանջում է կազ-

մակերպում, և այն տեսությունը, որը զբաղվում է այդ միացումը, համախմբումը կազ-

մակերպելու գործառույթով, կոչվում է սիներգետիկա: Սիներգետիկան արդյո՞ք կարևոր 

է անձի զարգացման գործընթացում: Այո՛, կարևոր է: 

Անձը բաց դիսիպատիվ համակարգ է, որը, անընդհատ փոխազդեցության մեջ 

գտնվելով արտաքին աշխարհի հետ, փոխանակվելով նյութով, էներգիայով, տեղեկատ-

վությամբ, միաժամանակ հանդես է գալիս իբրև ինքնակազմակերպվող ստեղծարար 

սուբյեկտ, որի համար անհրաժեշտ է այդ բոլոր երևույթների սինթեզի, միավորման 

կազմակերպումը: Այդ գործընթացը կազմակերպելու համար պետք է հաշվի առնել այն 

առանձնահատկությունները, որ անձը բաց համակարգ է, հոմեոստազ, փակ շրջանա-

կում վերարտադրողական գիտելիքների ձևը անցում է կատարել ինքնակազմակեր-

պում, ինքնակազմավորում ապահովող գիտելիքների ձևի, իսկ գիտելիքները կրում են 

ոչ գծային, բազմանշանակալի, բազմիմաստ, անավարտ, սուբյեկտիվ բնույթ, և այդ գի-

տելիքների համադրման արդյունքը՝ սիներգիան, միացման այն կետն է, որտեղ ստեղծ-

վում է նորը, ամենահետաքրքիրը, երբ անձը պերսոնացվելով դառնում է տիեզերական 

բանականության մաս և ոչ թե լուծվելով անհետանում է այնտեղ, այլ մնալով ինքն իր 

հետ՝ ձևավորում է իր սուբյեկտիվությունը, իր եզակի ներքին աշխարհը, իր ես-ը: Եվ 

դրա հավանական իրականացումը տեղի է ունենում հանգիստ իրավիճակում, 

հանգստի ժամանակ, որը կոչվում է ժամանց: Դա է պատճառը, որ ներկայումս ավելի 

քան երբևէ, անձի ինքնակազմակերպումը ապահովելու համար կարևոր է դառնում ժա-

մանցի մշակույթի ձևավորումը ողջ կյանքի ընթացքում: Ցիցերոնը գրել է. «Ես երբեք 

այնքան զբաղված չեմ, որքան իմ հանգստի ժամերին»: Հարցը այն է, որ այս ամենակար-

ևորն ու ամենաակնհայտը անձի զարգացման գործընթացում՝ երեխաների ժամանցի 

ճիշտ կազմակերպումը, չի մտահոգել ու ուշադրության չի արժանացել երեխայի զար-

գացման ոչ մի տարիքում ո՛չ ընտանիքում, ո՛չ նախադպրոցում, ո՛չ դպրոցում և ո՛չ էլ 

բուհում: Ժամանցի ճիշտ կազմակերպման մշակույթը կարևոր է յուրաքանչյուր անձի 

հոգեմտավոր գործունեության կազմակերպման, ինչպես նաև ինքնիրացման հարցում: 



17 

Ժամանցի ճիշտ կազմակերպումը նախևառաջ հենվում է «աշխատանք», «հանգիստ», 

«ժամանց» եզրույթների ճիշտ ընկալման և տարանջատման վրա:  

«Ժամանց» բառը ծագել է հին հունական մշակույթից, հունարեն այն «սխոլե» բառն 

է, որի նշանակությունն է «ազատ ժամանակ», «հանգիստ», իսկ հետո նաև գիտական 

զրույցների անցկացման, որոշակի թեմաների շուրջ քննարկման վայր: Հենց «սխոլե» 

բառից է ծագել «դպրոց» բառը: Սոկրատեսը ժամանցն անվանել է թանկարժեք վիճակ 

[11, էջ 292]:  

Պլատոնն իր ազատ ժամանակ մարդկանց հավաքել է «սքոլայում» և ուսուցանել 

նրանց: Պլատոնի ակադեմիայում ուսուցիչները կոչվում էին «սխոլարխներ», իսկ 

«դպրոց», «սխոլարխ» բառերը ծագում են «հանգիստ» բառից: Հետևաբար հանգստից է 

առաջացել փիլիսոփայության ուսուցման ձևը: Արիստոտելը կարծում էր, որ միայն 

հանգստի ժամերն են թույլ տալիս լիարժեք կիրառել մեր ողջ ներուժը, և հիմնական 

հարցը համարում էր այն, թե մարդն ինչ զբաղմունքով է լրացնում իր ազատ ժամանա-

կը: Ըստ ստուգաբանական բառարանների՝ լատիներենում «otium»-ը «ազատ ժամա-

նակն է»՝ «հանգիստ կամ խաղաղ վիճակը»: Հակադիրը՝ «negotium» բառն է, որը նշանա-

կում է «բիզնեսով զբաղվող, գործարար մարդ»: 

Անգլերենում «pleasure»՝ «հաճույք» բառը, որ ծագում է լատիներեն «licere»՝ «թույ-

լատրված լինել», «այն, ինչ մեզ համար օրինական է», «ինչը գտնվում է մեր ուժերի սահ-

մաններում», իսկ գերմաներենում «մուսսե» բառը նույն ծագումն ունեն՝ «պարտավոր լի-

նել, հնարավորություն ունենալ»: Ռուսերենում դա «досуг» բառն է, որը նշանակում է 

«հասնել ինչ-որ բանի»՝ «достичь, достигать чего-то»: Ինչպես տեսնում ենք, ժամանցն է 

այն կարևորագույն ոլորտը, որը նպաստում է մարդկային ներուժի, ներաշխարհի զար-

գացմանն ու հարստացմանը: Հանգստի մասին առաջին մեծ տեսությունը մշակել է 

Արիստոտելը՝ խոսելով իր «Մետաֆիզիկա», «Բարոյագիտություն», «Քաղաքականու-

թյուն» աշխատություններում: «Մետաֆիզիկա» գրքում նա գրում է. «Որոշ արվեստներ 

հորինվել են մարդու անհրաժեշտ կարիքները բավարարելու համար [4, 5]»: Նա 

առանձնացնում է արվեստների 2 տեսակ՝ կախվածության, ծառայողական (artes 

serviles) և ազատական (artes liberals) արվեստներ, որոնք ուղղված են սեփական անձի 

ժամանցի համար: Ժամանցը մեր մտքի ազատության, հասունության, լիարժեքության և 

կյանքի որակի փորձությունն է, ազատ ու երջանիկ կյանքի բանալին: Դառնալով իր քա-

ղաքական հայացքներին՝ Արիստոտելն ասում է. «Մենք արհեստ ենք անվանում այն 

արվեստն ու գործունեությունը, որոնք կատարվում են վճարովի հիմունքներով, մարդ-

կանց զրկում են անհրաժեշտ հանգստից և նվաստացնում են նրանց»: Նա ժամանցի 

մասին խոսում է որպես հատուկ գործունեության, էներգիայի, որի միջոցով բացահայտ-

վում է մարդկանց ներուժը: «Հասուն մարդկանց նպատակը չի կարող լինել զվարճանքը: 

Երջանկությունը զվարճանքի մեջ չէ» [4]:  

Ըստ Արիստոտելի՝ լիբերալ կրթությունը ազատ արվեստ է: Այն հակաթույն է 

զանգվածային մշակույթի, նրա ապականիչ ազդեցությունների, անշունչ և անսիրտ 

մասնագետներ թողարկելու միտումի դեմ: Դասական կրթությունը այն աստիճանն է, 

որով մենք փորձում ենք զանգվածային ժողովրդավարությունից բարձրանալ դեպի ժո-

ղովրդավարություն՝ իր սկզբնական իմաստով: Ժամանցն ինքնին դեմ է զանգվածայ-

նությանը: Ժամանցի արվեստը հակասում է զանգվածային ժամանցին, որովհետև ժա-

մանցի ընթացքում մարդը ձևավորում է իրեն, իր անհատականությունը, ազատությու-

նը, ինքնատիպությունը: Ժամանցը կերտում է յուրաքանչյուրիս, հետևաբար այն չի կա-

րող համատարած լինել [7]: Կարծում ենք՝ այստեղ տեղին է նշել «դեմոկրատիա» ժո-



18 

ղովրդավարություն  բառի այսօր ընդունված բնորոշումը՝ «դեմոս»՝ «ժողովուրդ», «կրա-

տոս»՝ «կառավարել»: Ըստ մշակութաբան, երաժիշտ, գրող, փիլիսոփա Միխաիլ Կազի-

նիկի և ոչ միայն ըստ նրա՝ իր սկզբնական իմաստով դեմոսը ժողովուրդ չէ և երբեք ժո-

ղովուրդ չի եղել: Դեմոսը ժողովրդի այն մասն է, որն անցել է յոթ ազատ արվեստները և 

տիրապետում է մտքի ազատությանը: Ժողովրդի մյուս մասը կոչվում է «օխլոս», որը 

«ամբոխ» բառն է, «օխլոկրատիա»՝ «ամբոխի տիրապետություն»: Ամբոխը ի վիճակի է 

հասկանալու միայն տարրական կարիքները հոգալու պարզունակ թեմաները [7]:  

Անտիկ դարաշրջանի փիլիսոփաները, գերագնահատելով ժամանց ֆենոմենը, 

քամահրում, արհամարհում էին ֆիզիկական աշխատանքը՝ համարելով, որ այն 

արժեզրկում է մարդուն՝ ոչնչացնելով նրա արժանապատվությունը: 

Երբ քրիստոնեությունը դարձավ պետական կրոն, այլ կերպ գնահատվեցին ֆիզի-

կական աշխատանքն ու առհասարակ աշխատանքը. հատուկ ուշադրություն դարձվեց 

և՛ ժամանցին, և՛ աշխատանքին: Աստված առօրյա աշխատանքից հանգստանալու հա-

մար առանձնացրել է շաբաթ օրը՝ վերլուծելու համար սահմանված օրենքներն ու պատ-

վիրանները:  

Ծննդոց գրքի իր մեկնաբանության մեջ Օգոստինոսը գրել է, որ Ադամը աշխատել է 

դրախտում, որ աշխատանքը անեծք չէ մարդու համար, որ աշխատանքը նույնպես ար-

ժանապատության մաս է:  

Աշխատանքի ու հանգստի անցկացման կարևորության մասին գրել են նաև Թո-

մաս Հոբսը, Թովմաս Աքվինացին, Սենեկան: Վերջինս հեղինակն է «De otio» (հանգստի 

ժամանակ) աշխատության, որտեղ նա կարևորում է այն ժամանակահատվածը, որն օգ-

տագործվում էր ինտելեկտուալ աշխատանքի միջոցով հասարակությանը օգտակար 

լինելու համար: 

Օգոստինոս Երանելին իր հայտնի «Խոստովանություն» գրքում գրում է. «Ես սի-

րում էի ազատությունը, բայց դա փախուստի դիմաց ստրուկի ազատությունն էր: Ազա-

տությունը սահմանափակում է, բայց երբ դու քեզ սահմանափակում ես Աստծո պատ-

վիրաններով, հենց այդ ժամանակ դու ձեռք ես բերում իրական ազատություն» [2]: 

Իրավիճակը փոխվում է հեղափոխական շարժումների ժամանակ: Հեղափոխա-

կաններ Լյութերը, Կալվինը Ցվինգլին, ստեղծելով իրենց ուսմունքը, մեծապես կարևո-

րեցին աշխատանքը: Չսիրելով ծույլ վանականներին՝ կարծում էին, որ վերջիններիս 

հայեցողական կյանքն ուղղակի բեռ է հասարակության համար: Պետք է աշխատենք 

բոլորս, և ոչ ոք չպետք է խուսափի աշխատանքի պատասխանատվությունից: Աշխա-

տանքի մեջ է մարդը ծառայում Աստծուն: Այս միտքը առաջին անգամ Վեբերն է արտա-

հայտել իր «Բողոքականության էթիկան» գրքում:  

16-րդ դարի հեղափոխականները, ինչպես նաև Մարքս Վեբերը, ուռճացնելով աշ-

խատանքի կարևորությունը, ստվերում թողեցին հին ժամանակների, միջնադարի շատ 

կարևոր ձեռքբերումներ: Ռեֆորմացիան, գերագնահատելով աշխատանքային էթիկան, 

մոռանում էր, որ մեր ներսում կա ևս մեկ պատուհան, և այդ պատուհանը կապված չէ 

միայն անձնուրաց աշխատանքի հետ: Այն մեր ներաշխարհի պատուհանն է, որը երբեք 

չի բացվի, ու մենք չենք զգա ազատության տարածությունը, եթե փակ ենք պահում այդ 

կարևորագույն պատուհանը: Եթե միջնադարում իրական հանգիստը իբրև ժամանց 

վայելում էին մարդկանց արտոնյալ խմբերը, նոր ժամանակներում՝ ազնվականները, 

հետագայում, այսպես կոչված, ազատ մասնագիտությունների տեր մարդիկ, որոնք 

իրենց հանգիստը կազմակերպում էին ինքնազարգացման, իրենց ես-ը բացահայտելու 

համար, ապա մարդկանց մեծ մասը հնարավորություն չուներ հանգստի, ժամանցի, 



19 

քանի որ հարկադրված էին աշխատել իրենց գոյությունը պահպանելու համար: Համա-

ձայն լուսավորության գաղափարախոսության՝ 20-րդ դարում գերազանց կրթություն 

ստանալու, կատարելագործված զրույցներ վարելու, գեղեցիկ այգիներն ու պատկերա-

սրահները վայելելու, փիլիսոփայությամբ, պոեզիայով, ճանապարհորություններով 

տարվելու հնարավորությունները պետք է տարածվեին մարդկանց ավելի մեծ խմբերի 

վրա: Սակայն լուսավորության այս իդեալը հակառակ պատկեր էր ստացել: Այդ պատ-

ճառով 20-րդ դարի կեսերին առաջադեմ մի շարք մտածողներ կրկին վերադարձան ժա-

մանցի թեմային, գրվեցին մի քանի արժեքավոր գրքեր: Հորկհայմերն ու Ադորնոն գրում 

են «Լուսավորության դիալեկտիկա» գիրքը, որում առաջարկում են կատարել ժամանա-

կի դիագնոստիկա [11]: Երբ ժամանակակից մարդիկ ավելի շատ ժամանակ ունեցան, 

նրանք սկսեցին այն օգտագործել այլ նպատակներով ոչ այնպես, ինչպես կարծում էին 

լուսավորության առաջնորդները, իսկ վերնախավը մեծամասնության համար հորինեց 

քվազի հանգիստը, որը Հորկհայմերն ու Ադորնոն անվանեցին արդյունաբերության 

մշակույթ: Ըստ նրանց՝ դա ի վերուստ ուղղված զվարճանքի պրակտիկա է: Երբ մարդը 

կարիք է զգում բացարձակ պարապության, զվարճանքի ու ցրվելու, նա ոչ թե ձգտում է 

գիտելիքի ու զարգացման, այլ նվազագույն հոգևոր լարվածություն պահանջող 

հանգստի: Թատրոնը աստիճանաբար զիջում է կաբարեին, լուրջ գրականությունը, սի-

րողական ամսագրերն ու թերթերը գնալով ավելի են հարմարվում ընթերցողի ճաշա-

կին: Մարդկանց ճաշակը բարձրացնելու ու նրանց հոգևոր զարգացումը խթանելու փո-

խարեն վեհը, բարձրը սկսում են պարզեցվել՝ դառնալով անլուրջ ու մակերեսային: Տեղի 

է ունենում բարդ մշակույթի տոտալ մերժում, և մարդկանց հանգստի ժամանակահատ-

վածը լցվում է մշակույթի՝ հասարակության ձևավորած ճաշակի թելադրանքով՝ ասո-

ցացվելով ոչինչ չանելու ու զվարճանալու հետ: Արվեստը, որի հիմնական նպատակն 

էր մարդկանց հոգեմտավոր աշխարհը հզորացնելը, ոգին բարձրացնելը, կորցնում է 

ազատ ժամանակ, ինքնուրույն գործունեություն ծավալելու գործառույթը: Վերածվելով 

չմտածված զբաղմունքի՝ ժամանցը դառնում է մի զենք՝ ուղղված անձի ոչնչացմանը: 

Լայնատարած դատարկամտության ամենասարսափելի հետևանքը դառնում է մարդ-

կանց մտքի ազատ լինելու անկարողությունը, որը հանգեցնում է թերահավատության 

ու անհավատության: 

Էրիխ Ֆրոմը իր «Առողջ հասարակություն» գրքում գրում է. «Մեր բնակչության 

ավելի քան 90 տոկոսը գրագետ է: Ռադիոն, հեռուստացույցը, կինոն, օրաթերթերը հա-

սանելի են բոլորին, բայց փոխանակ մեզ ծանոթացնելու անցյալի ու ներկայի լավագույն 

գրական ու երաժշտական ստեղծագործություններին, լրատվամիջոցները մարդկանց 

ուշադրությունը գրավում են իրականությունից հեռու, ցածրորակ անհեթեթություննե-

րով: Դա այնքան սարսափելին չէր լինի, եթե չլիներ այն փաստը, որ այն, ինչ մենք լսում, 

կարդում կամ դիտում ենք, ուղղակիորեն ազդում է մեր մտավոր զարգացման ու աշ-

խարհընկալման չափանիշների վրա» [12]:  

Ալբերտ Շվեյցերն իր «Մշակույթ և էթիկա» գրքում գրում է, որ մարդկանց գերլար-

ված վիճակը օրգանապես կապված է նրանց պարտադրված գոյությանը: Շատերը ապ-

րում և պահպանում են իրենց գոյությունը միայն որպես աշխատուժ, այլ ոչ թե որպես 

մարդ: Աշխատանքը դարձել է յուրաքանչյուրիս գոյատևման ու կենսագործունեության 

կարևորագույն մասը: Մենք ստեղծված ենք աշխատելու համար: Դեռևս վաղ տարիքից, 

տեսնելով մեր ծնողների և առհասարակ մեր շրջապատի մարդկանց պատասխանա-

տու վերաբերմունքը աշխատանքի նկատմամբ, հասկանում ենք, որ աշխատանք ունե-

նալը լուծում է անգործությունից փրկվելու, նյութական բարեկեցություն ապահովելու 



20 

կարևորագույն խնդիրները, իսկ հանգիստը ժամանակի այն մնացած մասն է, որին, կա-

րելի է ասել, ակամա տրվում ենք աշխատանքից հետո ֆիզիկական ուժերը վերականգ-

նելու, նորից աշխատանքի անցնելու նպատակով: Երեխան անուղղակիորեն այս ամե-

նի զոհն է դառնում դեռ մանկության տարիներից, երբ ծնողները, կլանված լինելով աշ-

խատանքային զբաղվածությամբ, անհրաժեշտ ուշադրություն չեն դարձնում երեխայի 

ժամանցի մշակույթ ձևավորելու գործընթացին: Հետևաբար նրա զարգացման համար 

օրգանապես անհրաժեշտ հիմքերը անդառնալիորեն խարխլվում են: 

1948 թ. գերմանացի փիլիսոփա Ժոզեֆ Պիպերը գրեց փայլուն էսսե՝ «Հանգիստը՝ 

որպես մշակույթի հիմք» վերնագրով: Նա իր ընթերցողին առաջարկում է մտածել՝ 

արդյոք նա ունի հանգստի պլանավորված ժամանակահատված, ինչպիսին է այն, ինչ է 

նա ստանում իր հանգստից: Ըստ Պիպերի՝ ազատ ժամանցը մշակույթի հիմքն է: 

Ջ. Փայփերը հանգստի մասին իր էսսեում հարց է ուղղում ընթերցողին, թե ինչով է 

նա լցնում իր ազատ ժամանակը, որքանով է այն ֆիզիկապես ու հոգեպես օգտակար: 

Ազատ ժամանցից հետո զգո՞ւմ է, որ նոր բան է սովորել: 

Ամեն տարի գիտատեխնիկական զարգացման շնորհիվ տեղի է ունենում ազատ 

ժամանակի ավելացում: Ի տարբերություն հին ժամանակների՝ գրեթե կիսով չափ 

կրճատվել են աշխատանքային ժամերը, ինչի մասին մեր նախնիները չէին երազում 

անգամ: Այնուամենայնիվ, շատերը չգիտեն, թե ինչպես օգտագործել ձեռք բերված այդ 

ազատ ժամանակը: 

Էդիթ Հոլը այդ մասին գրում է. «Եթե մենք չարժևորենք ժամանցի արվեստը, ապա 

կվտանգենք մեր հոգևոր առողջությունը: Հայտնվել ենք մի իրավիճակում, երբ չգիտենք, 

թե ինչպես օգտագործել ձեռք բերված ազատ ժամանակը, և ամեն անգամ ուրախանում 

ենք, երբ հաջողվում է սպանել հերթական օրը»: Ազատ ժամանակը ստեղծագործական 

գործունեությամբ լցնելու անկարողությունը աստիճանաբար վտանգավոր է դառնում: 

Նման մարդը դառնում է ապակողմնորոշված: 21-րդ դարում հնարավոր չէ անտեսել 

քարոզչության բացասական դերը:  

Դեռևս 18-րդ դարում Էմանուել Կանտը քաղաքականությունը դիտարկում էր իբրև 

ողջ մարդկության, այլ ոչ թե քաոսային պայքարում իշխանության ձգտող առանձին պե-

տությունների գործ: Նա պնդում էր. «Դու միայն այն ժամանակ կհասնես քո կոչմանը, 

նշանակությանը, այն ժամանակ կունենաս քո և քո նախկին սերունդների կյանքի 

իմաստը հասկանալու հաջողություն, եթե քո մեջ մշակես ինքնուրույն մտածելու, վեր-

լուծելու ընդունակություն՝ անկախ ուրիշների դատողություններից»: «Այո՛, դա հնարա-

վոր է,– գրում է Կանտը,– սովորի՛ր օգտվել քո բանականությունից, ունեցի՛ր քաջու-

թյուն, արիություն, վճռականություն՝ այդ անելու համար: Երանելի է այն մարդը, որը 

կարող է ակտիվացնել իր բանական սկիզբը»: Կանտը մնում է մեր գլխավոր ուսուցիչ-

ներից մեկը, և նրա մտքերը այսօր այժմեական են, քան երբևէ:  

Հանգստի ճիշտ կազմակերպված ժամանցը կառավարում է մարդու մտքերը, նպա-

տակները, և, բնականաբար, ցանկացած ոլորտում, լինի դա ֆիզիկական, թե հուզական, 

պլանավորված հանգիստը նպատակաուղղված է ինքնազարգացմանը: Այդ ամենը 

փոխկապակցված է մարմնին, զգացմունքներին, մտածողությանը, երևակայությանը, և 

կարևորվում է արդեն անհատական մոտեցումը: Կենտրոնանալ միայն մեկ՝ մտավոր, 

ֆիզիկական կամ զգայական հաճույքի վրա անարդյունավետ ու հոգնեցնող է դառնում: 

Այսօր չի կարելի անտեսել ժամանցի մշակույթի ճիշտ ձևավորման անհրաժեշտությու-

նը, երբ ամբողջությամբ ջնջվել է իրականի և վիրտուալի սահմանագիծը: Շատ հաճախ 

մենք անտեսում ենք ամենակարևորը. ժամանցին պետք է պատրաստվել՝ գիտակցելով, 



21 

որ արվեստը, երաժշտությունը այն նուրբ և միաժամանակ հզոր կարգավորիչներն են, 

որոնք կարգավորում են մեր նեյրոնային համակարգը: Ինչպես երաժշտական գործիք-

ները պետք է ճիշտ լարել՝ լավ աշխատելու համար, այնպես էլ նեյրոնային համակար-

գը: Առանց դրա կլինի հոգևոր կազմաքանդում, կստեղծվի միտք արտահայտելու ան-

կարողություն:  

Վիրտուալ աշխարհի մասին կան և՛ լավ, և՛ վատ կարծիքներ: Հարցն այն է, թե մենք 

ինչպես ենք օգտվում այդ աշխարհից: Մարդկության մի մասը այն օգտագործում է 

ինքնազարգացման, գիտելիքների զարգացման, իսկ մյուս մասը՝ մասսակայան հե-

տաքրքրությունները բավարարելու նպատակով: 

Հենվելով ժամանակակից էմպիրիկ հետազոտությունների վրա՝ ակնհայտ է դառ-

նում տարբերությունը Լուվրում վիրտուալ շրջագայություն կատարող, տարբեր լեզու-

ներ կամ Հին Եգիպտոսի պատմությունը ուսումնասիրող և բոլորովին անիմաստ հե-

ռուստասերիալներ դիտող մարդկանց միջև: Պետք է նախևառաջ ձևավորել երեխաների 

զգացմունքային աշխարհը, հույզերը, երևակայությունը, մտածողությունը, ապա նրանց 

առջև բացել վիրտուալ աշխարհի դռները: Հակառակ դեպքում նրանք կհայտնվեն 

պատրանքային աշխարհում, ինչպես մարդիկ Պլատոնի «Քարանձավ» առասպելում, 

որը մարդկության պատմության մեջ համարվում է մտքի փոխակերպման գլխավոր 

փիլիսոփայական չափորոշիչը: Մենք ծնվել և ապրում ենք ոչ թե իրական, այլ պատ-

րանքային, երևակայական աշխարհում, սակայն ունենք հնարավորություն մեր միտքը 

ուժեղացնելու, զորացնելու շնորհիվ ազատագրվելու այդ պատրանքից:  

Պլատոնը նկարագրում է, թե ինչպես կարող է տեղի ունենալ արմատական, խոր-

քային փոփոխություն ոչ միայն մտածելակերպում, այլև ապրելակերպում: Այդ ներքին 

փոխակերպման իրականացման համար մենք կարիք ունենք օգնության: Եվ երբ ստա-

նում ենք այդ ի վերուստ պարգևած ընծան, նվերը կրթվելու ճանապարհով, կրթության 

միջոցով ակտիվացնելով մեր բանական սկիզբը՝ անմիջապես ստանձնում ենք պար-

տավորվածություն ուրիշներին օգնելու՝ այդ ճանապարհը անցնելու համար:  

Պլատոնն իր «Քարանձավ» առասպելով հանդես է գալիս որպես մեծագույն ման-

կավարժ ողջ մարդկության համար, ներքին փոխակերպում իրականացնելու մեծ վար-

պետ:  

Եզրակացություններ։ Դեռ անտիկ դարաշրջանից ի վեր ժամանցը համարվել է հա-

տուկ գործունեություն, էներգիա, որի միջոցով բացահայտվում է մարդու ներուժը՝ գնա-

լով դեպի զարգացում ու առաջընթաց, երբ գիտության և տեխնիկայի զարգացումը փո-

խում էր մարդու բարեկեցությունը: Դժվար չէ նկատել, որ ներկայումս էներգիան փոխել 

է իր վեկտորը և գործում է հակառակ ուղղությամբ: Ի վերուստ տրված այն ընծան, եզա-

կի նվերը, որը տրված է մարդուն՝ մնացած բոլոր կենդանիներից տարբերվելու համար, 

կարծես վերցվում է մարդուց՝ արժեզրկելով, ապամարդկայնացնելով մարդկայինը: 

Ահա թե ինչու ներկայումս՝ իրականի ու վիրտուալի սահմանաջնջման դարաշրջանում, 

այդչափ հրատապ կարևոր է դառնում ժամանցի մշակույթի դերը, նրա ճիշտ կազ-

մակերպումը, որը կօգնի երեխաների բանականի, հուզականի, երևակայականի գի-

տակցված համադրման, սիներգիայի կազմավորմանը, որի ընթացքում են ծնվում նորը, 

բարոյականն ու մարդկայինը: Դա է ճանապարհը ինքնակազմավորման ու ինքնակազ-

մակերպման։ Անհատականությունը պետք է ձևավորել. դա գործընթաց է: 



22 

Կարծում ենք՝ տեղին է նշել Կոնֆուցիոսի հետևյալ միտքը. «Ես լսում եմ և մոռա-

նում եմ, ես տեսնում եմ և հիշում եմ, ես գործում եմ, և միայն ու միայն այդ ժամանակ եմ 

ես հասկանում, գիտակցում» [8]: 

 
 

ENTERTAINMENT AND ITS ROLE IN PERSONAL DEVELOPMENT PROCESS 

Kirakosyan Gayane 

lecturer, 

Yerevan State University, 

Republic of Armenia 

gayane.kirakosyan@ysu.am 

Summary 

A brief introduction. The most important scientific achievement of the last era is the development and 
implementation of computer information technologies in almost all spheres of life. Artificially loaded 
electronic devices have become the ideal of human intelligence. However, computer literacy often provides 
lifeless and non-deterministic information to children, which negatively affects their emotional, moral and 
spiritual development. At the beginning of the 19th century, psychologist, philosopher, pedagogue Georgi 
Gurdjieff expressed his fears about this. He mentioned the danger of people turning into a machine. 
Development and progress should not lead to people becoming a biorobot, a biological machine. 

The philosophy of education, having passed through spiritual and materialistic ideological stages in its 
development, recognizes that today the age of reason gives way to the age of awareness. The task of 
pedagogy is to educate a conscious person who consciously approaches the choice of his life path and 
scientific and technical progress. 

The article presents the importance of entertainment culture formation in the process of personality 
development and self-formation. Ever since antiquity, leisure has been considered a special activity, a special 
energy that was the language of cosmic harmony and through which man could reveal his potential by 
personalizing the cosmic intelligence.  

The elite of the 20th-21st century invented quasi-rest for the majority, which, subsequently 
dehumanizing the human and dignified with the help of propaganda through infernal energy, forms a new 
reality, teaching how to live, think, and nourish the spiritual. Depreciating the spiritual and intellectual world 
of people, the elite strives to deprive them of their ability to work independently. Leisure, having turned into 
entertainment, became a weapon aimed at destroying a person. That is why today it is extremely important to 
return to the origins of leisure culture, to properly organize the conscious synthesis of reason, emotions and 
imagination in children - a process in which something new, moral and human is born. Only in this way will 
the human mind be able to save the planet Earth from catastrophes and destruction. 

Keywords: fun, relaxation, synergy, energy, subjectivity, self formation, cosmic intelligence, 

consciousness. 

 
РОЛЬ ДОСУГА В ПРОЦЕССЕ РАЗВИТИЯ ЛИЧНОСТИ 

Киракосян Гаяне 

Преподаватель, 

Ереванский государственный университет, 

Республика Армения 

gayane.kirakosyan@ysu.am 

Аннотация 

Важнейшим научным достижением последнего времени является внедрение компьютерных ин-
формационных технологий практически во все сферы жизнедеятельности и их развитие. Искусствен-
но запрограммированные электронные устройства стали восприниматься как идеал человеческого 
интеллекта. Однако компьютерные знания часто предоставляют детям дезориентирующую инфор-
мацию, что негативно сказывается на их эмоциональном, нравственном и духовном развитии. Ещё в 
начале XIX в. свои опасения по этому поводу высказывал психолог, философ и педагог Георгий 
Гурджиев, который говорил об опасности превращения человека в машину. Развитие и прогресс не 
должны привести к тому, чтобы человек стал биороботом – биологической машиной. 

Философия образования, пройдя через духовные и материалистические идеологические этапы в 
своём развитии, признаёт, что сегодня век разума уступает место веку осознанности. Задачей педа-

mailto:gayane.kirakosyan@ysu.am


23 

гогики становится воспитание человека, который осознанно подходит к выбору своего жизненного 
пути и научно-технического прогресса. 

В статье показано, какое значение приобретает культура досуга в процессе развития и форми-
рования личности. С древних времён досуг считался особым видом деятельности, источником энер-
гии, которая служила языком космической гармонии и помогала человеку раскрыть свой потенциал, 
синхронизируясь с космическим разумом. В XX-XXI вв. элита придумала для большинства людей так 
называемый «квазидосуг», который, дегуманизируя человека с помощью пропаганды через инфер-
нальную (деструктивную) энергию, формирует новую реальность, учит людей, как жить, думать и что 
потреблять на духовном уровне. Обесценивая духовный и интеллектуальный мир людей, элита стре-
мится лишить их способности к самостоятельной деятельности. Досуг, превратившись в развлечение, 
стал оружием, направленным на уничтожение личности. Именно поэтому сегодня крайне важно 
вернуться к истокам культуры досуга, правильно организовать сознательный синтез разума, эмоций и 
воображения у детей – процесс, в котором рождается нечто новое, нравственное и человеческое. 
Только так человеческий разум сможет спасти планету Земля от катастроф и разрушений. 

Ключевые слова: досуг, отдых, синергия, энергия, субъектность, формирование личности, 

космический разум, осознание. 

 
Օգտագործված գրականության ցանկ 

1. Վարդումյան Ս., Հովհաննիսյան Ա., Վարելլա Գ., Ժամանակակից մանկավարժական մո-

տեցումներ. մասնագիտական կրթություն և մասնագիտական զարգացում: Ձեռնարկ մանկա-

վարժների և կրթության կազմակերպիչների համար, «Նոյյան տապան», Երևան, 2005, 409 էջ: 

2. Օգոստինոս Երանելի, Խոստովանություն, Երևան, 2008, 479 էջ: 
3. Андреева С.В., Феномен досуга: история и современность« специальность «Прочие 

социальные науки» «Философия, социология, политология» 2010 г: 338-039.pdf (tsu.ru) 
4. Аристотель. Политика // Аристотель. Сочинения: В 4 т. М.: Мысль, 1983. Т. 4. URL: 

http://www.humanities.edu.ru/db/msg/54591  
5. Аристотель. Сочинения: В 4 т. / Пер. с древнегреч.; Общ. ред. А.И. Доватура. М.: Мысль, 

1983. Т. 4. 830 с. URL: http://filosof.historic.ru/books/item/f00/s00/z0000350/st000.shtml 
6. Баумейстер А., Тайна творческого досуга. Что нас делает свободными и зрелыми 

личностями, Онлайн лекция 
https://www.youtube.com/watch?v=uciH2KPi284&ab_channel=AndriiBaumeister 
7. Казиник М., Семь свободных искусств 

https://youtu.be/MOQkcKm8W24?si=sxEwlJl9E26AizE2,  
8. Конфуций цитаты, https://ru.citaty.net/avtory/konfutsii/  
9. Рассел Б., История западной философии [Электронный ресурс] / Подгот. текста и науч. ред. 

В.В. Целищева. Новосибирск: Изд-во Новосиб. ун-та, 1997. 815 с. URL: 
http://www.philosophy.ru/library/russell/01/00.html 

10. Рябков В.М., Проблемы досуга в наследии Аристотеля // Бизнес. Образование. Право. 2019. 
№ 1 (46). С. 416–420. DOI: 10.25683/VOLBI.2019.46.110. 

11. Фролов Э.Д., Парадоксы истории – парадоксы Античности: очерки. СПб.: Изд-во СПб. ун-та, 
2004. https://gtmarket.ru/library/basis/5521/5522 Теодор Адорно, Макс Хоркхаймер: Диалектика 
просвещения. 

12. Фромм Э., Бегство от свободы / Пер. с англ. Г.Ф. Швейника, Г.А. Новичковой. М.: 
Академический Проект, 2007. 272 с. 

 

Получено: 26.09.2024   Received: 26.09.2024 

Рассмотрено: 09.10.2024  Reviewed: 09.10.2024 

Принято: 22.10.2024 Accepted: 22.10.2024 

 

 © The Author(s) 2024 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non Comercial 4.0 
International License 

 

https://opac.flib.sci.am/cgi-bin/koha/opac-search.pl?q=Provider:%D5%86%D5%B8%D5%B5%D5%B5%D5%A1%D5%B6%20%D5%8F%D5%A1%D5%BA%D5%A1%D5%B6%2C
https://journals.tsu.ru/uploads/import/851/files/338-039.pdf
http://www.humanities.edu.ru/db/msg/54591
http://filosof.historic.ru/books/item/f00/s00/z0000350/st000.shtml
https://www.youtube.com/watch?v=uciH2KPi284&ab_channel=AndriiBaumeister
https://youtu.be/MOQkcKm8W24?si=sxEwlJl9E26AizE2
http://www.philosophy.ru/library/russell/01/00.html

