
Eran Gündüz 

                     
115 

 

VERLEUGNUNG OHNE ENDE? GRÜNDE DER 

NICHTANERKENNUNG UND CHANCEN EINER 

ANERKENNUNG DER VÖLKERMORDE IN DER TÜRKEI 

 
Eran Gündüz

 
  

Independent scholar 

 

Abstract 

In diesem Artikel wird mit einem historisch-analytischen Ansatz der Frage nachgegangen, 

warum es in der Türkei – sowohl auf staatspolitischer als auch auf gesellschaftlicher Ebene – 

keine Ansätze zur Aufarbeitung der Geschichte der Völkermorde gibt. Zu diesem Zweck 

beleuchtet der Artikel die Genese des Staates und der Staatsideologie der Türkei. Das 

Bestreben der Staatsideologie und des Staates ist es, einerseits die nationale Geschichte zu 

überhöhen und andererseits die Geschichte der Völkermorde auszublenden. Vor diesem 

Hintergrund argumentiert der Autor, dass zwischen der Normativität der Forderungen nach 

Anerkennung und Aufarbeitung der Völkermorde in der Türkei und der tatsächlichen 

politischen und gesellschaftlichen Realität eine fast unüberbrückbare Kluft besteht. Eine 

Aufarbeitung und Anerkennung der Völkermorde von 1915 würde die nationale Ideologie der 

türkischen Republik tief erschüttern. Abschließend wird die Frage nach der Notwendigkeit 

eines Anerkennungsprozesses und den Chancen einer Anerkennung und Aufarbeitung der 

Völkermorde für die Gesellschaft der Türkei gestellt. 

 

Schlüsselwörter - Anerkennung des Völkermordes, Aufarbeitung der Geschichte, Chancen einer 

Anerkennung, Gründe der Verleugnung, Gründungsmythos des türkischen Staates, 

Nationalistische Ideologie, Osmanisches Reich, Türkei, Verleugnung des Völkermordes, 

Völkermord an den Armeniern. 

 

Einleitung 

Das furchtbare große Erdbeben im Südosten der Türkei und im Norden und 

Nordwesten Syriens am 6. Februar 2023 sowie die folgenden Beben haben die 

betroffene Region komplett erschüttert. Die Stärke der Beben hat zu großen 

Verwüstungen in den türkischen Städten Maraş, Antep, Hatay, Adıyaman, Malatya und 

weiteren geführt. In anderen Städten, die weiter entfernt vom Epizentrum des 

                                                 

 Dr. Eran Gündüz hat in Soziologie an der Goethe-Universität Frankfurt promoviert. Er ist langjähriges 

Mitglied des Vereins der Völkermordgegner e.V., Frankfurt am Main. Zu seinen Veröffentlichungen gehört 

u.a.: „Multikulturalismus auf Türkisch? Debatten um Staatsbürgerschaft, Nation und Minderheiten im 

Europäisierungskontext“ (transcript-Verlag, Bielefeld) oder „Das türkische und französische Nation-

Verständnis im Vergleich“ (Peter Lang Verlag, Frankfurt). 

 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 

4.0 International License. 

Received 25․09․2023 

Revised 22․12․2023 

Accepted 15․01․2024 

 

© The Author(s) 2024 

 

Armenological Issues                        

2024, VOL. 1, NO. 1 (27), 115-127  

 
https://doi.org/10.46991/ai.2024.1.27.005

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://doi.org/10.46991/JOPS/2024.1.27.005


Armenological Issues 116 

Erdbebens liegen, bebte die Erde schwächer, dennoch mussten die Menschen ihre 

Häuser verlassen, um sich in Schutz zu bringen. Zehntausende Menschen sind unter 

den Trümmern der wie Kartenhäuser zusammenfallenden, häufig mehr als 

zehnstöckigen Hochhäuser lebendig begraben worden. Darunter viele Kinder und 

ganze Familien.  

Auch wenn dieses Erbeben eine enorm große Wucht hatte und es in diesem Sinne 

eine Naturkatastrophe ist, sind die Verwüstungen und Trümmer zu einem großen Teil 

auf menschliches Versagen zurückzuführen. Die Politik in der Türkei hat es versäumt, 

ihren Bürgern und Bürgerinnen ein Dach zu bieten, das den Standards 

erdbebensicheren Bauens gerecht wird. Weitere Erdbeben, eventuell auch in der 

Millionenmetropole Istanbul, das zuletzt 1999 von einem schweren Erdbeben getroffen 

wurde, werden befürchtet. Die Ministerien und Behörden der Republik Türkei haben es 

über Jahrzehnte versäumt, ihre Bürgerinnen und Bürger vor solchen Katastrophen 

effektiv zu schützen. 

Warum ich mein eigentliches Thema, die Gründe für die Nichtanerkennung des 

Völkermordes, mit dieser aktuellen Einleitung begonnen habe, wird sich im Laufe 

meiner Ausführungen sicherlich erschließen. Der Staat
1
 in der Türkei hat seit der 

Gründung der Republik Türkei im Jahre 1923 seine Prioritäten stets in der Beförderung 

und Durchsetzung der staatstragenden Ideologie und nicht im Schutz der eigenen 

Bevölkerung gesehen.  

In diesem Artikel möchte ich mich mit einer historisch-analytischen 

Herangehensweise der Frage widmen, warum es sowohl auf staatlich-politischer als 

auch auf gesellschaftlicher Ebene in der Türkei keine Ansätze gibt, sich mit der 

Geschichte der Völkermorde auseinanderzusetzen. Es gibt zwischen der Normativität 

der Forderungen nach Anerkennung sowie Aufarbeitung der Völkermorde und der 

faktischen politisch-gesellschaftlichen Realität der Türkei eine fast unüberbrückbare 

Diskrepanz. D.h., selbst wenn diese Forderungen normativ, moralisch und rational 

begründet sein mögen, stoßen sie an die harte Realität der politisch-gesellschaftlichen 

Realitäten und auf Abwehr und Verleugnung. 

Die Frage, warum die Anerkennung der Völkermorde in der Türkei auf 

unüberwindbare Hindernisse stößt, wurde bereits in vielen wissenschaftlichen und 

gesellschaftspolitischen Beiträgen thematisiert.
2
 Sie hört trotz der seit den 

Völkermorden vergangenen Zeit jedoch nicht auf, ihre Relevanz beizubehalten. 

Möglicherweise stellt sich diese Frage im kollektiven Unterbewusstsein und im 

staatlichen Handeln mit immer stärkerer Vehemenz, da ihre Bezüge zur Gegenwart der 

Gesellschaft der Türkei und des Staates deutlicher werden. Die Gegenwart der Politik 

in der Türkei ist von einer sich stetig verstärkenden Krise geprägt, die zunächst 

wirtschaftlicher Art ist. Jedoch ist die Krise tiefergehend und insbesondere auch 

politischer, ideologischer und gesellschaftlicher Natur. Kann man das Gewalt- und 

                                                 
1
 Wenn ich hier vom türkischen Staat spreche, dann ist damit neben dem rein organisatorisch-

administrativen Staatsapparat der Staat als Träger einer bestimmten Ideologie und als Hüter einer 

bestimmten politisch-gesellschaftlichen Ordnung gemeint. 
2
 Z.B. die Veröffentlichung „Völkermord und Verdrängung“, ArbeitsKreis Armenien (Hrsg.), 2002. 



Eran Gündüz 

                     
117 

Krisenhafte der Türkei seit ihrer Gründung nur mit den Defekten
3
 einer Gesellschaft 

erklären, die die Demokratie und ein republikanisches Staatsmodell historisch nicht 

kannte und somit lediglich Probleme bei ihrer Umsetzung hat?  

Meine These ist, dass die nichtaufgearbeiteten und die nichtanerkannten 

Völkermorde nicht nur bei den Opfervölkern und ihren Nachfahren unendliches Leid 

verursacht haben und weiterhin verursachen, sondern dass es durch ihre Negation und 

Nichtanerkennung eine Perpetuierung des staatlichen und gesellschaftlichen 

Krisenzustandes gibt. Die Ausklammerung dieser Verbrechen gegen die 

Menschlichkeit aus dem Gründungsmythos der Türkei verstärkt den Widerspruch 

zwischen dem Selbstbild einer „heroischen Nation“ und den historischen Fakten, 

wonach diese Gründung in der heute existierenden türkisch-nationalistisch-islamischen 

Form ohne die zuvor begangenen Völkermorde von 1915 nicht möglich gewesen wäre. 

Dies ist das Dilemma, in dem sich die Türkische Republik seit ihrer Gründung 

befindet, und ihre politisch Verantwortlichen versuchen diesen Widerspruch durch 

Verleugnung der historischen Tatsachen über den Völkermord, immer stärker 

werdendem Nationalismus, Massaker gegen Nichttürken und weiteren Repressalien 

gegen „Andere“ und Andersdenkende aufzulösen. Was ich hier als Widerspruch 

bezeichne, impliziert eine moralische Haltung, die bei vielen Anhängern der 

nationalistischen Ideologie gänzlich fehlt. In der Perspektive dieser Anhänger ist die 

Exterminierung der Armenier ein „Verdienst“ der Muslime und Grund „stolz“ darauf 

zu sein.  

Es mag in der Vergangenheit Regierungen gegeben haben, die sich gegenüber einer 

Anerkennung des Leids der Opfervölker offener gezeigt haben.
4
 Auch in anderen 

Bereichen des Politischen, wie z.B. in der kurdischen Frage, können das Handeln und 

die Entscheidungen der jeweiligen Regierungen voneinander differieren. Ebenso ist 

eine gewisse Flexibilität in anderen, weniger ideologisch aufgeladenen Politikfeldern 

möglich. Jedoch ist die Leugnung und die Nichtauseinandersetzung mit der 

Völkermordgeschichte Teil des staatlich-ideologischen Wesens der Republik Türkei 

und zieht sich wie ein roter Faden durch die Republikgeschichte. 

In diesem Artikel geht es darum, ein Verständnis dafür zu gewinnen, welche 

Gründe ausschlaggebend für die Verleugnung dieses Teils der Geschichte sind. 

Um ein Verständnis für das Krisenhafte
5
 der Politik der Türkei zu gewinnen, 

erscheint es notwendig, dass wir uns zunächst der Genese der Gesellschaft und des 

Nationalen aus dem Osmanischen Reich heraus widmen. 

 

 

 

                                                 
3
 Zum Begriff der Defekten Demokratie siehe Gürbey, Gülistan. 2005. „Außenpolitik in defekten 

Demokratien. Gesellschaftliche Anforderungen und Entscheidungsprozesse in der Türkei 1983-1993, “ 

Frankfurt am Main. 
4
 So die Beileidsbekundungen des türkischen Präsidenten Erdoğan im Jahre 2014. Auch in 2023 gab es eine 

ähnliche Beileidbekundung Erdoğans, die an den Patriarchen der armenischen Kirche in Istanbul, Sahak II, 

adressiert war. In dieser Art der Beileidbekundung ist jedoch nicht von staatlich organisierten Massakern an 

der armenischen Bevölkerung und erst recht nicht von Völkermord die Rede.  
5
 Solmaz, Kahraman. 2016. „Krise, Macht und Gewalt. Hannah Arendt und die Verfassungskrisen der 

Türkei von der spätosmanischen Zeit bis heute“, Baden-Baden. 



Armenological Issues 118 

Vom osmanischen Millet-System zur Konzeption der türkischen Nation 

Im Osmanischen Reich konnten die verschiedenen Volks- und Religionsgruppen 

aufgrund des Millet-Systems bis zum Ende des 19. Jh. in relativem Frieden 

zusammenleben. Die Nichtmuslime hatten eine besondere Steuer (osmanisch: cizye)  
zu zahlen, die ihnen den Schutz des Sultans ermöglichte. Dennoch waren die Muslime 

die sogenannte „Millet-i-hakimiye“, das heißt die herrschende Nation. Das Osmanische 

Reich und seine politische Struktur basierten auf der Herrschaft des Islam und der 

Muslime. Trotz der relativen Autonomie der christlichen Gruppen, wie der Armenier, 

der anatolischen Griechen, der Assyro-Aramäer (Süryani) als nichtmuslimische Völker, 

gab es immer wieder Unterdrückung und Massaker, denen diese Gruppen ausgesetzt 

waren. Jedoch änderte sich diese Situation und das gesellschaftliche Leben im 

multinationalen Reich relativ schnell. Die politische und wirtschaftliche Krise des 

Osmanischen Reiches, die sich ab Mitte des 19. Jahrhunderts verstärkte, beförderte 

auch die Unabhängigkeitsbewegungen verschiedener nationaler Gruppen, die diesem 

Reich angehörten. Die Unabhängigkeit Griechenlands vom Osmanischen Reich 

erfolgte im Jahre 1821, es folgte die Unabhängigkeit der Balkan-Länder nach den 

Balkankriegen von 1912-1913 sowie die Erstarkung arabischer Nationalbewegungen, 

die ihre Unabhängigkeit vom Osmanischen Reich forderten. Die Armenier suchten 

ebenso nach Wegen ihrer Unabhängigkeit vom Osmanischen Reich, auch wenn zu 

Beginn die Idee des Osmanismus als integratives Modell einer gemeinsamen und 

gleichberechtigen neuen Staatangehörigkeit vielen Armeniern als Lösungsmöglichkeit 

erschien, die das Millet-i-hakimiye-Konzept des Osmanischen Reiches in der 

Vergangenheit begraben sollte.  

Mit zeitlicher Verzögerung zu den nationalen Bewegungen verschiedener Gruppen 

entwickelte sich im Osmanischen Reich auch die Idee des Türkismus, die später zur 

staatstragenden Ideologie der 1923 ausgerufenen Türkischen Republik werden sollte. 

In der jungtürkischen Bewegung sowie bei den Vordenkern des Konzepts des 

Türkismus und des türkischen Nationalismus gab es zunächst auch die Idee des 

Turanismus, der von der Vereinigung der Türken Anatoliens mit den anderen 

Turkvölkern Zentralasiens in einem Staat bzw. Reich ausging. Diese Vereinigung war 

trotz der tatsächlichen und angenommenen kulturellen und sprachlichen 

Verwandtschaft und Nähe wenig realistisch, da die betreffenden Turkvölker nie Teil 

des Osmanischen Imperiums waren und zudem unter den Einfluss Russlands und der 

späteren Sowjetunion kamen.     

Innerhalb der jungtürkischen Bewegung setzte sich ein ethno-nationales 

Verständnis des Türkentums durch, der zur späteren nationalistischen Staatsideologie 

werden sollte. Dieses Verständnis des Türkentums wurde von Ziya Gökalp
6
 in 

verschiedenen Schriften theoretisiert, so dass er als ein wichtiger Begründer des 

Türkentums gilt.  

Doch was war so problematisch bei dieser Konzeptualisierung?  

Im Grunde hatte Gökalp die türkisch-islamische Synthese begründet und in seinen 

Schriften die Zugehörigkeit zur türkischen Nation von der Erfüllung oder Annahme 

                                                 
6
 Gökalp, Ziya. 1997 (1923). „Türkçülüğün esasları (Die Grundlagen des Türkismus).“ Inkilap Kitabevi, 

Istanbul. 



Eran Gündüz 

                     
119 

dieser beiden Kriterien (türkisch und islamisch) abhängig gemacht. D.h., man konnte 

Türke sein oder werden, wenn man sich kulturell und sprachlich zum Türkisch-Sein 

und religiös gesehen zum Islam bekannte. Im Grunde handelte es sich hierbei um eine 

voluntaristische Zugehörigkeit oder auch ein politisches Verständnis des Nationalen
7
, 

das offen stand für andere Gruppen und fähig war, diese zu inkludieren bzw. zu 

assimilieren. Das Problem bestand darin, dass nach den Völkermorden von 1915 an 

den christlichen Gruppen Anatoliens noch die Kurden als Volksgruppe zumindest in 

sprachlicher Hinsicht diesem Konzept entgegenstanden.
8
 Als in der Mehrheit 

islamisch-sunnitische Gruppe wurde ihre Integration bzw. Assimilation in die türkische 

Nation als leichter angesehen. Der alevitische Teil der kurdischen Bevölkerung galt 

hingegen als noch schwerer integrierbar und konnte sich mit beiden Aspekten des 

türkischen Nation-Verständnisses nicht identifizieren.  

Das Problematische des Türkisch-Nationalen, wie es Gökalp verstand, bestand und 

besteht folglich darin, dass die ursprünglich multikulturelle Zusammensetzung der 

anatolischen Bevölkerung durch eine rein türkisch-islamische ersetzt werden sollte. 

 

Zum Spannungsfeld von Verleugnung und Anerkennung der Völkermorde  

Ich sprach am Anfang dieses Artikels davon, dass mich hier insbesondere die bis heute 

anhaltenden Gründe der Leugnung der Völkermorde interessieren. Welche politischen 

und gesellschaftlichen Gründe gibt es hierfür? Einige türkeistämmige ForscherInnen 

und AutorInnen haben sich diesem Thema gewidmet. Besonders zu erwähnen sind 

Taner Akçams
9
 Arbeiten, aber auch andere türkeistämmige AutorInnen widmeten sich 

diesem Thema.
10

 Damit im Zusammenhang steht die Frage, wie die realistischen 

Chancen einer Anerkennung der Völkermorde durch die offizielle Türkei selber sind. 

Diese Frage ist umso wichtiger als nach den Völkermorden im Osmanischen Reich nun 

108 Jahre vergangen sind. Die Wahrscheinlichkeit einer Anerkennung könnte damit 

sinken – dies ist zumindest aus verschiedenen Gründen anzunehmen. Unter 

                                                 
7
 Zum idealtypischen Verständnis des Nationalen als Gemeinschaft, die eher auf politische versus ethnische 

Zugehörigkeitskriterien beruht, siehe v.a. Brubaker, Rogers. 2007. „Ethnizität ohne Gruppen, “ Hamburg. 

Vgl. Brubaker, Rogers. 1994. „Staats-Bürger. Frankreich und Deutschland im historischen Vergleich.“ 

Hamburg. 
8
 Dies gilt auch für die zazasprachige Gruppe – die Sprache Zaza ist je nach Standpunkt ein Dialekt des 

Kurdischen oder auch eine eigenständige nordwestiranische Sprache -, die sich mit dem Konzept des 

Türkentums nicht identifizieren konnte.  
9
 Akçam, Taner. 2002a. „Türk ulusal kimliği üzerine bazı tezler (Einige Thesen zur türkischen nationalen 

Identität).“ In: Modern Türkiye’de siyasi düşünce: Milliyetçilik (Politisches Denken in der modernen 

Türkei: Nationalismus), Hrsg.: Bora, Tanıl. Bd. 4, Iletişim yayıncılık, Istanbul. Vgl. Akçam, Taner. 2002b. 

„Ermeni tabusu aralanırken: Diyalogdan başka çözüm var mı? (Während sich das armenische Tabu lockert: 

Gibt es eine andere Lösung als den Dialog?)“. 2. Aufl., Su yayınları, Istanbul. Vgl. Akçam, Taner. 1997. 

„Hızla türkleşiyoruz (Mit hoher Geschwindigkeit werden wir zu Türken). In: Cumhuriyet, Demokrasi ve 

Kimlik (Republik, Demokratie und Identität)“. Symposium der Ege-Universität Izmir. Hrsg.: Bilgin, Nuri. 

Bağlam yayıncılık, Istanbul. Vgl. Akçam, Taner. 1996. „Armenien und der Völkermord. Die Istanbuler 

Prozesse und die türkische Nationalbewegung, “ Hamburg. Vgl. Akçam, Taner. 1995. „Türk ulusal kimliği 

ve Ermeni sorunu (Die türkische nationale Identität und die armenische Frage)“. 4. Aufl., Iletişim yayınları, 

Istanbul. 
10

 Z.B. geht es in einer neueren Veröffentlichung von Cengiz Aktar v.a. auch um die Frage des 

Völkermordes als „acte fondateur, d’une République née handicapée“. Auch die Arbeiten des Historikers 

Halil Berktay sind hier zu nennen. Siehe Cengiz Aktar. 2020. „Le malaise turc.“ Éditions empreinte. 



Armenological Issues 120 

Anerkennung der Völkermorde verstehe ich eine durch den Staat (Regierung und 

Parlament) erfolgende Resolution, wonach die Vertreibungen und Ermordungen an der 

christlichen Bevölkerung großen Ausmaßes einen Völkermord darstellen, da sie 

systematisch und mit dem Ziel ihrer Exterminierung erfolgten. Die Erklärung muss 

danach jedoch zum Teil einer dauerhaften Staatsräson und eines Staats- und 

Gesellschaftsverständnisses werden, die eine schonungslose und ehrliche 

gesellschaftliche Aufarbeitung und Auseinandersetzung mit der eigenen Geschichte zur 

Folge haben muss. Die Anerkennung muss darüber hinaus natürlich auch 

Wiedergutmachungsleistungen beinhalten.  

Ich möchte hierbei zwischen einer Anerkennung und Aufarbeitung nach „innen“ 

und nach „außen“ unterscheiden. Die Anerkennung nach außen würde v.a. die 

Opfergruppen und ihre Nachfahren einbeziehen und sich vornehmlich an diese richten. 

Die Nichtanerkennung und die Leugnung der Völkermorde ist für die Nachfahren und 

die betroffenen Gesellschaften eine quasi Fortführung des Völkermordes. Die 

Nichtanerkennung führt zu weiterem Leid bei den betroffenen Gesellschaften und ihren 

Nachfahren.
11

 Mich interessiert hier jedoch auch der Blick nach innen, in die 

Sozialpsyche der Gesellschaft der Türkei, aber auch auf die staatliche Ideologie, die 

einer Anerkennung entgegenstehen. Mit Anerkennung nach innen meine ich 

demzufolge auch die innergesellschaftliche, im Inneren der Gesellschaft der Türkei 

erfolgende Auseinandersetzung über die eigene Geschichte.  

Meine These lautet, dass eine ehrliche und schonungslose gesellschaftliche 

Auseinandersetzung mit der eigenen Völkermordgeschichte den Gründungsmythos der 

heutigen Türkei ins Wanken bringen würde. Sie würde ihre Grundpfeiler zerstören. 

Dies würde jedoch von dem Ausmaß und der Tiefe der Auseinandersetzung sowie von 

ihrer Wahrhaftigkeit und Ernsthaftigkeit abhängen.  

 

Gründungsmythos und Staatsideologie 

Als die heutige Türkei 1923 als Republik ausgerufen wurde, waren die Völkermorde 

von 1915 bereits geschehen. Die multinationale Komposition, die im Osmanischen 

Reich vorherrschte, sollte in der neuen Republik nicht mehr vorherrschen. Im 

Gegenteil: es wurde eine aktive Türkisierungspolitik betrieben, die darauf abzielte die 

Bevölkerung sprachlich, kulturell und religiös zu homogenisieren, auch wenn die 

Republik sich offiziell als laizistisch verstand. Ein umfassender Nation-building-

Prozess wurde in Anlehnung an Modelle von Zentralstaaten wie v.a. Frankreich 

eingeleitet.
12

 Die Atatürkschen Reformen dienten dem Ziel, die neue Nation an die 

westliche Zivilisation heranzuführen.
13

 Die Einführung des lateinischen Alphabets gilt 

wohl als eine der einschneidendsten Reformen. Durch diese Reformen und die 

                                                 
11

 Taylor, Charles. 1997. Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt am Main. 
12

 Gündüz, Eran. 2012. Multikulturalismus auf Türkisch? Debatten um Staatsbürgerschaft, Nation und 

Minderheiten im Europäisierungskontext, Bielefeld. Vgl. Gündüz, Eran. 2005. Das türkische und 

französische Nation-Verständnis im Vergleich. Zwischen staatsbürgerlicher Gleichheit und kultureller 

Differenz, Frankfurt am Main. 
13

 Siehe hierzu eine der grundlegenden Arbeiten zu diesem Thema: Aktar, Cengiz. 1985. 

L´occidentalisation de la Turquie, L´Harmattan, Paris. 



Eran Gündüz 

                     
121 

Veränderungen des Lebensstils der Bevölkerung fand auch ein harter Bruch mit der 

Osmanischen Vergangenheit statt. 

Nach dem erfolgreichen Befreiungskrieg von 1919-1923 gegen die 

Besatzungsmächte trug das Narrativ der heldenhaften Verteidigung des Vaterlandes 

gegen die feindlichen Mächte, deren Plan es gewesen sei, das Land durch den 

ursprünglichen Vertrag von Sèvres von 1919 noch weiter zu dezimieren, zur 

Verstärkung des nationalistischen Gründungsmythos bei. Die türkische Nation wurde 

als heldenhaft konstruiert, da sie die Feinde mit einem erfolgreichen vaterländischen 

Befreiungskrieg außer Landes geschlagen und die Grundlagen für die Aushandlung des 

für die Türkei vorteilhaften Lausanner Vertrags von 1923 geschaffen hatte, der die 

heutigen Grenzen der Türkei festlegte.  

Heroismus und vaterländische Kriege gegen Besatzer finden sich als Elemente der 

Gründungsmythen auch in der Genese und den Narrativen vieler anderer Nationen. Das 

Besondere am Gründungsmythos der türkischen Nation ist das Postulat der 

historischen Größe bei gleichzeitiger Ausklammerung und aktiver Negation der 

Genozidvergangenheit. Ohne die vorangegangene systematische Ermordung der 

christlichen Bevölkerung der anatolisch-osmanischen Gebiete, würden der türkische 

Staat und die Gesellschaft in der heutigen Form nicht existieren. Der planvollen 

Vernichtung der christlichen Bevölkerung der heutigen Türkei folgten in den 

darauffolgenden Jahren die Niederschlagung kurdischer Aufstände und die 

Zwangsdeportation der kurdischen Bevölkerung in andere Landesteile. Die Politik der 

Zwangsassimilation gegenüber der kurdischen Bevölkerung wurde mit voller Härte 

durchgeführt, da das von der kemalistisch-nationalistischen Ideologie vorgegebene Ziel 

die Umwandlung der immer noch sehr heterogenen Bevölkerung in Türken war. Mit 

der Vermögenssteuer von 1942 belastete das damalige Regime gerade Nichtmuslime 

und Nichttürken und zwang die betroffenen Menschen zum finanziellen Bankrott, zu 

Zwangsarbeit und schließlich dazu, das Land zu verlassen. Die Pogrome von 1955 

gegen die christliche, noch im Lande verbliebene - in der Regel griechische - 

Minderheit im Westen des Landes, führten zur Zerstörung der kulturellen, religiösen 

und ökonomischen Existenz dieser Gruppe, so dass ihre Angehörigen nach und nach 

auch das Land verlassen mussten. Dass die Politik des Othering vor weiteren 

autochthonen Gruppen keinen Halt machte, belegen die staatlich gelenkten Pogrome 

gegen die alevitische Gruppe des Landes. Hier sind v.a. die Pogrome gegen die 

alevitisch-kurdische Bevölkerung von Maraş und u.a. die Verbrennung von 37 

alevitischen Intellektuellen und Künstlern und Künstlerinnen in Sivas im Jahre 1993 zu 

nennen. Auch bei diesem Lynchvorhaben sahen die politisch Verantwortlichen zu und 

ließen die Verbrennung des Hotels, in dem ein alevitisches Kulturfestival stattfinden 

sollte, durch eine religiös fanatisierte Menschenmenge geschehen.  

Ich habe oben einige der Pogrome gegen autochthone Gruppen Anatoliens 

aufgeführt, da sie sich wie eine rote Linie durch die Geschichte der Türkei ziehen. Die 

Aufzählung ist keineswegs vollständig. Sie ist aber ausreichend, um aufzuzeigen, dass 

die staatlich und ideologisch gewollte Homogenisierungsarbeit im Sinne der Errichtung 

einer türkisch-islamischen Nation (türkisch: Türk-Islam sentenzi
14

) auch nach den 

                                                 
14

 Damit ist die Synthese des türkischen Nationalismus (Türkismus) mit dem Islam gemeint. 



Armenological Issues 122 

Völkermorden an den Armeniern, Pontus-Griechen und Assyro-Aramäern 

unvermindert weiterging. Wie bereits erwähnt, gilt die Politik der Islamisierung auch 

für die kemalistische Periode, obwohl hier offiziell die Grundsätze des Laizismus 

gültig sein sollten.  

Die oben beschriebenen Angriffe und Massaker gegen nichttürkische und 

nichtmuslimische Gruppen passen in die staatsideologisch vorgegebene und geplante 

Türkisierungs- und Muslimisierungspolitik. Auch die Politik der letzten zwei 

Jahrzehnte hat gerade den Aspekt der Durchsetzung eines sunnitischen Islam in der 

Gesellschaft der Türkei verstärkt.
15

   

 

Der Blick nach innen: Die Hauptgründe der Verleugnung der Völkermorde 

Kommen wir nun zu den Gründen, die zumindest zu einer staatlichen Leugnungspolitik 

und zu einer Verdrängung des Themas durch die Gesellschaft der Türkei führen. Die 

nachfolgende Aufzählung erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit und die 

Reihenfolge der Aufzählung stellt keine Gewichtung dar. 

1) Einer der Hauptgründe ist die staatliche Leugnungspolitik per se und die 

Verdrehung der historischen Tatsachen. Hierzu gehört die aktiv geförderte Erzählung, 

wonach Armenier in den Wirren des 1. Weltkriegs mit Russland kooperiert und den 

Osmanen in den Rücken gefallen seien. Laut dieser Erzählung hätten Armenier auf 

diese Weise Tausende, wenn nicht sogar Hunderttausende Türken und Muslime 

getötet. In relativ „wohlwollenden“ Annäherungen an das Thema wird zumindest 

anerkannt, dass auch Hunderttausende Armenier in den Wirren des 1. Weltkrieges 

gestorben seien, ohne jedoch genauer darauf einzugehen, wie es dazu gekommen ist. 

Andere Standpunkte betonen, dass die Deportation der Armenier als Evakuierung – 

also „Rettung“ – verstanden werden müsse, da die mehrheitlich von ihnen bewohnten 

Gebiete im osmanisch-russischen Kampfgebiet lagen. So wurden sie laut dieser 

Erzählung zu ihrem eigenen Schutz „evakuiert“.  

2) Auch wenn die Türkei der Nachfolgestaat des Osmanischen Reiches ist, scheint 

die Bereitschaft zur politischen und juristischen Verantwortungsübernahme durch die 

heutige Türkei auch dadurch begrenzt zu sein, dass sie zum Zeitpunkt der Völkermorde 

faktisch nicht existiert hat. Eine solche Argumentation kann auch als Vorwand dienen, 

die Auseinandersetzung und die Anerkennung nicht als Verantwortung der heutigen 

Türkei zu sehen. Zudem greift sie als Argumentation zu kurz, da die hauptsächlichen 

Verantwortlichen der Völkermorde an den christlichen Gruppen Angehörige der 

jungtürkischen Ittihat ve Terakki-Bewegung waren, die den türkischen Staat, in der 

Form, wie er heute existiert, konzipiert haben.  

3) Mit dem Willen, die Nation und seine 1923 festgelegten Grenzen vor „äußeren“ 

aber auch „inneren“ Feinden zu schützen, wird eine aggressive und destruktive  

Politik gegenüber nichttürkischen Gruppen begründet. Statt sich der eigenen 

Geschichte gewahr zu werden, muss in dieser Logik die türkische Nation gegen diese 

Feinde geschützt werden, so dass daraus auch die mehr als repressive Politik gegen 

Minderheiten und Andersdenkende hergeleitet wird.  

                                                 
15

 Hierzu siehe insbesondere den sehr aufschlussreichen Essay des französischen Religionswissenschaftlers 

Jean-François Colosimo: Colosimo. 2020. Le sabre et le turban. Jusqu’où ira la Turquie? Paris. 



Eran Gündüz 

                     
123 

4) Der Gesellschaft und ihren Individuen wird nicht die Geschichte der 

Völkermorde vermittelt. Es gibt keine Informationen und keinen freien Austausch 

darüber. Im Gegenteil werden Menschen, die sich einer offenen Auseinandersetzung 

stellen und die offizielle Geschichtsthese hinterfragen, bedroht und mit Strafen belegt. 

Sie werden zu „Vaterlandsverrätern“ erklärt. In der aktuellen Gesellschaft der Türkei 

gibt es darüber hinaus zu viele Krisen (ökonomisch, sozial, politisch) und keine freien 

Debatten, so dass Themen wie die Geschichtsaufarbeitung für die Menschen aufgrund 

ihrer aktuellen Sorgen und Nöte völlig in den Hintergrund treten.  

5) Eine Aufarbeitung und Anerkennung würden die staatlich inszenierte Größe der 

türkischen Nation in Frage stellen, die Staatsideologie und die offiziell kolportierte 

nationale Geschichtsschreibung wären gefährdet. Die gesamte Geschichte der Republik 

Türkei müsste neu geschrieben werden und es würde einer Neugründung des Staates 

bedürfen, da der aktuelle türkische Staat unter den Bedingungen einer Anerkennung 

der historischen Schuld an den Völkermorden eigentlich nicht mehr mit seiner 

türkisch-nationalistischen Ideologie existieren könnte.  

6) Eine Auseinandersetzung mit der eigenen Geschichte und eine Anerkennung der 

Schattenseiten der eigenen Gesellschaft und seiner politisch Verantwortlichen – in 

diesem Fall die Anerkennung von Völkermorden durch die eigenen Vorfahren – 

bedeutet die Belastung durch Schuld und Verantwortung. Sozialpsychologisch ist die 

Verantwortungsannahme von Schuld grundsätzlich ein schmerzhafter Prozess, der 

individuell aber auch kollektiv Gegenwehr und Verdrängung erzeugt.
16

  

Ich habe versucht, einige der aus meiner Sicht wichtigen Gründe für die nicht 

vorhandene Bereitschaft einer Auseinandersetzung mit den Völkermorden aufzuzählen.  

 

Chancen der Anerkennung: Versuch eines Ausblicks 

Doch gibt es nicht auch ein wenig Licht im Dunkel? Gibt es nicht Ansätze der 

Anerkennung der Völkermorde und einen Willen zu einem friedlichen Zusammenleben 

der verschiedenen Gruppen, soweit man noch von christlichen Gruppen in der heutigen 

Türkei sprechen kann? Wir müssen uns eingestehen, dass die Grundlagen für eine 

Anerkennung der Völkermorde in der gegenwärtigen Politik der Türkei und der 

Gesellschaft gänzlich fehlen. Eine liberalere gesellschaftliche Diskursatmosphäre 

bezüglich der Frage der Völkermordanerkennung und Minderheitenrechte tat sich in 

den Jahren 2000-2005 im Kontext der Reformen für den EU-Beitritt auf. Jedoch muss 

anerkannt werden, dass die Politik der Türkei seitdem kein Interesse gezeigt hat, einen 

gesellschaftlichen Diskurs über den Völkermord und seine Anerkennung zu 

ermöglichen. Im Gegenteil. Hrant Dink hatte konstatiert, dass es den Einzelnen in der 

Türkei, aber auch der Gesellschaft insgesamt an Wissen über die historischen 

Tatsachen fehlt. Er wurde im Jahr 2007 eben aufgrund seines Einsatzes für eine 

gesellschaftliche Debatte und für die Geschichtsaufarbeitung sowie aufgrund seines 

Einsatzes für eine friedliche Koexistenz auf Grundlage der Anerkennung der 

historischen Tatsachen ermordet. Dieses Wissen wird in den Schulen und anderen 

                                                 
16

 In diesem Kontext sah Taner Akçam zumindest insofern einen „positiven“ Aspekt in den 

Verleugnungsbestrebungen der Gesellschaft der Türkei und des Staates, da dies den impliziten Wunsch 

nach Unschuld und Ehrenrettung widerspiegelt.      



Armenological Issues 124 

Institutionen der Türkei nicht vermittelt, im Gegenteil, es wird aktiv behindert und die 

historischen Tatsachen werden in ihr Gegenteil verdreht, so dass die Opfervölker als 

Täter dargestellt werden. Dies alles dient der Aufrechterhaltung des nationalen Mythos 

von der „großen“ und „erhabenen“ türkischen Nation. Der Gesang der Nationalhymne, 

die die Größe und das Heldentum der türkischen Nation ausdrücken soll, ist tägliches 

Ritual auf den Schulhöfen. Die nationalistische Indoktrination und die Abwehr 

jeglicher kulturellen Differenz ist tägliche Staatspolitik.  

Leider müssen wir auch feststellen, dass einflussreiche westliche Staaten, deren 

Parlamente den Völkermord am armenischen Volk anerkannt haben, keinerlei Einfluss 

auf die türkische Politik und Gesellschaft im Sinne einer Anerkennung und der 

Anregung einer gesellschaftlichen Debatte haben. Ohnehin wäre es wünschenswerter, 

dass die Einsicht in die Notwendigkeit einer solchen Debatte und 

Geschichtsaufarbeitung von inneren Dynamiken ausgeht. Idealtypisch wäre ein solches 

Szenario folgendermaßen: Eine künftige Regierung der Türkei erkennt die Bedeutung 

der Geschichtsaufarbeitung und der Anerkennung der Völkermorde und geht sowohl 

auf die Nachfahren der Opfervölker und die betroffenen Staaten, wie Armenien oder 

Griechenland zu. Ebenso beginnt diese Regierung mit einem gesellschaftlichen 

Anerkennungsprozess, der die Vermittlung der Völkermorde in den Schulen und 

anderen gesellschaftlichen Bereichen zum Ziel hat. Viele weitere Maßnahmen und 

Schritte in diesem positiven und normativen Szenario sind denkbar, aber leider gibt es 

realistisch betrachtet keine Grundlage dafür. Eine realistische Grundlage gäbe es, wenn 

– wie bereits erwähnt – die Anerkennung der Völkermorde zu einer Staatspolitik der 

Türkei werden würde. Dies würde jedoch voraussetzen, dass sich das Staatsverständnis 

inklusive des Verständnisses der Nation grundlegend verändern müssten: Im Grunde 

müssten wir von einer Neugründung des Staates und der Gesellschaft sprechen. Dies 

erscheint unter den gegenwärtigen politischen und gesellschaftlichen Bedingungen in 

der Türkei als unrealistisch. Es ist zudem festzustellen, dass die mehr oder weniger 

symbolische Anerkennung des Völkermordes durch Deutschland (2016) oder die USA 

(2021) keinen Impuls für die innere Debatte geschweige denn eine Anerkennung in der 

Türkei darstellten.  

 

Warum ist es aber wichtig, dass die Gesellschaft der Türkei und der Staat die 

Völkermorde anerkennen?   

Wie aus den oben genannten Beispielen für Massaker deutlich wurde, folgt aus der 

Politik der Zwangsassimilierung und der Zwangshomogenisierung eine immer weiter 

voranschreitende kulturelle und politische Verarmung der Gesellschaft. Die 

Nichthinterfragung der eigenen Geschichte führt auch zu moralischer Verrohung im 

Alltag und wird zu einer Art „(Un-)Kultur des Zusammenlebens“. Dass die Mehrheit 

der aktuellen Gesellschaft der Türkei die Tatsache negiert, dass die von ihnen 

bewohnten Landstriche auf dem großen Unrecht und Menschheitsverbrechen der 

Völkermorde beruhen, ermöglicht das tägliche Geschehen weiteren Unrechts. Wenn 

ich hier eine Kausalität herstelle, dann erfolgt dies aufgrund der Hypothese, dass die 

ungesühnt und unaufgearbeitet gebliebenen Verbrechen den Nährboden für weiteres 

Unrecht bereiten. Nicht umsonst können wir in Bezug auf die Türkei von einer 

„Gesellschaft der Gewalt“ (türkisch: şiddet toplumu) sprechen, in der willkürliche 



Eran Gündüz 

                     
125 

Inhaftierungen, Gewalt gegen Frauen und Minderheitenangehörige, Gewalt gegen 

Andersgläubige, Folter in den Polizeirevieren und systematische Folter in den 

Gefängnissen oder die Welle der politischen Morde in den 1990er Jahren, insbesondere 

gegen kurdische PolitikerInnen und AktivistInnen durch paramilitärische Gruppen, auf 

der Tagesordnung waren und sind.  

Die staatliche Gewalt hatte sich gestern gegen die christlichen Gruppen, etwas 

später gegen Kurden und Aleviten gewendet, heute wendet sie sich immer stärker 

gegen Andersdenkende jeglicher Couleur und jeglicher Herkunft.  

Eine Gesellschaft, die sich der eigenen Geschichte nicht bewusst ist und sich mit 

den dunklen Kapiteln der eigenen Geschichte nicht kritisch auseinandersetzt, wird 

ständig „stolpern“ und sich nicht positiv entwickeln können. Wie Ali Ertem sagte: 

„Diejenigen, die vor einer Auseinandersetzung mit der eigenen Geschichte 

davonlaufen, werden immer gesenkten Hauptes vor der Menschheit stehen.“
17

  

Für Teile der Bevölkerung der Türkei und der politisch Verantwortlichen stellt sich 

darüber hinaus überhaupt kein moralisches Problem, da man sich bei der Extermination 

der christlichen Bevölkerung heute noch im Recht sieht. Diese Sichtweise darf nicht 

unterschätzt werden, wenn man die Gründe für die nichterfolgende Aufarbeitung der 

Geschichte auf türkischer Seite nachvollziehen möchte. 

Es ist zudem sehr besorgniserregend und nicht hoffnungserfüllend, dass trotz – oder 

gerade wegen – der langen Zeitspanne von mehr als hundert Jahren, die seit den 

Völkermorden vergangen sind, die offizielle Türkei und ihre Gesellschaft keinerlei 

Anstalten unternehmen, sich der eigenen Geschichte wahrheitsgetreu zu widmen. Dies 

ist umso erstaunlicher als der Völkermord an den Armeniern von der UN und diversen, 

wichtigen nationalen Parlamenten anerkannt wurde. Auch ist zu befürchten, dass die 

Nachfolgegenerationen der Tätergesellschaft sich als nicht direkt Verantwortliche von 

der Schuld ihrer Vorfahren distanzieren und gar nicht erst damit in Verbindung 

gebracht werden und sich damit auseinandersetzen wollen. Nach dem Motto: „Was 

kümmert uns, was unsere Vorfahren vor mehr als hundert Jahren getan haben?“ Die 

demographische Veränderung und Umgestaltung der Gesellschaft der Türkei, die mit 

dem Krieg in Syrien und der Ankunft von Flüchtlingen aus verschiedenen Ländern des 

Nahen Ostens voranschreitet, trägt ihrerseits zu einem Auflaufen der Forderungen nach 

Anerkennung bei. Dennoch steht fest, dass die Gesellschaft und der Staat der Türkei 

sich nur demokratisieren können, wenn die historische Schuld an den Völkermorden 

anerkannt und sie zur Staatsräson und zum gesellschaftlichen Selbstverständnis wird. 

Die Gesellschaft und der Staat müssten in diesem Sinne im eigenen 

Überlebensinteresse die eigene Geschichte anerkennen und aufarbeiten. 

Selbstverständlich geht es auch und insbesondere um Wiedergutmachung gegenüber 

den Opfervölkern und um Anerkennung ihres Leids und der Schuld ihnen gegenüber.  

 

 

 

                                                 
17

 Ali Ertem erzählte seine Lebensgeschichte und sein langjähriges politisches Engagement in seinem 

folgenden Artikel: Ertem, Ali. 2021. Die Sprache, die die Berge trägt oder „Warum ich mich für den 

öffentlichen Kampf zur Anerkennung des Genozids“ entschieden habe, Wurzeln in der Luft. Hrsg. Rieck, 

Heide; Ordukhanyan, Azat, Bochum/Freiburg, S. 173-184. 



Armenological Issues 126 

Zusammenfassung 

Wenn wir die Argumentation dieses Artikels resümierend vor Augen halten, dann 

erschließt sich nun vielleicht, warum ich dieses Thema mit der aktuellen Situation um 

die Erdbebenkatastrophe vom Februar 2023 begonnen habe. Wir haben es mit einem 

Staats- und Gesellschaftsverständnis zu tun, dessen Hauptanliegen darin besteht, die 

Macht des Staates durch eine nationalistische und religiös basierte Ideologie 

durchzusetzen. Dieses Verständnis besteht v.a. auch in der Negation der genozidären 

Vergangenheit und einer enormen staatlichen und gesellschaftlichen Kraftaufwendung, 

um sich nicht diesen Kapiteln der eigenen Geschichte zu widmen. Im Gegenteil, die 

Kraftanstrengungen bestehen darin, eine stark nationalistische und eine islamisch-

sunnitische Gesellschaft herzustellen. Das Ziel ist die kulturelle und religiöse 

Homogenisierung der Gesellschaft.
18

 Wir können von einem stark ideologisierten Staat 

und einer Gesellschaft sprechen, in der das Freund-Feind-Denken extrem ausgeprägt ist 

und die staatliche Ideologie die Individuen im Sinne des Staates und der Nation formt. 

Die Forderung nach Anerkennung der Völkermorde und nach Geschichtsaufarbeitung 

und Gerechtigkeit für die Opfervölker widerspricht demnach der herrschenden 

Staatsideologie und wird unterdrückt und zum Schweigen gebracht. So ist das 

Verständnis eines mit Rechten ausgestatteten, aufgeklärten und mündigen 

Staatsbürgers im Grunde nicht vorhanden, sondern die nationalistische und islamische 

Ideologie bestimmt die Grenzen der Freiheit des Einzelnen. Die Freiheit des Einzelnen 

endet dort, wo die Interessen der staatlichen Ideologie tangiert werden.  

Die Ideologisierung der Politik und ihre Fokussierung auf die ständige Erneuerung 

und Aufrechterhaltung dieser Ideologie führen dazu, dass der Schutz von Leib und 

Leben der StaatsbürgerInnen nicht das vorrangige Ziel der politischen Herrschaft ist, 

sondern vorrangig das Überleben des Staates mit seiner Ideologie gesichert werden 

muss.  

 

Bibliographie 

1. Akçam, Taner. Türk ulusal kimliği üzerine bazı tezler (Einige Thesen zur 

türkischen nationalen Identität), Modern Türkiye’de siyasi düşünce: Milliyetçilik 

(Politisches Denken in der modernen Türkei: Nationalismus), Hrsg.: Bora, Tanıl. Bd. 

4, Iletişim yayıncılık, Istanbul. 2002a. 

2. Akçam, Taner. Ermeni tabusu aralanırken: Diyalogdan başka çözüm var mı? 

(Während sich das armenische Tabu lockert: Gibt es eine andere Lösung als den 

Dialog?). 2. Aufl., Su yayınları, Istanbul. 2002b. 

3. Akçam, Taner. „Hızla türkleşiyoruz (Mit hoher Geschwindigkeit werden wir 

zu Türken). Cumhuriyet, Demokrasi ve Kimlik (Republik, Demokratie und Identität). 

Symposium der Ege-Universität Izmir. Hrsg.: Bilgin, Nuri. Bağlam yayıncılık, 

Istanbul. 1997. 

4. Akçam, Taner. Armenien und der Völkermord. Die Istanbuler Prozesse und 

die türkische Nationalbewegung. Hamburg. 1996. 

                                                 
18 

Wobei das Laizismus-Prinzip – neben seiner Hauptfunktion der Trennung von staatlichen und religiösen 

Angelegenheiten – in der Türkei historisch kaum die Funktion erfüllte, nichtmuslimischen Gruppen einen 

gesellschaftlichen Frieden und eine Koexistenz zu ermöglichen. 



Eran Gündüz 

                     
127 

5. Akçam, Taner. Türk ulusal kimliği ve Ermeni sorunu (Die türkische nationale 

Identität und die armenische Frage). 4. Aufl., Iletişim yayınları, Istanbul. 1995. 

6. Aktar, Cengiz. L´occidentalisation de la Turquie. L´Harmattan. Paris. 1985. 

7. Aktar, Cengiz. Le malaise turc. Éditions empreinte. 2020. 

8. ArbeitsKreis Armenien (Hrsg.). Völkermord und Verdrängung. Der Genozid 

an den Armeniern – die Schweiz und die Shoah. Zürich. 2002. 

9. Brubaker, Rogers. Ethnizität ohne Gruppen. Hamburg. 2007. 

10. Brubaker, Rogers. Staats-Bürger. Frankreich und Deutschland im historischen 

Vergleich. Hamburg. 1994. 

11. Colosimo, Jean-François. Le sabre et le turban. Jusqu’où ira la Turquie? Paris. 

2020. 

12. Ertem, Ali. Die Sprache, die die Berge trägt oder „Warum ich mich für den 

öffentlichen Kampf zur Anerkennung des Genozids“ entschieden habe.“Wurzeln in der 

Luft. Hrsg. Rieck, Heide; Ordukhanyan, Azat, Bochum/Freiburg. 2021. 

13. Gökalp, Ziya. Türkçülüğün esasları (Die Grundlagen des Türkismus). Inkilap 

Kitabevi, Istanbul. 1997 (1923). 

14. Gündüz, Eran. Multikulturalismus auf Türkisch? Debatten um 

Staatsbürgerschaft, Nation und Minderheiten im Europäisierungskontext. Bielefeld. 

2012. 

15. Gündüz, Eran. Das türkische und französische Nation-Verständnis im 

Vergleich. Zwischen staatsbürgerlicher Gleichheit und kultureller Differenz. Frankfurt 

am Main. 2005. 

16. Gürbey, Gülistan. Außenpolitik in defekten Demokratien. Gesellschaftliche 

Anforderungen und Entscheidungsprozesse in der Türkei 1983-1993. Frankfurt am 

Main. 2005. 

17. Solmaz, Kahraman. Krise, Macht und Gewalt. Hannah Arendt und die 

Verfassungskrisen der Türkei von der spätosmanischen Zeit bis heute. Baden-Baden. 

2016. 

18. Taylor, Charles. Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Frankfurt 

am Main. 1997.  
 

 
 
 




