
 
94 

https://doi.org/10.46991/ai.2022.26.06 
 
 

 
 

ՆԱՐԻՆԵ ՄԱՐԳԱՐՅԱՆ 

 

ՀԱՅԱՊԱՀՊԱՆՈՒԹՅԱՆ ԽՆԴԻՐՆԵՐՆ ՈՒ ԱՌԱՆՁՆԱՀԱՏԿՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ 

ՄԵՐՁԱՎՈՐ ԱՐԵՎԵԼՔԻ ՈՐԲԱՆՈՑՆԵՐՈՒՄ ՀԱՅՈՑ ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹՅԱՆ 

ՏԱՐԻՆԵՐԻՆ 
 

Բանալի բառեր – Հայոց ցեղասպանություն, Սիրիա, Լիբանան, որբեր, որբանոցներ, 
որբանոցային մամուլ, հայապահպանություն, ինքնություն, կրթություն, մայրենի լեզու, 
հավատ, խնամատարություն, արհեստներ 
 

Հայոց ցեղասպանությունը վերապրած կրտսեր սերնդի միայն մի մասին 

էր բախտ վիճակվել հայտնվել հայկական որբանոցներում: Մինչև 1918 թ. 

հոկտեմբերի 30-ին կնքված Մուդրոսի զինադադարը գործել են նաև թուր-

քական որբանոցներ, իսկ մինչև 1930-ական թվականների սկիզբը՝ հայկա-

կան որբանոցներին զուգահեռ՝ նաև օտարերկրյա և միսիոներական որբա-

նոցներ: 

Անհերքելի է, որ երեխաները ևս՝ որպես ազգի անբաժանելի մաս, Հայոց 

ցեղասպանության զոհ էին դառնում1: Նրանք թիրախավորվում էին ոչ միայն 

որպես հասարակության անբաժանելի, միաժամանակ խոցելի հատված, 

այլև մի մաս, որին ավելի դյուրին էր ինտեգրվել այս կամ այն հասարակու-

թյանը, ինքնության խնդիրները մոռացության տալ, տարատեսակ նպատակ-

ների ծառայեցվել, ձուլվել մեկ այլ ազգությանը և այլն՝ լինեին դրանք թուր-

քական, օտարերկրյա իշխանությունների, կազմակերպությունների կամ 

անհատների կողմից իրականացվող: Երիտթուրքական կառավարությունը, 

իրագործելով ցեղասպանությունը, թիրախավորել էր ընտանիքը՝ խմբերի 

վերարտադրության և հավաքականության ամենափոքր հիմնական միավո-

րը, հաշվի առնելով այն փաստը, որ հետագայում նրա անդամները, մասնա-

վորապես երեխաները, թեկուզ և կրոնափոխ եղած, ինչ-որ մի պահի հնարա-

վոր է վերադառնային իրենց արմատներին: Դրանով նրանք փորձում էին 

զրկել հայ տարագիրներին նաև գոյատևման հիմնական հենարանից, ինչ-

պես նաև ինքնապաշտպանվելու կարողությունից: Այս կերպ կառավարու-

թյունն ապահովագրում էր իրեն՝ ցեղասպանական գործողությունների հա-

մար պատասխանատվության ենթարկվելու հավանականությունից: 

Հայոց ցեղասպանության առաջին տարիներին որբ երեխաների տեղա-

շարժերն անկանոն էին, որբահավաք աշխատանքները՝ անկազմակերպ, 

                                                           

1 Տե՛ս Dadrian V., Children as Victims of Genocide: the Armenian Case // «Հայոց 

ցեղասպանության պատմության և պատմագրության հարցեր», 2003, թիվ 7, էջ 3: 

https://doi.org/10.46991/ai.2022.26.06


 
95 

նրանք մի որբանոցից տեղափոխվում էին մյուսը, հաճախ դրանք ֆինանսա-

կան սղության, համաճարակների, կառավարության կողմից մի շարք ար-

գելքների և այլ պատճառներով փակվում էին, ու այդ ընթացքում իրավիճա-

կին հազիվ համակերպված որբերը ստիպված էին հերթական դժվարու-

թյուններն ու բարդությունները հաղթահարել: 

Ցեղասպանության տարիներին գործել են հայկական և օտարերկրյա 

բարեգործական տարբեր կազմակերպությունների կողմից ֆինանսավորվող 

որբանոցներ, որտեղ պայմաններն ինչ-որ չափով բարենպաստ են եղել, ինչը 

որբերին հնարավորություն է ընձեռել պահպանել հայկական ինքնությունն 

ու չմոռանալ մայրենի լեզուն: Լրիվ հակառակ պատկերն էր թուրքական 

պետական որբանոցներում, երբ բոլոր հնարավոր միջոցները գործադրվում 

էին՝ որբերին հայկական ինքնությունը մոռացության տալու, ազգափոխ 

անելու և նրանց ծառայեցնելու թուրք ազգի շահերին՝ այն ակնկալիքով, որ 

մի քանի տարի անց թրքացած որբերը պետք է ազնվացնեին թուրքական 

արյունը1, թեև թուրքական շրջանակներում միշտ մտավախություն է եղել, որ 

այդ երեխաները, այդկերպ փրկվելով, հետագայում վրեժխնդիր կլինեն: 

Հայկական որբանոցներում ապաստանած հայ որբերի խնդիրները 

նույնպես բազմաբնույթ էին: Որբանոցների գործունեությանն առնչվող հար-

ցերի մասին ամբողջական պատկերացում կազմելու համար անհրաժեշտ է 

այն դիտարկել ցեղասպանական՝ տեղահանության, աքսորի գործընթաց-

ներին զուգահեռ, երբ սկիզբ էին առել երեխաների հավաքագրման աշխա-

տանքները: Բնականաբար սա նոր երևույթ չէր, քանզի դրանք սկսվել էին 

դեռևս աբդուլհամիդյան ջարդերի տարիներին։ 

Նշենք, որ աքսորակայաններում, համակենտրոնացման ճամբարներում 

երբեմն հանդիպում ենք թուրքական, հայկական և օտարերկրյա կազմա-

կերպությունների նախաձեռնությամբ գործող վրանային որբանոցների, 

որտեղ որոշ ժամանակահատված պահելուց հետո որբերին տեղափոխում 

էին դասական բնույթի որբանոցներ: Այն է՝ նրանց երբեմն կենտրոնացնում 

էին որոշակի վայրերում՝ որոշելու նրանց հետագա ճակատագիրը: Սկզբնա-

կան ժամանակահատվածում ավելի ակտիվ էին գործել միսիոներական, 

օտարերկրյա կազմակերպություններն այն պարզ պատճառով, որ նրանց 

գործունեությունն ինչ-որ առումով, եթե չասենք, արտոնված էր, ապա 

արգելված կամ սահմանափակված չէր: 1915 թ. Արևելքում քրիստոնեական 

բարեգործության գերմանական օգնության միությունը, Դանիացի տիկնանց 

միությունը կարողանում էին Հալեպում, Դամասկոսում, Բեյրութում և հա-

րակից այլ վայրերում որբանոցներ հիմնել: Տարածաշրջանում ակտիվ գոր-

ծունեություն է ծավալել նաև Մերձավոր Արևելքի Նպաստամատույց կազ-

մակերպությունը: 

                                                           

1 Տե՛ս Բանեան Գ., Յուշեր մանկութեան եւ որբութեան, Անթիլիաս, 1992, էջ 168: 



 
96 

Միսիոներական և օտարերկրյա կազմակերպությունների կողմից որբերի 

հավաքագրումը շատ արագ թափ է ստանում, ինչը մտավախություններ էր 

առաջացնում հայկական շրջանակներում, քանզի որքան էլ դա վերաբերեր 

երեխաների փրկությանը, տվյալ պարագայում՝ զուտ ֆիզիկական, պարզ էր, 

որ հայկական կողմը չէր կարող այդ փաստին հանգիստ վերաբերվել: 

Մերձավոր Արևելքում հայկական որբանոցների ցանցի ստեղծման հա-

մար կարևոր էր ազգային, բարեգործական կազմակերպությունների, Կիլի-

կիո կաթողիկոսարանի, մասնավորապես Սահակ կաթողիկոսի, Հալեպի 

առաջնորդարանի, Կ. Պոլսի պատրիարքարանի դերը: Որբանոցներ հիմ-

նադրելու ու դրանց գործունեությունն ապահովելու համար նյութական 

միջոցներ էին պետք, ինչը շատ խնդրահարույց էր: Հայկական կողմը ֆինան-

սավորման համար դիմում էր բազմաթիվ միջոցների. հայկական և միջազ-

գային բազմաթիվ կազմակերպություններ, հայրենակցական միություններ 

ու անհատ որբախույզներ պարբերաբար կազմակերպում էին դրամահա-

վաքներ, իրականացնում հանգանակություններ: Հայերի փրկության առա-

քելության գաղափարը քարոզվում էր ԱՄՆ-ից մինչև Ռուսական կայսրու-

թյուն, Եթովպիայից մինչև Ջիբութի ու Ավստրալիա կազմակերպվում էին 

«Որբերի կիրակի», «Որբերի փրկության շաբաթ», «Փրկենք անապատի որբե-

րը», «Մեկ հայ՝ մեկ ոսկի» կարգախոսներով հանգանակություններ: Հանրու-

թյանն իրազեկելու նպատակով տպագրվում էին գրքեր, ալբոմներ, որոնց 

հասույթը փոխանցվում էր խնամատարության գործին: Այս ամենն իրակա-

նացվում էր «Վաղն արդեն ուշ է լինելու»1 կամ «Միայն հայի դրամը կարող է 

հայ որբին փրկել»2 կարգախոսներով։ Այսպիսով, հայկական որբանոցներում 

երեխաներն ունեին առաջին հերթին ֆիզիկական ապահովություն, իսկ 

որպես առանձնահատկություն նշենք, որ ընդունելության հարցում, ի տար-

բերություն օտար ֆինանսավորմամբ որբանոցների, երեխաների ընտրու-

թյուն չէր կատարվում։ Հայկական կողմի համար հայ որբն ուներ մեկ չափա-

նիշ՝ ազգությամբ հայ, և դա բավարար էր: 

Հայերի ջանքերով հիմնված առաջին որբանոցը Հալեպի հայկական 

որբանոցն էր3, որը բացվել է 1915 թ. հուլիս 31-ին վերապատվելի Ահարոն 

Շիրաճյանի ղեկավարությամբ և իր տասնամյա գործունեության ընթացքում 

հազարավոր հայ երեխաների կյանք փրկել: Սա այն ժամանակահատվածն 

էր, երբ Օսմանյան կայսրությունը հետևողականորեն իրականացնում էր 

հայերի բնաջնջման քաղաքականությունը, ուստի վերջինիս գործունեու-

թյունը մշտապես վտանգված էր: 

                                                           

1 Մինչեւ ե՛րբ պիտի սպասեն… օրերը կ’անցնին // «Ժողովուրդի ձայնը» (Կ. Պոլիս), 30 

օգոստոս/12 սեպտեմբերի 1919, թիվ 281: 
2 Անապատի մեծ առաքյալը // «Ժողովուրդի ձայնը», 1/14 սեպտեմբեր 1919, թիվ 283: 
3 Տե՛ս Մարգարյան Ն., Հալեպի հայկական որբանոցը 1915-1924 թթ. // «Ցեղասպանա-

գիտական հանդես» (այսուհետև՝ «ՑՀ»), 2019, թիվ 7/1, էջ 27-53: 



 
97 

Երբեմն որբանոցների ֆինանսական սղությունից և շենքում նրանց 

տեղավորելու հնարավորությունից ելնելով՝ որբանոց ընդունվելու պայման 

էր դրվում երկկողմանի ծնողազուրկ լինելը, թեև նրանց թշվառ վիճակը թույլ 

չէր տալիս ընդունման համար պատասխանատու մարդկանց ու մարմիննե-

րին մերժել որևէ երեխայի, բայց իհարկե եղել են նաև նման դեպքեր: Հալեպի 

որբանոցի աշխատակից Էլմաս Պոյաճյանն իր հուշերում որբանոցի մասին 

գրում է. «Նորաբաց որբանոցին դուռը շարաններով կը սպասէին դժբախտ-

ներ` տնօրէնին կարգադրութեանը: Այժմ որբանոցը եղաւ «Հայ տուն», ուր 

կային կաթընկեր մանուկներէն մինչեւ Հայնիէն աքսորված ծերունի ... Թէ-

պէտ բաւարար ուտելիք չունէինք՝ Պատուելին կ’ըսէր. «Թող հայուն բեկոր-

ները փողոցը չմեռնին»»1: Վերապատվելի Շիրաճյանը որբանոց է ընդունել 

բոլոր որբերին՝ բորոտով, տրախոմայով, դիզինտերիայով կամ տիֆով վա-

րակված՝ առանց որևէ խտրականության: Տնօրենությունը հատուկ պայման-

ներ էր ստեղծում, սենյակ էին տրամադրում հիվանդ որբերին, մեկուսարան-

ներ՝ նորեկների ախտահանման և կարատինում մնալու համար2։ 

Եգիպտոսի հայ որբախնամ կազմակերպության3 հոգածության ներքո 

գտնվող Ադանայի որբանոցն իր գործունեությունը սկսել էր 1919 թ. 

սկզբներին, 350 որբերով, որոնք մինչ այդ տեղավորված էին տեղի Հայ ազգա-

յին միության շենքում: Նրանց թիվն արագորեն համալրվել է՝ հասնելով 950-

ի, որոնք հիմնականում Կեսարիայի և Սեբաստիայի շրջաններից էին, ապա՝ 

1300-ի, թեև որբանոցը կարող էր տեղավորել 400-500 որբի4: Ավելին՝ ավետա-

րանական եկեղեցու բակում բորոտության համար անօգնական թողնված 

որբերին նույնպես բերել են որբանոց, որոնք ամերիկյան հիվանդանոցում 

բուժում ստանալուց հետո ապաքինվել են և համալրել որբանոցի շարքերը5: 

Նման գերծանրաբեռնվածությունը նոր խնդիրներ ու տարաձայնություններ 

էր առաջացնում Որբախնամի, Հայ ազգային միության և որբանոցի 

տնօրենության միջև: 

Որբանոցներում երեխաների միջև տարբերակումներ չդնելու ու ցեղա-

                                                           

1 Պօյաճեան Է., Հայկական որբանոցի կեանքէն // «Ջանասէր» (Պէյրութ), 1 հոկտեմբեր 

1964, թիվ 19, էջ 415։ 
2 Տե՛ս Kévorkian R., The Armenian Genocide: a Complete History, London, New York, 2011, p. 

643: 
3 1905 թ. հիմնված և 1916 թ. Ալեքսանդրիայում վերակազմավորված Որբախնամ կազմա-

կերպությունը Կանոնագրության առաջին հոդվածով իր գլխավոր նպատակն է սահմանում. 

«Ջարդին ու սովին արհաւիրքներէն ճողոպրած հայ որբերուն անմիջական նպաստ հասցնել, 

ըլլայ Հայաստանի, ըլլայ Կիլիկիոյ մէջ»: Տե՛ս Կանոնագիր Հայ որբախնամ ընկերութեան 

(Աղեքսանդրիա), Կահիրե, 1916, էջ 2։ 
4 Տե՛ս Հայ որբախնամ ընկերութիւն, տեղեկագիր Հայ որբ. Ընկ. Գահիրէի հատուածին, 

շրջան 1919 օգոստ. 17-էն 1921 դեկ. 31, էջ 10: 
5 Տե՛ս Ատանայի ազգ. Որբանոցը (Քաղուած Ազգ. Միութեան ներկայացուած տեղեկա-

գրէն) // «Կիլիկիա» (Ադանա), 18 ապրիլ 1919, թիվ 2: 



 
98 

սպանության հոգեցնցումը հաղթահարելու, իրենց վերագտնելու նպատա-

կով խմբեր էին ստեղծվում կույր երեխաների համար, փորձում էին նրանց 

նույնպես ներգրավել որբանոցի առօրյային: Նրանք հիմնականում որբանոց-

ների համար արհեստագործական աշխատանքներ էին կատարում, անգամ՝ 

երաժշտական նվագախմբեր կազմում: 

Նշենք, որ հայկական որոշ որբանոցներ ընդունել են խառնածին երեխա-

ների՝ փորձելով նրանց խեղված ճակատագրերը հայությանը վերադարձնել, 

թեև այդ երեխաների ինքնության հարցին և առհասարակ երևույթին միա-

նշանակ գնահատական տալը բարդ է և դուրս մեր ուսումնասիրության 

շրջանակից: 

Հայկական որբանոցներում առաջնային մարտահրավերը հայկական 

ինքնության, հայկական միջավայրի ապահովումն էր: Որբերը տարբեր 

վայրերից ու տարբեր ճանապարհներով կենտրոնանում էին որբանոցում, 

նրանց համար անծանոթ միջավայրում և առաջին գիտակցումը լինում էր 

հայկական հավաքականության գաղափարը: Այդտեղ խոսում էին տարբեր 

լեզուներով, տարբեր գավառաբարբառներով, զրկված ծնողական խնամքից, 

միմյանց անծանոթ էին և գիտակցում էին, որ բոլորը եղբայրներ են, 

արյունակից ու հայրենակից։ Ուրախ էին, որ թափառական կյանքը պետք է 

ավարտին հասներ1։ 

Հայկական միջավայրի պահպանման առաջին պայմանը մայրենի լեզ-

վով հաղորդակցություն ապահովելու խնդիրն էր, որը պարտադիր էր բոլոր 

որբանոցների համար: Հայկական բարեգործական ընդհանուր միության 

(ՀԲԸՄ) Սուրիո պատվիրակ Միքայել Նաթանյանն իր հոդվածում քննադա-

տում էր ցանկացած փոքր միջադեպ, երբ որբանոցում թուրքերենով էին 

հաղորդակցվում. «Ասիկա Հայ լեզուին մարտիրոսվածութիւն է»2: 

Նշենք ավելին՝ եթե օտար ֆինանսավորմամբ գործող որբանոցներում 

մինչև 1918 թ. թուրքական իշխանությունները թույլատրում էին որբանոցնե-

րում տեղավորել հայ որբերին, բայց մշտապես արգելում էին կրթական գոր-

ծունեություն սկսելու փորձերը, օրինակ՝ Հալեպի հայկական որբանոցում 

կրթական ծրագրերը երեք անգամ կասեցվել են3: 

Բացառապես հայերենով հաղորդակցվելու սկզբունքով առաջնորդվելիս 

անհրաժեշտ էր հաղթահարել որոշ խոչընդոտներ, որոնցից կարելի է 

առանձնացնել մի քանիսը. մայրենի լեզուն յուրացնելու խնդիր էին ունենում 

Կիլիկիայի շրջանի հայերը, որոնք մեծամասամբ թրքախոս էին, ինչպես նաև 

ավելի ուշ որբանոցում հայտնված որբերը: Այն է՝ երեք-չորս տարի անց՝ 1918 

թ. հետո, որբերը տարբեր հանգամանքներում էին հայտնվում որբանոցնե-

                                                           

1 Տե՛ս Յուշամատեան Ճիպէյլի ամերիկեան որբանոցի 1920-1925, Պէյրութ, 1969, էջ 10։ 
2 Նաթանեան Մ., Ամանորի հանդէս որբանոցի մէջ // «Հայ Ձայն» (Հալէպ), 9 հունվար 

1919, թիվ 49, Ա տարի։ 
3 Տե՛ս Տեղեկագիր Հալէպի հայկական որբանոցի (31.7.15-30.9.1919), Հալէպ, ա.տ., 1919, էջ 6: 



 
99 

րում. օրինակ՝ փրկվելով իսլամական միջավայրից՝ արաբների, քրդերի 

տներից կամ թուրքական որբանոցներից, նրանք մայրենի լեզուն մոռացել 

էին կամ եթե տարիքով ավելի փոքր էին, չէին հասցրել անգամ տիրապետել 

իրենց լեզվին, ուստի նոր էին սկսում սովորել: 

Շուրջ երեք տարի Անթուրայի թուրքական որբանոցում1 հայերենը 

խստիվ արգելված լինելու պատճառով մայրենի լեզվին իսպառ չտիրապե-

տող կամ այն մոռացած հայ որբերը թուրքական ղեկավար անձնակազմի՝ 

որբանոցից հեռանալուց հետո կարողացել են վերհիշել մայրենի լեզուն, 

վերականգնել են իրենց հայկական անունները, մայրենի լեզվի դասերը, 

սկսել են հայերեն երգել։ «Քանի ամիս մը հետո... հեգելով, ծանր-ծանր վան-

կերը կապելով բառերը դուրս կուգան տղոց բերնէն»2: Այնթափի որբանոցում 

գտնվողները Այնթափ-Քիլիսի տարածաշրջանից էին, և երկու ամիս անց 

անգամ բառ չիմացող որբերը խոսել են հայերեն3: 

Ադանայի որբանոցի սան Երվանդ Փոստալջյանը4 նշում է, որ տնօրեն 

Վահագն Տաթևյանի ձերբակալումից և կախաղան բարձրացվելուց հետո 

հայկականությունն իսպառ վերացել է որբանոցում5: 

Եթե դիտարկում ենք հայկական որբանոցներում կիրառվող լեզվի ուսուց-

ման մեթոդները, ապա հարկ է նշել, որ դրանք բավականին արդյունավետ են 

եղել։ Վկայությունները բազմաթիվ են, ամիսներ անց երեխաները կարողացել 

են հաղորդակցվել մայրենի լեզվով, միջոցառումներ են կազմակերպվել, որ-

տեղ հայ գրականության և լեզվին նվիրված անդրադարձներ են եղել: Մայրե-

նի լեզվի ուսուցմանը նպաստել են նաև որբանոցների խմորատիպ թերթերը: 

                                                           

1 Անթուրայի որբանոցը թուրքական կառավարության հիմնած ամենամեծ որբանոցնե-

րից է եղել, որը տեղակայվել է Բեյրութից մոտ երեսուն կիլոմետր հյուսիս-արևելք գտնվող կա-

թոլիկ լազարիստական միաբանության Սբ. Հովսեփ քոլեջի շենքում: Որբանոցն առանձնացել 

է հայ որբերի նկատմամբ կիրառվող պատժամիջոցներով ու թրքացմանն ուղղված իր 

հետևողական գործողություններով: Անթուրայի որբանոցի շուրջ 2000 հայ երեխաներից 

միայն 650-ն են կարողացել վերապրել: 1918 թ. հետո Անթուրայի վերահսկողությունն անցել է 

հայկական, ապա Մերձավոր Արևելքի Նպաստամատույց կազմակերպությանը: 
2 Բանեան Գ., նշվ. աշխ., էջ 271-272: 
3 Տե՛ս Ակնարկ մը հաստատութեան պարագաներուն եւ քառամեայ պատմութեան վրայ 

(1919 օգոստոսէ 1923 յունիս), հայ որբախնամ ընկերութեան Այնթապի որբանոց, Ճիւնիէ-

Լիբանան, Աղեքսանդրիա, 1923, էջ 7-8: 
4 Երվանդ Փոստալջյանը ծնվել է 1903 թ. Հաճըն քաղաքում: Հայրը զոհվել է Հաճընի 1909 

թ. ինքնապաշտպանական մարտերի ժամանակ: Շուրջ 230 երեխաների քարավանի հետ նա 

անցել է Ադանա, որտեղ նրանց խնամատարությունը ստանձնել է Վահագն Տաթևյանը (1875-

1916): Շուրջ 1600 որբեր ապաստանել են Քարդայի որբանոցում, որը վերանվանվել է Ջեմալ 

փաշայի անունով: 1915 թ. փետրվարին թուրքական կառավարության հրամանով Վահագն 

Տաթևյանին ու 32 հայ ուսուցիչների բանտարկել են, որից հետո որբանոցի ղեկավարումն 

անցել է թուրքական կողմին: 
5 Փոստալջյան Ե., Հաճնցի 1600 որբերից մեկի ճակատագիրը // Հայոց ցեղասպանության 

թանգարան-ինստիտուտի (այսուհետև՝ ՀՑԹԻ) թանգարանային ֆոնդեր, բժ. 8, թպ. 93, ֆ.հ. 

4164, էջ 14: 



 
100 

Հայոց ցեղասպանությունից հետո որբանոցային սերունդը սկզբնավորել 

է մի յուրահատուկ գրական ուղղություն, այն է՝ որբանոցային մամուլը։ Այն 

բնորոշ էր ավելի երկարատև գործած ու կազմակերպված որբանոցներին, 

բայց հարկ է փաստել, որ որևէ պարբերական հրատարակելու գաղափարն 

իրականության վերածելու համար կարևոր էր որբանոցում տիրող մթնոլոր-

տը։ Խմորատիպ թերթեր ունեցել է Հալեպի հայկական որբանոցը, որի մա-

սին միայն որոշ հիշատակումներ կան: Այնթափի որբանոցն ունեցել է «Այգ» 

անունով թերթ, որի մասին հիշատակվում է Եգիպտոսի Որբախնամի տեղե-

կագիր-ակնարկում1: 1918-1919 թթ. Թիֆլիսում տպագրել է «Փարոս»-ը, որը 

եղել է Ամերիկյան կոմիտեի որբանոցների աշակերտական միության օրգա-

նը։ 1925-1928 թթ. Բեյրութում տպագրվել է «Որբաշխարհի աստղ» ամսագի-

րը, որը Մերձավոր Արևելքի Նպաստամատույց կազմակերպության որբերի 

դաշնակցության/լիգայի համատեղ թերթն էր: 

Թերթերի հրատարակումը կարևոր էր լեզվի պահպանության, ազգային 

տարրերի շարունակականության ապահովման տեսանկյունից: Թերթերում 

զետեղվում էին ամենատարբեր իրադարձություններին, թեմաներին վերա-

բերող նյութեր, իսկ բովանդակային վերլուծություններից նկատում ենք, որ 

ազգապահպան հրապարակումները մեծամասնություն են կազմում: 

Որբանոցային խմորատիպ թերթի դասական օրինակ է Ջբեյլի որբա-

նոցի2 «Տուն» աշակերտական ձեռագիր ամսագիրը: Վերջինիս 34 համարնե-

րը՝ շուրջ 850 էջ, բավականաչափ ծավալուն են ու հարուստ գրական փորձե-

րի, հուշագրությունների ու որբանոցային կյանքի տեսանկյունից։ Դրանք լու-

սաբանում են որբանոցի առօրյան, տեղեկություններ են պարունակում 

իրենց ծննդավայրի, հայրենիքի, որբանոցում հայտնվելու պատճառների և 

առհասարակ հայ լինելու և իրենց նախնիների պատմության ու թողած ժա-

ռանգության մասին3։ Նշենք, որ որբանոցը մինչև «Տուն» ամսագիրն ունեցել է 

«Հոսանք» խորագրով խմորատիպ թերթ, որի ստեղծման նախաձեռնությունը 

կրկին եղել է որբանոցի ավարտական դասարանների աշակերտներինը4։ 

Նմանատիպ թերթերի բոլոր համարներում ակնհայտ են աշակերտների ու 

ուսուցչական կազմի՝ ազգային ինքնության վերակերտմանն ուղղված ջան-

քերը:  

Որբանոցներում ազգային ինքնության պահպանման առաջնահերթու-

                                                           

1 Տե՛ս Ակնարկ մը հաստատութեան պարագաներուն…, էջ 21: 
2 Ջբեյլի որբանոցը գտնվում է Միջերկրական ծովի ափին՝ Բեյրութից 40 կմ հեռա-

վորության վրա, այն իր գործունեությունը սկսել է 1920 թվականից, եղել Մերձավոր Արևելքի 

Նպաստամատույց կազմակերպության որբանոցային ցանցում: Մանրամասն տե՛ս Յուշա-

մատեան Ճիպէյլի ամերիկեան որբանոցի 1920-1925: 
3 Մանրամասն տե՛ս Մարգարյան Ն., Ջբեյլի որբանոցի աշակերտական «Տուն» 

ամսագիրը. ազգային վերակերտման փորձ // «ՑՀ», 2020, թիվ 8/2, էջ 42-75։ 
4 Յուշամատեան Ճիպէյլի ամերիկեան որբանոցի 1920-1925, էջ 78: 



 
101 

թյուններից էին նաև հայոց պատմության դասերը։ Անգամ դասագրքերի բա-

ցակայության պարագայում նրանք հնարավորություն են ունեցել սերտել 

հայոց պատմության կարևոր դեպքերն ու իրադարձությունները, որոշ որբա-

նոցներում ներկայացվել են պատմական թատերգություններ, որին մաս-

նակցել է նաև ուսուցչական անձնակազմը։ Հալեպում Բոստոնի «Ազգ-Պա-

հակ» թերթի թղթակից Նշան Կ. Տեր-Պետրոսյանն իր «Հայկական որբանոցը 

Հալէպի մէջ» հոդվածում նշում է, որ որբանոցում երեխաները սովորում էին 

հայերեն, անգլերեն և ֆրանսերեն՝ հավելելով. «Մէկ-երկու դասարաններու 

Ազգային պատմութեան դասաւանդութեան հանդիպեցայ, չէ կարելի հիա-

ցումս չի յայտնել այդ առթիւ»1: 

Ազգապահպան գործընթացում հաջորդ կարևոր դերակատարումն 

ուներ կրոնը՝ հայ առաքելական եկեղեցին: Նշենք, որ հայկական որբանոց-

ներում որբերն ազատ էին իրենց դավանանքի հարցերում և հայտարարվում 

էր, որ երեք հարանվանական եկեղեցիները հավասարաչափ ընդունելի են 

եղել կամ առնվազն արգելված չեն եղել: Դրան զուգահեռ, հարկ է նշել, որ 

հավասարաչափ ընդունվելու հարցը փոքր-ինչ հարաբերական էր, քանի որ 

փոքրահասակ երեխաներին կարելի էր որոշակիորեն ուղղորդել ավետա-

րանական կամ կաթոլիկ եկեղեցիները, ինչն առավել տարիքով որբերի պա-

րագայում ավելի դժվար էր, քանզի երեխաները քննադատության, անգամ 

ծաղրի էին ենթարկվում: Հաճախ հոգևոր այրերն իրենք էին այցելում որբա-

նոցներ՝ երեխաների հետ շփվելու, եկեղեցական արարողություններ կատա-

րելու, նրանց մկրտելու, տարբեր միջոցառումների մասնակցելու, բանախո-

սություններ կազմակերպելու համար, որոնք ուղղված էին հայապահպան 

առաքելությանը2: 

                                                           

1 Լալէեան Ս., Յուշամատեան նուիրուած Ատուր Յ. Լեւոնեանի: Ինքնակենսագրութիւն եւ 

դրուագներ իր կեանքէն ու գործէն, Պէյրութ, 1967, էջ 207: 
2 Ջբեյլի որբանոցում անգամ պատարագ էր մատուցվում, բանախոսություններ էին 

կազմակերպվում, օրինակ՝ Տ. Դիոնիս Ա. քահանա Տրեզյանը բանախոսել է «Ինչպէս պէտք է 

հայ ապրիլ» թեմայով, և տարբեր պատմություններով հոգևոր հայրը բացատրել նրանց 

նվիրական պարտավորությունները հայ ժողովրդի և մայրենի լեզվի հանդեպ: Տե՛ս Տ. Դիոնիս 

Ա. Քհնյ. Տրէզեան // «Տուն» աշակերտական ամսագիր (Ջբեյլ), հոկտ.-նոյեմ.-դեկտ. 1924, թիվ 

26-27-28, էջ 62: 

1924 թ. սեպտեմբերի 15-ին Սահակ կաթողիկոսը նամակ է ուղղել որբանոցի ամսագրին՝ 

այն վերնագրելով՝ «Սիրելի՛ ճարտարապետներ Աշակերտական «Տուն»-ի Ճիպէյլի Ամերիկյան 

որբանոցին», որտեղ նշում էր. «Հայրենի հողի վրայ տուն շինելը աւելի դիւրին ու ապահով է, 

որովհետև հայի յատկութիւնը, ուժը, տարողութիւնը և տոկունութիւնը ծանօթ են, իսկ օտար 

հողը անծանօթ ըլլալուն մանրակրկիտ ուսումնասիրութեան պետք կայ։ Բարոյական տան մը 

շինութեան գլխաւոր ատաղձն է լեզուի, գաղափարի, զգացման և սկզբունքի համերաշ-

խութիւնը,... Աչքերնիդ չորս կողմերնիդ դարձուցէք, պիտի տեսնէք, որ արաբախօս, թրքախօս, 

քրտաբարբառ հայերը կէս հայեր են։ Այս պարագան նկատի ունեցէք, որպեսզի «Աշտարակ»ին 

պէս կիսաւարտ չմնայ Ձեր սկսած «Տուն»-ը … Աշխատեցէք լաւ Հայեր ըլլալ»։ Տե՛ս Սիրելի 



 
102 

Չնայած որբանոցներում, ինչպես նշվեց, երեխաներն ազատ էին կրո-

նական հարցերում, բայց հարանվանական եկեղեցիների միջև որոշակի 

խտրականություն եղել է: Հալեպի որբանոցի սան Անդրանիկ Ծառուկյանն 

այս առիթով գրել է. «Մեր Եկեղեցի գնացողները կը տարվեին դասին ճիշտ 

ետևը ու ամբողջ երկու ժամ ոտքի կը մնային: Իսկ Ժողովարան գնացողները 

հանգիստ կը նստեին նստարաններու վրա: Հետերնին կը բերեին նաև գու-

նավոր նկարներ»1: Ամեն դեպքում հարկ է նշել, որ Ժողովարանի բարեկեցիկ 

պայմանները նպաստել են երեխաների ավետարանական կողմնորոշմանը, 

թեև որևէ ձևով հարկադրանքի և ստիպողականության դեպքերի՝ ուսումնա-

սիրության ընթացքում չենք հանդիպել: 

Բոլոր որբանոցներում ամեն օր եղել են աստվածաբանության դասեր։ 

Ճաշից առաջ միշտ աղոթել են «Հայր մեր»-ը կամ «Փառք ու պատիվ Քեզ»-ը։ 

Ֆիլիփ Զաքարեանի «Ես Ճիպէյլի որբերէն եմ» հուշերում կարդում ենք, որ 

աչքերը փակ աղոթողներին մյուս որբերը ծաղրում էին։ Նշենք նաև, որ որ-

բերն իրենք էին խոստովանում, որ միշտ չէ, որ որբանոցում բոլոր երգերը 

նույն խանդավառությամբ էին կատարում։ Նրանց երգացանկի «Բամբ Որո-

տան», «Մայր Արաքս», «Ի՛ զեն հայեր, ի՛ սուր», «Կռուեցէ՛ք տղերք» երգերն 

ավելի լիաթոք էին հնչում, իսկ այդ թափն ընկնում էր, դժգունում և այլա-

կերպվում, երբ բողոքական քարոզչական բնույթի երգեր էին երգում։ Որբերը 

ճնշող մեծամասնությամբ հայ ազգային եկեղեցու զավակներն էին, հետևա-

բար զարմանալի չէր նման վերաբերմունքը, երբ պարտադրված էին աչքերը 

փակել ու գլուխները խոնարհել, մինչդեռ նույն հարկադրանքը չկար շարա-

կաններ երգելու պարագայում: 

Հալեպի որբանոցի մասին է պատմում նաև այնթափցի Զապել Այվազյա-

նը (ամուսնական ազգանունը՝ Ճեպեճյան): Կարևորելով այնտեղ ստացած իր 

ուսումը, մասնավորապես՝ հայոց պատմության, հայ եկեղեցու պատմության 

ու աշխարհագրության դասերը, խոր ակնածանքով է նշում Այնթափի ինքնա-

պաշտպանության ղեկավարներից Ներսես քահանա Թավուգճյանի՝ հայ եկե-

ղեցու պատմության դասերի մասին, որոնց ժամանակ նա ասում էր. «Գիրք 

չունիք, ես պիտի պատմեմ, թուականները, պատահարները նօթագրեցէ՛ք»2: 

Հայոց ցեղասպանության հոգեցնցումը որբանոցի սաները փորձել են 

հաղթահարել կրոնի, եկեղեցու, հավատի միջոցով: Ինչ վերաբերում է 

դպրությանն ու քրիստոնեությանը, ապա ըստ ընդհանուր գաղափարի՝ 

վերջիններս այն զույգ ազդակներն են, որոնք պետականության անկումից 

հետո սատարել են հայ ժողովրդի հարատևմանը, պահպանել և զարգացրել 

                                                                                                                                                         

ճարտարապետներ Աշակերտական «Տուն»-ի Ճիպէյլի Ամերիկյան որբանոցին // «Տուն» 

աշակերտական ամսագիր, սեպտեմբեր 1924, թիվ 25, էջ 4-5: 
1 Ծառուկյան Ա., Մանկություն չունեցող մարդիկ, Երևան, 1963, էջ 42: 
2 Եսաեան Զ., Հուշեր // ՀՑԹԻ թանգարանային ֆոնդեր, բժ. 8, թպ. 93, ֆ.հ. 79, էջ 15: 



 
103 

հայ ազգային առանձնահատկությունները և սովորույթները1: 

Կարևոր բաղադրիչներից էր նաև ազգային պատկանելության, հիշողու-

թյունների պահպանման խնդիրը՝ ընտանեկան հիշողություններից, տվյալ 

տարածաշրջանի ավանդույթներից մինչև ցեղասպանությանն առնչվող հի-

շողությունները: Բոլոր որբանոցներում երեխաները պատկերացում ունեին 

հայ մեծանուն գրողների, պատմության կարևոր դրվագների մասին՝ Մես-

րոպ Մաշտոցից մինչև Գրիգոր Լուսավորիչ, Ավարայրից մինչև Սարդարա-

պատ: 

Ցեղասպանության մասին հիշողությունները վերապատմելու հարցում 

որբերն ինքնամփոփ էին, պարփակված, ավելի ուշ էին սկսում խոսել այդ 

մասին. դժվար էր հաղթահարել բարդույթը, խոստովանել սեփական անձի, 

ընտանիքի, ազգի ողբերգությունը, զոհի կարգավիճակը: Սկզբնական շրջա-

նում նրանց պատմությունները, հուշագրությունները հիմնականում ընտա-

նեկան են՝ համադրված որբանոցային կյանքի դրվագներով: Կարելի է նկա-

տել, որ ցեղասպանությունը վերապրելը նրանց համար հավաքական, ազ-

գային միավորող կարևոր գործոն էր: Նկատենք, որ սկզբնական շրջանում 

ցեղասպանության վերաբերյալ հիշողությունները ընտրողաբար են ներկա-

յացվել, աստիճանաբար են նրանք հաղթահարել բարդույթները իրականու-

թյան մասին խոսելիս: 

Հայոց ցեղասպանությունը հաղթահարելու ու լռությունը խախտելու 

առումով հետաքրքրական է այն դրվագը, երբ Թալեաթ փաշայի սպանու-

թյան լուրը Լիբանանի Ջբեյլի որբանոց հասնելու օրը տնօրեն Ռեյ Թրևիսը 

թույլատրել է հայրենասիրական մեծ երթ անցկացնել։ Նա անձամբ է, հայ-

կական եռագույնը ձեռքին, առաջնորդել որբերին, որոնք ժամեր շարունակ 

ազգային-հայրենասիրական երգերով պտույտներ են կատարել որբանոցի 

շուրջը2: 

Հալեպի հայկական որբանոցի Սաբուն խանի հատվածը 1918 թվականից 

հետո փոքրիկ Հայաստանի է վերածվել՝ ազգային երգերով, փայտյա զեն-

քերով և զինվորական մարզանքներով: Կիրակի՝ կեսօրից հետո, որբանոցին 

պատկանող բոլոր տներից որբերն իրենց պատասխանատուների հետ 

հավաքվում էին, և յուրաքանչյուր խումբ իր սովորած հայրենասիրական 

երգն էր երգում հյուրերի ներկայությամբ: Որբանոցի զինվորական մար-

զանքը սկսվում էր Հայաստանի Հանրապետությանն ուղղված ողջույնով3: 

Բաքուբայի որբանոցում4 Մուշեղ արքեպիսկոպոսը հայապահպանու-

                                                           

1 Տե՛ս Զաքար, Վարդանանք. 15 դարերու մէջէն // «Տուն» աշակերտական ամսագիր, 

փետրվար 1923, թիվ 6, էջ 2-3: 
2 Տե՛ս Յուշամատեան Ճիպէյլի ամերիկեան որբանոցի, էջ 142։ 
3 Պօյաճեան Է., Հայկական որբանոցի կեանքէն // «Ջանասէր» (Պէյրութ), 1964, էջ 416: 
4 Բաքուբայի որբերին ցուցակագրելու և տեղում գաղթականների հարցերով զբաղվելու 

համար 1918 թ. հոկտեմբերի 15-ին Մուշեղ եպիսկոպոսն այնտեղ է ուղարկում Բաղդադի Տ. 



 
104 

թյան կարևոր խորհրդանիշ էր համարում եռագույնի տարածումը որբանոցի 

տարածքում1, որտեղ փորձում էին ամեն գնով նաև կրթական դասեր կազ-

մակերպել2: Նշենք, որ 1919 թ. որբերի քանակը հասնում էր 1200-ի, որոնց 

թվում էին Մոսուլի 300 և Համադանից հասած նույնքան որբեր, ովքեր ուսում 

և մարմնակրթական պատրաստվածության դասեր էին ստանում այնտեղ3: 

Ինչ վերաբերում է Երուսաղեմի՝ Արարատյան և Վասպուրականի որբա-

նոցներին, ապա այնտեղ ևս հայապահպանության գործը լավ էր կազ-

մակերպված4: 

Հայապահպանությանն էին ուղղված պետական և հոգևոր տարբեր 

այրերի այցելությունները որբանոց. օրինակ՝ 1924 թ. սեպտեմբերի 26-ին 

Ջբեյլի որբանոց է այցելել Հայաստանի Հանրապետության լուսավորության 

նախկին նախարար Նիկոլ Աղբալյանը: Նա աշակերտների և պաշտոնյանե-

րի ներկայությամբ 40 րոպե տևողությամբ «կուռ և շենիչ» բանախոսությամբ 

ոգևորել է ներկաներին5: Այցելությունների շարքը կարելի է շարունակել՝ 

Սահակ կաթողիկոսն այցելել է Ջբեյլի, Կիլիկիայի որբանոցներ, Հալեպի 

Առաջնորդարանի փոխանորդ Հարություն քահանա Եսայանը՝ Հալեպի 

հայկական որբանոց և այլն: 

Ուշագրավ են նաև ժամանակի հայտնի մտավորականների այցերը։ 

Ամանորին Երվանդ Օտյանը եղել է Հալեպի հայկական որբանոցում, որի 

մասին երեխաներին նախօրոք տեղեկացրել են. «Հյուրը նշանավոր մեկն է, 

շատ մը գիրքեր գրած է և միշտ կը խնդա ու կը խնդացնե»6: Սակայն որբերն 

այդ ժամանակ չեն հիշել ու չեն իմացել, թե ով է Երվանդ Օտյանը: Միջոցառ-

մանը գրողը մեծ դժվարությամբ է փորձել ողջույնով դիմել որբերին, սակայն 

                                                                                                                                                         

Վահան քահանա Թաճիրյանին: Նրան այդ հարցում աջակցում էր վանեցի Տ. Հովհաննես 

քահանա Սիմոնյանը, ով վրանաքաղաքի բաժիններով ցուցակագրում էր բոլոր որբերին, 

ինչպես նաև մոտ 40 կանանց, ովքեր 30-ից բարձր տարիք ունեին: Նախատեսվում էր, որ 

նրանք պետք է լինեին որբանոցի մայրապետները, ընտրվում է ուսուցչական խորհուրդ: Տե՛ս 

Վարդանեան Ե., Անապատէ անապատ, Սուրբ Ղազար-Վենետիկ, 1923, էջ 114: 

Բաքուբայի որբանոցը 1920 թ. օգոստոսի 18-ին տեղափոխում են Բասրայի մոտ գտնվող 

Նահր Ալ-Օմար, որտեղ ներքին մատակարարման, կրթական, կարգապահական և այլ 

խնդիրները շարունակում է ղեկավարել Բաքուբայի վրանավանում ստեղծված Հայ գաղթա-

կանության կոմիտեն՝ Լևոն Շաղոյանի ղեկավարությամբ: Տե՛ս Հայցագործեան Ա., Պաքու-

պայի հայ փախստականները // «Կիլիկիա», 14 հունիս 1919, թիվ 56: 
1 Տե՛ս Վարդանեան Ե., նշվ. աշխ., էջ 121: 
2 Տե՛ս Սերոբեան Մ., Դիտումներ եւ դատումներ (Էջեր օրագրէս), Պէյրութ, 1932, էջ 122: 
3 Տե՛ս Հայ որբախնամ ընկերութիւն, Իննամսեայ տեղեկագիր Հայ որբախնամ ընկ. Գա-

հիրէի հատվուծին գործադիր ժողովին, 1918 նոյեմբերէն 1919 յուլիս 31, Գահիրէ, 1922, էջ 13: 
4 Տե՛ս Kévorkian R., The Araradian and Vaspuragan Orphanages in Jerusalem (1922-1926): a 

Model of Reconstruction? // «Հայերի փրկության գործը Մերձավոր Արևելքում 1915-1923 թթ.» 

միջազգային գիտաժողովի նյութերի ժողովածու, Երևան, 2020, էջ 75-90: 
5 Տե՛ս Ներքին լուրեր // «Տուն» աշակերտական ամսագիր, սեպտեմբեր 1924, թիվ 25, էջ 56: 
6 Ծառուկյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 47: 



 
105 

խիստ հուզվել է և միայն մի նախադասություն արտաբերել. «Որբե՛ր, ես ձեզ 

շատ կսիրեմ»: Տարիներ անց Ա. Ծառուկյանը, իր նախակրթարանի դասա-

գրքում տեսնելով Օտյանի նկարը, հիշել է նշանավոր հավաքի օրը, իրենց 

հավաքական ողբերգությունը, իսկ ավելի ուշ, ծանոթանալով գրողի աշխա-

տություններին, ըմբռնել է՝ «… տասնյակներով գրքերու հեղինակ գրագետն 

ինչու երկու խոսք չէր գտած մեզի ըսելիք»1: 

Որբահավաք գործիչներ Ռուբեն Հերյանը, Դավիթ Ադամյանը, Լևոն 

Յոթնեղբարյանը նույնպես տարբեր ժամանակներում այցելել են հայկական 

զանազան որբանոցներ. նպատակը նման անձանց ներկայությունից որբերը 

ևս մեկ անգամ գիտակցում էին, որ նրանք անտեսված չեն ու հետևողական 

քայլեր են արել հայապահպանության համար: 

Որբանոցներում ազգային բարձր ինքնագիտակցություն ապահովելուն 

զուգընթաց՝ մտածում էին որոշ որբանոցների սաների Հայաստան տեղափո-

խելու մասին: Ալեքսանդր Խատիսյանը Եգիպտոս կատարած այցի ժամա-

նակ հանդիպել է Որբախնամի երկու հատվածների Վարչական ժողովի 

անդամների հետ և քննարկել Իրաքի Նահր Ալ-Օմարի որբանոցը Հայաս-

տանի Հանրապետություն տեղափոխելու հարցը: «Արդէն ազատուած և 

պատսպարուած որբերին հանդէպ ունինք դեռ հրամայողական պարտակա-

նութիւններ: Բաւական չէ անոնց սնունդ, հագուստ և գրենական պիտոյք 

հայթայթել: Անհրաժեշօրեն հարկ է կեդրոնացնել զանոնք ազգային մթնոլոր-
տի մը մէջ, պիտի ընենք նոյն իսկ՝ հայրենի հողերու վրայ»2: 

Ամփոփելով նշենք, որ Հայ բարեգործական ընդհանուր միություն, Հայ 

ազգային միություն, Եգիպտոսի հայ որբախնամ, Միջագետքի տարագրելոց 

և այլ կազմակերպություններ, որոնք զբաղվում էին որբանոցների ֆինանսա-

վորման, կրթության ապահովման հարցերով, խիստ կարևորում էին հայկա-

կանության պահպանումը։ Իհարկե, որբանոցներում միանգամից, կանոնա-

կարգված դասացուցակով, դասագրքերով, ազգային հատուկ ծրագրով դա-

սեր չեն իրականացվել, դրանք աստիճանաբար են կազմվել։ Սկզբնական 

շրջանում որբանոցների գերխնդիրը նյութական միջոցների ապահովումն 

էր, որբերին ապաստան տալու և սննդով ապահովելու հարցն էր, մանա-

վանդ որբանոցից փախուստների թիվն աճում էր։ 

Աստիճանաբար, դասերի կազմակերպմանը զուգահեռ, որբանոցը նաև 

հնարավորություններ էր ստեղծում, որ երեխաները հմտանան որևէ արհես-

տում, ինչը միտված էր նաև որբանոցի առօրյա կարիքները հոգալուն։ Հայ-

կական, օտարերկրյա, անգամ թուրքական որբանոցներում մշտապես գոր-

ծել են փայտամշակության, ատաղձագործական, կոշկակարության, դերձա-

կության, գորգագործության, ասեղնագործության արհեստանոցներ: Որբերի 

                                                           

1 Ծառուկյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 52: 
2 Գայաեան Յ. Թ., Անյետաձգելին // «Որբունի» (Աղեքսանդրիա), 1920, թիվ 11, էջ 219: 



 
106 

ձեռագործները երբեմն արտասահման էին ուղարկվում, մասնակցում էին 

աճուրդների ու այդ հասույթը նույնպես ուղղվում էր որբանոցի կարիքներին: 

Անգամ Հալեպի հայկական որբանոցում արհեստագործական արտադրան-

քի վաճառքից ստացված գումարի մի մասը պահվում էր և տվյալ որբին էր 

տրվում որբանոցից դուրս գալու ժամանակ: 

Այս ոլորտում հայապահպանության առանձնահատկություններից էր 

Արևմտյան Հայաստանի կամ Օսմանյան կայսրության հայաբնակ այլ 

վայրերի տարբեր տարածաշրջաններին բնորոշ արհեստները վերակենդա-

նացնելը: Երբեմն լավ վարպետ-ուսուցիչները կարողանում էին կարևոր 

հմտություններ փոխանցել որբերին. օրինակ Այնթափի գորգագործության և 

ասեղնագործության ավանդույթները պահպանելը, Կիլիկիայի, Մարաշի, 

Ուրֆայի, Խարբերդի արհեստներին տիրապետելը և այլն: 

Հայապահպանության հարցում երբեմն որոշակի նշանակություն ուներ, 

թե տվյալ որբանոցի հոգածությունը որ երկրի կամ կազմակերպության 

ֆինանսավորմամբ էր իրականանում: Իսկ քանի որ միայն հայկական կողմը 

չէր կարող հոգալ որբանոցի բոլոր ծախսերը, շատ հաճախ այն հայկականից 

անցնում էր ամերիկյան, հետո՝ ֆրանսիական, չէր բացառվում նաև անգլիա-

կան տարբեր կազմակերպությունների հոգածությանը, ինչը որոշակի 

փոփոխություններ էր մտցնում որբանոցային կյանքում: Նման պարագայում 

հայկական կողմը ձգտում էր իր պատասխանատվության տակ վերցնել գոնե 

որբանոցների կրթական հարցերը, դասագրքերի մատակարարումը, ուսուց-

չական անձնակազմի ապահովումը և նմանատիպ լուծումներով ապահովել 

հայկական կողմի ներկայությունը: 

Ուսուցչական կազմը միաժամանակ աշխատում էր տարբեր ուղղու-

թյուններով: Ազգային գիտակցումը, նույն ակունքներից սերած լինելու 

գաղափարը, հայրենիքի, լեզվի, մշակույթի պահպանումը կարևորվում էին 

հայկական որբանոցներում: 

Հայկական որբանոցային ցանցի առանձնահատկություններից էր նաև 

մարզական կյանքի կարևորությունը, որը որբերին ֆիզիկական տարբեր 

վարժություններով, սպորտային մրցումների միջոցով կոփելու, հետագայում 

դժվարությունները հաղթահարելու նպատակին պետք է ծառայեր1: Մարմ-

նակրթությունը և սպորտը լայն տարածում ունեցան որբանոցներում՝ որպես 

                                                           

1 Մարմնամարզական կյանքի ակտիվացմանը նպաստել է 1918 թ. նոյեմբերին Կ. 

Պոլսում հիմնադրված Հայ մարմնակրթական ընդհանուր միությունը (ՀՄԸՄ): Համահայկա-

կան մարզական միություն ստեղծելու և սկաուտական կազմակերպությունները համախմբե-

լու գաղափարը Շավարշ Քրիսյանինն էր: Տե՛ս «Մարմնամարզ» (Կ. Պոլիս), մայիս 1913, թիվ 5: 

Ինչ վերաբերում է որբանոցներում սպորտի տարածմանը, ՀՄԸՄ-ն ուներ իր հստակ տեսլա-

կանը. «Լայն և պարզ ծրագրով մը սկսիլ մարմնակրթանքի գործը և այն մտցնել մասնաւորա-

պէս դպրոցներէ և հիմնելի որբանոցներէն ներս»: Տե՛ս Թորիկեան Բ., Պատմութիւն Հայ 

մարմնակրթական Ընդհանուր Միութեան, հ. Ա., Սկիզբէն մինչեւ 1939 թ., Պէյրութ, 1995, էջ 40: 



 
107 

ազգային պատկանելության գիտակցման, հայապահպանության, միասնա-

կանության և պատրաստվածության համակցություն, այն նաև կարևոր էր 

դաստիարակչական աշխատանքներ իրականացնելու, ծնողական խնամքից 

զրկված, ցեղասպանության հոգեցնցումը տարած երեխաներին առողջ 

ապրելակերպի ընտելացնելու համար: 

Տարածաշրջանի որբանոցներում նույնպես մարզական կյանքն ակտիվ 

էր: Հալեպի հայկական որբանոցի համար որբանոցի սան Ա. Ծառուկյանն 

այս կապակցությամբ գրում է. «...թաղին մեջ շինվեցավ մարզարան մը, մեծ 

տղաքը ֆուտբոլ ունեցան և բոլորս միասին ունեցանք պարոն Լևոնը»1: Լևոն 

Աբգարյանը մարզիչ էր և մարմնամարզությունը որբանոցի ծրագրի 

անբաժան մասն էր դարձրել, աշխատել տարբեր որբանոցներում: 

Ջբեյլի որբանոցի «Տուն» ամսագրի համարներից նույնպես պարզ է դա-

ռում, թե որքան կարևոր էր մարզական կյանքը: Ամսագրի «Ընտիր Խոհեր» 

բաժնում ներկայացվում է սկաուտի բնութագիրը և «Բարձրացի՛ր, բարձրա-

ցո՛ւր» կարգախոսի նշանակությունը։ «Հայ մարմնակրթական Ընդհանուր 

Միութեան» գրքույկից վերցված և ամսագրի համարներում շարադրված էին 

նաև սկաուտի երգը, կարգախոսը, 12 կանոնները, որոնց պետք է հետևի 

սկաուտը, անգամ «Հայ մարմնակրթական ընդհանուր միութեան» հայտա-

գիր-ծրագրի2 կարևոր հատվածներ են զետեղվել թերթում: Որբանոցում կա-

րևորվում էին նաև միջորբանոցային սպորտային մրցումների դերը, ինչպես 

նաև մարզական արշավները։ 

Մարզական կյանքին կարևորություն տալու տեսանկյունից կարելի է 

նշել արաբական արևելքում գործող հայկական և օտարերկրյա բոլոր որբա-

նոցները՝ ամենևին չանտեսելով Կ. Պոլսի և հարակից շրջանների որբանոց-

ները3: 

Այսպիսով, Մերձավոր Արևելքի արաբական երկրներում գործող որբա-

նոցների, որբերի թվի մասին ընդհանուր պատկերացում կազմելու համար 

հարկ է մեջբերել «Հայ որբեր. տեղեկագիր hայ որբերու կացութեան, որբա-

նոցներու, հոգատար մարմիններու մասին եւ վիճակագրական ցուցակներ»4 

փաստաթուղթը5: 1922 թ. Ուրֆայի շրջակայքից, Մարդինից, Խարբերդից, 

                                                           

1 Ծառուկյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 119: 
2 Քաղուած Հայ Մարմնակրթական Ընդհանուր Միութեան (Հ.Մ.Ը.Մ.) գրքոյկէն // «Տուն» 

աշակերտական ամսագիր, սեպտեմբեր 1922, թիվ 1, էջ 15-17: 
3 Կարևոր երևույթ էր Գուլելի միջորբանոցային օլիմպիական խաղերի անցկացումը Կ. 

Պոլսի Հայոց պատրիարք Զավեն Տեր-Եղիայանի հովանավորությամբ: 
4 Սույն տեղեկագիրը, ինչպես նաև «Տուն» ամսագրի ամբողջական թվային տարբերակը 

մեզ է տրամադրել ՀՑԹԻ հիմնադրամի տնօրենի խորհրդական Միհրան Մինասjանը, որի 

համար մեր խորին երախտագիտությունն ենք հայտնում նրան: 
5 Փաստաթուղթը կազմվել է Հայ ազգային պատվիրակության պահանջով 1923 թ., 

փաստ, որը մեծապես նպաստում է դրա հավաստիությանը: Տեղեկագիրն ամենայն հավանա-

կանությամբ կազմվել է Արամ Անտոնյանի կողմից, չնայած ոչ մի տեղ նրա անունը չի նշվում, 



 
108 

Ակնից և Մալաթիայից շուրջ 9.500 որբերի տարհանումից և Հալեպ, Ջբեյլ, 

Մամելթեյն, Ղազիր, Ջունիե, Բեյրութ, Սայդա և Դամասկոս քաղաքների 

որբանոցներում տեղաբաշխումից հետո1 պատկերը հետևյալն է2. 

ՀԲԸՄ հոգածության տակ՝ Հալեպում՝ 97, Բեյրութի Քելեկյան-Սիսուան 

որբանոցում3՝ 575 որբ, 

Ազգային հոգատարություն և Մերձավոր Արևելքի նպաստամատույցի 

համատեղ աջակցությամբ՝ 

Հալեպի հայկական որբանոցում՝ 1164 որբ, 

Ջունեյի որբանոցում՝ 284 որբ, 

Մերձավոր Արևելքի Նպաստամատույցի աջակցությամբ՝ 

Լիբանանի Նահր Ալ-Իբրահիմ, Ջիբեյլ, Մամլթեյն, Ղազիր, Նազարեթ, 

Բրումանայի, Բեյրութի որբանոցներում` 3984 որբ, 

Ավստալական նպաստամատույցի հոգածության տակ՝ Անթիլիասի 

որբանոցում՝ 1326, 

Երուսաղեմում՝ ՀԲԸՄ հոգածության տակ4՝ Արարատյան որբանոց՝ 457 

որբ և Վասպուրականի որբանոց՝ 352 որբ, ընդհանուր՝ 809 երեխա: 

Ընդհանուր՝ 8239 որբ: 

Ինչ վերաբերում է Եգիպտոսին, ապա տեղի հայությունն այնտեղ 

որբանոցներ չի հիմնել: Այս հարցում Եգիպտոսի ռազմավարությունն այլ էր. 

Կահիրեի, Ալեքսանդրիայի հայ համայնքներն իրենց պատասխանատու են 

համարում հայրենակիցների համար օգնության արշավներ կազմակերպելու 

գործում: Եգիպտոսի համայնքի դերն ավելի է կարևորվում, երբ Կ. Պոլսի 

հայկական Պատրիարքարանը պաշտոնապես լուծարվում է երիտթուրքա-

կան կառավարության կողմից: Ստեղծվել էր իրավիճակ, որտեղ հարկավոր 

էր նախաձեռնող մի ուժ, որը կհամակարգեր հայ տարագիրների օգնության 

կազմակերպումը և դրսից եկող օգնությունների արդյունավետ բաշխումը: 

Եվ պատահական չէ, որ Եգիպտոսում կազմավորվում, վերակազմավորվում 

                                                                                                                                                         

բայց հաշվի առնելով այն փաստը, որ նա այդ ժամանակ եղել է Ազգային պատվիրակության 

քարտուղար, հիմք է տալիս նրան համարել սույն տեղեկագրի կազմողը: 
1 Տե՛ս Եղիայեան Բ., Ժամանակակից պատմութիւն կաթողիկոսութեան Հայոց Կիլիկիոյ, 

Անթիլիաս, 1975, էջ 255: 
2 Տեղեկագրում գործող որբանոցների, որբերի մասին տվյալները ներկայացված են ըստ 

հոգատարության մարմինների և տարածաշրջանների։ 
3 Վերջինս գործել է 1922-1925 թթ. Վահան Քյուրքճյանի ղեկավարությամբ: Այստեղ գալիս 

էին տասնհինգ տարին բոլորած որբերը, մեկ տարի մնում, արհեստ սովորում, ինքնաբավ լի-

նելուց հետո դուրս գալիս որբանոց-ապաստարանից: Տե՛ս Դար մը պատմութիւն Հայ Բարե-

գործական Ընդհանուր Միութեան, հ. Ա, 1906-1940, Գահիրէ-Փարիզ-Նիւ Եորք, 2006, էջ 151։ 
4 Իրաքի Նահր Ալ-Օմարի որբանոցի և Մոսուլի փակման ենթակա որբանոցի 47 որբերը 

Երուսաղեմ են հասել 1922 թ. փետրվարի 11-ին, որտեղ նրանց դիմավորել են Հայոց պատ-

րիարքը, Միության մասնաճյուղի և Խնամակալության պատվիրակները՝ Լևոն Ասատուրի 

գլխավորությամբ: Տե՛ս «Արեւ» (Աղեքսանդրիա), փետրվարի 24, 1922, թիվ 126, Մելքոնյան Էդ., 

Հայկական բարեգործական ընդհանուր միության պատմություն, Երևան, 2005, էջ 122։ 



 
109 

են հայկական բարեգործական տարբեր կազմակերպություններ, որոնք 

արագ արձագանքում են սիրիական անապատներում ապաստանած հայ 

գաղթականներին, որբերին ու այրիներին օգնելու ձեռնարկներին՝ ֆինան-

սական որոշ հոսքեր ուղղելով այնտեղ: 

Բացի այդ, Եգիպտոսում գաղթականների կամ որբերի կուտակումներ 

չեն եղել, բացառությամբ մուսալեռցիների, որոնք 1915 թ. սեպտեմբերից 

ապաստանել էին Պորտ Սաիդի վրանաքաղաքում, որին կից գործել է 

Սիսուան դպրոցը1: Միակ որբանոցը, որը գործել է մինչև 1919 թ. նոյեմբեր, 

Պորտ Սաիդի2 որբանոցն էր, այն ունեցել է ավելի քան 350 երեխա: ՀԲԸՄ 

կազմակերպությունը, ի թիվս մյուս որբանոցների, աշխատել է իրականացել 

հայապահպանությանն ուղղված իր ծրագրերը: 

Այսպիսով, Հայոց ցեղասպանության հոգեցնցումը որբանոցի սաները 

փորձում էին հաղթահարել մայրենի լեզվի, եկեղեցու, հավատի միջոցով: 

Նրանցից ոմանք լրիվ ինտեգրվում էին որբանոցային կյանքին՝ անգիտակ-

ցորեն դառնալով ինքնամփոփ, եթե խոսքն իրենց զգացմունքների, հուշերի 

մասին էր, մյուս մասը այս կամ այն կերպ բացահայտում էր դրանք իր 

առօրյա հարաբերություններում, բայցևայնպես աղետից փրկված անչափա-

հասի ուղեղն ու միտքը, անկարող լինելով ընկալելու և իմաստավորելու 

ահավոր պատահարների շարունակականությունը, ենթագիտակցորեն 

խցանում են զգացումներն ու հարմարվում ծանր հոգեվիճակին3: 

Որբանոցների պարագայում հայապահպանության գործում առկա էին 

կառուցողական ազգայնականության հիմնական բաղադրիչները, որոնցից 

մի քանիսն ինքնաբերաբար մուտք էին գործում և կիրառվում որբանոցնե-

րում: Օրինակ՝ ցեղասպանությունը վերապրելու, ազգային արժեքների, 

հավատի ընդհանրությունները նրանց համար սոցիալականացման հիմք 

էին և հետագայում կարող էին որպես գործիք ծառայել ազգի, նրա ներուժի 

կենտրոնացման, հասարակության մեջ համերաշխության, փոխգործակցու-

թյան ապահովման և այլ նպատակներով: 

Ստեղծված հանգամանքների բերումով, Հայոց ցեղասպանությունը 

                                                           

1 1915 թ. աշնանը Պորտ Սաիդում ապաստանած մուսալեռցի գաղթականների մեջ կային 

1260 երեխաներ, որոնց համար ՀԲԸՄ հիմնում է «Սիսուան» դպրոցը, որտեղ հիմնական 

ուսուցումն իրականացվել է հայերենով: 
2 1918 թ. ՀԲԸՄ նպատակ ուներ Երուսաղեմում կենտրոնացնել հայկական որբանոցնե-

րը, սակայն բրիտանական կառավարությունը մերժում է հայկական առաջարկը և պահան-

ջում տեղի որբերին ու գաղթականներին տեղափոխել Պորտ Սաիդ, որոնք Վիկտորյա Արշա-

րունու հետ 1918 թ. սեպտեմբերին հասնում են այնտեղ: Կիլիկիա վերադարձի շարժման 

ոգևորությամբ նրանք տեղափոխվել են Մերսին, ապա Կիլիկիայի վերջնական հայաթափու-

մից հետո՝ Սիրիայի և Լիբանանի որբանոցներ: Տե՛ս Դար մը պատմութիւն…, էջ 51-52, 124-

126: 
3 Գարագաշեան Մ., Ցեղասպանության հոգեցնցումն ու ազգային ինքնությունը, Երևան, 

2006, էջ 72։ 



 
110 

վերապրելու գիտակցմամբ ձևավորվում է ժամանակի պահանջներին հա-

մապատասխան հայապահպանության ձևաչափ-մոդել, որն աստիճանաբար 

վերամշակվում, համալրվում և հաջողությամբ ներդրվում է անգամ օտար-

երկրյա հոգածության տակ գտնվող որբանոցներում այնտեղ աշխատող հայ 

ուսուցիչների ու աշխատակիցների շնորհիվ: Այն գործնականում կիրառվում 

է Մերձավոր Արևելքի բոլոր որբանոցներում՝ ապահովելով հնարավորինս 

դրական արդյունք, չնայած որևէ տեղ կամ որևէ հաստատության կողմից այդ 

ձևափաչը պաշտոնապես չէր հաստատվել։ 

Այսպիսով, Հայոց ցեղասպանությունը վերապրած որբերի մի հատվածը 

տարբեր միջոցներով կարողացել է ֆիզիկապես փրկվել, բայց այդուհանդերձ 

ի վիճակի չի եղել լիովին հաղթահարելու ցեղասպանության հոգեբանական 

հետևանքներն ու դիմագրավելու ժամանակի մարտահրավերներին: Այն 

զրկվել է որակյալ կրթություն ստանալու հնարավորությունից կամ կարո-

ղությունները լիովին դրսևորելու միջոցներից, բայցևայնպես այս իրողու-

թյանը զուգահեռ՝ որբանոցային սերունդը հնարավորինս պահպանել է իր 

հայկական դիմագիծը և կարևոր դերակատարում ունեցել նաև տարածա-

շրջանի կենսունակ հայ համայնքների վերաձևավորման գործում, և մանկու-

թյուն չունեցող որբանոցային սերունդը կարողացել է կյանք տալ արդեն 

մանկություն ունեցող սերնդին։ 

 

 
Նարինե Մարգարյան – ՀԱՅԱՊԱՀՊԱՆՈՒԹՅԱՆ ԽՆԴԻՐՆԵՐՆ ՈՒ 

ԱՌԱՆՁՆԱՀԱՏԿՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ ՄԵՐՁԱՎՈՐ ԱՐևԵԼՔԻ ՈՐԲԱՆՈՑՆԵՐՈՒՄ 
ՀԱՅՈՑ ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹՅԱՆ ՏԱՐԻՆԵՐԻՆ 

 

Հայոց ցեղասպանության տարիներին կարևոր էր որբերի փրկութան, ապա նաև 

հայապահպանության խնդիրը: Հոդվածում ներկայացված են այն խնդիրներն ու 

առանձնահատկությունները, որոնք առկա են եղել տարածաշրջանի որբանոցնե-

րում, վերլուծվել են նաև արտաքին և ներքին այն գործոնները, որոնք կարող էին 

ազդել որբանոցների հայապահպանության գործընթացների վրա: Որբանոցներում 

կիրառվող նախաձեռնությունների, մեթոդների, ուսումնասիրությունների հիման 

վրա կարելի է եզրակացնել, որ որբանոցներում առօրյա և կրթական կյանքը հայկա-

կան կողմը կազմակերպել է՝ առաջնորդվելով մայրենի լեզվի, հայկական մշակույթի, 

հայոց առաքելական եկեղեցու, ցեղասպանության մասին որբերի պատկերացում-

ների, հիշողությունների փոխանցման դրսևորումների, ինչպես նաև ցեղասպանու-

թյան բարդույթը հաղթահարելու սկզբունքներով: Կարևոր դեր են խաղացել մի շարք 

առանձնահատկություններ՝ մայրենի լեզվի, քրիստոնեության նկատմամբ առավել 

ուշադրություն, որբանոցային թերթերի հրատարակում, սպորտային միջոցառում-

ներով ազգային ինքնագիտակցության բարձրացում, փոխօգնության միջավայրի 

ստեղծում, ու այս ամենն իրականացվում էր որբերի միջև խտրականություն չդնելու 

սկզբունքով: Ցեղասպանությունը վերապրելու գիտակցմամբ ձևավորվում է ժամա-

նակի պահանջներին համապատասխան հայապահպանության մի մոդել, որն աս-

տիճանաբար վերամշակվում, համալրվում և ներդրվում է անգամ օտարերկրյա 



 
111 

խնամատարության տակ գտնվող որբանոցներում այնտեղ աշխատող հայ ուսու-

ցիչների ու աշխատակիցների կողմից: Այն գործնականում կիրառվում է Մերձավոր 

Արևելքի բոլոր որբանոցներում՝ որևէ տեղ պաշտոնապես չհաստատված, հստակ 

ծրագրի ձևով չհանդիպող, բայց իր ժամանակների համար հնարավորինս դրական 

արդյունք ապահովելով: 

 
 

Нарине Маргарян – Проблемы и особенности сохранения армянской идентичности 

в детских домах Ближнего Востока во время Геноцида армян 
 

Ключевые слова – Геноцид армян, сироты, детские дома, пресса детских домов, 

Сирия, Ливан, сохранение армянской идентичности, идентичность, образование, родной 

язык, вера, помощь, ремесла 

 

Вопрос спасения сирот, а затем и сохранения армянской идентичности, был важной 

задачей во время Геноцида армян. В статье анализируются проблемы и особенности 

местных детских домов, внешние и внутренние факторы, которые оказали влияние на 

процесс сохранения армянской идентичности. Изучив инициативы и методы в детских 

домах, мы можем сделать вывод о том, что армяне организовали повседневную жизнь 

детских домов, основываясь на принципах сохранения и передачи представлений сирот 

о родном языке, армянской культуре, Армянской апостольской церкви, а также о 

важности преодоления комплекса Геноцида. Особое внимание уделялось родному языку 

и христианству, публикациям прессы в детских домах, организации спортивных меро-

приятий для повышения национальной идентичности и создания атмосферы взаимо-

помощи. Все эти действия были основаны на принципе недопущения дискриминации 

среди сирот ни при приеме в детские дома, ни при их дальнейшем пребывании. 

Современная модель сохранения армянской идентичности была разработана с главной 

целью – пережить Геноцид. Армянские учителя и сотрудники доработали и успешно 

внедрили эту модель даже в детские дома, находящиеся под управлением иностранных 

благотворительных организаций. На практике эта модель была внедрена во все детские 

дома Ближнего Востока, обеспечив возможный положительный результат, даже 

несмотря на то, что модель не была официально одобрена ни одним учреждением. 

 

 

Narine Margaryan – The Features and Problems of the Preservation of the Armenian 

Identity in the Orphanages of the Middle East during the Armenian Genocide 

 
Key words – Armenian Genocide, orphans, orphanages, orphanage press, Syria, Lebanon, 

Preservation of the Armenian identity, identity, education, native language, faith, relief, crafts 

 

The issue of saving the orphans, and later the preservation of the Armenian identity, was a 

significant one as their Armenian identity was constantly lost during the Armenian Genocide. 

The paper analyzes the issues and features of the local orphanages, the external and internal 

factors, which had an impact on the process of preservation of the Armenian identity. After 

studying initiatives and methods at the orphanages, we can conclude that the Armenians 

organized the daily life of the orphanages based on the principles of preserving and transferring 

the orphans’ perceptions about the native language, Armenian culture, Armenian Apostolic 

Church, as well as on the significance to overcome the complex of Genocide. There was a 

focus on the native language and Christianity, publications in of press in the orphanages, 

organization of sports events to raise the national identity, and establishing the environment of 

mutual assistance. All these actions were based on the principle of not discriminating among 



 
112 

orphans. The modern model of preserving the Armenian identity was elaborated with the 

primary goal to survive the Genocide. The Armenian teachers and staff members further tuned 

and successfully implemented the model even in the orphanages under the management of 

foreign relief organizations. In practice, the model was implemented in all orphanages of the 

Middle East, securing the possible positive result, even though the model was not approved 

officially by any institution. 

 

Նարինե Մարգարյան – «Հայոց ցեղասպանության թանգարան-ինստիտուտ» 

հիմնադրամի գիտական քարտուղար, պատմական գիտությունների թեկնածու 
(nmargaryan@gmail.com) 

 

Ներկայացվել է 01.04.2022 

Գրախոսվել է 03.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 

mailto:nmargaryan@gmail.com

