
 
31 

https://doi.org/10.46991/ai.2022.26.03 

 
 

 

ՎԱՐԴԱՆ ԱԼԵՔՍԱՆՅԱՆ 
 

ՀԱՅՈՑ ԵԿԵՂԵՑԻՆ ԱԲԲԱՍՅԱՆ ՀԱՐՍՏՈՒԹՅԱՆ ՕՐՈՔ 

(VIII ԴԱՐԻ ԵՐԿՐՈՐԴ ԿԵՍ) 
 

Բանալի բառեր –Սիոն Ա Բավոնեցի, Եսայի Ա Եղիպատրուշեցի, Սողոմոն Ա 
Գառնեցի, Հովսեփ Բ Փարպեցի, Ղևոնդ պատմիչ, Հայոց կաթողիկոս, Պարտավի 
եկեղեցաժողով, արաբական խալիֆայություն, եկեղեցական կալվածք, հարկային 
քաղաքականություն, եկեղեցական ունեցվածքի կողոպուտ 

 

Արաբների կրոնական քաղաքականության ընդհանուր բնութագիրը 

Աբբասյան խալիֆայության օրոք արմատապես փոխվում է իրավիճակը 

ենթակա քրիստոնեական երկրներում: Կրոնական, սոցիալական, իրավական 

բռնություններով ուղեկցվող հարկային քաղաքականությունն ու զավթումները 

անտանելի վիճակ էին ստեղծում հայ ժողովրդի համար: Սոցիալական թշվա-

ռության հասցնող կեղեքումները տարածվում էին ժողովրդի բոլոր խավերի 

վրա՝ թե՛ նախարարի ու շինականի, թե՛ հոգևորականի ու զինվորականի: 

Արաբների թիրախում Հայաստանի ներքին ինքնավարությունը մարմնավորող 

հասարակական երկու կարևոր ինստիտուտներն էին նախարարական համա-

կարգը և եկեղեցին: Նրանք հասկանում էին, որ այդ երկու հաստատություննե-

րի քայքայումը և թուլացումը զգալիորեն կդյուրացնեն իրենց կառավարումը: 

Բռնագրավում էին հայ նախարարների և եկեղեցու տիրույթներն ու կալված-

ները, սահմանափակում նրանց իրավունքները: Այս ամենի հետևանքով 

խարխլվում էր հոգևոր-ավատական կառույցի տնտեսական հիմքը՝ եկեղեցա-

կան հողատիրությունը: Հոգևորականությունը դառնում էր հարկատու, են-

թարկվում կրոնական բռնությունների և հավատափոխության: Խալիֆայու-

թյունը սահմանափակումներ էր կիրառում եկեղեցական արարողությունների 

համար: Արգելվում էին քաղաքների միջով խաչերով և սրբապատկերներով 

եկեղեցական թափորների անցումները, եկեղեցիներում կոչնակներ հնչեցնելը, 

ճանապարհների վրա և այլ վայրերում խաչեր կանգնեցնելը1: Արգելվում էին 

նոր եկեղեցիների կառուցումն ու հների վերանորոգումը: Աբբասյանները 

երբեմն նաև քանդում էին նոր եկեղեցիները2: 

Սակայն լինում էին նաև «շեղումներ» խալիֆայության կանոնադրած 
                                                           

1 Տե՛ս Гиргас В., Права христиан на востоке по мусульманским законам, СПб., 1865, с. 68: 
2 Տե՛ս Արաբական աղբյուրներ, Գ, Արաբ մատենագիրներ, Թ-Ժ դարեր, Աբու Յուսուֆ, 

ներած. և բնագրերից թարգմ. Ա. Տեր-Ղևոնդյանի, Երևան, 2005, էջ 111, 116: Օմայան խալիֆները 

վարում էին կրոնական հանդուրժողականության քաղաքականություն, քրիստոնյաները 

հետապնդումների չէին ենթարկվում: Քրիստոնեական նվաճված երկրներին տրված էր 

կրոնական ինքնավարություն: Ճիշտ է, արգելված էր նոր եկեղեցիների կառուցումը, սակայն 

նաև չէր կարելի քանդել քրիստոնեական հները (տե՛ս Гиргас В., նշվ. աշխ., էջ 65, 70): 

https://doi.org/10.46991/ai.2022.26.03


 
32 

ուղղությունից, երբեմն թույլ էին տալիս նոր եկեղեցի կառուցել: Դա պայմա-

նավորված էր օրվա տիրակալի բնավորությամբ և արժեքային համակար-

գով1: Մուսուլմանական որոշ իրավագետներ այն կարծիքին էին, որ արաբ 

տիրակալները չպետք է միջամտեն քրիստոնյաների կրոնական ծիսակա-

տարություններին ու սովորույթներին, եթե դրանք վնաս չեն բերում մուսուլ-

մանական համայնքին: Եթե խաչը կամ սրբապատկերը եկեղեցում կամ նրա 

կալվածքներում էին զետեղվում, ապա իշխանությունները չէին միջամտում2: 

Խալիֆայությունը ոչ միշտ էր վարում բռնի իսլամացման քաղաքակա-

նություն, բայց ի վերջո խալիֆները շահագրգռված էին, որ պետության բոլոր 

նահանգներում լինի մեկ միասնական կրոն3: Այս մարտահրավերին Հայոց 

եկեղեցին փորձում էր դիմակայել հոգևորականության կարգավիճակն ու 

իրավունքները սահմանող պայմանագրերի կնքումով4: Այսպիսի պայմանա-

գրի օրինակ է Սահակ Ձորոփորեցի (677-703) կաթողիկոսի՝ Խառան ճանա-

պարհորդելուց հետո Հայոց եկեղեցուն արաբների տված հրովարտակ-պայ-

մանագիրը5: Արաբ խալիֆայից եկեղեցու իրավունքները և քրիստոնեության 

դավանումը երաշխավորող հրովարտակ է ստանում նաև Հովհան Օձնեցին 

(717-728)6: Հոգևորականները տեսականորեն ազատված էին ջիզիայից՝ 

գլխահարկից, բայց շատ հաճախ ստիպված էին ընծաներ մատուցել արաբ 

կառավարիչներին: Վանականները ազատ էին գլխահարկից, քանի որ հա-

մարվում էին ընչազուրկներ, սակայն, ինչպես գրում է VIII դարի արաբ կրո-

նական իրավագետ Աբու Յուսուֆը, եթե պարզվում էր, որ ունեն որևէ հա-

                                                           

1 Տե՛ս Tritton A. S., The Caliphs and their Non-Muslim Subjects, London, 1970, p. 38-39: Արա-

բական օրենսդրության դրույթները միշտ չէ, որ գործադրվում էին ճշտությամբ և խստու-

թյամբ, շատ բան կախված էր տիրող միապետից: Եթե նրանք կրոնամոլ և խստասիրտ էին, 

զիմմիները (հովանավորյալները) իրենց վրա զգում էին այս բոլոր արգելքների և ստորա-

ցումների ամբողջ ծանրությունը (տե՛ս Լեո, Երկերի ժողովածու, հ. Բ, Երևան, 1967, էջ 279): 
2 Տե՛ս Արաբական աղբյուրներ, էջ 115: 
3 Տե՛ս Тер-Гевондян А. Н., Армения и арабский халифат, Ереван, 1977, с. 225-226: 
4 Պայմանագիրը կամ ապահովության գիրը մուսուլման իշխողները կարող էին տալ թե՛ 

խալիֆայությանը հպատակ ոչ մուսուլմաններին, թե՛ այլ պետության հպատակին, որն 

ապաստանում էր խալիֆայությունում: Նման պայմանագիրը պետք է ընդունելի լիներ բոլոր 

մուսուլմանների համար: Պայմանագիր ունեցող քրիստոնյաներն ապստամբության դեպքում 

կորցնում էին ամեն ինչ (տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Հայ ժողովրդի իրավական վիճակը 

խալիֆայության տիրապետության ներքո // «Լրաբեր հասարակական գիտությունների» 

(այսուհետև՝ «ԼՀԳ»), 1975, թիվ 4, էջ 75-76): Արաբ զորավար Հաբիբ իբն Մասլաման 

պայմանագիր է կնքում Դվինի բնակիչների հետ, որով երաշխավորում է նրանց ունեցվածքը, 

եկեղեցիները, տաճարները այնքան ժամանակ, քանի դեռ նրանք հավատարմորեն կվճարեին 

գլխահարկը (ջիզիա) ու հողահարկը (խարաջ) (տե՛ս Արաբական աղբյուրներ, էջ 271): 
5 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց // Մատենագիրք Հայոց, 

հ. Զ, Ը դար, Անթիլիաս-Լիբանան, 2007, էջ 753-754: 
6 Տե՛ս Կիրակոս Գանձակեցի, Պատմություն հայոց, աշխատասիրությամբ Կ. Մելիք-

Օհանջանյանի, Երևան, 1961, էջ 68: Ա. Տեր-Ղևոնդյանի կարծիքով՝ այս հրովարտակում 

հավանաբար ձևակերպված են եղել նաև եկեղեցու հողատիրական իրավունքները (տե՛ս Տեր-

Ղևոնդյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 80): 



 
33 

սույթ, նրանցից գլխահարկ էր գանձվում1: Այսպիսի վերապահումները պա-

տեհ սողանցքներ էին արաբ հարկահանների համար՝ մտնելու հայկական 

հարուստ վանքերը և կողոպտելու՝ պատճառաբանելով, թե վանականներն ի 

վիճակի են գլխահարկ վճարելու: Նման օրինակներ են Բագավանի Սուրբ 

Գրիգոր2, Վասպուրականի Վարագա վանքերում տեղի ունեցած դեպքերը3: 

Հայ ժողովրդի հարստահարությունը, ինչպես նկարագրում է Ղևոնդ պատ-

մագիրը, աննախադեպ բնույթ ընդունեց Աբբասյան խալիֆ Աբու-Ջաֆար ալ-

Մանսուրի օրոք (754-775): Ոչ միայն մեծապես ավելացրին հարկերը, այլև 

պահանջում էին նախկին երեք տարվա չվճարածը: Աբու-Ջաֆար ալ-Մանսու-

րը հարկ էր պահանջում մինչև իսկ հանգուցյալներից, ուստի և քահանաներին 

հրամայել էր ներկայացնել մահացածների և նրանց ընտանիքների ցուցակնե-

րը: Չվճարող շինականների պարանոցին կապարե կնիք էին դրոշմում4: Հա-

սարակ մարդկանց խոշտանգում էին փոկահարությամբ, գելարաններով և կա-

խաղաններով, իսկ ոմանց «մերկացեալ ի զգեստուցն՝ արկանէին ի մէջ լճից յա-

ւուրս դառնաշունչ ձմերայնւոյ եւ կարգէին ի վերայ պահապանս», որպեսզի 

թույլ չտային նրանց ջրից դուրս գալ5: Չարչարանքների և ծաղրի էին են-

թարկվում նաև հայ հոգևորականները. «Եւ եւս առ այսոքիւք արհամարհու-

թիւնք հայրապետաց, այպանութիւնք եպիսկոպոսաց, գան եւ խոշտանգանք 

քահանայից, իշխանաց եւ նախարարաց քարշանք եւ քայքայութիւնք. որում ո՛չ 

կարացեալ հանդուրժել զաւրագլուխք աշխարհիս՝ հեծէին եւ հառաչէին 

յանհանդուժելի տագնապէն»6: Այս ամենը Հայաստանում կատարվում էր Եզիդ 

իբն Ուսայդ ոստիկանի ձեռքով (759-769): Անհանդուրժելի հարկապահան-

ջության և կամայականությունների դեմ Հայոց իշխան Սահակ Բագրատունին 

և կաթողիկոս Տրդատ Ա Ոթմսեցին (741-764) քանիցս բողոք են ներկայացնում 

նրան, սակայն նա անպատասխան է թողնում նրանց գանգատները: Ի վերջո 

հարստահարությունների վերաբերյալ նրանց բողոքը հասնում է խալիֆին, 

որը նրան ետ է կանչում և փոխարենը նշանակում նոր ոստիկան՝ «զԲաքար 

որդի Մսլիմայ» (769-771) անունով7: Սակայն դրությունը մնում է անփոփոխ: 

 

                                                           

1 Տե՛ս Արաբական աղբյուրներ, էջ 101: Քրիստոնյա վանականները, անկախ հասույթնե-

րից, Մուհամմեդի խոսքով ազատված են եղել գլխահարկից (տե՛ս Гиргас В., նշվ. աշխ., էջ 29): 
2 Տե՛ս Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, Պատմութիւն հայոց // Մատենագիրք հայոց, հ. 

ԺԱ, Ժ դար, Պատմագրութիւն, գիրք Ա, Անթիլիաս-Լիբանան, 2010, էջ 424: 
3 Տե՛ս Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, Պատմութիւն տանն Արծրունեաց // Նույն տեղում, 

էջ 228, 226: 
4 Սկզբնական շրջանում սովորաբար տուրք վճարողների վզին կապարե կնիք էր դրվում 

(խատամա ֆի բիքար): Ավելի ուշ ներմուծվում է ստացականի ձևը (տե՛ս Նալբանդյան Հ., 

Արաբների հարկային քաղաքականությունը Հայաստանում // ՀՍՍՌ ԳԱ «Տեղեկագիր 

հասարակական գիտությունների», 1954, թիվ 12, էջ 80, ծանոթ. 1):  
5 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 829: 
6 Նույն տեղում: 
7 Տե՛ս Մարկուարտ Յ., Վրական Բագրատունեաց ծագումը // «ՀԱ», 1912, թիվ 12, էջ 713: 



 
34 

Սիոն Բավոնեցու աթոռակալությունը 

767 թ. վախճանվում է երեք տարի աթոռակալած կաթողիկոս Տրդատ Դաս-

նավորցին (764-767), և նոր կաթողիկոս է ընտրվում Աղձնիքի եպիսկոպոս Սիոն 

Բավոնեցին: Նրա այդ պաշտոնում նշանակվելը մեզ հասած միակ դեպքն է, երբ 

արաբները միջամտում են Հայոց կաթողիկոսի ընտրությանը, քանզի արաբ 

ոստիկանները հազվադեպ էին միջամտում նման ընտրությանը: Պատճառն 

այն է, որ Հայաստանում մեծ հեղինակություն էր վայելում Հայոց իշխանը, որը 

վճռական ձայն ուներ կաթողիկոսի ընտրության հարցում: Նա միջնորդ էր 

խալիֆայական իշխանությունների և հայ ժողովրդի միջև, ուստի ոստիկանի 

դերն այս դեպքում որոշակիորեն սահմանափակվում էր1: Սիոն Ա Բավոնեցին 

սերում էր Այրարատ աշխարհի Արագածոտն գավառի Բավոնք գյուղից, որի 

անունը հանդիպում է նաեւ Բավոնիք, Բզնույք և Բիսովնք գրությամբ2: Երիտա-

սարդ տարիներին նա դաստիարակվում և ուսանում է հայրապետանոցում, 

ցուցաբերում «բնաւոր առաքինութիւնս»3: Նրա մասին Մ. Չամչյանը գրում է. 

«Տղայ գոլով հասակաւ, օրինակ բարի եղև ծերոց. և վարժեալ յամենայն 

առաքինութիւնս և յուսումն աստուածային գրոց՝ եղև այր կատարեալ»4: Հայոց 

կաթողիկոս Տրդատ Ոթմսեցու (741-764) օրոք Սիոն Բավոնեցին ձեռնադրվում է 

Աղձնիքի եպիսկոպոս: Եպիսկոպոսական պաշտոնավարության ժամանակ 

Սիմ լեռան ցամաքած աղբյուրին վերստին հորդահոս ջուր պարգևելու 

հրաշագործությունը մեծ հռչակ է բերում նրան, ուստի ճանաչված էր որպես 

«այր սուրբ եւ սքանչելի»5: 

Սիոն Բավոնեցու աթոռակալությունը համընկնում է Արմինիայի ոստի-

կան Սուլեյմանի պաշտոնավարությանը (759-770), որը մինչ այդ հարավային 

զորքերի հրամանատարն էր6: Սուլեյմանը անձամբ ճանաչում էր Աղձնյաց 

                                                           

1 Արաբական խալիֆայության մեջ կային մի քանի ազգային կրոնական համայնքներ՝ 

ասորի Նեստորականների, ասորի Հակոբիկների, հունադավան Մելքիտների, Մարոնիների, 

հայկական և ղպտի եկեղեցիները: Այս եկեղեցիների պետերը եկեղեցական ժողովի կողմից 

ընտրվելուց հետո պետք է հաստատվեին նաև խալիֆայական հրովարտակով: Հաճախ 

խալիֆաներն անձամբ միջամտում էին և արգելում որևէ պատրիարքի ընտրություն (տե՛ս 

Tritton A. S., նշվ. աշխ., էջ 78-88, Տեր-Ղևոնդյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 79-80): Հայոց կաթողիկոսին 

արաբները անվանում էին «ջաթլկի», «ջաթղիկ» (տե՛ս Մովսէս Կաղանկատուացի, 

Պատմութիւն Աղուանից աշխարհի, քնն. բնագիրը և ներածությունը՝ Վ. Առաքելյանի, Երևան, 

1983, էջ 296): 
2 Կիրակոս Գանձակեցին Սիոն Բավոնեցու ծննդավայր նշում է Բագավանը, որը, 

կարծում ենք, թյուրիմացություն է, որովհետև այն նույնիսկ Արագածոտնում չի գտնվում (տե՛ս 

Կիրակոս Գանձակեցի, նշվ. աշխ., էջ 71): 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 422: 
4 Չամչյան Մ., Հայոց պատմություն, հ. Բ, Երևան, 1984, էջ 410: 
5 Հաւաքումն պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, Վենետիկ, 1862, էջ 75: 
6 Տե՛ս Ֆասմէր Ռ., Հայաստանի ոստիկաններու ժամանակագրութիւնն առաջին Աբբա-

սեանց օրով // «ՀԱ», 1928, թիվ 3-4, էջ 157: Հ. Նալբանդյանի կարծիքով՝ ոստիկան Սուլեյմանը 

Եզիդ իբն Ուսայդ աս Սուլամին է (տե՛ս Նալբանդյան Հ., Արաբացի ոստիկանները 



 
35 

եպիսկոպոս Սիոն Բավոնեցուն և պատշաճ վերաբերմունք ուներ նրա 

նկատմամբ: Պահպանվել է մի պատմություն այն մասին, թե ինչպես Սասու-

նում՝ Սիմ լեռան ստորոտում գտնվող Բազմաբուխ աղբյուրը ցամաքում է, 

որը «բազում այգեստանք եւ բուրաստանք տնկոց եւ արտավարք ոռոգանեալ 

բուծանէին»: Դրա հետևանքով աղբյուրից օգտվող գյուղերի բնակչությունը 

հայտնվում է ծանր կացության մեջ: Կատարվածը խորապես հուզում է 

Սուլեյմանին, որը դիմում է Սիոն եպիսկոպոսի օգնությանը: Բնակիչները, 

հավաքվելով ցամաքած աղբյուրի մոտ, եպիսկոպոսի գլխավորությամբ աղո-

թում են, իսկ Սիոնի գավազանի հարվածից հետո «յանկարծակի յական թաւ-

թափելն բղխէ աղբիւրն՝ վտակեալ յորդաբուղխ ականակիտ պարզուածիւ» և 

վերստին ոռոգում ցամաքած հողերը: Կատարվածը մեծ տպավորություն է 

թողնում արաբ հրամանատարի վրա: Վերջինս, տեսնելով Դվինի թափուր 

հայրապետական աթոռը, «վաղվաղակի առաքէ ի խնդիր եպիսկոպոսին 

Սիոնի, եւ ածեալ կացուցանել զնա հրամայէ յաթոռ հայրապետութեան»1: 

Վայելելով արաբ ոստիկանի հովանավորությունը՝ նորընտիր կաթողի-

կոսը ձեռնամուխ է լինում երկրում հաստատելու հանդարտություն և եկեղե-

ցական բարձիթողի եղած կանոնները կրկին կյանքի կոչելու: Այդ անելու հա-

մար հարկավոր էր եկեղեցական ժողով գումարել, որի անհրաժեշտության 

առնչությամբ կաթողիկոսն ասում է. «Միաբանական ժողով ամ յամէ մեզ 

արժան է հասանել, քննել եւ տեսանել զկարգս եկեղեցւոյ, զոր կանոնեցին 

սուրբ հարքն, թէ որպէս ունիցին առաջնորդք կամ ժողովուրդք եկեղեցւոյ»2: 

Ժողովը տեղի ունեցավ նրա աթոռակալության սկզբնական ժամանակա-

շրջանում: Ավելի ուշ հնարավոր չէր, քանի որ կարճատև հանդարտությունը 

շատ չանցած խախտվեց. Հայաստանը հայտնվեց խռովությունների խառնա-

րանում, երբ անհնար էր եկեղեցական ժողով գումարել: Ուստի Մաղաքիա 

Օրմանյանը ժողովի հավանական տարեթիվ է համարում 768 թ.3: Այն 

գումարվեց ոչ թե Դվինում, այլ Պարտավում, որն Աղվանից եկեղեցու՝ Հայոց 

Արևելից կողմերի կաթողիկոսական աթոռանիստն էր: Պարտավի ընտրու-

թյունը թելադրված էր անվտանգության նկատառումներով, քանզի այնտեղ 

համեմատաբար ապահով էր: Դվինում մեծաքանակ արաբ վերաբնակիչների 

հաստատումը ոչ միայն քաղաքի ժողովրդագրական պատկերն էր փոխել, 

                                                                                                                                                         

Հայաստանում // ՀՍՍՌ ԳԱ «Տեղեկագիր հասարակական գիտությունների», 1956, թիվ 8, էջ 

112): 
1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 423: Արաբագետ Ա. Տեր-Ղևոնդյանի 

կարծիքով՝ այս փաստը ուղղակի միջամտություն չէ, այլ ավելի շատ առաջարկ է (տե՛ս Տեր-

Ղևոնդյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 80): 
2 Կանոնագիրք Հայոց, աշխատասիր. Վ. Հակոբյանի, հ. Բ, Երևան, 1971, էջ 4, Ղլտճեան 

Ա., Կանոնք Պարտաւի ազգային ժողովի, Վաղարշապատ, 1905, էջ 11: 
3 Տե՛ս Օրմանյան Մ., Ազգապատում, հ. Ա, Ս. Էջմիածին, 2001, § 605, սյունակ 1027: 



 
36 

այլև իշխող վարչակազմի ազգային և կրոնական պատկանելությունը1: Այս 

հանգամանքը խոչընդոտ էր հայ հոգևորականության ազատ գործունեու-

թյան համար, որի վկայությունը Դավիթ Արամոնացու (728-741) օրոք կաթո-

ղիկոսական նստավայրի տեղափոխումն էր Դվինից Արամոնք: 

Պարտավի ժողովի մասնակիցներից անվանապես հիշատակվում են 

Ոստանի Գևորգ, Սյունյաց Սադովկ և Գողթանի Եսայի եպիսկոպոսները, 

Սահակ Բագրատունի պատրիկը, Ատրներսեհ Սյունին, Սմբատ Բագրատու-

նին, Մեհրուժան Արծրունին, Վահրամ Խորխոռունին, Արտավազդ Աշոցյա-

նը, Վահան Վանանդեցին, Սահակ Գողթնացին, Աղվանից կաթողիկոս Դա-

վիթը, Վարազքուրդակ Վաչագանյանը, Վարդան Սատոնյանը, Տիրիկ Քա-

րոնյանը և ուրիշներ: Ժողովին, ինչպես հավաստում է կաթողիկոսը, որոշ 

եպիսկոպոսներ մասնակցել չկարողացան, ուստի նամակով դիմեցին Հայոց 

հայրապետին՝ հայտնելու իրենց խորհուրդները դրա ավարտից հետո. 

«Կոչեցի զեպիսկոպոսակիցս իմ ի հոգեկան հարկիս այսորիկ, խորհուրդ 

տնտեսել մեզ սպասաւորաց բանին, զոր ընկալաք յանձին՝ հովուել զժողո-

վուրդ Տեառն, հաստատել զաւանդեալ աւրինադրութիւն սուրբ հարցն, իսկ 

զթերին լնուլ բարեպաշտութեամբ, ի նոյն կանոն միաբանել: Եւ վասն զի 

ամենայն ուրեք խափան եւ արգելեալ տեսանեմք զգործ մշակութեան 

վերատեսուչ դիտողաց եկեղեցւոյ ի բռնագոյն գործավար իշխեցողաց, որ ընդ 

մեզս են եպիսկոպոսացս որոց խափան եղեւ ի նոցանէ առ մեզ գալ, հաւա-

նական իւրեանց թղթովք գրեցին մեզ ածել յաւարտումն բարի զբարւոքապէս 

խորհուրդն»2: «Կանոնագիրք Հայոց»-ում Պարտավի ժողովի կանոնները 

դրված են Վաչագան Բարեպաշտի կանոններից առաջ, որը ժամանակա-

գրորեն ճիշտ չէ, սակայն թերեւս ճիշտ է Մաղաքիա Օրմանյանի այն ենթա-

դրությունը, թե Պարտավում հիշյալ կանոնները թարմացվեցին3: 

Պարտավի ժողովն ընդունեց 24 կանոն, որոնք «Կանոնագիրք Հայոց»-ում 

հայտնի են իբրև «Կանոնք Սիոնի հայոց կաթողիկոսի»4: Կանոնները վերաբե-

րում են եկեղեցական կարգ ու կանոնին, եկեղեցականների պարտավորու-

թյուններին և իրավունքներին: Ժողովրդի մասին չհոգացող և իրենց պար-

տականություններում ծուլացող եպիսկոպոսները, քորեպիսկոպոսները և 

քահանաները պետք է կարգալույծ արվեին: Եպիսկոպոսներին արգելվում էր 

ուրիշ վիճակներից քահանա ձեռնադրել, բռնությամբ եկեղեցական տու-

գանքներ գանձել, սեղանի և եկեղեցու նվիրատվությունները քահանաներին 

հանձնել: Նրանք պետք է օրհնեին միայն «ի հայրապետանոցէն» ստացած 

                                                           

1 Տե՛ս Ադոնց Ն., Բագրատունյաց փառքը // Ադոնց Ն., Երկեր, հ. Ա, Պատմագիտական 

ուսումնասիրություններ, Երևան 2006, էջ 442-443, Юзбашян К., Армянские государства в эпоху 

Багратидов и Византия IX-XI вв., Москва, 1988, с. 46: 
2 Կանոնագիրք Հայոց, հ. Բ, էջ 4-5, Ղլտճեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 11-12: 
3 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 605, սյունակ 1028: 
4 Տե՛ս Կանոնագիրք Հայոց, հ. Բ, էջ 3-18, Ղլտճեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 10-25: 



 
37 

մեռոնը: VI կանոնով սահմանվում էր եկեղեցիներում վարդապետներ նշա-

նակել և քարոզչությունը չդադարեցնել, որպեսզի չկարողանան «ճարակող 

աղանդք հերձուածոցն ի ներքս (եկեղեցի – Վ. Ա.) մտցեն»: VIII կանոնում 

ակնարկվում է այն մասին, որ երբեմն տգետ քահանաները մկրտության 

ավազանը անարգում են և ջուրը «լուացման հանեն արտաքս հեղուն ի 

կոխումն և յապականութիւն»1: Քահանաները պետք է իրենց պարտականու-

թյուններն անխափան կատարեն, պատրաստեն պատարագի նշխարքը, բա-

ժակում բավականաչափ գինի լցնեն և այնուհետև այլ գինի չխառնեն: XV կա-

նոնում նշվում էր, որ կրոնավորը չպետք է թողնի իր վանքը և «տեղափոխ լինի 

ուխտէ յուխտ»: Վանքը կարելի էր թողնել միայն առաջնորդության հանձ-

նարարությամբ՝ քարոզչության նպատակով: Եկեղեցական հաստատու-

թյուններին կարգադրվում էր վանքերի հասույթներն անխափան պահել և 

դրանք ծախսել միայն եկեղեցու առաջնորդների, հյուրերի, աղքատների և 

կարոտյալների վրա: Հասույթները հափշտակողները և յուրացնողները են-

թարկվում էին նզովքի: Արգելվում էր հարկերը վճարելու համար «վաճառեսցէ 

զեկեղեցի կամ զսպաս սրբութեան կամ ի կարասւոյ կամ յանդաստանաց 

եկեղեցւոյ»: 

XI կանոնով արգելվում էր ամուսնությունը հեթանոսների հետ, իսկ XIII 

կանոնով՝ երրորդ ամուսնությունը: Երկրորդ ամուսնության դեպքում պետք 

է պահվեր ապաշխարության կանոնը: XVI կանոնով արգելվում էր ամուս-

նությունը ազգականների միջև՝ մինչև չորրորդ սերունդ: XVII կանոնը սահ-

մանում էր ողորմություն այն թափառաշրջիկներին, «որք վիճակաւ են հաս-

տատեալ», իսկ «աւտար վիճակաւորացն չտալ ինչ»: Դրա համար պատվիր-

վել է կառուցել անկելանոցներ՝ հիվանդներին և անկարողներին մի տեղ հա-

վաքելու և թույլ չտալու, որ նրանք մուրացկանությամբ և թափառաշրջիկու-

թյամբ զբաղվեն: XVIII կանոնով քառասունքից, հոգոցից, ագապեից և այլ 

արարողություններից ստացված հասույթները պետք է հանձնվեն եկեղեցուն 

և տաներեցներին, և միայն ավելորդները կարելի էր տալ այլ եկեղեցիների 

կամ կրոնավորներին ու աղքատներին: XXI կանոնը արգելում էր եկեղեցին 

փակել առանձին անձանց հանցանքի, հանդիսությունների, զվարճության 

կամ հարկերի հավաքման պատճառով: Այս կարգարդությունն ուղղված էր 

թե՛ հոգևորականներին և թե՛ գեղջավագներին: XXII-XXIII կանոնները սահ-

մանում էին մեկ տարվա ապաշխարություն գերության մեջ հեթանոսների 

հետ պղծվածներից կամ իրենց կամքից անկախ՝ հեթանոսներից պղծված 

կանանցից: 

Վերջին՝ XXIV կանոնով, Հին կտակարանի գրքերից 37-ը ճանաչվում էին 

                                                           

1 Կանոնագիրք հայոց, հ. Բ, էջ 9: Ստ. Մելիք-Բախշյանի կարծիքով՝ Պարտավի 

եկեղեցաժողովի մի շարք կանոններ (մասնավորապես VI, VIII, XVII, XXIV) ուղղված էին այդ 

ժամանակ Հայոց եկեղեցու համար մեծ վտանգ ներկայացնող պավլիկյանների դեմ (տե՛ս 

Մելիք-Բախշյան Ս. Տ., Հայաստանը VII-IX դարերում, Երևան, 1968, էջ 252-253): 



 
38 

կանոնական: Հիշվում են Մովսեսի Հնգամատյանը և բազմաթիվ այլ գրքեր: 

Պարտավի ցուցակում չեն հիշվում միայն ինը գիրք, որոնք նշանակությամբ 

երկրորդական են: Հետաքրքիրն այն է, որ դրանք չկան հրեական կամ Եզրի 

կանոնում, և բողոքականները դրանք սովորաբար դուրս են թողնում կանո-

նից: Ստացվում էր, որ Հայոց եկեղեցին նույն վերաբերմունքն ուներ հիշյալ 

ինը գրքերի նկատմամբ: Սա էր պատճառ դարձել, որ լատին քարոզիչները 

Պարտավի կանոնը լրացրել են և հավելել երկրորդականները, որպեսզի 

Հայոց և բողոքական եկեղեցու նույնատիպ մոտեցման հարցը վերանա1: 

Երկրի հարաբերական խաղաղությունը Պարտավի ժողովից հետո 

խախտվում է: Սուլեյմանը ետ է կանչվում2, և Արմինիայի ոստիկան է կարգ-

վում Հասան Իբն Կահաթբան (771-775): Երկրի հարստահարության քաղաքա-

կանությունն ամբողջ ուժով կրկին կյանքի է կոչվում, ժողովրդին կեղեքում են 

բոլոր հնարավոր և անհնարին միջոցներով: Բնակչության սպանություններն 

ու գերեվարությունները զանգվածային բնույթ էին ստանում. «Յաւուրս սորա 

(Սիոն Բավոնեցու – Վ. Ա.) եղեւ կոտորումն Քաղինոյ եւ Արենոյ եւ գիւղաքա-

ղաքին Թալնայ», որտեղ սպանվեց յոթ հարյուր և գերվեց հազար երկու հար-

յուր մարդ3: Եվ որպես այս անտանելի վիճակի ուղղակի հետևանք՝ 774 թ. 

Հայաստանում սկիզբ է առնում մի հուժկու ապստամբություն, որի մասին 

մանրամասն տեղեկություններ է հաղորդում Ղևոնդ պատմիչը: Շարժման 

գլուխ են կանգնում Մամիկոնյանները, որոնք ազատագրական ապստամբու-

թյունների առաջնորդ լինելը կարծես թե համարում էին իրենց տոհմային 

պարտականությունը4: Արաբներին տված ջարդերը և Արտավազդ ու Մուշեղ 

Մամիկոնյանների առաջին հաղթանակները մեծացնում են շարժման շրջա-

նակները: Իրենց զորքերով նրանց են միանում մյուս նախարարները, ինչպես 

նաև «բազումք ի ռամիկ ժողովոց եկեալ խառնէին ի գունդն նոցա»5: Նրանց 

հետ չի միաբանում միայն Աշոտ Բագրատունին՝ Եզիդ ոստիկանից պատրիկ 

նշանակված Սահակ Բագրատունու որդին: 775 թ. գարնանը արաբները Ամր 

զորավարի գլխավորությամբ Խորասանի ընտիր զորքերից 30.000-անոց բա-

նակ են ուղարկում ապստամբների դեմ: Անտեսելով Աշոտ Բագրատունու 

զգուշացումը՝ ապստամբները հարձակվում են Արճեշի վրա: Այստեղ դարա-

նակալ Ամրի զորքերը գրոհում և փախուստի են մատնում հեծելազորը, իսկ 

անզեն և կռվի անվարժ ռամիկներին կոտորում: Արճեշի պարտության լուրը 

բարոյալքում և վհատություն է առաջացնում Կարինը պաշարածների շարքե-

րում: Հայերն ունեին ընդամենը 5000 կռվող՝ հետևակ և թեթև զինված, մինչդեռ 

                                                           

1 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 607, սյունակ 1030: 
2 Մեզ անհայտ սկզբնաղբյուրից օգտված Մ. Չամչյանը գրում է, որ Սուլեյմանը ոչ թե ետ է 

կանչվել, այլ մահացել է (տե՛ս Չամչյան Մ., Հայոց պատմություն, հ. Բ, Երևան, 1984, էջ 413): 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 423: 
4 Տե՛ս Մանանդյան Հ., Երկեր, հ. Բ, Երևան, 1978, էջ 554: 
5 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 832: 



 
39 

Ամրը, որ գալիս էր նրանց դեմ, ուներ 30.000-անոց լավ զինված հեծելազոր: 

Հայկական փոքրաթիվ զորքը կարող էր հեշտությամբ խույս տալ թշնամու 

հետ ընդհարվելուց և անցնել Բյուզանդիայի արևելյան սահմաններ, սակայն 

«լաւ համարեցան ընտրել զմահ անձանց, քան տեսանել զկորուստ աշխարհիս 

եւ զանպատուութիւն եկեղեցեաց Քրիստոսի… ինքնակամ յաւժարութեամբ 

դիմեցին ի վիշտն. եւ ժողովեալ զգունդս իւրեանց իբրեւ արս հինգ հազար 

գնացին ի քաղաքէն Կարնոյ անցանէին ընդ սահմանսն Բասենոյ՝ ի գաւառն 

Բագրեւանդ»1: Ճակատամարտը տեղի է ունենում Բագրևանդ գավառում՝ 

Արածանի գետից դեպի հարավ՝ Արձնի գյուղի մոտ, 775 թ. ապրիլի 24-ին: 

Արաբների թվական գերակշռությունը գերազանցում է ապստամբների 

անձնուրացությանը: Ղևոնդի տվյալներով՝ ապստամբներից 3000 մարդ զոհ-

վեց, որոնց մեջ էին Սմբատ Բագրատունի սպարապետը, նրա բարձակից և 

նիզակակից Սահակ Բագրատունին, Մամիկոնյաններից՝ Մուշեղ զորավարը 

և Սամուելը, նաև Վահան Գնունին և այլ նախարարներ: Բագրևանդի ճակա-

տամարտը բոլորովին սանձարձակ է դարձնում արաբներին, որոնք ասպա-

տակում են բոլոր ուղղություններով, ավերում եկեղեցիներ, ոչնչացնում խա-

չեր, տանջում եկեղեցականներին, կոտորում բնակչությանը. «Տագնապ մեծ 

յարուցանէին ի վերայ բնակչաց երկրին, ուս եդեալ ընդ ամենայն քաւարանս 

աղաւթից՝ խոկային կործանել եւ շփոթել զսրբութիւն եկեղեցեաց Քրիստոսի. 

խորտակէին եւ զնմանութիւն պայծառացեալ խաչին Քրիստոսի զոր ապաւէն 

եւ հովանի ի յելս եւ ի մուտս կանգնեալ ի պատճառս երկրպագութեան հա-

մագոյ Երրորդութեանն. եվ հրկիզութեամբ բառնային ի միջոյ: Վարէին ուժգին 

հեռութեամբ ընդ քահանայս եւ ընդ մոնոզոնս եւ ընդ պաշտաւնակիցս նոցին, 

իբրեւ առաջնորդք գոլ նոցին՝ որք վախճանեցան ի պատերազմին: Յափշտա-

կէին եւ ի տեղիս տեղիս զսպասս եկեղեցւոյ. եւ զնշխարս սրբոց Աստուծոյ 

վարեալ տանէին յաւարի»2:  

Ապստամբությունից շատ չանցած, իսկ չի բացառվում, որ անգամ դրա 

ընթացքում՝ 775 թ., իր մահկանացուն է կնքում Հայոց կաթողիկոս Սիոն Ա 

Բավոնեցին: Նա ապստամբության կողմնակից չէր, և հնարավոր է, որ 

ապստամբած նախարարներն առանձնապես ականջ չէին դրել նրա հորդոր-

ներին: Դա է ապացուցում այն փաստը, որ նրա անունը բացարձակապես չի 

հիշատակվում ապստամբության և կռիվների առնչությամբ: Հավանաբար 

երկրի ավերումն ու արաբների խժդժությունները գերեզման տարան խոհա-

կան միտք ունեցող, սառը մտածող, երկրի բարեկարգությանը ձգտող Հայոց 

կաթողիկոսին: Նա թաղվում է Դվինի հայրապետանոցի գերեզմանում՝ «ի 

քնարանի ընդ հարս իւր»:  

 

                                                           

1 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 837: 
2 Նույն տեղում, էջ 839: 



 
40 

Եսայի Ա Եղիպատրուշեցու աթոռակալությունը 

774-775 թթ. ապստամբության պարտությունից հետո Հայաստանի պատ-

մությունը VIII դարի վերջին քառորդում պարբերական կոտորածների ու 

գաղթի, ծանր հարկապահանջության և ավազակային կողոպուտների, ինչ-

պես նաև ամեն տեսակ բռնությունների և հալածանքների անընդհատ 

ժամանակագրություն է: Ահա այսպիսի ժամանակաշրջանում, երբ հայրապե-

տական գահը մնացել էր թափուր, կաթողիկոս է ընտրվում Եսայի Եղի-

պատրուշեցի եպիսկոպոսը, որի հոգևոր-եկեղեցական գործունեության մա-

սին մատենագրության մեջ տեղեկությունները սուղ են և ցաքուցրիվ: Հայտնի 

է, որ նրա ծննդավայրը Նիգ գավառի Եղիպատրուշ գյուղն է: Ապագա կաթո-

ղիկոսի ծագման և վաղ մանկության մասին Հովհաննես Դրասխանակերտցու 

աշխատության մեջ պահպանվել է հետևյալ ավանդությունը. Եսայի Եղի-

պատրուշեցին եղել է որբևայրի կնոջ մինուճար որդին: Ծծկեր երեխայի հետ 

գյուղից գյուղ թափառելով՝ մուրացիկ կինը հասնում է Դվին և հանգրվանում 

կաթողիկոսարանի բակում, որտեղ հավաքվում էին տարաբախտ մուրացիկ-

ներ և անհույս տառապյալներ: Իր և երեխայի ապրուստը հոգալու համար 

կինը չի հեռանում Մայր եկեղեցու բակից, որտեղ «ցրտահար սառուցեալ ի 

ձմերայնի լինէր եւ տապախարշ արեւակէզ յամարայնի»: Մի առիթով, երբ 

կաթողիկոսարանի քահանաները կնոջը հորդորում են տեղափոխվել ավելի 

ապահով ապաստարան, նա մարգարեական պատասխան է տալիս. «Ո՞չ գի-

տէք, զի սակս կաթողիկոսութեան զորդեակս իմ աստ սնուցանեմ»1: Մանկա-

հասակ երեխան մեծանում է, ուսանում հայրապետանոցի դպրոցում: Եսայի 

Եղիպատրուշեցի որբի աշակերտությունը հավանաբար համընկնում է Հով-

հան Օձնեցի կաթողիկոսի պաշտոնավարության ժամանակաշրջանին: Հա-

մադրելով առկա տվյալները՝ կարելի է պնդել, որ Եսայի Եղիպատրուշեցին 

ծնվել է Սահակ Ձորոփորեցի կաթողիկոսի (677-703) գահակալության վերջին 

տարիներին2: Կաթողիկոսարանի դպրոցում ուսում ստանալուց հետո նա 

անցնում է հոգևոր ծառայության, գրեթե 30 տարեկանում ձեռնադրվում եպիս-

կոպոս ու կարգվում Գողթան գավառի հոգևոր առաջնորդ3: 

Եսայի Եղիպատրուշեցին մասնակցել է 726 թ. Հովհան Օձնեցու և Հակո-

բիկ ասորիների Աթանաս պատրիարքի նախաձեռնությամբ Մանազկերտ 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 424, Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, 

Պատմութիւն Տիեզերական // Մատենագիրք հայոց, հ. ԺԵ, Ժ դար, Պատմագրութիւն, գիրք Բ, 

Անթիլիաս-Լիբանան, 2010, հանդես Բ, գլ. Դ, էջ 706, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, 

Ժամանակագրութիւն, աշխատասիր. Կ. Մաթևոսյանի, Երևան, 2014, էջ 160, Հաւաքումն 

պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, էջ 75: 
2 Հր. Աճառյանի կարծիքով՝ Եսայի կաթողիկոսը ծնվել է 696 թ. (տե՛ս Աճառյան Հ., Հայոց 

անձնանունների բառարան, հ. Բ, Երևան, 1942, էջ 125): 
3 Հայր Ալիշանի կազմած գավազանացանկում 768-773 թվականներին հիշատակվում է 

Եսայի անունով Գողթան եպիսկոպոսը: Ենթադրում ենք, որ այստեղ խոսքը նույնանուն այլ 

եպիսկոպոսի մասին է (տե՛ս Ալիշան Ղ., Սիսական, Վենետիկ, 1893, էջ 312): 



 
41 

քաղաքում գումարված հայ-ասորական եկեղեցաժողովին, որը մեծ նշա-

նակություն ունեցավ Հայոց եկեղեցու դավանաբանական սկզբունքների 

հստակեցման առումով1: Ասողիկի հավաստմամբ՝ այս ժողովը հայոց աշ-

խարհից վերացրեց «զքաղկեդոնականացն երկաբնակ խոստովանութիւն»2: 

Եսայի Եղիպատրուշեցու անունը հիշատակվում է նաև 768 թ. Սիոն Ա 

Բավոնեցու (767-775) նախաձեռնած Պարտավի եկեղեցական ժողովի մաս-

նակիցների ցուցակում, որին ներկա էին եպիսկոպոսներ, երեցներ, ինչպես 

նաև ազատներ և նախարարներ Սահակ Բագրատունու գլխավորությամբ3: 

775 թ. Եսայի Եղիպատրուշեցին մոտ 78-79 տարեկան հասակում ընտրվել է 

Հայոց կաթողիկոս և «բարի վարուք» պաշտոնավարել տասներեք տարի4: 

Եսայի կաթողիկոսի հովվապետության ժամանակաշրջանը հարուստ էր 

պատերազմներով և այլևայլ իրադարձություններով: Ամիրապետ Մահդին 

(775-785) սկզբում ճնշում է Խորասանի ոստիկան Յուսուֆ իբն Իբրահիմի 

ապստամբությունը, ապա՝ 778 թ., պատերազմ սկսում Բյուզանդական կայս-

րության դեմ, որի Լևոն Դ կայսրը (775-780) պայքար էր սկսել կորցված տա-

րածքները վերադարձնելու համար: Բյուզանդական զորքերի հրամանա-

տարն էր Միքայել Լախանոդրակոն, իսկ գործող զորաբանակների հրամա-

նատարները՝ հայազգի Գրիգորի որդի Տաճատ Անձևացին, Արտավազդ 

Մամիկոնյանը, Մուշեղի որդի Գրիգոր Մամիկոնյանը և Վարազտիրոցը: 

Բյուզանդական զորքը հայ զորահրամանատարների առաջնորդությամբ 

778 թ. Գերմանիկե (Մարաշ – Վ. Ա.) քաղաքի մոտ ջախջախիչ պարտության 

է մատնում արաբներին: Խալիֆայական բանակը ամոթապարտ նահանջում 

է, բայց պատերազմը չի ավարտվում: Տաճատ Անձևացին, որ հաղթական 

կռիվներ էր վարել բուլղարների դեմ, կայսրությունից ստանում է «պատիւ 

իշխանութեան ի վերայ Հայաստանի»: Պատերազմը շարունակվում է փոփո-

խական հաջողությամբ: Արաբները տեղ-տեղ առավելության են հասնում, 

սակայն Արմինիայի ոստիկան Եզիդ իբն Ուսայդը (775-780), որը նաև զոր-

քերի հրամանատարն էր, Պոնտոսի կողմերում ծանր պարտություններ է 

կրում: Ըստ երևույթին, երկու կողմերը ծանր կորուստներ էին ունեցել, որով-

հետև պատերազմական գործողությունները դադարում են: Պատերազմի 

ավարտից հետո Մահդին Հարուն ալ Ռաշիդին հանձնում է Ատրպատակա-

                                                           

1 Տե՛ս Ժամանակագրութիւն տեառն Միխայէլի Ասորւոց պատրիարքի, Յերուսաղէմ, 

1871, էջ 339-340, Տէր-Մինասեանց Ե., Հայոց եկեղեցու յարաբերութիւնները Ասորւոց 

եկեղեցիների հետ, Ս. Էջմիածին, 1908, էջ 178-231, Վարդանյան Վ., Հովհան Օձնեցու պայքարը 

հայոց դավանանքի անաղարտության պահպանման համար // «Էջմիածին», 2007, թիվ Ե, էջ 

41-49:  
2 Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 704: 
3 Տե՛ս Կանոնագիրք Հայոց, հ. Բ, էջ 5, Ղլտճեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 12: 
4 Տե՛ս Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 423-424, Ստեփանոս Տարաւնեցի 

Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 706, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 160, Հաւաքումն 

պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, էջ 75: 



 
42 

նի և Հայաստանի կառավարումը՝ փոխարքայի լիազորություններով1: Միա-

ժամանակ Հայաստանում նշանակվում էին ոստիկաններ, և Եզիդին 

հաջորդում է 0սմանը (781-785): 

Բյուզանդիայում շուտով մահանում է կայսր Լևոն Դ-ն: Նրան հաջորդում 

է Կոստանդին Զ Ծիրանածինը, որի մանկահասակության պատճառով երկի-

րը կառավարում էր մայրը՝ Իրենե կայսրուհին: Վերջինս, լինելով մեծամիտ 

ու փառամոլ կին, փորձում է վերականգնել կայսրության երբեմնի փառքը: 

Կորցնելով արևմտյան տիրույթները, որտեղ ֆրանկների արքա Կառլոս 

Մեծը գրավել էր Իտալիան՝ կայսրուհին ձեռնամուխ է լինում կայսրության 

սահմանների ընդարձակմանն Արևելքում: Բյուզանդական զորքերի գլխա-

վոր հրամանատարը կրկին Լախանդրակոնն էր, իսկ արաբական բանակի-

նը՝ Մահդիի որդի Հարուն ալ Ռաշիդը: Արաբները սկզբում զգալի առաջխա-

ղացում են ունենում, սակայն առանձին զորաբանակների հայ հրամանա-

տարները՝ իրենց ճկուն մարտավարությամբ, արաբներին սովի են մատնում: 

Տաճատ Անձևացին, որը հայ զորահրամանատարներից առաջինն էր, 

գաղտնի բանակցությունների մեջ է մտնում Հարունի հետ: Տաճատ Անձևա-

ցին Արաբական Հայաստանից էր, որտեղից արաբների բռնությունների 

հետևանքով 760-ական թթ. փախել էր կայսրություն ու ծառայության անցել 

հույներին: Բանակցությունների մեջ մտնելով արաբների հետ և երաշխիք-

ներ ապահովելով իր նախկին հեղինակավոր դիրքի համար՝ նա որոշում է 

վրեժ լուծել փառամոլ կայսրուհուց2: Հայկական գնդով անցնում է արաբների 

կողմը և նրանց ցույց տալիս Կոստանդնուպոլիս տանող դյուրին ճանա-

պարհները: Սրա հետևանքով արաբները հասնում են Կոստանդնուպոլիս, և 

կայսրն ու կայսրուհին ստիպված են լինում 782 թ. ծանր պայմաններում 

հաշտություն կնքել՝ արաբներին վճարելով 70.000 ոսկի ռազմատուգանք3: 

Ըստ օտար սկզբնաղբյուրների՝ Տաճատ Անձևացին անգամ իսլամ է ըն-

դունել, սակայն հայկական սկզբնաղբյուրները դա չեն հաստատում, առավել 

                                                           

1 Փոխարքայի և ոստիկանի պաշտոնները տարբեր են: Փոխարքաները հիմնականում 

ռազմական առաջնորդներ էին, իսկ վարչական, հատկապես հարկային գործերը վարում էին 

նահանգների ոստիկանները: Սակայն որոշ դեպքերում փոխարքաները ոստիկաններ չէին 

նշանակում, և իրենք անձամբ էին կառավարում երկիրը (տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Արաբական 

խալիֆայության հյուսիսային փոխարքայությունը // Մերձավոր և Միջին Արևելքի երկրներ, 

Արաբական երկրներ, Գ, Երևան, 1967, էջ 167): 
2 780 թ.՝ ամուսնու մահից հետո դառնալով պետության գլուխ՝ Իրենե կայսրուհին 

հակահայ շարժում սկսեց: Նա աթենացի էր և ձգտում էր ուժեղացնել հույն տարրը՝ ետ մղելով 

հայերին: Մոլեռանդ կայսրուհին իրենից հեռացրեց հայ նշանավոր մարտական ուժերին, 

շրջապատեց արքունիքը ապիկար և նենգամիտ ներքինիներով: Նրա առաջին զոհը Տաճատ 

Անձևացին էր, որը փախավ արաբների մոտ և մեծ ընդունելություն գտավ (տե՛ս Ադոնց Ն., 

Մամիկոնյան իշխանուհին բյուզանդական գահի վրա // Ադոնց Ն., Երկեր, հ. Ա, էջ 289-290): 

«Տազադ» անունով հայի (որը նույն Տաճատ Անձևացին է) քաջասրտության մասին վկայում են 

նաև արաբական սկզբնաղբյուրները (տե՛ս Ֆասմէր Ռ., նշվ. աշխ., էջ 160): 
3 Տե՛ս Լեո, նշվ. աշխ., էջ 405: 



 
43 

ևս, որ պատրիկության պաշտոնը զբաղեցնում էին միայն քրիստոնյա հայ 

իշխանները1: Չնայած ոստիկան 0սմանը փորձում է դժվարություններ հա-

րուցել՝ պատճառաբանելով, թե հայ նախարարները չեն ուզում նրա իշխա-

նությունը ճանաչել, սակայն Հարուն ալ Ռաշիդը, որ Տաճատ Անձևացու 

նկատմամբ երախտագիտության զգացում ուներ և նրան անգամ «հայր իւր 

անուանեաց», ստիպում է 0սմանին իր կարգադրությունը կատարել: Սակայն 

խարդավանքները չեն դադարում, և Տաճատ Անձևացին 785 թ. սպանվում է 

խազարների դեմ արշավանքի ժամանակ Բագրատ Բագրատունու և Ներսեհ 

Կամսարականի հետ: 

Եսայի կաթողիկոսի աթոռակալության ժամանակաշրջանի մեծագույն 

մասը համընկնում է արաբ ամիրապետ Մուհամմեդ Մահդիի գահակալու-

թյանը (775-785): Անգութ բռնակալ Ալ Մանսուրին փոխարինած նրա որդու 

վերաբերյալ Ղևոնդը գրում է. «Սա էր ազնուական քան զհայր իւր եւ լաւա-

գոյն բարուք»: Նա վերանայում է Հայաստանի նկատմամբ հարկային ահա-

բեկման քաղաքականությունը, մեղմացնում ժողովրդին ուժասպառ անող 

խստությունները2, որոնք կային ոստիկան Հասան իբն Քահթաբայի (771-775) 

օրոք3: 785 թ. մահանում է ամիրապետ Մահդին և խալիֆ է դառնում նրա 

ավագ որդի Մուսա ալ Հադին: Ղևոնդ պատմիչը նրան որակում է որպես 

«այր ժանտ եւ ապարասան եւ այսակիր», որը զվարճության համար նույնիսկ 

իր մարդկանց էր նետահարում4: 

Ոստիկանի պաշտոնով Հայաստան է ուղարկվում Խուզայմա իբն Խա-

զիմը (786-787), որը «ըստ անուանն իսկ խազմարար եւ դժոխաձեւ» անձնա-

վորություն էր: Նրա առաջին գործերից մեկը Համազասպ, Սահակ և Մեհ-

րուժան Արծրունիների ձերբակալությունն էր, որոնք ըստ գործող կարգի՝ 

Դվինում ներկայանում են նրան: Նոր ոստիկանը ամիրապետի առաջ ամ-

բաստանում է՝ նրանց մեղադրելով Արճեշի պատերազմում մասնակցություն 

ունենալու մեջ: Երեքամսյա ձերբակալությունից հետո Մուսա խալիֆը կար-

գադրում է նրանց մահապատժի ենթարկել: Նրանք դրանից կարող էին խու-

սափել, եթե մուսուլմանություն ընդունեին: Մեհրուժանը համաձայնվում է, 

սակայն Համազասպն ու Սահակը բացահայտ մերժում են: Խազիմը նույնիսկ 

ատյան է հրավիրում և փորձում խոշտանգումներով նրանց ստիպել ընդու-

նելու իսլամը, բայց հաջողության չի հասնում: Նրանց գլխատված մարմին-

                                                           

1 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 617, սյունակ 1044: 
2 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 841: 
3 Տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Արմինիայի ոստիկանների ժամանակագրությունը // «ՊԲՀ», 

1977, թիվ 1, էջ 121, Նալբանդյան Հ., Արաբացի ոստիկանները Հայաստանում, էջ 112-113, 

Ֆասմէր Ռ., նշվ. աշխ., էջ 166: Կահթաբա ոստիկանի օրոք տեղի ունեցավ Արտավազդ, ապա 

Մուշեղ Մամիկոնյանի գլխավորած համաժողովրդական ապստամբությունը 774-775 

թվականներին: Այս մասին ակնարկում են նաև արաբ պատմիչները (տե՛ս Արաբական 

աղբյուրներ, էջ 281, տե՛ս նույն տեղում, Յակուբի, էջ 367): 
4 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 846: 



 
44 

ները փայտերից կախելով՝ այրում են, իսկ մոխիրը ցրիվ տալիս որպես ան-

պատվություն: Ըստ Մ. 0րմանյանի՝ Արծրունյաց իշխանների նահատակու-

թյունը տեղի է ունեցել 786 թ. ութօրեքին1: Եսայի կաթողիկոսի կոնդակով 

Համազասպն ու Սահակը հռչակվում են Հայոց եկեղեցու տոնելի սրբեր: 

Մուսա ալ Հադիի գահակալությունը տևում է ընդամենը 14 ամիս: 

Եղբոր մահից հետո գահ է բարձրանում Հարուն ալ Ռաշիդը (786-809): 

Անգամ հեքիաթների հերոս դարձած Հարուն ալ Ռաշիդը, որին արաբ հեղի-

նակները վերագրում են մեծագործություններ և ամեն տեսակի առաքինու-

թյուններ, Ղևոնդի խոսքերով, ագահ էր ու արծաթասեր2: Խալիֆները ըստ 

իրենց չար բարքի՝ Հայաստանում նշանակում էին «հրամանատարս ապա-

րասան եւ ժանտաբարոյ անաստուածութեամբ, որք զերկիիւղ Աստուծոյ 

անգամ և ընդ միտ ոչ ածէին»3: Հարուն ալ Ռաշիդը Ատրպատականի, Հայաս-

տանի, Վրաստանի և Աղվանքի իշխանությունը հանձնում է իր Ուբայդալլահ 

(788-791) անունով եղբորը: Խազիմը ետ է կանչվում և ոստիկանի պաշտոնը 

հանձնվում է Եզիդի որդի Եզիդ իբն Մուզեդին, որին շատ չանցած փոխարի-

նում է Աբդուլ Քեբիրը, նրան՝ «Սուլեման (788-790 – Վ. Ա.) ոմն քան զամենե-

սին ժանտ եւ չարագործող»: Սուլեյմանի հարկային «երևակայությունը» սահ-

մաններ չեր ճանաչում, հարկերն այն աստիճան են ավելացվում, որ մարդիկ 

«ոչ կարէին բառնալ. զի որ ինչ գտանէր ի ձեռին ուրուք հայթայթանք՝ ընդ 

անձին իւրոյ ոչ լինէր բաւական գնոց»4: Սուլեյմանը Հայաստանի հարկահա-

վաքության գործը հանձնարարում է իր փեսային՝ Իբնդոկե անունով մի կրո-

նափոխ հույնի, որի գործողությունները Դվինում ուղեկցվում էին մարդկա-

յին խոշտանգումներով5: Եսայի կաթողիկոսի առաջնորդությամբ բազմաթիվ 

նախարարներ և եպիսկոպոսներ դիմում են ոստիկան Սուլեյմանին՝ խնդրե-

լով թեթևացնել հարկերը: Նա ոչ միայն չի ընդառաջում, այլև կրկնապատ-

կում է դրանք, իսկ գլխահարկի հավաքումը առավելագույն չափի հասցնելու 

համար հրամայում է «կնիք կապարեայ դնել յամենեցուն պարանոցսն»6: 

Երբ Եսայի կաթողիկոսը «փոխեցաւ երանելի առ Քրիստոս՝ սուրբ եւ 

ուղիղ հաւատով», Իբնդոկե հարկահանը որոշեց օգտվել դրանից և տիրանալ 

Հայոց եկեղեցու ստացվածքներին և սպասքին: Նա գույքագրել տվեց 

եկեղեցական ամբողջ ունեցվածքը: Այս մասին Ղևոնդ պատմիչը գրում է. «Եւ 

                                                           

1 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 618, սյունակ 1047: 
2 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 849: 
3 Նույն տեղում: 
4 Նույն տեղում: 
5 VIII դարի երկրորդ կեսից հայ նախարարները զրկված էին հարկերը հավաքելու 

իրավունքից, և հայկական գավառներում շրջում էին արաբ հարկահանները, որոնք գործում 

էին ամեն տեսակ կամայականություններ (տե՛ս Նալբանդյան Հ., Արաբների հարկային 

քաղաքականությունը Հայաստանում, էջ 80-81):  
6 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 850, Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 726: 



 
45 

կոչէր առ ինքն զամենայն կղերոսս սպասաւորացն եւ ուժգին սպառնալեաւք 

զարհուրեցուցանէր զնոսա. «Տեսէ՛ք, ասէ, մի ինչ ծածկիցէք յինէն այլ զամե-

նայն յայտ բերջիք: Ապա թէ ոք թաքուսցէ ինչ, եւ յետոյ յայտ գայցէ՝ ինքն 

անձին իւրում պարտաւոր եղիցի»»1: Ահաբեկված հոգևորականները նրան են 

հանձնում եկեղեցական արարողությունների ժամանակ գործածվող սրբա-

զան առարկաները, ինչպես նաև «ետուն եւ զամենայն ինչ զոր գտանէին ի 

գանձս ծածկութին ցուցին նմա, եւ ոչ ինչ մնաց ի ծածկութեան, զոր ոչ եդին 

առաջի նորա՝ զսպասս ցանկալիս ոսկւոյ եւ արծաթոյ եւ որ ի քարանց պա-

տուականաց, եւ զհանդերձս թագաւորացն, զոր ի պատիւ սրբոյ եւ փառաւո-

րեալ աստուածընկալ սեղանոյն եւ խորանին Տեառն նուիրեալ էին»2: Իբնդո-

կեն հափշտակում է ամենաարժեքավոր իրերը, իսկ մյուս մասը հանձնում 

եկեղեցու ավանդապահներին3: «Այդ նոր տեսակ բռնութիւնը մտածած են 

ոստիկանն (Սուլեյմանը (788-790) – Վ. Ա.) ու հարկահանը (Իբնդոկեն – Վ. 
Ա.), հարկաւ Եսայիի անժառանգ մեռած ըլլալուն հիմնուելով, եւ անժառան-

գին ստացութիւնը տէրութեան իրաւունք ցուցնելով, իբր այն թէ կաթողիկո-

սարանը եւ կաթողիկէ եկեղեցին կաթողիկոսին անձնական գույքը ըլլային, 

եւ իր մահէն ետքը անտէրունջ ստացութիւն նկատուէին»4,– եզրակացնում է 

Մ. Օրմանյանը: Այս ամենը վկայում է այն մասին, որ Օմայանների օրոք 

Հայոց եկեղեցուն շնորհված ինքնավարությունը էապես նվազել էր: 

Հայտնվելով արաբների ստեղծած դժոխային իրականության մեջ՝ հայ 

ազնվականության մի մասը ռազմիկ դասի հետ գերադասում է հեռանալ 

Հայաստանից, որի մասին ուշագրավ վկայություն ունի Ղևոնդ պատմիչը: 

Արաբների հարկային կեղեքումներից ազատվելու համար ավելի քան 12.000 

մարդ «մերկք եւ բոկք եւ սովամահք» կանանցով և երեխաներով Շապուհ 

Ամատունու, նրա որդի Համամի և այլ նախարարների գլխավորությամբ 

հեռանում են Բյուզանդիայի սահմաններ5: Սուլեյմանի ուղարկած զորքերը 

նրանց հասնում են Կող գավառում6 և փախստականների մի մասին ուժով 

                                                           

1 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851: Տե՛ս նաև Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 728, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 161: 
2 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851: Հայր Օրմանյանը 

ենթադրում է, որ այդ հարստության մեջ եղել են նաև Արշակունյաց ժամանակաշրջանից 

մնացած գանձեր (տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 620, սյունակ 1051): 
3 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851, Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 728, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 161: 
4 Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 620, սյունակ 1051: 
5 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 850, Ստեփանոս Տա-

րաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 727: 
6 Կողը Տայք նահանգի գավառներից է Կուր գետի ակունքների շրջանում (տե՛ս Հակոբյան 

Թ. Խ., Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ., Հայաստանի և հարակից շրջանների 

տեղանունների բառարան, հ. Գ, Երևան, 1991, էջ 195): Մ. Օրմանյանը կարծում է, որ արաբ-

ները փախստականներին կասեցրել են Գուգարքի Կողբափորում՝ այսօրվա Ղազախի 

տարածքում (տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 619, սյունակ 1049): 



 
46 

ետ են դարձնում, իսկ մեկ այլ մասին կոտորում: Սակայն մի նշանակալի 

մաս կարողանում է Եգերաց աշխարհի վրայով անցնել Պոնտոս: Իշխանները 

արժանանում են զանազան պատիվների1: Հենց այս ծանր տարիներին է 

սկսվում արաբական ցեղերի զանգվածային վերաբնակեցման գործընթացը 

Հայաստանում, որում զգալի դեր են խաղում Շայբանի և Սուլամի ցեղի 

արաբ կառավարիչները2: 

 

Եսայի Եղիպատրուշեցուն հաջորդած կաթողիկոսների գահակալությունը 

Եսայի Եղիպատրուշեցուց հետո «զՍտեփաննոս ոմն ի Դվին քաղաքէ կա-

ցուցանէին յառաջնորդութեան»3: Ստույգ հայտնի չէ, թե ով է Ստեփանոս 

Դվինցին, սակայն ենթադրելի է, որ եղել է վիճակավոր եպիսկոպոսներից 

մեկը: Մ. Չամչյանը կարծում է, որ Ստեփանոս Ա Դվինցին Կիրակոս Գանձա-

կեցու մոտ հիշատակված Ստեփանոս «դրան երէցն» է4: Ղևոնդ պատմիչը հա-

ղորդում է, որ Ստեփանոսը կաթողիկոսական գահ է բարձրանում «բազում 

կաշառաւք»՝ եկեղեցական ունեցվածքից արաբ հարկահանին վճարելով բազ-

մաթիվ մեծարժեք առարկաներ5: Ստեփանոսին հաջողվում է արաբների 

ձեռքից ազատել եկեղեցապատկան մի շարք գյուղեր իրենց հողատարածու-

թյուններով և դրանց վրա աշխատող բազմաթիվ գյուղացիներով. «Վատնեաց 

(Ստեփանոսը – Վ. Ա.) զամենայն ինչս եւ զստացուածս, մինչեւ եղեւ թողու-

թիւն գիւղից եւ ծառայից եւ պարտուց. եւ ապա կատարած»6: Հայրապետական 

աթոռին կաշառքով տիրանալու Ղևոնդի հիշատակած «փաստը» նույնությամբ 

կրկնում են հետագա մատենագիրներ Ասողիկը, Սամվել Անեցին, Կիրակոս 

Գանձակեցին: Այսօրվա հասկացությամբ կաշառքով պաշտոնի հասնելու 

հանգամանքը ստվերում է արաբական տիրապետության դժնդակ շրջանում 

Հայոց եկեղեցու իրավունքների համար մարտնչող հոգևորականի կերպարը: 

Սակայն քննելով Ստեփանոսի աթոռակալության պարագաները, մասնավո-

րապես «բազում կաշառաւք» գահին տիրանալու փաստը՝ պարզում ենք, որ 

                                                           

1 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 850: 
2 Արաբների վերաբնակեցումը Հայաստանում ուներ ռազմավարական նշանակություն: 

Դրանով ոչ միայն ստեղծվում էր ամուր հենակետ և նվաճված երկրում ապահովվում 

«հագստություն», այլև ստեղծվում էր ամուր պատվար Բյուզանդիայի և խազարների դեմ 

պայքարում (տե՛ս Тер-Гевондян А. Н., Армения и арабский халифат, Ереван, 1977, с. 114-115): 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 424: 
4 Տե՛ս Չամչյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 419: Կիրակոս Գանձակեցին պատմում է, որ 773 թ. 

Դվինի կաթողիկոսարանում հռչակված էր Ստեփանոս անունով «դրաներէց», որը «բանիբուն 

ճանաչիւր, եհաս ի կատարումն ամենայն իմաստասիրական և գրամարտիկոս արուեստից՝ 

հանդերձ հոգևորական առաքինութեամբ» (Կիրակոս Գանձակեցի, նշվ. աշխ., էջ 72): 
5 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851, Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 728, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 161, 

Կիրակոս Գանձակեցի, նշվ. աշխ., էջ 75: 
6 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851: 



 
47 

«կաշառք» նշանակել է «որպէս թէ կշռեալ տուրք, որպէս փրկանք»1: Փաստո-

րեն, հանգուցյալ Եսայի կաթողիկոսից հետո արաբ հարկահանները ոչ միայն 

թալանել էին Դվինի կաթողիկոսարանի թանկարժեք առարկաները, այլև 

հարկի դիմաց բռնազավթել եկեղեցապատկան տիրույթները՝ գյուղեր, կալ-

վածներ: Նորընտիր կաթողիկոսը հարկադրված է եղել նրանց վճարելու լրա-

ցուցիչ «ինչս եւ զստացուածս»՝ ետ բերելու որպես գրավ կաթողիկոսարանից 

բռնագրավված «գիւղից եւ ծառայից»-ը և փակելու այդ նպատակով արված 

պարտքերը: Ակներև է դառնում, որ նա Սուլեյմանին և Իբնդոկեին մեծագու-

մար վճարումներ է արել ոչ թե կաթողիկոս դառնալու, այլ արդեն որպես 

կաթողիկոս փրկագին է վճարել եկեղեցու եկամուտի հիմնական աղբյուրները 

վերականգնելու համար: 

Ստեփանոսը աթոռակալել է երկու տարի՝ 788-790 թթ.: Ամենայն հավա-

նականությամբ կարճատև աթոռակալությունը պայմանավորված է եղել նրա 

առաջացած տարիքով: 

Ստեփանոսին փոխարինում է Յովաբը՝ «յՈստանէն, ի կուրապաղատին 

ապարանից»: Ոստանից լինելը հուշում է նրա Դվինցի լինելու մասին: Մ. Օր-

մանյանի կարծիքով՝ «ի կուրապաղատին ապարանից» չի նշանակում, որ նա 

ազնվական ծագում է ունեցել, ավելի շուտ դա կարող է վկայել իշխանական 

կալվածքում ծնված լինելու մասին2: 790-791 թթ. նրա վեցամսյա պաշտոնա-

վարությունը ոչնչով չի նշանավորվել: Հայոց եկեղեցու սաստիկ կեղեքում-

ները և թալանը արաբները շարունակել են նաև Ստեփանոսի և Յովաբի 

կարճատև պաշտոնավարության ժամանակաշրջանում: 

Եկեղեցիների և վանքերի զանգվածային կողոպուտը շարունակվում է՝ 

ընդունելով ավելի մեծ չափեր: «791 թ. Սպքի ամիրայ,– գրում է Մխիթար 

Այրիվանեցին,– զվանորայսն հայոց և զամենայն եկեղեցիս կողոպտեաց և ի 

Բաղտատ յղարկեաց զոսկին և զարծաթն»3: Եկեղեցական հարստություն-

ներին աչք դրած արաբ պաշտոնյաների ագահության և խարդախության 

մասին Հովհաննես Դրասխանակերտցին հետևյալ միջադեպն է հիշում. ժա-

մանելով Նախիջևան՝ Եզիտ անունով ոստիկանը իր զորահրամանատարնե-

րին ուղարկում է Հայաստանի տարբեր գավառներ «առնուլ հարկս և տուրս»: 

Ալի անունով իշխանը ուղարկվում է Բագրևանդ: Սա հասնում է Բագավան 

գյուղ և գիշերելու նպատակով մտնում Սուրբ Գրիգորի վանք: Տեսնելով 

վանքի «զգեղեցիկ եւ զյաւետ չքնաղատեսս սպասս աստուածակերտ խորա-

նին՝ զոսկեղէնս եւ զարծաթեղէնս եւ զգունակ գունակ երանգս առագաստին 

սրբութեան եւ զհանդերձանս եւ զարկանելիս»՝ հարկահանը գայթակղվում է 

                                                           

1 Նոր Բառգիրք Հայկազեան լեզուի, հ. Ա, Վենետիկ, 1836, էջ 1052: 
2 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 625, սյունակ 1059: Վարդան Արևելցու երկում նա 

հիշատակվում է Յոբ անունով: Տե՛ս Հաւաքումն պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, էջ 

76: 
3 Տե՛ս Մխիթարայ Այրիվանեցւոյ Պատմութիւն հայոց, Մ. Էմին, Մոսկվա, 1860, էջ 53: 



 
48 

և փորձում խորամանկությամբ հափշտակել սրբությունները: Խարդախա-

միտ արաբը իր մտահղացումն իրականացնելու համար մշակում է հայ 

եկեղեցականներին ծուղակը գցելու սցենար: Նա սպանում է իր անարգ 

ծառաներից մեկին և մեղքը բարդում վանականների վրա: Շինծու դեպքի 

մասին Ալին զեկուցում է ոստիկանին և նրանից ստանում հրաման «առանց 

հարց եւ փորձ յատենի կոտորել զսուրբ արսն»: Անօրեն պաշտոնյան սրի է 

քաշում քառասունից ավելի վանականի և հափշտակում եկեղեցու սուրբ 

մասունքները: Որոշ ժամանակ անց վերադառնում են այն վանականները, 

որոնց հաջողվել էր փախուստով խուսափել խոշտանգումից և տեսնում են «ի 

բազմախողխող երկաթոյն տապաստ անկեալ զդիակունս սրբոցն եւ 

զեկեղեցին Քրիստոսի խրթնացեալ ի բարեզարդութենէ բեմին»1: Այս փաստը 

արաբների հարստահարությունների և հայ հոգևորականների կրած անլուր 

տառապանքների ցայտուն վկայություններից մեկն է:  

791 թ. «ծերացեալ յոյժ» տարիքում կաթողիկոս է ընտրվում Սողոմոնը, 

որը Մազազ գավառի Գառնի գյուղաքաղաքից էր: Նա մանկությունից ապրել 

էր կրոնական կյանքով, ուսանել Մաքենյաց մեծահռչակ վանքի դպրոցում: 

Այստեղ նա աշակերտում է «Հարանց հայր» հորջորջված Սողոմոնին2, որի 

ձեռքի տակ «վարժեալ եւս էր ի փիլիսոփայական արուեստս եւ առաւել եւս 

հմուտ լեալ փսղատութեան կրթանաց»3: Հասնելով վարդապետական աստի-

ճանի՝ ապագա կաթողիկոսը դասավանդում է նույն դպրոցում: «Հարանց 

հայր» Սողոմոնի մահից հետո (VIII դարի երկրորդ կես) Սողոմոն Գառնեցին 

ստանձնում է Մաքենյաց ուխտի և վարդապետարանի առաջնորդությունը: 

Որոշ ժամանակ անց վանականները ստիպված են լինում հեռանալ իրենց 

մենաստանից: Երբեմնի համախմբված միաբանությունը երկփեղկվում է4: 

Սողոմոն Գառնեցին «հասարակ բաժնիւ կրաւնաւորական դասիւն երթեալ 

բնակէր ի Զրեսկ5, որ ի Շիրակ գաւառի»1: Զրեսկի սրբավայրում խցաբնակ 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 425, Հաւաքումն պատմութեան 

Վարդանայ վարդապետի, էջ 76: 
2 «Հարանց հայր» Սողոմոնի մասին տե՛ս Ալեքսանյան Վ., Սողոմոն Մաքենացու 

գործունեության շուրջ (VIII դար) // Հայոց պատմության հարցեր, ՀՀ ԳԱԱ Պատմության 

ինստիտուտ, 16, Երևան, 2015, էջ 98-117, Ղազարոսյան Ա., Մաքենոցաց ուխտը և Սողոմոն 

Մաքենացին // «Էջմիածին», 2002, թիվ Դ, էջ 37: 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 425: «Փսղատությունը» սաղմոսերգու-

թյունն է: 
4 Միաբանության երկփեղկման պատճառը ստույգ հայտնի չէ: Հայր Օրմանյանը 

ենթադրում է, որ պառակտումը եղել է կրոնական կենսակերպի խստությունների շուրջ ծա-

գած տարակարծությունների հետևանքով: Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 626, սյունակ 1060: 
5 Զրեսկի վանքը գտնվում է Մեծ Հայքի Գուգարք նահանգի Ջավախք գավառում, 

Ախալքալաք քաղաքի մոտ, VII-VIII դարերում եղել է հոգևոր կենտրոն (տե՛ս Հակոբյան Թ. Խ., 

Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ., նշվ. աշխ., հ. Բ, Երևան, 1988, էջ 322): Հովհաննես 

Դրասխանակերտցին շփոթմամբ Զրեսկը տեղագրում է Շիրակում: Նույնը կրկնում է նաև Ստ. 

Օրբելյանը: Ըստ ակադեմիկոս Աշ. Մելքոնյանի՝ առնվազն IX դարից առաջ Զրեսկը եղել է Հայ 



 
49 

«ոմն միանձնեայ» Սողոմոնը ապրում է խստակրոն կյանքով՝ իրեն նվիրելով 

«բազում ճգանց եւ աշխատութեանց»: Նա շուտով իր ձեռքն է վերցում Զրեսկի 

առաջնորդությունը: Իսկ Յովաբ հայրապետի մահից հետո նրան այդտեղից 

«չուեալ ածէին յաթոռ հայրապետութեանն»: Սողոմոն Գառնեցու՝ կաթողիկո-

սության գնալու պատրաստակամությունը զարմանք է առաջացնում հոգևո-

րականների մոտ: Զրեսկի ճգնախցից կաթողիկոսանիստ Դվին ուղեկցող 

ազնվականներից մեկի հարցին, թե ինչու է համաձայնել խոր ծերության 

հասակում և վատառողջ վիճակում դառնալ կաթողիկոս, Սողոմոն Գառ-

նեցին պատասխանում է. «Երթամ, զի գեղապաճոյճ նկարողաց սեւել զիս 

ընդ այլ հայրապետսն տամ յորմ եկեղեցւոյն»2: Սրբակրոն հոգևորականի 

վարքագիծը կարելի է մեկնաբանել որպես արաբական տիրապետության 

ամենածանր ժամանակաշրջանում ժողովրդին և եկեղեցուն ծառայելու 

վճռականության նշան: Ծերունազարդ կաթողիկոսը պաշտոնավարում է «ոչ 

աւելի քան զմի ամ» և 792 թ. կնքում մահկանացուն: Թողնելով իր «կենդանա-

գրի ի քաւարանի սրբում»՝ թաղվում է Դվինի կաթողիկոսարանին կից գե-

րեզմանոցում, որտեղ ամփոփված էին իր նախորդները3: 

792-795 թթ. աթոռակալում է կաթողիկոս Գևորգ Ա Բյուրականցին: Նրա 

մասին Հովհաննես Դրասխանակերտցու տեղեկությունները սահմանափակ-

վում են նրա՝ Արագածոտն գավառից լինելու հիշատակությամբ: Նրա 

ծննդավայրի մասին ավելի մանրամասն առաջինը հայտնում է Ասողիկը. 

                                                                                                                                                         

Առաքելական եկեղեցու հոգևոր կենտրոն (տե՛ս Մելքոնյան Ա., Ջավախքը 19-րդ դարում և 20-

րդ դարի առաջին քառորդին, Երևան, 2003, էջ 45-46): 
1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 425-426: Այս կապակցությամբ Ստ. 

Օրբելյանը գրում է, որ վանականներին Զրեսկ է առաջնորդել ոչ թե «Հարանց հայրը», այլ նրա 

նույնանուն աշակերտ Սողոմոն Գառնեցին. նրանց մի մասը «գնացին ընդ հօրն Սաղոմոնի, ոչ 

առաջնոյն որ հարանց հայր կոչեցաւ, այլ ընդ նորին աշակերտին»: Սյունյաց պատմիչը 

հայտնում է, որ այդ տեղափոխությունը պայմանավորված է եղել Գեղարքունիքում Բաբանի 

պատճառած ավերածություններով (տե՛ս Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն 

տանն Սիսական, Մոսկվա, 1861, գլ. ԼԲ, էջ 116): Հ. Աճառյանը նկատում է, որ այդ 

տեղափոխությունը չի կարելի կապել Բաբանի արշավանքի հետ, քանի որ այն տեղի է ունեցել 

ավելի ուշ՝ 839 թ. (տե՛ս Աճառյան Հ., Հայոց անձնանունների բառարան, հ. Դ, Երևան, 1948, էջ 

568-569): Միաբանների երկրորդ խումբը հոգևոր հայրերից մեկի առաջնորդությամբ, որի 

անունը հայտնի չէ, տեղափոխվում է Արցախ և հաստատվում Ջրաբերդ գավառի Ջրվշտիկ 

կամ Եղիշե առաքյալի վանքում (տե՛ս Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն 

տանն Սիսական, գլ. ԼԲ, էջ 116): 
2 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 426, Հաւաքումն պատմութեան 

Վարդանայ վարդապետի, էջ 76: Նա ուզում էր ասել, թե միայն իր նկարը պետք է պատկերվի 

Մայր եկեղեցու պատին: Դա նաև մեզ տեղեկացնում է, որ այն ժամանակ սովորություն է եղել 

կաթողիկոսների նկարը սև գույնով նկարել կաթողիկոսարանի եկեղեցու պատի վրա (տե՛ս 

Աճառյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 568): 
3 Դրասխանակերտցու վկայությամբ նրա պատկերը նկարվել է եկեղեցու պատին (տե՛ս 

Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 426): 



 
50 

«Տէր Գէորգ, յԱրագածոտն է, ի գեղջէ Աշտարակաց»1: Նրա մականունը՝ «հոյլ 

որբուկն», առաջին անգամ նշում է Սամվել Անեցին, որը վաղարշապատյան 

հրատարակության մեջ ձեռագրերից միայն մեկի հիման վրա տպվել է «խուլ 

որբուկ» ձևով2: Նշանավոր բնագրագետ Նորայր Բյուզանդացին «հոյլ որ-

բուկն» սրբագրել է «խոյլսրբուկ» և հետևյալ բացատրությունն առաջարկել՝ 

«որ սրբէ կամ բժշկէ զխոյլս»3: Ս. Բաբայանը մականունը կաթողիկոսի 

երբեմնի «կոչման» աղավաղված ձև է համարել4: Պատմաբան Կ. Մաթևոս-

յանի կարծիքով՝ Գևորգ կաթողիկոսի վերաբերյալ «հոյլ որբուկ» արտահայ-

տությունն արվել է «ամբողջովին որբ» իմաստով, քանի որ նրանից քիչ առաջ 

աթոռակալած Եսայի հայրապետի համար Սամվել Անեցին հայտնում է, թե 

նա միակողմանի որբ էր5: Ենթադրելի է, որ Գևորգ Բյուրականցին 

հովվապետել է խոր ծերության հասակում: 

Յոթ տարվա ընթացքում (788-795) միմյանց հաջորդած չորս ծեր հոգևո-

րականների կաթողիկոսության փաստը պատահականություն չէ: Մանա-

վանդ եթե ընդունում ենք, որ Արմինիայում Հայոց կաթողիկոսը փաստացի 

քաղաքական դեմք էր և ոչ թե փոքրամասնություն կազմող կրոնական հա-

մայնքի ղեկավար: Այստեղ հայ նախարարները (Հայոց իշխան, սպարապետ) 

կարող էին բարձր դիրքերի հասնել առանց կրոնափոխ լինելու6: Այս ամենը 

հաշվի առնելով՝ արաբները հետևողականորեն հեղինակազրկում էին Հայոց 

հայրապետի ինստիտուտը: Խալիֆայության ստեղծած ծանր պայմանները 

ստիպում էին երիտասարդ և գործունյա հոգևորականներին հեռու մնալ կա-

թողիկոս ընտրվելու գայթակղությունից: Իսկ ծեր և տարիքավոր հոգևորա-

կանների կաթողիկոսացմամբ արաբները բռնի վճարումներ ունենալու առիթ 

և պատեհություն էին ստեղծում:  

 

Հովսեփ Բ Փարպեցու աթոռակալությունը 

795 թ.՝ Գևորգ Ա Բյուրականցուց հետո կաթողիկոս է ընտրվում Յովսեփ 

Բ-ն, որը, ի տարբերություն իր սակավակյաց նախորդների, աթոռակալում է 

համեմատաբար երկար՝ տասնմեկ տարի: Նա նույնպես Արագածոտն գավա-

ռից էր: Հովհաննես Դրասխանակերտցին նրա բուն ծննդավայր է նշում «ի 

բնակչաց Սրբոյն Գրիգորի»7: Ասողիկը փոքր-ինչ հստակեցնում է՝ նշելով, որ 

                                                           

1 Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 706: 
2 Տե՛ս Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 161, Սամվել Անեցի, 

Ժամանակագրութիւն, Վաղարշապատ, 1893, էջ 90, Կիրակոս Գանձակեցի, նշվ. աշխ., էջ 75: 
3 Բյուզանդացի Ն., Նախնիք, Ժնև, 1996, էջ 127: 
4 Ամենայն հայոց կաթողիկոսներ, հանրագիտարան, էջ 36: 
5 Տե՛ս Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 376, ծանոթ. 154: 
6 Այլ ոստիկանություններում քրիստոնյա իշխանը կարող էր բարձր դիրքի հասնել 

կրոնափոխ լինելու ճանապարհով (տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Արաբական ամիրայությունները 

Բագրատունյաց Հայաստանում, Երևան, 1965, էջ 41-42): 
7 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 426: 



 
51 

նա ծագում էր «ի գեղջէ սուրբ Գրիգորի»: Այս տեղեկությունները թույլ են տա-

լիս եզրակացնել, որ նոր հայրապետի ծննդավայրը Արագածոտն գավառի 

Փարպի գյուղն է, որտեղ կառուցված եկեղեցին կրում է սուրբ Գրիգորի անու-

նը: Ասողիկը նշում է նաև նրա մականունը՝ «Կարիճ»1: Հովսեփի կաթողիկո-

սության օրոք Արմինիայի ոստիկան է նշանակվում տխրահռչակ Խուզիյամա 

իբն Խազիման (803-806), որի հարաբերությունները կառավարման սկզբում 

հայ նախարարների հետ հաշտ էին: Սակայն շուտով նա ձեռնամուխ է լինում 

անօրեն կեղեքումների և «զընդ իւրեւ կացեալսն նուաճէր»: Խուզիյամա իբն 

Խազիման շարունակում է հայկական կալվածները յուրացնելու և այդ տա-

րածքների վրա արաբ վերաբնակիչների համայնքներ հիմնադրելու խալիֆա-

յության ծրագիրը: Նա փորձում է հայրապետական տիրույթներից յուրացնել 

մի շարք դաստակերտներ և ագարակներ: Տեսնելով «զգեղեցկութիւն մեծամեծ 

դաստակերտիցն տան կաթողիկոսարանին»՝ նա պահանջում է իրեն վաճառել 

Արարատյան դաշտում գտնվող երեք նշանավոր կալվածքները՝ Արտաշատը, 

Կավակերտը և Հոռոմոց մարգը. «դաւաճանեալ ի չար ցանկութենէն եւ ի 

դիւամոլ ագահութենէն ուժգին իմն դժրութեամբ յինքն (Խուզիյամա իբն 

Խազիման – Վ. Ա.) ի հայրապետէն Յովսէփայ խնդրէր տալ նմա զմեծ դաստա-

կերտս իբր ի պատճառս գնոց արծաթոյ»2: Խուզիյամա իբն Խազիման իրակա-

նում ոչ թե ցանկանում էր գնել նշվածները, այլ վաճառքի անվան տակ օրինա-

կան տեսք տալ եկեղեցու կալվածքների հափշտակությանը: Կաթողիկոսը 

մերժում է նրան՝ պատասխանելով, որ ինքն իրավասու չէ եկեղեցու գույքը և 

ունեցվածքը վաճառելու, քանզի դրանք նվիրատվություններ են: Կաթողիկո-

սին համոզելու զանազան հնարքների ապարդյուն գործադրումից հետո 

ոստիկանն անցնում է ճնշումների և բռնադատությունների: Իր նպատակին 

հասնելու համար ագահ ոստիկանը բանտարկում է կաթողիկոսին և «կապէր 

զնա ի շղթայս եւ գանիւ հարկանէր»: Խիզախ հայրապետը, «զմահ ընդ կեանս 

խառնեալ», տոկունությամբ կրում է իրեն հասած անմարդկային տանջանք-

ները: Ցանկացածը ամեն գնով ձեռք բերելու մոլուցքով տարված խորամանկ 

ոստիկանը բեմադրում է Հայոց հայրապետին կաշառելու շինծու մի ներկայա-

ցում. նա հրամայում է ծառաներին հրապարակավ, ի տես բոլորի, գանձերով 

լցված երեք պարկ, որոնցից յուրաքանչյուրում իբրև մեկ դաստակերտի գինն 

էր, տանել կաթողիկոսի բանտախուց: Սակայն ներսում դրանք պետք է գաղտ-

նաբար տեղափոխվեին այլ վայր: Այս ամենը պետք է այնպես արվեր, որ 

հայրապետը չկռահեր նրանց մտադրությունը: Դուրս գալով այդտեղից՝ ոստի-

կանի գործակալները պետք է լուրեր տարածեին, որ հայրապետը վերցրել է 

գանձերը և դաստակերտները վաճառել ոստիկանին: Այդքանից հետո 

ոստիկանը զավթում է դաստակերտները: Այս բեմադրության նպատակը իր 
                                                           

1 Տե՛ս Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 706: Հայր Օրմանյանը կասկածում է 

«կարիճ» մականվան հավաստիությանը և կարծում, որ այն գրչագրական սխալ է և ավելի 

հավանական է, որ լինի «կտրիճ» (տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 629, սյունակ 1065): 
2 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 426: 



 
52 

զավթումների «օրինականությունը» ապահովելն էր, քանզի չէր կարող այդ 

ամենն անել բացահայտ, որովհետև «ոչ ունէր զայն իշխանութիւն յամիրապե-

տէն»1: Այնուհետև կաթողիկոսին ազատում են բանտից, և նա վերադառնում է 

իր պաշտոնին: Լսելով կեղծ գործարքի մասին՝ աներկյուղ կաթողիկոսը վճռա-

կանորեն «յատենի ուղղոց»-ում2 պաշտպանում է Հայոց եկեղեցու իրավունք-

ները: Իսլամական դատարանում նա ապացուցում է վաճառքի ապօրինու-

թյունը, ագահ ոստիկանի ձեռքից ետ է վերցնում Կավակերտն ու Հոռոմոց 

մարգը, իսկ Արտաշատը դուրս է գալիս կաթողիկոսարանի տիրույթների 

ցանկից և անցնում արաբներին: Ընչաքաղց արաբ պաշտոնյան չի դադարեց-

նում բռնությունները եկեղեցու նկատմամբ, չարչարանքների են ենթարկվում 

նաև քահանաները: Հայոց հայրապետի համառությունը կոտրելու համար 

դիմում է նրա հարազատներին ահաբեկչելու միջոցին. նրա ուղարկած մար-

դիկ Մեծամոր գետի ակունքում խեղդամահ են անում կաթողիկոսի եղբորը, 

որը փորձել էր ամբաստանագրով խալիֆին տեղեկացնել ոստիկանի գործած 

ապօրինությունների մասին: Եղբոր մահը ծանր վիշտ է պատճառում Հովսեփ 

կաթողիկոսին: Պաշտոնավարելով տասնմեկ տարի՝ 806 թ. նա հիվանդանում 

է և մահանում: Հիրավի, Հովսեփ հայրապետի գործելակերպը եկեղեցու իրա-

վունքներն ու ունեցվածքը անձնվիրաբար պաշտպանելու հարցում, դրա 

համար խոստովանողական տանջանքներ կրելը, դատարանում իր իրա-

վացիությունն ապացուցելը և կալվածքները ետ բերելը արժանի են բարձր 

գնահատականի: Հովսեփ կաթողիկոսի օրոք տեղի է ունենում ոստիկանի 

փոփոխություն, Խուզիյամա իբն Խազիմանին փոխարինում է Հոլը: Չի 

բացառվում, որ արաբ պաշտոնյայի այս փոփոխությունը թելադրված էր հենց 

Հայոց եկեղեցու նկատմամբ նրա հրահրած սադրանքներով և հակամար-

տությամբ: Արաբների համար այս շրջանում կրոնական հալածանքները 

միջոց էին իրենց հիմնական նպատակի իրագործման համար3: Հայոց եկեղե-

ցու և հոգևորականության դեմ գործադրված բռնությունների և հալածանք-

ների հիմնական նպատակը ոչ թե հրով ու սրով հայերի մեջ անպայման 

իսլամի տարածումն էր, այլ երկրի կողոպուտը: 
 

 

Վարդան Ալեքսանյան – Հայոց եկեղեցին Աբբասյան հարստության օրոք (VIII 
դարի երկրորդ կես) 

 

Հայոց եկեղեցին Աբբասյանների տիրապետության առաջին ժամանակաշրջա-

նում՝ 750-800-ական թթ., ապրում էր իր բազմադարյան պատմության դժվարին ժամա-

նակաշրջաններից մեկը: Եկեղեցին դիմագրավում էր միաժամանակ երեք ուղղություն-

ներով նետված մարտահրավերների, որոնք գալիս էին մուսուլման արաբներից, քաղ-

                                                           

1 Չամչյան Մ., նշվ. աշխ., հ. Բ, էջ 427: 
2 Մ. Օրմանյանի կարծիքով, «յատենի ուղղոց»-ը խալիֆի դատարանն է, «ինչը որ 

կատարելապէս կը յարմարի Հարուն-էլ-Ռաշիտի, օրենսգիտութեամբ եւ մեծանձնութեամբ 

հռչակուած ամիրապետին» (Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 630, սյունակ 1067): 
3 Տե՛ս Մելիք-Բախշյան Ստ., նշվ. աշխ., էջ 137-138: 



 
53 

կեդոնական Բյուզանդիայից և պավլիկյաններից: Եռակի գրոհի պայմաններում Հայոց 

եկեղեցին ամրապնդում էր իր ինքնուրույնությունը, կերտում ազգային օրենսդրություն 

և գաղափարախոսություն: Կամայականություններով և կողոպուտով ուղեկցվող եկե-

ղեցական ունեցվածքի և հողերի բռնագրավումը, արաբական ցեղերի վերաբնակեցու-

մը և Հայաստանի ժողովրդագրական քարտեզի փոփոխումը լուրջ հարվածներ էին Հա-

յաստանի ինքնավարությունը մարմնավորող Հայոց եկեղեցուն: Այդ ամենի հետևան-

քով խարխլվում և թուլանում էր հոգևոր-ավատական կառույցի տնտեսական հիմքը՝ 

եկեղեցական հողատիրությունը, կրճատվում էին նրանից եկող հասույթները: Հայոց 

եկեղեցին դիտելով որպես կողոպուտի և հարստացման առարկա՝ արաբները չէին 

անտեսում նաև այն հանգամանքը, որ դրանով թուլացնում էին իրենց գլխավոր ախո-

յանի՝ Բյուզանդիայի ազդեցության տարածման կարևոր լծակներից մեկը Հայաստա-

նում: Եկեղեցական հալածանքներն ավելի սանձարձակ դարձան հատկապես 774-775 

թթ. ապստամբության պարտությունից հետո, երբ Հայաստանի քաղաքական թատե-

րաբեմից հեռացան Մամիկոնյան և Կամսարական նախարարական տները, որոնք 

եկեղեցու ջերմ աջակիցն էին և պետականության ջատագովը: Հոգևորական դասը 

դարձավ ավելի անպաշտպան և խոցելի, քանզի արաբները չէին խորշում անգամ հո-

գևորականների խոշտանգումներից և սպանություններից: Արաբները հեղինակա-

զրկում էին Հայոց հայրապետի ինստիտուտը, որը հայության համար միասնության 

խորհրդանիշն էր: Արաբ պաշտոնյաների նկատմամբ ունեցած ընդգծված զգուշավոր 

վերաբերմունքը չէր խանգարում հայոց կաթողիկոսներին անձնվիրաբար պայքարելու 

եկեղեցու իրավունքների և ունեցվածքի պաշտպանության համար: 
 

 

Вардан Алексанян – Армянская церковь в период Аббасидской династии 

(вторая половина VIII века) 
  

Ключевые слова – Арабский халифат, армянский патриархат, Сион I Бавонеци, Есаи I 

Египатрушеци, Согомон I Гарнеци, Овсеп II Парпеци, историк Левонд, церковное поместье, 

угнетение, налоговая политика, Партавский церковный собор, грабеж церковного имущества 
 

С приходом к власти Аббасидов серьезным образом ухудшилось состояние Армян-

ской церкви. Во второй половине VIII века Армянская церковь пережила один из самых 

сложных периодов своей многовековой истории. Церковь одновременно столкнулась с 

тремя вызовами, исходящими от арабов-мусульман, халкидонских византийцев и павлики-

анцев. В условиях тройственного нападения Армянская церковь укрепила свою независи-

мость, сформировала национальное законодательство и идеологию. Сопровождающийся 

произволом грабеж церковного имущества, конфискация земель, переселение арабских 

племен, изменение демографической карты Армении стали серьезными ударами по церкви, 

олицетворяющей автономию Армении. В результате была ослаблена экономическая база 

духовно-феодальной структуры – церковное землевладение, и сокращены доходы от нее. 

Воспринимая Армянскую церковь как объект грабежа и обогащения, арабы в то же время 

не могли игнорировать тот факт, что тем самым они ослабляют один из важных рычагов 

распространения влияния в Армении их главного врага – Византии. Гонения на Армянскую 

церковь особенно усилились после поражения восстания в 774-775 гг., когда с 

политической арены Армении ушли феодальные дома Мамиконян и Камсаракан, которые 

были ярыми сторонниками церкви и государства. Духовенство стало более уязвимым, 

потому что арабы не гнушались пытать или убивать его представителей. Арабы 

дискредитировали институт армянского патриарха, который был для армян символом 

единства. Выраженное настороженное отношение к арабским чиновникам не помешало 

армянским католикосам самоотверженно бороться за защиту прав и имущества церкви. 
 



 
54 

Vardan Aleksanyan – Armenian Church in the Period of the Abbasid Dynasty (Second 

Half of the VIII Century) 
 

Key words – Arab Caliphate, Armenian Patriarch, Sion I Bavonetsi, Esai I Egypatrushetsi, 

Soghomon I Garnetsi, Hovsep II Parpetsi, Historian Levond, Church Estate, Oppression, tax 

policy, Partava Church Cathedral, robbery of church property 
 

With the coming to power of the Abbasids, the condition of the Armenian Church 

seriously deteriorated. In the second half of the VIII century, the Armenian Church 

experienced one of the most difficult periods in its centuries-old history. The church 

simultaneously faced three challenges coming from the Muslim Arabs, the Chalcedonian 

Byzantines and the Paulicians. In conditions of the triple attack, the Armenian Church 

strengthened its independence, formed national legislation and ideology. The robbery of church 

property, the confiscation of lands, the resettlement of Arab tribes, the change in the 

demographic map of Armenia, accompanied by arbitrariness, became serious blows to the 

church, which personified the autonomy of Armenia. As a result, the economic base of the 

spiritual-feudal structure - church land ownership - was weakened, and the income from it was 

reduced. Accepting the Armenian Church as an object of robbery and enrichment, at the same 

time, the Arabs could not ignore the fact that by doing so they weakened one of the important 

levers for spreading the influence of the main enemy of Byzantium in Armenia. The 

persecution of the Armenian Church especially intensified after the defeat of the uprising in 

774-775, when the feudal houses of Mamikonyan and Kamsarakan, who were ardent 

supporters of church and state, left the political arena of Armenia. The clergy became more 

vulnerable because the Arabs did not disdain to torture or kill them. The Arabs discredited the 

institution of the Armenian Patriarch, which was a symbol of unity for the Armenians. The 

expressed wary attitude towards the Arab officials did not prevent the Armenian Catholicos 

from selfless struggle for the protection of the rights and property of the church. 
 

Ներկայացվել է 13.04.2022 

Գրախոսվել է 10.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 
 

Ալեքսանյան Վարդան – ԵՊՀ Իջևանի մասնաճյուղի հայոց պատմության և 

հասարակագիտության ամբիոնի դոցենտ, պատմական գիտությունների թեկնածու 
(vardanalexanyan406@gmail.com) 

 

 


