
 
46

 
 
 
 

ՀԱՍՄԻԿ ԱՄԻՐՋԱՆՅԱՆ 
 
ՀԱՅԱՍՏԱՆՅԱՅՑ ԱՌԱՔԵԼԱԿԱՆ ՍՈՒՐԲ ԵԿԵՂԵՑՈԻ ՎԻՐԱՀԱՅՈՑ ԹԵՄԸ 

ՂՈՒԿԱՍ ԿԱՐՆԵՑՒ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ՕՐՈՔ 
 

Բանալի բառեր – Ղուկաս Ա Կարնեցի, Հերակլ, հոգևոր առաջնորդ, կաթողիկոս, 
կոնդակ, Էջմիածին, Հաղպատի վանք, վիրահայոց թեմ, վրացական իշխանություններ 

 

Ամենայն հայոց կաթողիկոս Սիմեոն Ա Երևանցու (1763-1780) մահից հե-
տո կաթողիկոսական գահն զբաղեցնում է Ղուկաս Ա Կարնեցին (1780-1799): 
Գահակալության սկզբնական շրջանում նրա առաջին քայլերից մեկը հա-
րևան Վրաստանի հետ Սիմեոն Երևանցու օրոք հաստատված բարիդրա-
ցիական հարաբերությունների պահպանման շարունակության որդեգրումն 
էր: Հայոց կաթողիկոսները մշտական դրացիական հարաբերությունների 
մեջ էին վրացական ու վրացահայ քաղաքական շրջանների հետ և ներկա-
յացնում էին հայ ժողովրդի քաղաքական շահերը հարևան երկրում1: 

Այդ նպատակով Ղուկաս Կարնեցին բազմաթիվ նամակներ է հղում վրա-
ցական հոգևոր ու աշխարհական ղեկավարներին՝ Հերակլ արքային (1744-
1798) և արքայական ընտանիքի մյուս անդամներին, Մցխեթայի Անտոն կա-
թողիկոսին ու Ամբակում եպիսկոպոսին, Ախալցխայի Սուլեյման փաշային, 
Արևմտյան Վրաստանի Սոլոմոն արքային և Մաքսիմե կաթողիկոսին, ինչ-
պես նաև այլոց2: Նամակներում կաթողիկոսը նրանց խնդրում էր բարյացա-
կամորեն վերաբերվել իրենց տարածքներում բնակվող հայերին: 

Վրաստանի հետ բարեկամական հարաբերությունների կարևորությունը 
պայմանավորված էր նախևառաջ այդ երկրում հայ բնակչության ստվարու-
թյամբ: Բացի այդ, թիֆլիսահայ երևելիները բազմաթիվ հարցերում օժանդա-
կում էին Մայր Աթոռին և կաթողիկոսներին, իսկ Թիֆլիսի ու վրացահպա-
տակ հայկական տարածքների3 վանքերն ապահովում էին Մայր Աթոռի շա-

                                                           

1 Տե՛ս Բարխուդարյան Վլ., Հայ ազատագրական շարժման հնդկահայ կենտրոնը // Հայոց 
պատմություն, հ. 3, գիրք առաջին, Երևան, 2010, էջ 176: 

2 Դիվան հայոց պատմության. Ղուկաս Կարնեցի (1780-1785), հ. Ա, աշխատասիրությամբ 
Վ. Գրիգորյանի, Երևան, 1984, էջ 124, 125, 136, 139, 149-150, 153 (այսուհետև՝ Դիվան…), 
Մելիքսեթ-Բեկ Լ., Վրաց աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին, հ. Բ, Երևան, 2013, էջ 102: 

3 Բացառապես հայ բնակչությամբ Լոռու տարածաշրջանը կամայականորեն ներառված 
էր Քարթլի-Կախեթի թագավորության տարածքում: 1783 թ. հուլիսի 24-ին Հյուսիսային Կով-
կասի Գեորգիևսկ ամրոցում Ռուսաստանի և Արևելյան Վրաստանի միջև կնքված «Բարեկա-
մության պայմանագրով» Վրաստանը անցնում է Ռուսաստանի հովանավորության տակ, 
նրա հետ միասին՝ նաև Լոռին, որով Լոռու հարավային սահմանն է դառնում Երևանի խանու-



 
47

հույթի մի մասը1: Հետևաբար, կաթողիկոսն իր համակ ուշադրության կենտ-
րոնում էր պահում վիրահայոց թեմի2 գործունեությունը, տեղեկանում էր տե-
ղի հայերի հոգևոր կյանքին, փորձում կանոնակարգել եկեղեցական հարցե-
րը, կանխել օրինազանց հոգևորականների գործունեությունը և այլն: 

Վրացահպատակ հայկական տարածքներում հայկական վանքերի բա-
րեկեցիկ վիճակը բխում էր նաև վրացական իշխանությունների շահերից՝ 
տեղում հարկատու, ստվար հայ աշխատավոր բնակչություն ունենալու 
տեսանկյունից3: 

Օգտվելով Երևանի խանության և Էջմիածնի քաղաքական ու տնտեսա-
կան ծանր իրավիճակից՝ վրացական կառավարությունը միջամտում էր հա-
յոց եկեղեցու ներքին գործերին: Դրան նպաստում էին Հայաստանի հյուսի-
սային շրջանների բռնակցված լինելը Վրաստանին, ինչպես նաև հայկական 
թեմերում ներքին անհամաձայնությունները, որոնք անխուսափելիորեն 
հանգեցնում էին վրացական արքունիքի հետ ներքին հակամարտության: 

Այս ամենը նկատի ունենալով՝ Ղուկաս Կարնեցին, որը բազմաբնույթ նա-
մակներ էր ստանում վիճահարույց թեմական տարբեր հարցերի վերաբերյալ, 
փորձում էր հնարավորինս կարգավորել ծագած խնդիրներն ու հարթել անա-
խորժությունները: Հարկ ենք համարում նշել, որ անհրաժեշտության դեպքում 
կաթողիկոսը չէր խուսափում անմիջականորեն դիմել վրաց արքային՝ հարթե-
լու համար եկեղեցական վեճերի, Մայր Աթոռին հասանելիք տուրքի, վրացա-
հայերի շրջանում կաթոլիկության դեմ պայքարելու և այլ հիմնախնդիրներ4: 

Վեճերի պատճառ էր հատկապես վրացահպատակ, անգամ դրանցից 
դուրս գտնվող հարևան հայկական տարածքների բնակչության թեմական 
պատկանելության հարցը: Այսպես, օրինակ, ի պատասխան Հաղարծնի 
վանքի առաջնորդ Մանուելի և միաբան Ավետիս վարդապետի բողոքի, 
որոնց թեմը Հաղպատի թեմի տնօրինության ներքո էր, կաթողիկոսը դիմում 
է Հերակլ արքային5: 

1781 թ. ապրիլին Ս. Աթոռին պատկանող Թիֆլիսի Սահակաշեն եկեղե-
ցում ծագած վեճին միջամտում է նաև Հաղպատի առաջնորդ Իսրայել արք-

                                                                                                                                                         

թյունը: Տե՛ս Атлас Армянской ССР «Армения накануне присоединение к России (1785-1825 гг.)», 
Ереван-Москва, 1961, с. 107: 

1 Լոռու մի շարք վանքեր (Հաղպատ, Սանահին, Օձուն) ունեին սեփական գյուղեր, այգի-
ներ, արտեր, ջրաղացներ և այլն, որոնցից տարեկան զգալի եկամուտներ էին ստանում: 

2 Վիրահայոց թեմի ստեղծման ժամանկաշրջան է համարվում XII դարի 70-ական թթ.: 
Տե՛ս Աբրահամյան Ա., Համառոտ ուրվագիծ հայ գաղթավայրերի պատմության, հ. Ա, Երևան, 
1964, էջ 97: 

3 Միայն Ախթալայի պղնձահանքերը Հերակլին տարեկան հսկայական եկամուտ էին 
բերում: 

4 Դիվան…, հ. Ա, էջ 66: 
5 Աղանեանց Գ., Դիւան հայոց պատմութեան, գիրք Դ, Թիֆլիս, 1899, էջ 389, Դիվան…, հ. 

Ա, էջ 300-301: 



 
48

եպիսկոպոսը: Վանքի հոգևորականները վեհին խնդրում են գրել Հերակլ 
արքային՝ լուծելու վեճը, ինչը Ղուկաս Կարնեցին կատարում է1: 

1782 թ. մայիսին կաթողիկոսը Հերակլ արքայի որդի Գեորգիին գրում է, 
որ այլ բնակավայրերից Լոռու բերդ և շրջակայք տեղափոխված հայ բնակիչ-
ները ցանկություն չունեն ենթարկվել վիրահայոց թեմին. «Կոնդակ ևս գրեաց 
սրբազան Վեհն առ Լօռու բերդի և իւր մերձակայից ժողովուրդսն, որք էին` 
ջաւախէթցիք, բիւրականցիք և ապարանցիք, որք աղերսանօք և բազմակնիք 
թղթով խնդրէին առնել զինքեանս տէրունի սրբոյ Աթոռոյս, զի չկամէին լինիլ 
թեմ Սանահնու (որոյ վիճակ էր Լօռի) և ոչ Հաղպատու, այլ սրբոյ Աթոռոյս 
կամէին լինիլ տէրունի վիճակ»2: Նույն թվականի մայիսին նշված բնակիչնե-
րին նա գրում է, որ նրանք Ս. Աթոռի տերունական վիճակում են, և ավագ 
քահանա Աբրահամին կարգում է տեղում Էջմիածնի գործակալ3: 

Գորիի հայությանն ուղղած գրության մեջ Ղուկաս Կարնեցին հայտնում 
է, որ տեղի տեր Ղազարի ու տեր Գրիգորի միջև վեճը Ս. Աթոռի միջնորդու-
թյամբ հարթված է4: Նմանօրինակ դեպքերում նա թեմականներին կոչ էր 
անում հանդուրժող լինել միմյանց նկատմամբ: 

Թիֆլիսի հոգևոր առաջնորդ տեր Մարտիրոսը, Դավիթ վարդապետը և 
գործակալ տեր Ղազարը տեղի Մուղնու եկեղեցականների հետ բողոք էին 
գրել Էջմիածին այն մասին, որ տեր Առաքել երեցը նպատակադրվել է այդ 
եկեղեցուն կից աղոթատուն կառուցել: Կաթողիկոսը 1789 թ. հոկտեմբերին 
նամակով պահանջում է դադարեցնել գործընթացը: Նա հեգնանքով հարց-
նում է, թե մի՞թե սակավ է քաղաքի եկեղեցիների թիվը, կամ միգուցե ժողո-
վո՞ւրդն է չափից դուրս շատ, և աղոթատեղիի պակաս կա, որ «…իւրաքան-
չիւր ոչ ճանաչօղ չափու իւրոյ զքարինս տնկէ եւ զեկեղեցեաց պատիւն եւս 
նուազեցուցանէ»5: Ղուկաս Կարնեցին զայրանում է, որ կառուցողները դա 
անում են իրենց համար տոհմական գերեզմանատուն ունենալու նպատա-
կով: Նա համոզմունք է հայտնում, որ եթե կառուցողը շատ կարողություն 
ունի և ցանկանում է «հոգւոյն զվարձս ստանալ», ապա այժմ, երբ ժողովրդի 
քանակը շատ հաճախ նվազում է գերեվարումների հետևանքով, ուրեմն թող 
«բարեպաշտը» մի քանի գերի ազատի թշնամիներից, ինչը գերադասելի է 
եկեղեցաշինությունից6: 

Հայտնի է սակայն, որ կաթողիկոսն իր գահակալության ընթացքում առ-

                                                           

1 Դիվան…, հ. Ա, էջ 227: 
2 Նույն տեղում, էջ 296: 
3 Նույն տեղում, էջ 323-324: 
4 Մեսրոպ Մաշտոցի անվան հին ձեռագրերի ինստիտուտ (այսուհետև՝ ՄՄ), ձեռ. 4538, 

թ. 10ա: 
5 Դիվան հայոց պատմության. Ղուկաս Կարնեցի (1786-1792), հ. Բ, աշխատասիրությամբ 

Վ. Գրիգորյանի, Երևան, 2003, էջ 496: 
6 Նույն տեղում, էջ 497: 



 
49

հասարակ ողջունել և օրհնագրեր է հղել եկեղեցիներ կառուցած անձանց: 
Հնարավոր է, որ արգելման պատճառներից կարող էր լինել նաև այն հանգա-
մանքը, որ վրացահպատակ թեմում եկեղեցիների հովվության և հոգևոր հա-
սույթի հարցերը խնդրահարույց էին դառնում վրացական կառավարության 
հետ: 

Ղուկաս Կարնեցու ուշադրության կենտրոնում էր վանքերի հոգևոր 
առաջնորդների նշանակման հարցը, քանի որ վերջիններիս բարեխղճությու-
նից ու խոհեմությունից էին կախված ոչ միայն թեմի ու եկեղեցու ղեկավա-
րումն ու պահպանումը, եկեղեցական կարգուկանոնի անխափան գործու-
նեությունը, այլև հոգևոր հարկերը ժամանակին հավաքելն ու Էջմիածին 
հասցնելը, աղանդների դեմ պայքարելը և այլ հարցեր: 

Վրացական կողմը ձգտում էր հայկական վանքերում հաստատել իրեն 
ձեռնտու թեկնածուներ: Ի դեմս վերջինների՝ վրացական կառավարությունն 
ունենում էր վստահելի գործիչներ, որոնց միջոցով վերահսկում էր հայկա-
կան համայնքի հոգևոր գործերը: Կաթողիկոսը, տարբեր հանգամանքներից 
ելնելով, ստիպված էր լինում ընդառաջել վրացական կողմին և ըստ վերջի-
նիս ցանկության՝ առաջնորդներ կարգել1: 

Նմանօրինակ հարցեր բազմիցս ծագում էին Թիֆլիս քաղաքի հայոց եկե-
ղեցիների շուրջ: Թիֆլիսի թեմը, լինելով վիրահայությանը համախմբող կենտ-
րոն, խիստ կարևոր տեղ էր զբաղեցնում հայոց եկեղեցու նվիրապետություն-
ների շարքում: Թեմը նմանապես կարևոր էր վրացական կառավարության 
համար՝ տեղի հայությանը վերահսկելու, դրա միջոցով հայոց կաթողիկոսնե-
րի վրա ներգործելու և այլ նպատակներով: Թիֆլիսի հայոց հոգևոր առաջնոր-
դի պաշտոնը դարձել էր հայ-վրացական շահերի բախման կիզակետ։ 

1790 թ. նոյեմբերին Հերակլին ուղղած նամակում Ղուկաս Կարնեցին 
հայտնում էր, որ արքան խնդրել էր Թիֆլիսի առաջնորդ նշանակել Մարտի-
րոս վարդապետին (վերջինիս նա հեռացրել էր և փոխարենը նշանակել 
Պետրոս վարդապետին): Առաջարկն ակնհայտորեն զայրացրել էր կաթողի-
կոսին: Վերջինս բավականին կոշտ էր արձագանքել Հերակլի խնդրանքին՝ 
նախապես խնդրելով չնեղսրտել իր տողերից և կասկածի տակ չդնել իր 
անկեղծ բարեկամական վերաբերմունքը: Նա հիշեցրել է, որ մինչ այդ ար-
քայի բոլոր առաջարկներն իր կողմից կյանքի էին կոչվել, սակայն Մարտի-
րոսին առաջնորդ նշանակելը «արտաքոյ է բնիկ սովորութեան Սրբոյ Աթո-
ռոյս»: Հայոց եկեղեցու վարդապետության մեջ ընդունված կարգ էր, որ 
առաջնորդը վիճակում նշանակվելու ժամկետը լրանալուց հետո միայն կա-
րող էր վերադառնալ Էջմիածին: Ղուկաս Կարնեցին մտավախություն ուներ, 
որ կարգի խախտումը սովորություն կդառնար, և դրանից ժողովուրդն ու 

                                                           

1 Աղանեանց Գ., նշվ. աշխ., էջ 581 -583, 589, 590, 677: 



 
50

միաբանները կառիթավորվեին1: Ուստի խնդրել է արքային՝ չդրդել շեղվել 
նախնիների ավանդույթներից ու Ս. Աթոռի սովորույթներից: 

Նույն ամսին Թիֆլիսի հայ երևելի մելիք Ավետիքին գրած նամակում կա-
թողիկոսը դարձյալ մերժում է Մարտիրոս վարդապետին Թիֆլիսի առաջ-
նորդ նշանակելու խնդրանքը2: Մելիքն իր միջնորդագիրն ամենայն հավա-
նականությամբ գրել էր Հերակլի խնդրանքով: 

Հայոց եկեղեցու ներքին գործերին խառնվելու ակնհայտ դրսևորում էր 
Հերակլի խնդրանքը՝ Թիֆլիսի Մուղնու եկեղեցու մահացած ավագ քահանա 
տեր Աբրահամի փոխարեն նշանակել նրա եղբոր որդուն՝ տեր Գրիգորին: 
Ղուկաս Կարնեցու տողերից զգացվում է նրա անհանգստությունն ու ան-
հաճո վերաբերմունքը Հերակլի խնդրանքի նկատմամբ: Այնուամենայնիվ, 
կաթողիկոսը հաստատում է Գրիգորի թեկնածությունը և ուղարկում ավան-
դական նվերը՝ քահանայական զգեստը: Այդ մասին ելից մատյանում նշված 
գրանցումից անգամ զգացվում է, որ Ղուկաս Կարնեցին նշանակումն արել է 
հակառակ իր կամքի. «Թիֆլիսի Մուղնու եկեղեցւոյ նորոգ աւագ քահանայ 
տէր Գրիգորին… փիլոն ձգեցաք… այլ ոչ էր կամաւ, այլ սորա նորա միջնորդ 
արկանելով բազմօք թախանձանօք խնդիր արար…»3: 

Նմանօրինակ վերաբերմունք էր դրսևորվում նաև Թիֆլիսից դուրս 
գտնվող հայկական թեմերի նկատմամբ: Այսպես օրինակ, 1781 թ. նոյեմբե-
րին Ղուկաս Կարնեցու Թիֆլիս հղած նամակից տեղեկանում ենք, որ Գան-
ձակի բնակիչ ոմն Սիմեոն վարդապետ, Գեորգի արքայորդու հովանավորու-
թյամբ կամենալով վերականգնել Հովհան Օձնեցի ամայի վանքը4, արքայոր-
դու և Թիֆլիսի Կարապետ վարդապետի գրություններով եկել էր Էջմիածին՝ 
կոնդակ ստանալու: Ըստ այդմ Սիմեոն վարդապետը պետք է կարգվեր 
նշված վանքի և շրջակայքի վիճակի առաջնորդ: Կաթողիկոսը խուսափում է 
կոնդակ տրամադրել, քանի որ վանքը ներառված էր Հաղպատի ու Սա-
նահինի թեմական վիճակում, ինչը կարող էր վեճի առիթ դառնալ: Ղուկաս 
Կարնեցին հորդորեց վտանգի մասին ծանուցել արքայորդուն, վերջինիս 
տեղյակությամբ հավաքել «զհնագոյն արս կողմանցս» և հարցում անել: Եթե 
որոշվի, որ այդ քայլը աղմուկի տեղիք չի տա, ապա կոնդակը կտրվի5: 

1783 թ. Ղուկաս Կարնեցին, Հերակլի խնդրանքին ընդառաջ, Աբրահամ 
վարդապետին ձեռնադրում է եպիսկոպոս և ուղարկում Սանահինի վանք՝ 
հոգևոր ծառայության6: 

                                                           

1 Դիվան…, հ. Բ, էջ 573: 
2 Նույն տեղում, էջ 574: 
3 Նույն տեղում, էջ 780: 
4 Կառուցվել է VIII-XVII դարերում, հայտնի է նաև Սուրբ Հովհաննես անունով, գտնվում 

է Հայաստանի Լոռու մարզում, Արդվի գյուղի հյուսիսարևմտյան եզրին: 
5 Դիվան…, հ. Ա, էջ 271-272: 
6 Նույն տեղում, էջ 370: 



 
51

1790 թ. նա հանդես է գալիս Էջմիածնի գործակալ, Հաղպատի քահանա 
Ղազարի պաշտպանությամբ, որն ամբաստանվել էր Հերակլի որդու՝ Դա-
վիթի կողմից: Վերջինս Գորիի բնակիչ տեր Սահակի միջոցով փորձել էր մի-
ջամտել Հաղպատի վանքի ու բնակիչների գործերին: Կաթողիկոսը հակա-
դարձում է տեր Ղազարին ներկայացված արքայորդու անհիմն մեղադրանք-
ներին: Այս անգամ հայկական եկեղեցու կյանքին միջամտելու հերթական 
փորձը նա ջանում է կանխել վրաց Անտոն կաթողիկոսի միջոցով1: 

Ղուկաս Կարնեցու և վրացական կառավարության միջև մշտապես 
քննարկման առարկա էր եպիսկոպոսական աթոռանիստ Հաղպատի վանքի՝ 
որպես վիրահայոց թեմի հոգևոր կարևոր կենտրոնի՝ առաջնորդի նշանակ-
ման հարցը2: Աստիճանաբար սերտաճելով վրաց ավատատիրական հասա-
րակության մեջ՝ Վրաստանի հայ բնակչությունն իր ազգային դիմագիծը 
պահպանելու համար դիմում էր առավելապես դավանական համախմբման 
միջոցինª կազմելով Հաղբատի հոգևոր թեմը: Վրաստանում հայ բնակչու-
թյունը ենթարկվում էր կա՛մ ուղղակի Էջմիածնի Մայր Աթոռին և ներկայա-
նում իբրև Հաղբատի առանձին համայնք, կա՛մ ընդգրկված էր Հաղբատի 
թեմումª որպես Վրաստանի «լիիրավ» բնակիչ3: 

Հետևաբար Վրաստանում և վրացահպատակ հայկական տարածքնե-
րում գտնվող հայերը հոգևոր կառավարման առումով բաժանվում էին երկու 
թեմի՝ Հաղպատի և Էջմիածնի: Դրանցից առաջինը կախում ուներ անմիջա-
պես թագավորից, իսկ երկրորդը՝ Էջմիածնի կաթողիկոսից: Հաղպատի հո-
գևոր առաջնորդը ընտրվում էր թագավոի կողմից և միայն օծման համար 
ուղարկվում Էջմիածին4: 

Այդ ժամանակաշրջանում Հաղպատի աթոռակալության հարցը շաղ-
կապվում է Գանձասարի կաթողիկոսների գահակալության հետ: Հայտնի է, 
որ Գանձասարի կաթողիկոսի՝ Հովհաննես Հասան-Ջալալայանի (1763-1786) 
աթոռակալության ընթացքում նրա եղբայր, հակաթոռ Իսրայելը հեռացել էր 
Գանձակ և վրացական կառավարության միջոցով ձգտում էր գրավել 
հայրապետական գահը5: Վրաց թագավորները ձգտում էին օգնել Աղվանից 

                                                           

1  Դիվան…, հ. Բ, էջ 514, 614: 
2 Հաղպատի եպիսկոպոսությունը հիմնադրվել է 1081 թ. Հաղպատում Բարսեղ Ա Անեցու 

կաթողիկոսական ձեռնադրությունից անմիջապես հետո: Աթոռը միջնադարում առանձնա-
հատուկ դեր է ունեցել Ամենայն Հայոց կաթողիկոսների ընտրության ժամանակ: Հաղպատի 
եպիսկոպոսական Աթոռին է ենթարկվել վրացահայության զգալի մասը (Քարթլիի և Կախեթի 
հայությունը): 

3 Չոբանյան Պ., Հայ-ռուս-վրացական փոխհարաբերությունները ԺԸ դարի երկրորդ 
կեսին, Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածին, 2006, էջ 59:  

4 Նույն տեղում: 
5 Հայտնի է, որ մինչև XVI դարը Աղվանից կաթողիկոսները յուրացրել էին Լոռու, Գեղար-

քունիքի, Կապանի, Աղստևի թեմերը, և միայն այդ դարում են դրանք կրկին դրվում էջմիածնի 



 
52

կաթողիկոսների թեկնածուներին, քանի որ դրանով վերահսկողություն 
կսահմանեին նաև Գանձասարի կաթողիկոսության վրա և հանձինս նրանց 
կունենային վստահելի ներկայացուցիչներ: Մյուս կողմից դա կարող էր 
դիտվել իբրև հայոց Աթոռի դեմ հակընդետ քայլ, ինչը կարող էր վտանգել 
Էջմիածնի հետ հարաբերությունները: 

Դեռևս Սիմեոն Երևանցու հետ համաձայնության գալով՝ Հերակլը Իսրա-
յելին կարգել էր Հաղպատի վանքի առաջնորդ՝ արքեպիսկոպոսի հոգևոր աս-
տիճանով: Բայց նա սկսում է կաթողիկոսական գործունեություն ծավալել, 
ինչը Ղուկաս Կարնեցին փորձում է վրացական կողմի միջոցով կանխել: 1783 
թ. նա արքային առաջարկում է կանոնական ավանդույթը խախտող Իսրա-
յելին ուղարկել Էջմիածին՝ օրինական կարգով Հաղպատի վիճակի եպիսկո-
պոս ձեռնադրվելու1: Կաթողիկոսի նամակները Հերակլ արքային մեղադրա-
կան երանգ են ստանում. «Զի ինչպես ձեր թույլտվությամբ նա այդտեղ ար-
մատացաւ, դա յայդր առ է խանգարեալ զկանոնական աւանդութիւն հարցն 
առաջնոց: Նոյնպես և մեծութեամբ ձեր վերստին հանել զդա այտի աղաչեմք»2: 
Ղուկաս Կարնեցու՝ նույն թվականի ապրիլին գրված նամակից տեղեկանում 
ենք, որ Հերակլը նրա խնդրանքով Հաղպատի վանքի առաջնորդությունից 
հեռացրել է Իսրայելին3։ Իրականում, սակայն, արքան Իսրայելին հեռացրել 
էր, քանի որ, ինչպես տեսանք, վերջինս կաթողիկոսական գործունեություն էր 
ծավալել, ինչը Հերակլը հատուկ հրամանագրով արգելել էր4: 

Կաթողիկոս Հովհաննես Հասան-Ջալալյանի սպանությունից հետո կարճ 
ժամանակ անց Ղարաբաղի Իբրահիմ խանի ու հայ մելիքների աջակցու-
թյամբ Աղվանից կաթողիկոս է հաստատվում Իսրայելը5: Ղուկաս Կարնեցին 
1787 թ. վերահաստատում է Իսրայել կաթողիկոսին որպես «միահեծան հայ-
րապետի վերայ տանդ Աղուանից» և հորդորում Շամախու և Նուխու թե-
մերին ենթարկվել նրան6: 

Հաղպատի նոր առաջնորդի ընտրության կապակցությամբ կաթողիկոսը 
Հերակլին ակնարկում է, որ նա պետք է նշանակվի նույն վանքի թեմական-
                                                                                                                                                         

վերահսկողության տակ: Տե՛ս Մկրտումյան Լ., Գանձակի խանության հոգևոր թեմերը // 
«Կանթեղ», 2006, էջ 178: 

1 Աղանեանց Գ., նշվ. աշխ., էջ 505: 
2 ՄՄ, ձեռ. 4538, թ. 173բ: 
3 Հետագայում Ղուկաս Կարնեցին, անսալով Ղարաբաղի մելիքների միջնորդութայնը, իր 

համաձայնությունն է տալիս, որ Իսրայելը նշանակվի Գանձասարի կաթողիկոս: Տե՛ս Иоанни-
сян А. Р., Россия и армянское освободительное движение в 80-ых годах XVIII столетия, Ереван, 
1990 с. 77: 

4 Դիվան…, հ. Ա, էջ 369: 
5 Այդ մասին մանրամասն տե՛ս Մկրտումյան Լ., նշվ. աշխ., էջ 174-176: Տե՛ս նաև Դիվան 

հայոց պատմության. Ղուկաս Կարնեցի (1786-1792), հ. Բ, էջ 220: 
6 Կոստիկյան Ք., Մատենադարանի պարսկերեն վավերագրերը հայոց պատմության 

սկզբնաղբյուր (XVII դարի II կես-XIX դարի I կես): Դոկտորական ատենախոսություն, Երևան, 
2017, էջ 179 // http://etd.asj-oa.am/7464/2/doctor.pdf 



 
53

ների՝ «…վիճակայնոց ընտրութեամբն և հաւանութեամբն»: Հետևաբար, նա 
առաջարկում է, որ Հաղպատի վարդապետները և տեղի Ս. Աթոռի միաբան-
ներն ընտրեն թեկնածու, այդ մասին ծանուցեն արքային, ապա կնքած թղթով 
նրան ուղարկեն Էջմիածին, ինչից հետո «…ըստ հրամանի քում (Հերակլ 
արքայի – Հ. Ա.) և ըստ հաճութեան նոցին (Հաղպատի միաբանների – Հ. Ա.) 
արասցուք»1: 

Սակայն հետագայում ևս Հաղպատի հոգևոր առաջնորդը հիմնականում 
նշանակվում է վրացական կառավարության պարտադրանքով: Հաղպատի 
վանքի միաբան Դավիթ վարդապետը Գեորգի արքայորդու միջնորդագրով 
ուղևորվում է Էջմիածին՝ եպիսկոպոս ձեռնադրվելու: 1783 թ. արքայորդուն 
գրած` Ղուկաս Կարնեցու նամակներում հստակորեն զգացվում է նրա խու-
սափողական վերաբերմունքը Դավիթին ձեռնադրելու հարցում: Նախ Գեոր-
գի արքայորդու գրության մեջ հստակեցված չէր, թե եպիսկոպոս ձեռնա-
դրվելու դեպքում Դավիթը որ՞ հոգևոր կառույցը պետք է առաջնորդեր: Բացի 
այդ, նա իր հետ չուներ ժողովրդի գրություն կամ մահսար2, որը, ըստ կանո-
նի, ձեռնադրվելու ժամանակ պետք է ընթերցվեր եկեղեցում: Հետևաբար, 
նրա ձեռնադրությունը կանոնազանցության օրինակ կհանդիսանար: 

Պարզվում է, որ վրացական կողմը Դավիթին նախապատրաստում էր 
Հաղպատի վանքի առաջնորդության համար: Թեև կաթողիկոսը համաձայն 
էր, որ Դավիթը նշանակվի առաջնորդ՝ Իսրայելին Հաղպատից հեռացնելու 
պայմանով3: Հնարավոր է, որ արքան հենց Դավիթին նշանակելու պատճա-
ռով է Հաղպատի առաջնորդի պաշտոնից հեռացնում Իսրայելին: 

Չցանկանալով սրել Վրաստանի հետ հարաբերությունները՝ 1784 թ. ապ-
րիլի 19-ին Ղուկաս Կարնեցին Դավիթին Հաղպատի վանքի առաջնորդու-
թյունը վարելու կոնդակ է տալիս, որում նշվում է, որ այն տրվում է «հաղպա-
տեցւոցն» խնդրանքով: Նույն օրը գրած նամակներում նա այդ մասին տեղե-
կացնում է Հերակլ արքային և Գեորգի թագաժառանգին4: 

Դավիթ վարդապետը, սակայն, չի արդարացնում իրեն որպես հոգևոր 
գործիչ, ավելին՝ նա եպիսկոպոսներ է ձեռնադրում, ինչի իրավունքը չուներ, 
իսկ հյուսիսկովկասյան լեզգիների արշավանքներից հետո հեռանում է Թիֆ-
լիս5: Վանքը մնում է ամայի ու անբարեկարգ: Վարդապետի վերաբերմունքն 

                                                           

1 Դիվան…, հ. Ա, էջ 753, 370: 
2 Մահսար կամ մանսար (արբ.) - համախոսական նամակ, հանրագիր: 
3 Աղանեանց Գ., նշվ. աշխ., էջ 504-505: 
4 Դիվան…, հ. Ա, էջ 414-415: 
5 Դավիթը Հաղպատի վանքից հեռացել էր հավանաբար 1785-1786 թթ. լեզգիների արշա-

վանքների ընթացքում, որոնց ժամանակ հիմնահատակ ավերվեցին Լոռու մի շարք բնակա-
վայրեր, այդ թվում Հաղպատը, որի բնակիչների մեծ մասը հեռանում է գյուղից: Տե՛ս ՄՄ, ձեռ. 
4331, թթ. 69բ-70ա, ձեռ. 4501, էջ 947, Ոսկերչեան Հ., Յիշատակարան ազգային արդեան 
պատմութեան համար // «Կռունկ հայոց աշխարհին», 1862, ապրիլ, էջ 281, Հովհաննես Ղրի-
մեցի, Պատմութիւն հռչակաւոր վանից Հաղբատայ Ս. Նշանին, Վիեննա, 1965, էջ 127-128, 



 
54

առաջ է բերում Հաղպատի հոգևորականների և տեղի հայ հասարակության 
դժգոհությունը, որոնք նրա վերաբերյալ կաթողիկոսին բազմաթիվ գանգա-
տաթղթեր են հղում: 

1787 թ. ապրիլին Ղուկաս Կարնեցու՝ Գեորգիին գրած նամակից տեղե-
կանում ենք, որ արքայորդին մինչ այդ բանագնացի միջոցով գրություն էր 
ուղարկել կաթողիկոսին, որպեսզի նա սաստի դժգոհ բնակչությանն ու հո-
գևորականներին և պահանջի, որ նրանք ենթարկվեն Դավիթին՝ որպես թեմի 
առաջնորդի: Կաթողիկոսը խոստանում է հնարավորինս հարթել վեճը: Նաև 
ստիպված է լինում Թիֆլիսի հոգևոր առաջնորդ Պետրոս վարդապետին և 
տեղի հայ երևելիներին գրած պատասխան նամակում գրել, որ Դավիթի 
նկատմամբ իրենց անհամաձայնության մասին տեղեկացնեն արքայորդի 
Գեորգիին1: 

Դավիթ վարդապետը, որը հրաժարվում է վերադառնալ Հաղպատ և 
զբաղվել վանքի բարեկեցությամբ, բանադրվում է կաթողիկոսի կողմից2, 
ինչից հետո իր հեղինակությունն ու դիրքը վերականգնելու համար դիմում է 
վրացական արքունիքի միջնորդությանը: Ի պատասխան՝ կաթողիկոսը 1792 
թ. հուլիսին Հերակլ արքային հիշեցնում է, որ Դավիթն արքայի խնդրանքով 
էր եպիսկոպոս ձեռնադրվել և առաջնորդ կարգվել՝ պայմանով, որ նա պար-
կեշտորեն և խոհեմությամբ առաջնորդի և զբաղվի վանքի բարեկարգմամբ. 
«…իսկ նա վանիցն զայլոց շինեալ փայտակերտսն ևս քակեալ եբեր յայդր 
յորջ հաստատել ինքեան և զվանքն ամայի թողուլ»3: 

Կաթողիկոսը վրացական արքունիքից խնդրում է Դավիթ վարդապետին 
ուղարկել Մայր Աթոռ՝ նրան ըստ օրինակարգի վանքի և ամբողջ վիճակի 
առաջնորդ կարգելու: 

Ի վերջո, անսալով արքայի միջնորդությանը, կաթողիկոսն ստիպված է 
լինում Դավիթին եպիսկոպոս վերաձեռնադրել և վերահաստատել վանքի 
առաջնորդի պաշտոնում, իսկ Հերակլից խնդրում է հրամայել Հաղպատից 
հեռացած բնակիչներին վերադառնալ գյուղ և վերանորոգել վանքը4: 

Հաղպատի թեմական հարցերի կարգավորման շրջանակում Ղուկաս 
Կարնեցին փորձում է ներգրավել Թիֆլիսի հայ երևելիներին: Մելիք Ավետի-
քին հղած նրա նամակում մեղադրական երանգ է հնչում. «Զչափս իւրեանց ո՛չ 
ճանաչօղք, զմահսար և զմուճալամայս են շինեալ վասն կրկին հաստատելոյ 
զանկարգ և զապօրինաւոր կամս իւրեանց, ապա դու ըստ է՞ր ո՛չ իրազեկ 
լինես առ ի խափանել զթէրիւր և զանկարգ արարմանս դոցայ (Հաղպատի 

                                                                                                                                                         

Летопис протоиерея Тер-Огана Воскерчянц // «Кавказская старина», 1873, № 7-8, с. 196, Լեո, 
Սահմանավէճեր Լօռի, Ախալքալաք, Ղարաբաղ, Աթէնք, 1990, էջ 79: 

1 ՄՄ, ձեռ. 4449, թթ. 31ա, 31բ-32ա: 
2 Դիվան…, հ. Բ, էջ 236-237: 
3 Աղանեանց Գ., նշվ. աշխ., էջ 580-582: 
4 Նույն տեղում, էջ 589-590: 



 
55

հոգևորականների – Հ. Ա.), իսկ եթէ քո զգուշացումը չլսեն, մեզ ծանուցիր»1: 
Նշված իրադարձությունների պատճառով Թիֆլիսի և շրջակայքի հայ 

բնակչության ու հոգևորականների շրջանում սկիզբ առած ներքին հակա-
սությունների հարթման համար կաթողիկոսն անգամ դիմում է Յակոբ Ռեյ-
նեգսին2, որպեսզի վերջինս այդ հարցում միջնորդի արքայի առջև3: Դա Ռեյ-
նեգսին առիթ տվեց, որ անհարկի միջամտի Հաղպատի թեմակալ առաջ-
նորդի նշանակման հարցերին4: 

Դավիթ վարդապետից հետո Հաղպատի առաջնորդության պաշտոնը 
փորձում է ձեռք բերել Սարգիս Հասան-Ջալալյանը5, որը 1798 թ. «սաստկա-
ցած խռովության» պատճառով Գանձասարից փախչում է Թիֆլիս6: 1799 թ. 
օգոստոսին Գեորգի արքային (1798-1801) հղած կաթողիկոսի գրածոյից 
տեղեկանում ենք, որ արքան Սարգիս եպիսկոպոսի միջոցով նամակ էր 
ուղարկել Ղուկաս Կարնեցուն՝ առաջարկելով Սարգիսին կարգել Հաղպատի 
վանքի առաջնորդ, թեմի երևելիները ևս մահսար էին գրել այդ մասին7: 

Ղուկաս Կարնեցին մերժում է՝ պատճառաբանելով մինչ այդ Գանձասա-
րում Սարգսի ինքնագլուխ կաթողիկոս հռչակվելը: Մինչ այդ «Կոնդակ Շու-
շի, Շամախի, Նուխի, Բաքու, Դերբենդ և շրջակայքը» վերտառությամբ 
առաջնորդական գրով նա նշված վայրերի ու շրջակայքի հայությանն արգե-
լել էր Գանձասարի հոգևոր առաջնորդ ճանաչել Սարգիսին, որը Գանձա-
կում օծվել էր և կեղծ լուրեր տարածել՝ իբր Գանձասարի կաթողիկոսը 
վախճանվել է8: 

Գեորգի արքան սպառնաց, որ կարգելի հայ նվիրակներին9 իր երկրի 
տարածք մուտք գործել10: Կաթողիկոսը պատասխան նամակում արտահայ-

                                                           

1 ՄՄ ձեռ. 4538, թ. 186բ: 
2 Յակոբ Ռեյնեգսը եղել է ռուս պետական գործիչների գործակալը, որի միջոցով վերջին-

ներս նամակագրական կապ էին պահպանում կաթողիկոսի, վրաց արքաների և այլոց հետ: 
Այդ նպատակով Ռեյնեգսը քանիցս այցելել էր Էջմիածին։ 

3 Դիվան…, հ. Ա, էջ 350-351: 
4 Иоаннисян А. Р., նշվ. աշխ., էջ 77: 
5 Սարգիս Հասան-Ջալալյանը Հովհաննեսի և Իսրայելի եղբայրն էր, որը 1786-1792 թթ. 

հեռացել էր Գանձասարից: Նա եղբորից հետո 1792 թ. Գանձակում օծվում է կաթողիկոս, բայց 
չստանալով հայոց կաթողիկոսի և տեղի հայ մելիքների աջակցությունը, ինչպես նաև հալա-
ծանքների ենթարկվելով Իբրահիմ խանի կողմից՝ հեռանում է Լոռի, ապա գնում Թիֆլիս՝ 
փորձելով վրաց կառավարության օգնությամբ հոգևոր պաշտոն ձեռք բերել: Հետագայում նա 
դարձյալ վերադառնում է Գանձասար, ստանձնում կաթողիկոսի պաշտոնը (1810-1828): 

6 Կոստիկյան Ք., նշվ. աշխ., էջ 180: 
7 Աղանեանց Գ., նշվ. աշխ., էջ 677: 
8 ՄՄ, ձեռ. 4424, թ. 112բ: 
9 Հայ նվիրակը թեմի կողմից գործուղված անձ էր, որը պետք է տվյալ վայրում հավաքեր 

հոգևոր հարկը, ժողովարարություն,ª հանգանակություն կատարեր հօգուտ թեմի, զբաղվեր 
հոգևոր այլ հարցերով: 

10 Օրմանեան Մ., Ազգապատում, Կոստանդնուպոլիս, հ. Բ, 1914, էջ 3238-3239: 



 
56

տում է իր վիրավորանքն ու զարմանքը: Նա փաստում է, որ իր 19 տարվա 
կառավարման ընթացքում շրջապատված լինելով դաժան թշնամիներով՝ ոչ 
ոքից օգնության չի ստացել, այլ «…միայն Աստուծոյ ողորմութեամբն և տա-
ռապեալ ազգիս մերոյ դառն քրտամբքն պահպանեցաւ Սուրբ տունս»1: Իսկ 
այժմ, երբ Էջմիածնի վանքը տնտեսական ծանր վիճակում է, նմանօրինակ 
հարց է դրվում իր առջև: 

Ղուկաս Կարնեցուն հավանաբար վիրավորել էր արքայի սպառնագին 
տոնը: Նա ստիպված կատարում է նրա առաջարկը՝ ելնելով երկրի ու Մայր 
Աթոռի դեմ նրան չտրամադրելու հրամայականից: Սարգիսին կոնդակ տա-
լով՝ նրան ուղարկում է Հաղպատ, պայմանով, սակայն, որ վերջինս վանքը 
կառավարի որպես արքեպիսկոպոս՝ առանց կաթողիկոս կոչվելու և կաթո-
ղիկոսական կարմիր կնիք գործածելու2: Ռուսաստանի կողմից Գանձակի ու 
Ղարաբաղի խանությունների նվաճումից հետո Սարգիսը վերադառնում է 
Գանձասար և զբաղեցնում կաթողիկոսի աթոռը3: 

Կաթողիկոսը տալիս է սեփական արարքի գնահատականը. «Լաւ են 
վէրք բարեկամի (վրացիների – Հ. Ա.), քան զկամակոր համբոյրս թշնամոյ»4: 
1799 թ. սեպտեմբերին Գեորգի արքային հղած նամակում նա հաստատում է, 
որ Սարգիս եպիսկոպոսը Հաղպատի վանքի առաջնորդ է կարգվել արքայի 
կամքով5: 

Ղուկաս Կարնեցու հոգևոր գործունեության մասն են կազմում տարբեր 
հոգևոր կառույցների բարեկարգման ու տնտեսական վիճակի բարելավման 
համար ժողովարարության՝ դրամական հանգանակության թղթեր տրամա-
դրելը: Դրանց մի մասը տրվում էր վրացահայ թեմի եկեղեցիներին օգնելու 
նպատակով: «Կոնդակ ժողովարարութեան վասն Սանահնոյ Սրբոյ Աս-
տուածածնի վանիցն ի վերայ Թիֆլիզու և բոլոր շրջակայիցն» վերնագիրը 
կրող կոնդակից տեղեկանում ենք, որ երբեմնի ամայի Սուրբ Աստվածածնի 
վանքը Հերակլ արքայի հավանությամբ վերաբացվել էր: Սակայն այն դեռևս 
աղքատ էր, արդյունքը՝ սակավ և վերակառուցման համար դրամ էր անհրա-
ժեշտ: Կաթողիկոսը հայ բնակչությանը կոչ է անում հոժարակամ առատ 
տուրք տալ վանքին6: 

Թիֆլիսի մելիք Ավետիքը կաթողիկոսից ժողովարարության կոնդակ էր 
խնդրել Հավլաբարի Ծիրանավոր Ս. Աստվածածին եկեղեցու վերա-
կանգնման համար: 1782 թ. օգոստոսի 2-ին գրված կաթողիկոսի նամակից 
տեղեկանում ենք, որ եկեղեցին ավերվել էր, իսկ այժմ վերաշինվել, և 

                                                           

1 Տե՛ս ՄՄ, ձեռ. 4538, թ. 82բ: 
2 Օրմանեան Մ., նշվ. աշխ., էջ 3238-3239: 
3 Կոստիկյան Ք., նշվ. աշխ., էջ 180: 
4 ՄՄ, ձեռ. 4538, թթ. 82ա-82բ: 
5 Նույն տեղում, թթ. 123բ-124ա: 
6 Նույն տեղում, թ. 190ա: 



 
57

միջոցներ էին հարկավոր այն կրկին վերաբացելու համար: Վրաստանի 
հայությանն ուղղած գրությամբ Ղուկաս Կարնեցին հորդորում է կամավոր 
ողորմություն տալ եկեղեցուն1: 

Հատկանշական է, որ նմանատիպ կոնդակ նա գրում է նաև 1788 թ. 
դեկտեմբերին՝ «Կոնդակ մի ժողովարարութեան ի վերայ Թիֆլիզու, ի Գօրւոյ 
եւ ի Կախէթու վասն Ծիրանավոր կոչեցեալ Սրբոյ Աստուածածնի անապա-
տին որ է ի Հալուաբարու դաշտին, որք յամենայնում՝ ամի մի անգամ զկա-
մաւոր ողորմութիւն տացեն այնմ սրբոյ անապատին՝ ի շինութիւն նորին» 
վերտառությամբ2: 

1783 թ. նմանօրինակ կոնդակներ են հղվում Շիրվան, Շամախի, Նուխի և 
շրջակայքի բնակավայրեր՝ Գորու Ս. Ստեփաննոս եկեղեցուն ի օգնություն, 
քանի որ եկեղեցու կայքը հրդեհից այրվել էր3: 1784 թ. նոյեմբերին Ղուկաս 
Կարնեցին կոնդակով դիմում է Վրաստանի հայությանը՝ օգնություն հանգա-
նակելու Հաղպատի վանքի համար՝ այն ազատելու պարտքերից4 և այլն: 

Ժողովարարության կոնդակները յուրօրինակ սկզբնաղբյուրներ են, 
որոնցից տեղեկանում ենք ոչ միայն տվյալ հոգևոր կառույցի տնտեսական 
վիճակի, այլև ամբողջ թեմի կատարած հայապահպան գործունեության, 
անգամ տվյալ վայրերում կամ երկրում տիրող քաղաքական իրավիճակի 
վերաբերյալ: 

Կաթողիկոսը բազմիցս ստիպված էր լինում ժողովարարության կոն-
դակներ տրամադրել Հերակլի և արքայական ընտանիքի մյուս անդամների 
խնդրանքներով: 1783-1791 թթ. նման կոնդակներ են տրվել Երուսաղեմ ուխտ 
գնացող կամ տարբեր վայրեր այցելող, սոցիալ-տնտեսական ծանր վիճա-
կում գտնվող, պարտքեր կուտակած վրացի հոգևոր գործիչներին օգնելու, 
վրացական տարբեր եկեղեցիներ վերանորոգելու և այլ նպատակներով5: 
Դրանք տրվել են հիմնականում Թիֆլիսի, Գորու, Կախեթի, Փամբակաձորի 
և շրջակայքի հայության անունից: 

Գեորգի արքայորդուն, Հերակլ արքային Ղուկաս Կարնեցին բազմիցս 
գրում է, որ ժողովարարական թղթերը դժգոհություն են առաջացնում բնակ-
չության շրջանում6: 1794 թ. նոյեմբերի 23-ին խնդրած հերթական ժողովարա-
րական թղթի առիթով նա Հերակլի թոռ Դավիթ միրզային տեղեկացնում է, 
որ աղքատության մեջ գտնվող ժողովուրդը զայրացել ու դժգոհել է: «...Մե-
րայինքն ամենայն ի յաղքատութենէ և ի դառնութեանց ժամանակիս նեղեալ 
գոլով՝ գրեթէ յերես են ելեալ, որոց աւելորդ հրաման հրամայելն վնաս բերէ, 

                                                           

1 Տե՛ս Աղանեանց Գ., նշվ. աշխ., էջ 417, Դիվան…, հ. Ա, էջ 335-336: 
2 Դիվան…, հ. Ա, էջ 425: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 357: 
4 Նույն տեղում, էջ 480: 
5 Նույն տեղում, էջ 328, 330-331, 371-372, 422, 507, Դիվան…, հ. Բ, էջ 464, 495, 517, 574, 629: 
6 Դիվան…, հ. Ա, էջ 155, 302: 



 
58

քան թէ օգուտ»1,– գրում է նա՝ այնուամենայնիվ տրամադրելով կոնդակը: 
Ղուկաս Կարնեցու նմանօրինակ քայլը Վ. Գրիգորյանը մեկնաբանում է 

այն բանով, որ նա վախենում էր ժողովրդական զայրույթից: Սակայն նա 
իրավամբ չի ժխտում, որ տուրքերի ու հարկերի, եկեղեցական բազմապիսի 
վճարումների ծանր բեռի տակ եղած աշխատավորները, որոնք խիստ 
կարիքի մեջ էին, այլևս չէին կարողանում օժանդակություն ցույց տալ թեկուզ 
կնիքը կրող նրա ժողովարարական կոնդակ բերողներին2: Կարող ենք եզրա-
հանգել, որ ժողովուրդը բացահայտ բողոքում էր, և նրա զայրույթը բնակա-
նաբար պետք է ուղղվեր Մայր Աթոռի դեմ, ինչը կաթողիկոսը չէր կարող 
թույլ տալ: 

Բացի այդ, Ղուկաս Կարնեցին ժողովարարության թղթերը տրամադրում 
էր՝ հաշվի առնելով, որ մերժումները կարող էին բացասաբար անդրադառ-
նալ հայ-վրացական հարաբերությունների հետագա ընթացքի վրա, ինչպես 
նաև հակասություններ առաջ բերել հայ և վրացի բնակչության միջև: Մյուս 
կողմից, ինչպես պարզվում է 1785 թ. Հովսեփ Արղությանին գրած նրա 
նամակից, Վրաստանից եկած և կաթողիկոսից մերժում ստացողները դիմում 
էին վրացական արքային և վերջինիս միջնորդությամբ երկրորդ դիմումով 
ձեռք բերում կոնդակները3: 

Կաթողիկոսի և վրացական կառավարության միջև հակասություններ 
էին ծագում նաև Վրաստանում գտնվող հայկական եկեղեցու հետևորդների, 
այդ թվում՝ ճորտերի նկատմամբ գործադրվող կամայականությունների, հայ 
եկեղեցապատկան գույքի նկատմամբ ոտնձգությունների և այլ պատճառնե-
րով: Կաթողիկոսը հաճախակի էր դիմում վրաց արքաներին՝ վրացահպա-
տակ տարածքներում Ս. Աթոռին պատկանող գույքը այլոց ոտնձգություննե-
րից զերծ պահելու, օտարների ձեռքից վերցնելու և Մայր Աթոռին վերա-
դարձնելու, Վրաստանում բնակվող էջմիածնահպատակ ճորտերին հարկե-
րից ազատելու և այլ հարցերով4: Ղուկաս Կարնեցու նախաձեռնությամբ՝ 
վրաց արքայազն Գեորգիի հրամանով վրացահպատակ Միրզա Ահմադը 
ուղարկվում է Էջմիածնի վանք և դառնում կաթողիկոսի գրագիր սպասա-
վորը՝ պարսկերենով գրագրություններ կատարելու համար5: 

Նա տարբեր առիթներով ստիպված է լինում ճորտության թղթեր հղել 
վրացահայ անձանց՝ վերահաստատելով, որ Էջմիածնի ճորտերի նկատմամբ 
որևէ մեկը իրավունքներ չունի, ինչպես հռչակում է վրացական օրենքը, և 

                                                           

1 Տե՛ս Աղանեանց Գ., նշվ. աշխ., էջ 642-643, Գրիգորյան Վ., Երևանի խանությունը XVIII 
դարի վերջում, Երևան, 1958, էջ 62: 

2 Գրիգորյան Վ., Ղուկաս Կարնեցու 1786-1792 թթ. նամականին // Դիվան…, հ. Բ, էջ LI: 
3 Դիվան…, հ. Ա, 507: 
4 ՄՄ, ձեռ. 4538, թթ. 123բ-124ա, Աղանեանց Գ., նշվ. աշխ., հ. Ա, էջ 683-684: 
5 Տե՛ս Կոստիկյան Ք., Մատենադարանի պարսկերեն հրովարտակները, պրակ Դ, վավ. 

52, Երևան, 2008, էջ 386, նույնի՝ Մատենադարանի պարսկերեն վավերագրերը…, էջ 91: 



 
59

հայ ճորտերը տուրքերն ու հարկերը պետք է տեղի առաջնորդի միջոցով 
փոխանցեն Ս. Աթոռին1: Ոմանք իբրև Էջմիածնի ճորտեր ներկայանում էին 
անգամ այլոց ճորտությունից ազատագրվելուց հետոª նոր պարտադրանք-
ների ենթարկվելուց խուսափելու նպատակով: Նման խնդրանքներով վրա-
ցահայերը բազմիցս դիմել են Ղուկաս Կարնեցուն2: 

Բացի նշվածներից, կաթողիկոսը կարողանում էր այլ արտոնություններ 
կորզել վրաց թագավորներից: Այսպես օրինակ, Մատենադարանի Կաթողի-
կոսական դիվանում առկա է Հերակլ Երկրորդի հրովարտակը, որով նա 
հրամայում է Էջմիածնի հոգևորականներին չանհանգստացնել և անհարկի 
հարկեր չպահանջել3: 

Ինչպես տեսանք, Ղուկաս Կարնեցին ստիպված էր իր գործունեության 
ընթացքում բազմիցս ընդառաջ գնալ վրացական կողմին: Կարծում ենք, որ 
դա ուներ ոչ միայն հոգևոր, այլև քաղաքական դրդապատճառներ: Կաթողի-
կոսը ձգտում էր չսրել հայ-վրացական հարաբերությունները՝ հաշվի առնե-
լով, որ Վրաստանը, լինելով պետականություն ունեցող երկիր, Հայաստանի 
հարևան միակ քրիստոնյա պետությունը, ինչպես նաև գտնվելով նրա հյու-
սիսային սահմանում, ի զորու էր պայքարել բազմիցս կրկնվող պարսկական 
և հյուսիսկովկասյան ժողովուրդների ավերիչ արշավանքների դեմ: 

Վրացական պետական և հոգևոր գործիչների միջոցով նա տեղեկանում 
էր հյուսիսից սպասվող հարձակումների մասին, նրանց հետ քննարկում 
թշնամիներին դիմակայելու և այլ հարցեր: Եվ վերջապես, Երևանի խանու-
թյունը Վրացական պետության հարկատուն էր: 

Բացի այդ, հայ-վրացական քաղաքական, տնտեսական և հոգևոր ամուր 
հարաբերությունները հնարավորություն էին ընձեռում վերահսկել Վրաս-
տանում և վրացահպատակ հայկական տարածքներում գտնվող եկեղեցի-
ներն ու հայ բնակչության հոգևոր կյանքը: 

Սակայն, ինչպես տեսնում ենք, չնայած Ղուկաս Կարնեցու ջանքերին՝ 
պահպանելու հայ-վրացական բարիդրացիական հարաբերությունները, 
դրանք երբեմն խիստ վտանգվում էին, որի հիմնական պատճառը հայ հո-
գևոր կյանքին վրացական կառավարության անհարկի միջամտելու հանգա-
մանքն էր: Վրացական արքունիքը, պահանջներ ներկայացնելով կաթողի-
կոսին, հաշվի չէր առնում հայ եկեղեցական կարգուկանոնը, ինչը տեղիք էր 
տալիս ոչ միայն հոգևոր օրենքները խախտելուն, այլև վնասում էր կաթո-
ղիկոսի հեղինակությանը: 

Ղուկաս Կարնեցու գործունեությունն ուղղված էր տեղի հոգևոր կառույց-

                                                           

1 Դիվան…, հ. Բ, էջ 531-132, 657: 
2 Տե՛ս Չոբանյան Պ., նշվ. աշխ., էջ 58: 
3 Հակոբյան Վ., Երևանի խանության XVIII դարի երկրորդ կեսի պատմության հիմնա-

խնդիրները ըստ Մատենադարանի պարսկերեն վավերագրերի: Թեկ. ատենախոսություն, 
Երևան, 2019, էջ 18: http://etd.asj-oa.am/7464/2/doctor.pdf. 



 
60

ների բարեկարգմանը, նվիրյալ հոգևորականների նշանակմանը, տարբեր 
վիճահարույց հարցերի հարթմանը, առհասարակ վիրահայոց թեմի 
վերահսկմանը: 
 
 

Асмик Амирджанян – Грузинская епархия Армянской апостольской 
святой церкви в годы патриаршества Гукаса Карнеци 

 
В статье раскрываются взаимоотношения Грузинского правительства и Армянской 

апостольской церкви в годы предстоятельства Католикоса всех армян Гукаса Карнеци 
(1780-1899). Католикос сыграл важную роль в деле организации прав и обязанностей, 
духовной жизни армян в Грузино-имеретинской епархии, его усилиями были 
урегулированы духовные дела епархии. В статье анализируется роль Католикоса в 
сплочении общины и сохранении духовной, национальной жизни армянского населения. 
В работе также отражена социально-экономическая деятельность Карнеци, армянская 
духовная жизнь в этом регионе. Урегулировав административные и духовные дела 
Грузино-меретинской епархии армянской церкви, Католикос способствовал этим не 
только благоустройству епархии, но и развитию армяно-грузинских отношений. 
 
 

Hasmik Amirjanyan – The Diocese of Georgia of the Armenian Apostolic Church 
during the Reign of Catholicos Ghukas Karneci 

 
The article describes the relationship between the Georgian Government and the 

Armenian Apostolic church during the years of presidency of Catholicos of All Armenians 
Ghukas Karneci (1780-1899). One of the main activities of Ghukas Karneci was the improving 
in the religious-administrative regulations of Armenian monasteries and churches in Armenian 
Diocese of Georgia-Imereti. The article examines the role of Catholicos preserving the spiritual 
national live of the Armenian population. The article presents also the social-economic 
activities of Ghukas Karneci, shows the state of the Armenian Church. One of the main 
activities of Karneci was the administrative regulations of Georgian eparchy of Armenian 
Church. He made valuable contributions not only for Armenian eparchy but also increased and 
strengthened Armenian-Georgian relations. 
 

Ներկայացվել է 15.08.2020 
Գրախոսվել է 17.10.2020 
Ընդունվել է տպագրության 12.11.2020 
 




