
 
37 

 

 

 

 
ԼԻԼԻԹ ՄԵԼԻՔՅԱՆ 

 

ՀԱՅՈՑ ԵԿԵՂԵՑԻՆ ԵՎ ՀԱՅԵՐԸ ՎՐԱՍՏԱՆԻ ՍՈՑԻԱԼ-ՏՆՏԵՍԱԿԱՆ ԵՎ 

ՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ԿՅԱՆՔՈՒՄ (X-XIII ԴԴ.) 

 

 
Բանալի բառեր – Վրաստան, Տփղիս, Քարթլի, Բագրատունիներ, Սմբատ I, Հով-

հաննես Դրասխանակերտցի, Դավիթ IV Շինարար, Հայոց եկեղեցի, հայկական հա-
մայնք, թագավոր, պատմիչ, եպիսկոպոսություն, գաղթօջախ, արձանագրություն 
 

Վրաստանում Հայոց եկեղեցու և վրաց աշխարհիկ իշխանությունների 

փոխհարաբերությունները պատմական ուրույն ընթացք են ունեցել, որոնք 

սերտորեն առնչվել են այդ երկրում հայկական գաղթօջախի ձևավորմանը, 

ինչպես նաև հայերի մասնակցությամբ՝ Վրաստանի սոցիալ-քաղաքական և 

տնտեսական-մշակութային կյանքի զարգացման գործընթացին: Վրաստանի 

հայ գաղթօջախին ու հատկապես վրաց աշխարհիկ իշխանությունների և 

այնտեղ գործող Հայոց եկեղեցու փոխհարբերություններին որևէ 

ժամանակաշրջանի հայ պատմիչ և տարեգիր լիարժեք չեն անդրադարձել։ 

VII-XIII դդ. հայկական և վրացական սկզբնաղբյուրների տեղեկություններն 

առավելապես վերաբերում են հայ բնակչության գաղթերին, ուստի առաջ-

նային ենք համարում լուսաբանել սույն ժամանակաշրջանում Վրաստանում 

հայ բնակչության և Հայոց եկեղեցու թեմի պատմության մի շարք անցքեր: 

Հայերի գաղթը դեպի Վրաստան պարբերական բնույթ է կրել: Այն ունե-

ցել է իր նախադրյալները՝ պետականության կորուստը, առևտրական ճա-

նապարհների հյուսիս տեղափոխվելը, վրացի թագավորների բարենպաստ 

քաղաքականությունը: 

Նկատենք, որ Միացյալ վրաց թագավորության տնտեսությանը զարկ 

տալու, երկիրն արտաքին թշնամիներից պաշտպանելու, ինչպես նաև երկրի 

ներսում թագավորի և վրացի անջատողական ազնվականության միջև 

շարունակվող պայքարի պայմաններում Վրաստանի արքաները հանձինս 

հայերի՝ տեսնում էին թագավորական իշխանության համար վստահելի 

հենարան: 

Վրաստանում հայկական գաղթօջախի ձևավորման գործընթացը զար-

գացել է աստիճանաբար: Եթե Հայաստանի առաջին բաժանումից հետո (387 

թ.) Բյուզանդական կայսրությունում հայկական գաղթօջախը արդեն ձևա-

վորման փուլում էր, ապա նույնը չի առնչվում Վրաստանին: Սակայն ինչ-

պես Բյուզանդիայում, այնպես էլ Վրաստանում հայ գաղթականները ծավա-



 
38 

լել են տարաբնույթ գործունեություն՝ աշխատանքային (առևտրականներ, 

արհեստավորներ, շինարարներ), ռազմաքաղաքական, հոգևոր և մշակու-

թային: 

Հայտնի է, որ IV-V դդ. հայկական առանձին խմբեր հաստատվել էին 

Վրաստանի մայրաքաղաք Մցխեթում և նրա շրջակա գյուղերում1: VII դարի 

մեկ այլ ուշագրավ սկզբնաղբյուրի՝ ըստ Քարթլիում գտնվող Մցխեթի ս. Խաչ 

(Ջվարի) և Ատենի Սիոնի եկեղեցիներում պահպանված հայերեն արձանա-

գրության, վրացական միջավայրում գործել են հայ անվանի շինարարներ2: 

Հավանաբար հայ-վրացական դավանական միասնության շրջանում 

Տփղիսում եղել է փոքրաթիվ հայկական համայնք: Ուխտանես պատմիչը 

հիշատակում է Կիրակոս Տփղիսեցի քահանայի մասին. «Նա մեծաւ աշխա-

տութեամբ գրեալ և թարգմանեալ ի մերս լեզու՝ ետ մեր գրով. վասն զի ինքն 

իսկ կարի քաջ գիտէր զգիր և զլեզու Վրաց»3: Կարծում ենք, որ այս հիշատա-

կումը կարող է վկայել այդ ժամանակաշրջանում Տփղիսում հայկական 

եկեղեցու և տեղում հայ սպասավորների առկայության մասին: 

V-XII դդ. ձեռագիր հիշատակարաններում հանդիպում ենք «1073 թ.»՝ 

Մկրտիչ քահանայի Տփղիսում ընդօրինակած Շարակնոցին. «Շարական. 

վայելուչ հին բոլորագիր»: 

Այստեղ հարկ է անդրադառնալ XI դարին վերագրվող երկու կասկածելի 

աղբյուրագիտական վկայությունների։ V-XII դարերի հիշատակարանների 

ժողովածուի հրատարակիչ Արտաշես Մաթևոսյանը նշում է մի ձեռագիր 

Շարակնոցի մասին («…Շարական. վայելուչ հին բոլորագիր»), որը 1073 թ. 

արտագրվել էր Տփղիսում. «Այս նույն թվականին Մկրտիչ քահանան «ի Փայ-

տակարանի, ի մեծ քաղաքին, որ Տփխիս ասի, ընդ հովանեաւ կամակատար 

սուրբ Աստուածածնի և սուրբ Սարգսի... ի խնդրոյ Ամիրի, ի վայելումն 

որդւոյ նորա սարկաւագ Եզեկիէլի» ընդօրինակվում է մի Շարակնոց»4: Իսկ 

Տփղիսի հայկական եկեղեցիներին նվիրված իր մենագրության մեջ Պարույր 

Մուրադյանը, ամենայն հավանականությամբ վրիպմամբ, մի ձեռագրի ՌԽԲ 

թվականը վերծանել է 1093 թվականի5, որն իրականում 1593 թվականն է: 

Այդ ձեռագրում Կիլիկիո կաթողիկոս է հիշատակվում Ազարիա Ա Ջուղա-

յեցին (1584-1601), ինչը ևս փաստում է, որ քննարկվող իրադարձություններն 

առնչվում են XVI դարին: 

Ի դեպ, որոշ վերապահությամբ ենք վերաբերվում Շարակնոցի՝ 1073 թ. 

                                                           

1 Տե՛ս Մելիքսեթ-Բեկ Լ., Վրաց աղբյուրները Հայսատանի յեվ հայերի մասին, հ. Ա, 

Երևան, 1934, էջ 172: 
2 Տե՛ս Мурадян П., Армянская эпиграфика Грузии, Картли и Кахети, Ереван, 1985, с. 63-70: 
3 Ուխտանէս, Հայոց պատմութիւն, Երևան, 2006, էջ 34: 
4 Հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ. Ե-ԺԲ դդ., աշխատասիրությամբ Ա. Ս. Մա-

թևոսյանի, Երևան, 1988, էջ 108: 
5 Մուրադյան Պ., Հին Թիֆլիսի հայոց եկեղեցիները, Երևան, 2009, էջ 259: 



 
39 

ընդօրինակված լինելուն: Նկատենք, որ այստեղ հիշատակվող «Ամիր» անու-

նը Հայաստանում գործածվել է միայն XIII դարից1: Ուշագրավ է նաև, որ Շա-

րակնոցում հիշատակվող եկեղեցիների՝ Կամակատար Սբ. Աստվածածնի և 

Սբ. Սարգիսի վերաբերյալ բացակայում է որևէ հարակից սկզբնաղբյուր, որը 

կփաստի X դարում դրանց գոյության մասին: Ավելին, երբ Ներսես Աշտարա-

կեցին հարցում է կատարում Կամակատար Սբ. Աստվածածին և Սբ. Գևորգ 

եկեղեցու մասին, առաջնորդին ներկայացված նյութերի մեջ առկա է հետևյալ 

հիշատակությունը՝ «վաղ ուրեմն կառուցեալ յայսմիկ տեղի՝ յամի Տեառն 

1356 թ.»2, այն է՝ եկեղեցիները պետք է կառուցված լինեին XIV դարում: Իսկ 

արդեն 1452 թ. Հովհաննես անունով գրիչը «ի մայրաքաղաքս Տփղիս, ընդ 

հովանեաւ Կամակատար Սուրբ Աստուածածնիս»3 ընդօրինակում է 

Ավետարանը: Ուստի հաշվի առնելով, որ Շարականի4 բովանդակային 

տեղեկությունները չեն համապատասխանում նշված ժամանակաշրջանին՝ 

1073 թ., կարծում ենք այն արտագրվել է ավելի ուշ՝ մասնավորապես XV 

դարում, իսկ նշյալ թվականը վրիպման հետևանք է: 

Հայ ժողովրդի նոր գաղթականության հոսքը դեպի Վրաստան շարու-

նակվեց նաև Հայաստանի՝ խալիֆայության գերիշխանության տակ ընկնե-

լուց հետո, որի առաջացման պատճառը գլխավորապես Հայաստանի նկատ-

մամբ խալիֆայության վարած բիրտ քաղաքականությունն էր: Հայերն իրենց 

մասնակցությունն էին ունենում Վրաստանում արաբների դեմ պայքարին: 

Այսպես, ըստ արաբ պատմիչ Թաբարիի՝ 853 թ. Տփղիսի պաշտպանների 

շարքում եղել են նաև խութեցիներ, որոնց Տփղիսի քաղաքապետ Իսահակը 

կարգել էր պահակազոր5: Այս ժամանակաշրջանում հայ գաղթականների 

թվում էին նաև իշխանական տան ներկայացուցիչները: Ղևոնդ պատմիչի 

հաղորդմամբ՝ Արտավազդ Մամիկոնյանը հարկահավաքին սպանելուց 

հետո «համբառնայր ամենայն տամբ իւրով, գնայր ի կողմանս Վրաց աշխար-

հին և ընդ ամենայն նախարարք աշխարհիս»6: 

Հայերի նոր հոսքը դեպի Քարթլի և հատկապես Քվեմո Քարթլի7, ավելա-

                                                           

1 Տե՛ս Աճառյան Հ., Հայոց անձնանունների բառարան, Երևան, 1942, էջ 119: 
2 Մուրադյան Պ., նշվ. աշխ., էջ 52: 
3 «ԺԵ դարի հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ», մաս Բ (1451-1480), կազմեց Լ. Ս. 

Խաչիկյան, Երևան, 1958, էջ 16: 
4 Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարան, Կաթողիկոսական դիվան, թղթ. 228, վավ. 

17: 
5 Արաբացի մատենագրեր. Հայաստանի մասին, Վիեննա, 1919, էջ 100: 
6 Պատմութիւն Ղեւոնդեաց Մեծի վարդապետի հայոց, Ս. Պետերբուրգ, 1887, էջ 138: 
7 «Սոմխիթի» կամ «Սոմխեթի» հորջորջումը, որով վրաց մատենագիտության մեջ հնա-

գույն ժամանակներից մինչև XI դարը հայտնի էր Հայքը (Հայաստանը), թերևս Կյուրիկյան-

ների շրջանում անցավ հարավային կամ ստորին Քարթլիին (մինչև Թելեթի կամ Սողանլուղի 

լեռնաշղթան Թբիլիսիի մոտ), ուստի և այս բնակավայրերը՝ հայեր և թե վրացիներ, «սոմխի-

թարի», այսինքն՝ «սոմխեթցի» էին կոչվում և աժմ ևս այդպես են կոչվում: Տե՛ս Մելիքսեթ-Բեկ 

Լ., Հայերը Վրաստանում // «Кавказ и Византия», выпуск 1, Ереван, 1979, с. 175: 



 
40 

ցավ IX-X դարերում, երբ հայ Բագրատունիները հավակնություններ ներկա-

յացրին այս տարածքների նկատմամբ: Հովհաննես Դրասխանակերտցին 

հաղորդում է, որ X դարի սկզբներին Սմբատ I Բագրատունին (850-914) պայ-

քար է սկսում աբխազաց թագավոր Կոստանդին III-ի (899-982) դեմ, որի 

զորքերը ներխուժում են Վիրք, Ծանարք և Գուգարք: Աբխազական զորքերը 

պարտություն են կրում, իսկ Կոստանդին III-ը գերեվարվում է1: Սույն 

իրադարձության վերաբերյալ կարևոր տեղեկություններ է հաղորդում նաև 

Քարթլիի մատյանը, ըստ որի՝ Սմբատ I-ը գրոհով գրավում է Ուփլիսցխե 

(ըստ Հովհաննես Դրասխանակերտցու՝ Կոսխ) ամրոցը և ետ նվաճում 

Վիրքը2: Հովհաննես Դրասխանակերտցին հայտնում է, որ Սմբատը «զբա-

զում ամրոցս յինքն գրաւեալ ի Վուրի աշխարհի, և կուսակալս կողմանցն 

այնոցիկ կացուցեալ է»3: Այսպիսով, Քվեմո Քարթլիի հարավային մասը՝ 

Սամշվիլդե կենտրոնով, գտնվում էր Բագրատունիների տարածքում և 

Սմբատ I-ը Քարթլիի կառավարումը վստահում է կուսակալներին: 

Նույնը նա նախաձեռնել էր նաև Սամշվիլդեում՝ այստեղ կուսակալներ 

նշանակելով Գնթունիների տոհմից: Ուստի հավանական է, որ Քարթլիում 

ևս՝ մասնավորապես Ուփլիսցիխեում, պետք է գործեին Սմբատ I-ի ուղար-

կած հայ ազնվական տոհմի ներկայացուցիչները: Այս առումով հետաքրքրա-

շարժ է Աթենի Սիոնում հայտնված Եռհասանի որդի Գերջիումի՝ X դարի 

արձանագրությունը4: Գերջիումը հայտնում է, որ այցելել է Աթեն Ուփլիսցի-

խե՝ Բագրատ III-ի (1008-1014) կողմից գրավվելուց հետո: Ըստ Պ. Մուրադյա-

նի՝ սույն հիշատակության ոճական և քերականական առանձնահատկու-

թյունները վկայում են, որ Գերջիումը երկար ժամանակ ապրել է քարթվելա-

կան մթնոլորտում, քանզի քաջիրազեկ է Ուփլիսցիխե տաճարի գրավման 

մանրամասներին, որը թույլ է տալիս ենթադրել, որ նա եղել է Ուփլիսցիխեի 

բնակիչ5: Լևոն Մելիքսեթ-Բեկը հավանական է համարում, որ հենց այս 

եկեղեցում է X դարում տեղի ունեցել Աբխազաց թագավոր Կոստանդինի 

որդի Գիորգիի պսակադրությունը հայոց Սմբատ թագավորի դստեր հետ6: 

XI-XIII դդ. հայերի գաղթը Վրաստան շարունակական բնույթ է կրում, 

որը պայմանավորված էր Հայաստանում անբարենպաստ իրադրու-

թյուններով: 1045 թ. Անիի Բագրատունյաց թագավորության անկումից հետո 

Վրաստանը, մասնավորապես Քարթլին այն վայրն էր, ուր պատսպարվելու 

հույսով դիմում էր հայ բնակչությունը: Չնայած Վրաստանը ևս ենթարկվել էր 

                                                           

1 «Մատենագիրք հայոց», հ. ԺԱ, Ժ. Դար, Պատմագրութիւն, Անթիլիաս-Լիբանան, 2010, 

էջ 586: 
2 Картлис Цховреба, Тбилиси, 2008, с. 32. 
3 Մատենագիրք հայոց, հ. ԺԱ, էջ 484: 
4 Տե՛ս Մուրադյան Պ., Աթենի Սիոնի նորահայտ հայերեն արձանագրություններ // «ՊԲՀ», 

1979, թիվ 3, էջ 214-215: 
5 Տե՛ս Мурадян П., նշվ. աշխ., էջ 65: 
6 Տե՛ս Մելիքսեթ-Բեկ Լ., Հայերը Վրաստանում, էջ 172-173: 



 
41 

սելջուկ-թուրքերի հարձակումներին1, այնուամենայնիվ վրաց իշխանու-

թյուններին՝ հանձին Դավիթ IV Շինարարի (1089-1125), հաջողվում է երկիրը 

դուրս բերել ճգնաժամից: 

Վրաստանում բուռն վերելք ապրեցին տնտեսության բոլոր ճյուղերը: Զար-

գացավ հողագործությունը, զգալիորեն ընդարձակվեց ոռոգման համակարգը, 

մի շարք ջրանցքներ կառուցվեցին Քարթլիում և Կախեթում2: Այս ամենում 

իրենց մեծ լուման ունեցան հայ գաղթականները: Դավիթ IV Շինարարը երկրի 

տնտեսությանը զարկ տալու նպատակով խրախուսում էր հայ առևտրական-

ների և արհետավորների հոսքը Վրաստան: Ըստ Մատթեոս Ուռհայեցու՝ «սա 

(Դավիթ IV Շինարարը – Լ. Մ.) շինեաց քաղաք Հայոց յաշխարհն Վրաց և 

հաստատեաց եկեղեցիս և վանորայս բազումս, և անուանեաց զանուն Գոռա»3: 

Այսպիսով, Գորին բնակեցնելով հայ վաճառականներով և վարպետներով՝ 

Դավիթ IV Շինարարը այն դարձրեց խոշոր վաճառաշահ կենտրոն: 

Նկատենք, որ Դավիթ IV Շինարարի կառավարման և հետագա տարինե-

րի ընթացքում հայ-վրացական հարաբերությունների կարևոր կողմերից է 

եղել հայոց եկեղեցին: 

Քննարկվող ժամանակաշրջանում առանձնաբար հիշատակելի են Հով-

հաննես Սարկավագի4 և Դավիթ IV Շինարարի սերտ հարաբերությունները: 

Այս կապի մասին հիշարժան տեղեկություններ են պահպանվել «Քարթլիս 

Ցխովրեբայի» հայկական տարբերակում. «Այլ ինքն (Դավիթ IV Շինարարը – 

Լ. Մ. ) սիրէր զազգն Հայոց և զեկեղեցիսն և զոմն հռետոր վարդապետ ի Հաղ-

բատ՝ Սարկաւագ անուն. խոստովանէր նմա զյանցանս իւր, և կորացուցեալ 

զպատուական գլուխն՝ աւրհնէր ի նմանէ…Եւ նստէր ընդ նմա և փարէր 

զպարանոցաւ նորա, և նա ասէր. ‹‹Լուծեալ եմ և հոտեալ ի ծերութենէս, ի բաց 

գնա յինէն` զի մի՛ աշխատ լինիցիս»»5: Ակներև է, որ Հովհաննես Սարկա-

վագը վայելում էր արքայի վստահությունը և միգուցե դարձել էր նրա խոս-

տովանահայրը: Այս առումով հետաքրքիր է նաև Կիրակոս Գանձակեցու 

հիշատակումը՝ «եւ ի պատճառս սորա (Հովհաննես Սարկավագի) սիրէր 

թագաւորն զազգս Հայոց»6: Ըստ այդմ՝ կարելի է փաստել, որ Հովհաննես 

Սարկավագն իր հոգևոր գործունեության հետ մեկտեղ փորձում էր արքային 

ավելի բարյացակամ տրամադրել Վրաց թագավորության սահմաններում 

                                                           

1 Հայաստանի հարակից երկրների պատմություն, հ. II, Երևան, 2016, էջ 316-318: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 326: 
3 Մատթէոս Ուռհայեցի, Ժամանակագրութիւն, Վաղարշապատ, 1898, էջ 356: 
4 Հովհաննես Սարկավագի գործունեությունը հիմնականում կապված է Հաղբատի վան-

քի հետ: Տե՛ս Մելիքսեթ-Բեկ Լ., «Վարդապետք հայոց հիւսիսային կողմանց» և նրանց ինքնու-

թյունը, Ս. Էջմիածին, 2016, էջ 131-170: 
5 «Քարթլիս Ցխովրեբա» կամ «Վրաց պատմության» հին հայերեն թարգմանությունը, 

ուսումնասիրությամբ Ի. Աբուլաձեի, Թբիլիսի, 1953, էջ 255: 
6 Կիրակոս Գանձակեցի, Պատմութիւն Հայոց, աշխատասիրությամբ՝ Կ. Ա. Մելիք-Օհան-

ջանյանի, Երևան, 1961, էջ 114: 



 
42 

բնակվող հայության նկատմամբ: Կարևոր է նկատել, որ Հովհաննես Սար-

կավագը վայելում էր ոչ միայն Դավիթ IV Շինարարի հարգանքը, այլև մեծ 

հեղինակություն ուներ վրացական միջավայրում: Այդ մասին է հավաստում 

նրա «Վասն շարժման և սասանութեան» աշխատությունը՝ գրված ի պատաս-

խան վրացի հոգևորականի հարցադրմանը1: 

Վիմագիր և գրավոր սկզբնաղբյուրներից տեղեկանում ենք, որ Դավիթ IV 

Շինարարը բարեխնամություն է ցուցաբերել հատկապես «Հիւսիսային 

կողմանց հայոց վարդապետների»2, մասնավորապես Հաղբատ և Սանահին 

վանքերի նկատմամբ: Ըստ Հաղբատի Սբ. Նշան եկեղեցու արևմտյան մուտքի 

ճակատին պահպանված մի արձանագրության՝ «ի ձեռն Դավիթ Շինարարի», 

Հաղբատը, և Սանահինը ապահարկ դարձան և այդ վանքերին նվիրվեց 

«գեաւղ առընթեր»3: Հայրապետ Մարգարյանի դիտարկմամբ՝ XII դարի 

վրացի եկեղեցական ավատատերերը, օգտվելով թագավորական իշխանու-

թյան և ֆեոդալական ազնվականության միջև հակամարտությունից, ձեռք 

էին բերում հարկային անձեռնմխելիություն4: Կարծում ենք՝ հայկական վան-

քերը ևս օգտվեցին այդ իրավիճակից, իսկ Դավիթ IV Շինարարը, հանձինս 

հայ եկեղեցական ավատատերերի, ձեռք բերեց ամուր հենարան: 

Այժմ փորձենք պարզել, թե արդյո՞ք Դավիթ IV Շինարարի և նրա հա-

ջորդների օրոք Վրաստանում եղել է դավանանքների հավասարություն: 

Հայտնի է, որ 1103 թ. Դավիթ IV Շինարարի ջանքերով գումարված Ռուիս-

Ուրբնիսի եկեղեցական ժողովն ընդունեց մի շարք որոշումներ, որոնց հե-

տևանքով վրաց եկեղեցին ստիպված էր ենթարկվել պետության վերահսկո-

ղությանը5։ Ժողովի ընթացքում ընդունված XII և XIII կանոնները վերաբերում 

էին հայոց եկեղեցուն. «[Կանոն] 12... հերձվածողներից խաչեցարները հայերն 

են... Սրանց մասին սահմանում ենք, վոր [ուղղափառություն ընդունելու 

դեպքում] սրանց լիովին մկրտեն ինչպես հեթանոսներին. Վորովհետև գտանք, 

վոր այլ մեծ յեկեղեցիներն այսպես են անում, ինչպես որինակ Անտիոքի 

պատրիարքական աթոռն ու նրան հետևող ամբողջ արևելքի յեկեղեցիները»6: 

Այս կետերը հակասական են դարձնում այն տեսությունը, թե քննարկվող 

ժամանակաշրջանում վրաց իրականության մեջ կար հավասարություն 

                                                           

1 Տե՛ս Մուրադյան Պ., «Վրաց պատմության» հայերեն թարգմանության գնահատության 

հարցի շուրջ // «Էջմիածին», 2008, թիվ Զ-Է, էջ 97: 
2 «Հյուսիսասյին կողմանց հայոց վարդապետներ» հասկացության բացատրությունը 

տե՛ս Մելիքսեթ-Բեկ Լ., «Վարդապետք հայոց հիւսիսային կողմանց» և նրանց ինքնությունը, 

էջ 40-46: 
3 Տե՛ս Ղաֆադարյան Կ., Հաղբատ. ճարտարապետական կաոուցվածքները և վիմական 

արձանագրությունները, Երևան, 1963, էջ 144-145: 
4 Տե՛ս Маргарян А., Феодальный иммунитет и процесс закрепощения крестьянства в 

Армении и Грузии в XI-XIII веках // «Кавказ и Византия», выпуск 4, Ереван, 1984, с. 19-20: 
5 Տե՛ս Абашидзе З., Диархия Давид Строителя, Тбилиси, 2010, с. 30: 
6 Մելիքսեթ-Բեկ Լ., Վրաց աղբյուրները Հայաստանի յեվ հայերի մասին, էջ 124: 



 
43 

դավանանքների միջև: Ըստ վրացի հետազոտող Մ. Լորթքիփանիձի՝ վրացի 

պետական գործիչները հասկանում էին, որ հայոց և վրաց եկեղեցիների 

միությունը ամուր հիմքեր կստեղծեր հետագայում հայ-վրաց քաղաքական 

հարաբերությունների ամրապնդման համար: Բայց քանի որ վրացական 

իշխանության նախաձեռնությունները կհանդիպեին մեծ դիմադրության, 

նրանք ստիպված էին գործել զգույշ և պաշտոնապես վարել «դավանական 

հանդուրժողականության քաղաքականություն»: Ինչպես նշում է վրացի 

հեղինակը, այս քաղաքականությանը զուգահեռ՝ վրացական իշխանություննե-

րը շատ զգույշ, սակայն հետևողական փորձում էին քաղկեդոնական ուսմուն-

քի հետևորդ դարձնել քրիստոնեության այլ ուղղությունների, ինչպես նաև այլ 

ուսմունքների հետևորդներին1: Հայտնի է, որ Դավիթ IV Շինարարի անմիջա-

կան մասնակցությամբ և նախաձեռնությամբ 1123-1125 թթ. հրավիրվում է հայ 

և վրացի վարդապետների ժողով2: Այստեղ կողմերը կրկին վիճել են 

աստվածաբանական հարցերի շուրջ, փորձել հիմնավորել իրենց հավատքի 

ուղղադավանությունը: Անլուրջ է ենթադրել, թե ժողովից առաջ Դավիթ IV 

Շինարարը տեղյակ չի եղել վրացի հոգևորականների տրամադրվածությանը և 

նպատակներին: Ըստ այդմ՝ կասկածի տեղիք է տալիս ժողովը հրավիրված է 

եղել հայ և վրաց հոգևորականներին հաշտեցնելո՞ւ, թե՞ հայերին դեպի 

ուղղափառություն տանելու նպատակով: Կարծում ենք, բախումները և 

թշնամանքը երկու եկեղեցիների միջև պայմանավորված են եղել ոչ միայն 

դավանանքի տարբերությամբ, այլև տիրող աշխարհիկության մթնոլորտով: 

Դավիթ IV Շինարարի վարած կրոնական քաղաքականության հիմնա-

կան դրդապատճառների մասին լիակատար պատկերացում կազմելու հա-

մար բավական է համեմատել վրաստանաբնակ հայերի և մուսուլմանների 

կացությունը: Դավիթ IV Շինարար թագավորը 1122 թ. Տփղիսը գրավելուց 

հետո մուսուլմանությունը հռչակեց անձեռնմխելի կրոն, իսկ մյուս կրոնների 

հետևորդներին արգելվում էր այցելել մուսուլմանների բաղնիքներ և խոզ 

մորթել այն հատվածում, որտեղ ապրում էին իսլամ դավանողները3: Մու-

սուլմանների արտոնյալ դիրքը պայմանավորված էր թե՛ Տփղիսում և թե՛ 

Արևելյան Վրաստանի քաղաքների մեծ մասում նրանց երկարատև գերիշ-

խանությամբ և դիրքերի ամրությամբ: Բացի այդ՝ մուսուլմանական հզոր 

պետությունների հետ առճակատումը ոչ մի չափով ընդգրկված չէր վրաց 

թագավորների ծրագրերում: Որոշակի դեր ունեին նաև տնտեսական գոր-

ծոնները. Վրաստանով անցնող առևտրական ուղիների վերահսկողությունը 

                                                           

1 Տե՛ս Лордкипанидзе М., История Грузии, Тифлис, 1967, с. 116: 
2 Տե՛ս Մելիքսեթ-Բեկ Լ., «Վարդապետք Հայոց հիւսիսային կողմանց» և նրանց 

ինքունթյունը, վրացերենից թարգմ.` Հր. Բայրամյան, Էջմիածին, 2016, էջ 145։ 
3 Տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Ֆարիկի «Նփրկերտի պատմությունը» (ԺԲ դար) Հյուսիսային 

Հայաստանի դեպքերի մասին // Մերձավոր և Միջին Արևելքի երկրներ և ժողովուրդներ, հ. 6, 

Արաբական երկրներ, Երևան, 1974, էջ 199: 

http://serials.flib.sci.am/openreader/arevel_jogh_6/book/index.html#page/194/mode/2up
http://serials.flib.sci.am/openreader/arevel_jogh_6/book/index.html#page/194/mode/2up


 
44 

պատկանում էր մուսուլման վաճառականներին: 

Կարելի է կարծել, որ XII-XIII դդ. կրոնների ու դավանանքների հավա-

սարությունն ամենևին բնորոշ չի եղել Վրաստանին: Թագավորական իշխա-

նությունը ձգտել է հեգեմոն դիրք ապահովել վրացական եկեղեցու համար, 

իսկ մուսուլմանությանը շնորհել է առանձնահատուկ արտոնություններ՝ 

ելնելով իր քաղաքական ու տնտեսական շահերից: Կրոնական հանդուր-

ժողականությունը չի կարելի բնութագրական համարել հատկապես վրաց 

հոգևորականության և հասարակության լայն շերտերի համար: 

Եթե հավատանք արաբ պատմիչ Բար-Հեբեոսին, ապա XII դարում 

Տփղիսում հայերի թիվը հասնում էր 40.000-ի: Վրաստանում, հայկական 

բնակչության ստվարացմանը զուգահեռ, տեղում հայկական թեմի կազմա-

վորման անհրաժեշտություն էր առաջանում: 

Մեզ հայտնի առաջին թեմակալ առաջնորդը Բարսեղն է, որը հիշատակ-

վում է նաև որպես Հաղբատի վանքի եպիսկոպոս1: Ակադեմիկոս Սուրեն 

Երեմյանը Հաղբատի Բարսեղ եպիսկոպոսին նույնացրել է Կապտավանքի և 

Ադրեա առաքյալի սրբապատկերի շրջանակի արձանագրություններից 

հայտնի Աբուլասանի, ըստ նրա՝ նույն իր՝ Քուրդ Մահկանաբերդցու եղբայր 

Բասիլիի հետ (Աբուլասանի եղբայր Բասիլը, հետագայում ընդունելով ուղ-

ղափառություն, զրկվել է իր պաշտոնից և հաստատվել Թամար թագուհու 

արքունիքում որպես «Քարթլիի նախկին արքեպիսկոպոս»2): Սակայն հետա-

գայում, Հ. Մարգարյանի ճշգրտմամբ, երկու Բարսեղների նույնացումն ան-

կարելի դարձավ, քանի որ Հաղբատի առաջնորդ և Վրաստանի սահմաննե-

րում ապրող հայերի արքեպիսկոպոս Բարսեղը բոլորովին այլ՝ Ուքանանց 

տոհմից է3: Այս առումով ուշագրավ է, որ 1179 թ. տեղի ունեցած Հռոմկլայի 

ժողովում Բարսեղը եպիսկոպոսների շարքում հիշատակվում է «Բասիլիոս 
արքեպիսկոպոս թագաւորանիստ քաղաքի վրաց Տփխեաց» ձևով4: Այս 

հիշատակումը հուշում է մեզ, որ թեմի վարչական կենտրոնը դարձել էր 

Տփղիսը, իսկ 32 եպիսկոպոսների շարքում Բարսեղ VII-ին հիշատակելը 

վկայում է նրա բարձր դիրքի և հեղինակության մասին: 

Վրաստանում, մասնավորապես՝ Տփղիսում, հայկական թեմն ուներ 

առաջնորդանիստ եկեղեցի: Հայտնի է, որ 1251 թ. մեծահարուստ Ոմեկին 

կառուցում է «Բերդի մեծ եկեղեցին»՝ ներկայիս Ս. Գևորգ եկեղեցին, որը 

                                                           

1 «Հայերեն ձեռագրերի հիտակարաններ. Ե-ԺԲ դդ.», աշխատասիրությամբ Ռ. Մաթևոս-

յանի, Երևան, 1988, էջ 206-207: 
2 Տե՛ս Еремян С., Юрий Боголюбский в армянских и грузинских источниках // «Պետական 

համալսարանի գիտական աշխատություններ», հ. XXIII, Երևան, 1946, էջ 405: 
3 Տե՛ս Մարգարյան Հ., Միջֆեոդալական պայքարը Գեորգի III-ի ժամանակ և Քուրդ ամի-

րապետը // «ԼՀԳ», 1975, թիվ 11, էջ 56: Հիշյալ տոհմի մասին տե՛ս նաև Ն. եպս. Ծովական, 

Ուքանանց տոհմացուցակը // «Սիոն», 1964, թիվ 10, էջ 263-264: 
4 Ներսես Շնորհալի, Թուղթ ընդհանրական, Էջմիածին, 2009, էջ 105: 



 
45 

դարձավ եպիսկոպոսանիստ եկեղեցի1: Փորձենք պարզել, թե մինչև XIII 

դարը ո՛ր եկեղեցին կարող էր լինել եպիսկոպոսանիստ: Այսպես, Տփղիսի 

հնագույն եկեղեցիներից է «Քառասնից եկեղեցին», որը սկզբնաղբյուրներում 

հիշատակվում է նաև «Բերդի փոքր եկեղեցի» անվանափոխությամբ2: Արաբ 

պատմիչ Բար-Հերբեոսի (նույն Աբուլ-Ֆարաջի) հիշատակումից տեղեկա-

նում ենք, որ 1197 թ. Ծրազատկի տոնի հետ կապված վեճի արդյունքում վրա-

ցիներն այրում են հայկական եկեղեցին, որը, Լ. Մելիքսեթ-Բեկի ճշգրտմամբ, 

նույն «Քառասնից եկեղեցին է»3: Այն փաստը, որ Ծրազատկի տոնին հայերը 

հավաքված են եղել «Քառասնից եկեղեցում», և հենց այս եկեղեցին է այրվել, 

թույլ է տալիս եզրակացնել, որ այն եղել է ժամանակի կարևոր կենտրոններից 

մեկը: Ավելին, արդեն 1238 թ. Տփղիսում հաստատված Վանական վարդա-

պետի ինքնագրով պահպանված հիշատակարանի հաղորդմամբ՝ «Ես՝ Վա-

նականս, գրեցի իմով ձեռամբս ի Տփղիս քաղաքի, ի դրան Սուրբ Քառասնիցս, 

զի գերելա էր Աւետարանս ի Տաւըչոյ ի Մուղան ի թաթարէն և ետ երից ամաց 

աստ բերեալ անվանս՝վաճառեցին ՈՁԷ (1238 թ.) թուիս, զոր փառաւոր 

աւագերէց Սարգիս, հասարակ պատուական քահանայիւք և աստուածասէր 

ժողովրդական տանուտէրաւք,բազում ծախաւք և աշխատութեամբ գնեալ 

ետուն մեզ»4: Վանականի գործածած արտահայտությունները՝ «փառաւոր 

աւագերէց», «պատուական քահանայիւք», թույլ են տալիս պնդել, որ XIII 

դարում ևս «Քառասնից եկեղեցին» առաջատար կառույց էր: Ըստ Պ. Մու-

րադյանի՝ «Բերդի փոքր եկեղեցի» կոչվելը հուշում է, որ այդ անունը կարող էր 

ձևավորվել «Բերդի մեծ եկեղեցու» կառուցումից հետո5: 

Կարծում ենք, անունների նույնականությունը չնչին փոփոխությամբ 

նույնպես մատնանշում է եկեղեցիների մեկը մյուսին փոխարինելու մասին: 

Արդ, վերոգրյալ փաստերը պարփակելով՝ կարելի է պնդել, որ մինչև 1251 թ., 

այսինքն՝ «Բերդի մեծ եկեղեցու» կառուցումը, «Բերդի փոքր եկեղեցին», այն է՝ 

«Քառասնից եկեղեցին», Վրաստանում եղել է հայկական թեմի առաջնոր-

դարանը: 

1180 թ. Բարսեղ եպիսկոպոսը շրջաբերական է ներկայացնում վրացի 

թագավոր Գեորգի III-ին (1156-1184)՝ վերականգնելու Հաղբատի առաջնոր-

դական վիճակը, որը, ամենայն հավանականությամբ, կորցրել էր Օրբել-

յանների իշխանական տան անկումից հետո: Այս շրջաբերականի մասին 

տեղեկանում ենք Հաղբատի վանքի Սբ. Նշան եկեղեցու արևմտյան մուտքի 

                                                           

1 Տե՛ս Մուրադյան Պ., Թիֆլիսի հայոց եկեղեցիները, էջ 34-39: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 30: 
3 Տե՛ս Меликсет-Бек Л., О междоусобице в 1197 году по поводу Кривой пасхи // Меликсет-

Бек Л., Источниковедческие заметки: (сборник), Ереван, 2010, c. 17: 
4 «Հայերեն ձեռագրերի հիտակարաններ. ԺԳ դ.», աշխատասիրությամբ Ռ. Մաթևոսյանի, 

Երևան, 1984, էջ 203:  
5 Տե՛ս Մուրադյան Պ., Թիֆլիսի հայոց եկեղեցիները, էջ 31: 



 
46 

կամարի վրա պահպանված արձանագրությունից, ըստ որի՝ 

«Յամս Ա(ստուած)ազաւր եւ Ք(րիստո)սասէր թագաւորին Գեորգեայ, որ-
դույ թագաւորին Դաւթի, ես Բարսեղ, առաջնորդ տանս Հաղբատայ հանդերձ 
վարդապետաւք ... ի նմանէ եւ ի մեծամեծաց նորա ցուցաք զ…տութիւն եւ 
զվիճակաց… շրջաբերականսն ած ի նոցա կամսն էարկ... ան զմեր խնդրելին 
հա(ստատեցին) զիւրեանց պապանցն զհրամանսն եւ զոր…յ ժամուս ոմանք 
յանոպայիցն… նկունն առնելով զնոսա դարձոյց յեկեղեցիս զվիճակագոր-
ծաց…Ա(ստուա)ծ պահեսցէ զթագաւորութիւնն Գեորգեայ եւ ս(ր)բոց թագա-
ւորացն մասնակից արասցէ: Ով հակառակ կա վիճակիս, որոշեալ լիցին ի 
փառաց որդոյն Ա(ստուծո)յ: Ի թվիս ՈՒԹ (1180 թ.)»1: 

Նկատենք, որ շրջաբերականը հաստատման է ներկայացվել անձամբ 

Գեորգի III-ին, ով Բարսեղին ամենայն հավանականությամբ կարգել էր ամ-

բողջ վրաց թագավորության սահմաններում ապրող հայության եպիսկոպոս, 

նամանավանդ որ վերջինիս եղբայրներն արդեն վայելում էին վրաց ար-

քունիքի վստահությունը: Այդ մասին է վկայում նաև Կիրակոս Գանձակեցին, 

որն անդրադառնալով ավելի ուշ շրջանի՝ XIII դարի դեպքերին, նշում է, որ 

«Հաղբատ ի վրաց թագավորների հաշվին էր»2: 

XII դարի կեսերից սկսած՝ ակտիվանում է հայերի դերակատարությունը 

Վրաստանի ռազմաքաղաքական կյանքում: 

Վրաստանի հայոց թեմի՝ մեր արդեն իսկ հիշատակած առաջնորդ Բարսեղ 

եպիսկոպոսի եղբայրները (Ուքանանց տոհմի ներկայացուցիչները) ծառայու-

թյան մեջ են եղել վրաց արքունիքում: Հաղբատում պահպանված արձանագրու-

թյուններից մեկում Բարսեղի եղբայր Նաջմադինը հաղորդում է, որ «Գեորգի և 
Թամար թագուհուն վասն մեր շատ ծառայութեան զԾոբի սիգերով մեզ էին 
տվեալ», ապա նշում, որ իրենց կողմից Զաքևոնք շինականը և Կեչուտին այգին 

նվիրել են Հաղբատա վանքին3: Այս առումով արժեքավոր է Կիրակոս Գանձա-

կեցու վկայությունը՝ «սա էր (Հաղբատի Բարսեղ) այր գեղեցիկ տեսլեամբ. զսա 
տեսեալ թագուհին Վրաց Թամարն, մեծապէս պատուեաց զնա վասն վայելչու-
թեան գեղոյ նորա, զի և եղբարք նորա գործակալք էին տանն արքունի»4: 

Փաստորեն, Կիրակոս Գանձակեցին ևս վկայում է վրացական արքունիքում 

Բարսեղի եղբայրների՝ գործակալներ լինելու մասին և նշում, որ նաև դրանով 

էր պայմանավորված Բարսեղի նկատմամբ վրաց արքունիքի բարյացակամ 

վերաբերմունքը: Կարելի է ենթադրել, որ վրացի թագավորներն այս կերպ 

փորձում էին ստեղծել իրենց հավատարիմ շրջանակ բոլոր բնագավառներում: 

1176-1177 թթ. Գեորգի Գ-ի դեմ Իվանե Օրբելիի կազմակերպած ապս-

տամբության մասնակիցներից շատերը, այդ թվում՝ Սարգիս Զաքարյանը իր 

                                                           

1 Ղաֆադարյան Կ., նշվ. աշխ., էջ 143: 
2 Կիրակոս Գանձակեցի, էջ 98: 
3 Ղաֆադարյան Կ., նշվ. աշխ., էջ 231: 
4 Կիրակոս Գանձակեցի, էջ 98: 



 
47 

որդիների և եղբորորդու հետ, անցնում են թագավորի կողմը` դրա համար 

ստանալով պարգևներ։ Հետագայում վրաց արքունիքում Զաքարյանների 

նկատմամբ ձևավորվում է մեծ վստահություն։ Նրանք նշանակալի ներդրում 

են ունենում Թամար թագուհու` ազգությամբ ռուս ամուսնու` Գեորգիի 

ապստամբությունը ճնշելու գործում։ Թամարի օրոք Սարգիս Զաքարյանը 

ստանձնում է ամիրսպասալարի պաշտոնը, որը 1187 թ. Զաքարեին է 

հանձնվում։ Իվանեին տրվում է գործակալությունը (մսախուրթուխուցեսո-

բա), իսկ Զաքարեի մահից հետո նա վերցնում է աթաբեկությունը` փաս-

տացի ձեռք բերելով արքային գրեթե համահավասար իշխանություն1: 

XIII դարի 30-ական թվականները Հայաստանի համար բնորոշ են նաև 

հայկական նոր արտագաղթով Վրաստան, որն իր ընգրկմամբ և ծավալով 

ավելի մեծ էր, քան սելջուկյան ժամանակաշրջանի արտահոսքը: 

Մոնղոլների իշխանության հաստատումից հետո առևտրատնտեսական 

տարանցիկ ուղիները հարավից տեղափոխվում են հյուսիս՝ Կասպյան Թուրք-

մենիայից Խիվա և Սարայ՝ դեպի Սև ծովի հյուսիսային նավահանգիստ, և 

Հայաստանով դեպի Տրապիզոն2: Այս հանգամանքը և մոնղոլ կառավարիչ-

ների հատուկ վերաբերմունքը հայ առևտրականների նկատմամբ խթանում 

են նրանց հոծ ներգաղթը Վրաստան: Մոնղոլ կառավարիչները լայն իրա-

վունքներ էին շնորհում առևտրավաշխառուական ազդեցիկ տոհմերին, որոնց 

շարքում էին նաև հայկական տոհմերը՝ Ումեկյանները, Շադինյանները: 

Հայտնի է, որ Ումեկյան տոհմի ամենանշավոր ներկայացուցիչն էր Ումեկը, 

որ Կարին քաղաքի խոշոր վաճառականներից էր և գաղթել էր Տփղիս՝ շարու-

նակելով իր առևտրական գործունեությունը Վրաստանում3: Ըստ Կիրակոս 

Գանձակեցու՝ Ումեկը «հայր անուանեալ թագաւորին Վրաց Դաւթի, և մեծա-

րեալ ի ղանէն գրով և յամենայն աւագանւոյն: Սա առատ տուրս ետ Արղունին և 

որ ընդ նմա, մեծարեցաւ յոյժ ի նոցունց»4: Փաստորեն, Ումեկն առատ նվերներ է 

տալիս Արղունին և իր շրջապատի հետ արժանանում նրա մեծարանքին: 

Մյուս կարևոր հանգամանքն առնչվում է հայ առևտրականների քաղա-

քական գործունեությանը, որոնց շարքին էր դասվում Շադինը կամ Շնոր-

հավորը՝ Շադինյանների տոհմից: Վրացի հետազոտողներից Շ. Մեսխիան 

                                                           

1 Տե՛ս Մարգարյան Հ., Հյուսիսային Հայաստանի և Վրաստանի ԺԲ դարի պատմության 

մի քանի հարցեր, Երևան, 1980, էջ 187-188, նույնի՝ Զաքարյանների ծագումը // «ՊԲՀ», 1994, 

թիվ 1-2, էջ 154-175: Այս մասին տե՛ս նաև Բաբայան Լ., Զաքարյանների ֆեոդալական իշխա-

նության առաջացման հարցի մասին /«ՊԲՀ», 1962, թիվ 1, էջ 106-123, Շահնազարյան Ա., Զա-

քարյանների ծագումնաբանությունը // «Լրաբեր», 2001, թիվ 1, էջ 41-60, նույնի՝ 
Զաքարյանների ազատամարտի առաջին փուլը // «Հայոց պատմության հարցեր» (գիտական 

հոդվածների ժողովածու – 6), 2005, թիվ 9, էջ 132-147: 
2 Տե՛ս Манандян А., О торговле и городах Армении в связи с мировой торговлей древних 

времен, Ереван, 1954, с. 285-286: 
3 Տե՛ս Կիրակոս Գանձակեցի, էջ 363: 
4 Նույն տեղում:  



 
48 

նույնացրել է Շադինին Ումեկի հետ, սակայն հետագայում, Հ. Մարգարյանի 

ճշգրտմամբ, այս երկու անձանց նույնացումը անկարելի դարձավ, քանի որ 

Շադինը լիովին այլ ազնվական տոհմից էր1: Ըստ Վարդան պատմիչի՝ 

Շադինի վերահսկողության տակ էր նաև Հյուսիսային Հայաստանը2: 

Այս փուլում մեծ ուշադրության է արժանի նաև մոնղոլ կառավարիչների 

վերաբերմունքը հայ եկեղեցու նկատմամբ: Հայտնի է, որ մոնղոլ կառավարիչ-

ների օրոք Ումեկի նախաձեռնությամբ Տփղիսում կառուցվում են երկու հայ-

կական՝ Սբ. Գևորգ (1251) և Շահբադդինի (1267) եկեղեցիները: Ըստ Կիրակոս 

Գանձակեցու՝ մոնղոլները հայ եկեղեցականներից ոչ մի հարկ չեն վերցնում, 

որովհետև, ինչպես հայտնում է պատմիչը, Արղուն խանից հրաման չունեին3: 

Փաստորեն, վերոնշյալ եկեղեցիներն ապահարկ էին: Ուշագրավ է, որ 1264 թ. 

Հուլալու խանը վարդապետների հետ իր մոտ է հրավիրել Տփիղիսի Տերտեր 

վանականին, որը հայտնի է նաև Հաղբատի վանքի արձանագրություններից4: 

Ա. Երիցյանի կարծիքով՝ Տերտերի այցելությունը պայմանավորված էր 

հարկերի խստությամբ, և վերջինս գնում էր «թաթարաց Հուլալու խանի 

ողորմութիւնը խնդրելու»5: Սակայն կարծում ենք, սա ոչ թե ապահարկության 

խնդիրը լուծելու միջոց էր, այլ Հուլալու խանը, հրավիրելով նաև Տերտերին, 

փորձում էր համակիրներ ձեռք բերել հայոց եկեղեցու շրջանում: 

Ըստ այդմ՝ նմանօրինակ մեղմացումները պայմանավորված էին մոնղոլ 

խաների և հայ աշխարհիկ իշխանությունների փոխհամագործակցային 

հարաբերություններով և Վրաստանում հայոց եկեղեցին իրենց նեցուկը 

դարձնելու ձգտումով: Մոնղոլ կառավարիչների բարյացակամ վերաբեր-

մունքի մասին է վկայում նաև Վրաստանում, մասնավորապես Տփղիսում 

հայ բնակչության ստվարացման փաստը: Այսպես, ըստ ճանապարհորդ 

Մարկո Պոլոյի՝ «այս հողում (Վրաստանում – Լ. Մ.) կա սքանչելի մի քաղաք 

Տփղիս անունով: Նրա բնակիչներ են՝ քրիստոնյաներ՝ հայեր և վրացիներ, 

կան նաև մի քանի մուսուլմաններ և հրեաներ, վեջիններս շատ քիչ են»6: 

Այսպիսով, Վրաստանում հայ բնակչության ստվարացմանը և Վրաս-

տանի կառավարիչների հետ վերջիններիս փոխշահավետ հարաբերություն-

ների ձևավորմանը զուգահեռ՝ այստեղ իր դիրքերն է ամրապնդում նաև հա-

յոց եկեղեցին: Այս ամենի արդյունքում կազմավորվում է Վրաստանի Հայոց 

եկեղեցու թեմը, որ հաջողությամբ ներգրավված էր Վրաստանի կառավա-

րիչների իշխանության մեջ: 

                                                           

1 Տե՛ս Маргарян А., К вопросу о личности и деятельности некоего Шадина // «Кавказ и 

Византия», выпуск 3, Ереван, 1982, с. 64: 
2 Հաւաքումն Պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, Վենետիկ, 1862, էջ 155: 
3 Տե՛ս Կիրակոս Գանձակեցի, էջ 363: 
4 Տե՛ս Ղաֆադարյան Կ., նշվ. աշխ., էջ 60: Երիցյան Ա., Թիֆլիսի հայք եւ նոցա 

վիճակագրութիւնը // «Փորձ», 1879, հոկտեմբեր, էջ 9: 
5 Երիցյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 9: 
6 Марко Поло, Путишествие, перевод со француского И. Минаева, Ленинград, 1940, с. 165. 



 
49 

 
Լիլիթ Մելիքյան – Հայոց եկեղեցին և հայերը Վրաստանի սոցիալ-տնտեսական և 

քաղաքական կյանքում (X-XIII դդ.) 
 

Սույն հոդվածը նվիրված է հայոց եկեղեցու կարգավիճակին Վրաստանում՝ 

հայկական գաղթօջախի ձևավորմանը զուգահեռ: Ներկայացվում է Վրաստանում 

հայերի ունեցած տնտեսական և քաղաքական դերը, քննարկվում են Վրաստանում 

հայոց եկեղեցու թեմի կազմավորման մի շարք հիմնահարցեր, ինչպես նաև վրաց 

աշխարհիկ իշխանությունների և հայոց եկեղեցու սպասավորների փոխհարաբերու-

թյունները: Մի կողմից շեշտվում է, որ Վրաստանում հայոց եկեղեցու կարգավիճակը 

պայմանավորված է տեղում հայկական համայնքի ունեցած կշռով, մյուս կողմից՝ 

պարզաբանվում է վրացի թագավորների դավանական քաղաքականությունը: 
 

 

Лилит Меликян – Армянская церковь и армяне в социально-экономической и 

политической жизни Грузии (X-XIII вв.) 

 
Ключевые слова – Грузия, армянской церквь, армянская община, экономическая и поли-

тическая роль армян, грузинская светская власть, служители армянской церкви, религиоз-

ная политика 
 

Данная статья посвящена статусу армянской церкви в Грузии и формированию 

армянской общины. Представлена экономическая и политическая роль армян в Грузии, 

рассмотрен ряд вопросов по формированию епархии армянской церкви, а также 

взаимоотношения грузинских светских властей и служителей армянской церкви. С 

одной стороны, подчеркивается, что статус армянской церкви в Грузии обусловлен 

авторитетом армянской общины, а с другой – проливается свет на религиозную 

политику грузинских царей. 

 
 

Lilit Melikyan – The Armenian Church and Armenians in the Socio-Economic and 

Political Life of Georgia (X-XIII Centuries) 

 
Key Words – Georgia, Armenian Church, Armenian community, economic and political role 

of Armenians, power of the Armenian community, ministers of the Armenian Church, secular 

authorities, status, religious policy 
 

This article discusses the status of the Armenian Church in Georgia in parallel with the 

formation of the Armenian community. The economic and political role of Armenians in Georgia 

is presented, a number of issues related to the formation of the Diocese of the Armenian Church 

in Georgia, as well as the relations between the secular authorities of Georgia and the ministers of 

the Armenian Church, are discussed. On the one hand, it is emphasized that the status of the 

Armenian Church in Georgia is conditioned by the power of the Armenian community in the 

country, on the other hand, the religious policy of the Georgian kings is presented. 

 

Լիլիթ Մելիքյան – ԵՊՀ հայաստանի հարակից երկրների պատմության 

ամբիոնի դասախոս (lilit777.az@gmail.com) 
 

Ներկայացվել է 27.08.2021 

Գրախոսվել է 10.09. 2021 

Ընդունվել է տպագրության 30.11.2021 


