
 
120 

 

 

 

 
ԱՆՆԱ ՍՏԵՓԱՆՅԱՆ 

 

ԽՈՐՀՐԴԱՆՇԱՆԻ ԸՆԿԱԼՄԱՆ ԵՎ ՎԵՐԱԻՄԱՍՏԱՎՈՐՄԱՆ 

ԴՐՍԵՎՈՐՈՒՄՆԵՐԸ ՈՒՇՄԻՋՆԱԴԱՐՅԱՆ ՀԱՅ ՔՆԱՐԵՐԳՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ 

 

 
Բանալի բառեր – Մխիթար Սեբաստացի, Սայաթ-Նովա, Ստեփանոս Թոխաթցի, 

ուշմիջնադարյան քնարերգություն, խորհուրդ, ճանապարհ, քառատարրություն 

 

Միջնադարյան հեղինակային հայեցակարգի առանձնահատկություն-

ները պայմանավորող գործոններից մեկը խորհրդանշանի ընտրությունն է։ 

Միջնադարյան քնարերգության սկզբնական փուլից մինչև ուշ շրջան առկա 

են խորհրդանշանի ընկալման, գործածության ուշագրավ զարգացումներ՝ 

վաղմիջնադարյան խորհրդանշանի նույնական ընկալման կիրառություն, 

սուրբգրային խորհրդանշանների անհատական-ստեղծագործական վերա-

իմաստավորումներ։ Այս առումով կարևոր է դիտարկել ուշմիջնադարյան 

հեղինակային նշանընտրության սկզբունքը։ «Խորհուրդ մեծ և սքանչելի // Որ 

յայսմ աւուր յայտնեցաւ... // Անբաւելին երկնի և երկրի // Ի խանձարուրս 

պատեցաւ, // Ոչ մեկնելով ի Հօրէ՝ // Ի սուրբ այրին բազմեցաւ…»1։ Մովսես 

Խորենացու շարականում խորին Խորհուրդը ոչ թե մեկնվում է, այլ նկա-

րագրվում, քանի որ հայտնի է ավետարանական նշանակությունը։ Պատմա-

գրության մեջ նույն Խորհուրդը վերլուծվում, ներկայացվում է. «Նոյն ինքն 

անբովանդակելին խանձարրապատեցաւ, զի մեք զգեցուք զանապականու-

թիւն. եդաւ ի մսուր, զի մեք զանասնական բարսն ի բաց դիցուք. ի հրեշտա-

կաց փառաւորեցաւ, զի մեք լիցուք նոցա երգակից»2: Իսկ գանձարանային 

հոգևոր տաղից բացի, քնարերգության մեջ խորհրդանշանն է դառնում 

Խորհուրդը մեկնող հիմնական բանալին։ Սուրբգրային խորհրդանշաններն 

ինքնին գոյություն ունեն, իսկ դրանց ստեղծագործական վերաիմաստավո-

րումները դրսևորվում են հատկապես քնարերգության մեջ։ Յ. Լոտմանը 

գրում է. «Խորհրդանշանը միջնորդ է տեքստի համաժամանակության և մշա-

կութային հիշողության միջև»3։ 

Արվեստաբանական տեսական աղբյուրներում ընդգծվում է խորհրդա-

                                                           

1 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, Երևան, 2000, էջ 41։ 
2 Մովսէս Կաղանկատուացի, Պատմութիւն Աղուանից աշխարհի, քննական բնագիրը և 

ներածությունը՝ Վարագ Առաքելյանի, Երևան, 1983, էջ 124։ 
3 Лотман Ю., Семиосфера, Санкт-Петербург, 2000, с. 249. 



 
121 

նշանի կիրառման առաջնայնությունը Միջնադարի մարդու համար. «Միջ-

նադարում ամբոխն արտահայտվում էր խորհրդանշական ձևով, քանի որ 

խորհրդանիշն ամփոփում էր բարձրագույն բարոյական այն իրողություն-

ները, որոնք նա չէր վիճարկում՝ իր հոգևոր իրողությունները հայտնաբե-

րելու համար ավելի ազատ մնալու նպատակով, և քանի որ իր մեջ անսպառ 

պատրվակ էր գտնում ասելու այն, ինչն իրեն խեղդում էր։ Միջնադարում 

սիմվոլիկան ու աստվածաբանությունն ապրում էին կյանքի հետ, նույն 

կյանքով, ինչ կյանքը, դրանք սոսկ մի տարր էին այն հրաշալի սիմֆոնիա-

յում, որտեղ ժամանակի բոլոր ուժերը միանում էին՝ ներդաշնակվելու և զու-

գորդվելու համար։ Հասարակությունը, չմտահոգվելով այն տարրերը ճանա-

չելու մասին, որոնցից կազմված էր, թողնում էր, որ դրանց բուռն կյանքն 

ինքնաբուխ կերպով կազմակերպեր իր հավասարակշռությունն ու գործո-

ղությունը»1։ Միջնադարում նյութական ամեն բան դիտարկվում է որպես 

երկնային հավերժության նշան, ձեռք է բերում հոգևոր իմաստ։ Նշանայ-

նության հիման վրա Արևմտյան Միջնադարը պատկերացրեց խորհրդա-

նշանների տիեզերք, որտեղ, բացառությամբ Աստծո, ամեն ինչ կարող էր 

ունենալ իր նշանը։ Խորհրդանշանները հիմնականում դիտվում էին որպես 

ներկայացվող փաստեր և իրողություններ, բնության և պատմության սահ-

մաններից դուրս երևույթներ՝ դրանք տանելով հավատքի և աստվածաբա-

նության մեջ ընդգրկված մետաֆիզիկական և մետապատմական ոլորտներ2։ 

Հայ վաղմիջնադարյան քնարերգության մեջ կանոնի և խորհրդանշանի 

փոխկապվածությունը շատ մեծ է։ Ավելի ուշ դարերում թուլանում է կանոնի 

թելադրած խորհրդանշանային ազդեցությունը, «թուլանում» են հատկապես 

գործուն խորհրդանշանների իմաստները։ Տեսական աղբյուրներում թեակա-

նորեն է ընդունվում Միջնադարի գրականության՝ խորհրդանշանի հստակ 

մշակված համակարգ ունենալը, քանի որ դրանք շատ արագ ձեռք էին 

բերում նոր իմաստներ3։ Սուրբգրային խորհրդանշանների նախնական ըն-

կալման և կիրառման մասին պատկերացումները, նշանի համակարգային 

ընկալումները, մեկնությունները արտացոլված են Դիոնիսիոս Արեոպագա-

ցու աշխատություններում4, որոնք ծանոթ էին նաև հայ միջնադարյան հեղի-

նակներին5։ Սուրբգրային տեքստերի մեկնությունների մեթոդաբանական 

                                                           

1 Ֆոր Է., Արվեստի պատմություն. Միջնադարյան արվեստ, ֆրանսերենից թարգմանեց՝ 

Սուսաննա Խաչատրյան, Երևան, 2007, էջ 177։ 
2 Տե՛ս Ladner G., Medieval and Modern Understanding of Symbolism: A Comparison (p. 223-256), 

Terms and Conditions Speculum © 1979, Vol. 54, № 2 (Apr., 1979), (50 pages), Published By: The 

University of Chicago Press, p. 226, 233: 
3 Տե՛ս Bloomfield M., Symbolism in Medieval Literature // “Modern Philology”, Vol. 56, № 2 

(Nov., 1958), p. 81: 
4 Տե՛ս Ladner G., նշվ. աշխ., էջ 224: 
5 Ըստ Հրաչյա Թամրազյանի՝ Գրիգոր Նարեկացու տաղերգությունը մեծապես սնվել է 

նորպլատոնական գեղագիտությունից, որի դրսևորումներից է արեոպագիտյան էքստատիկ 

https://www.jstor.org/stable/2854972?refreqid=excelsior%3A2d21939bae61428503c4249e518b94e3
https://about.jstor.org/terms/
https://www.jstor.org/stable/i333021
https://www.jstor.org/stable/2854972?refreqid=excelsior%3A2d21939bae61428503c4249e518b94e3


 
122 

գործառույթի հիմնամասը, ըստ էության, խորհրդանշանի պարզեցումն է։ Փ. 

Անթափյանը նշում է. «Բնական է, որ քրիստոնեական մեկնությունները 

նպատակով ու գաղափարական հիմքերով այլ էին, սակայն, մեթոդաբանա-

կան-տեսական ելակետով՝ գրեթե համանման, քանի որ փաստորեն նույն-

պես երկատում էին աշխարհն ու նրա այլազան երևույթները, հիմնականում 

վերածում իմաստավորված սիմվոլ-խորհուրդների, տալիս նրանց մեկնաբա-

նումն ու արժևորումը՝ իբրև իրական աշխարհի ճանաչման պրոցես»1։ 

Գիտելիքի, իմացության, գաղտնիքի բարդ ոլորտների միջնադարյան պատ-

կերացումներում նշանը, խորհրդանշանը բանալի են, որոնցով առաջնորդ-

վում է ժամանակի ուսյալ անձը, ապա մեկնությունը ներկայացվում է մարդ-

կանց, քանի որ մեկնաբանման կարիք ունեին հատկապես ավետարանական 

խորհրդանշանները։ Սուրբգրային կանոնի մեկնության վերաբերյալ Հ. 

Քյոսեյանը գրում է. «Գլխավորաբար վարդապետական կոչման արժանացած 

բանի սպասավորներին էր վերապահվում բացատրել Աստվածաշունչ մատ-

յանը, վերհանելու Գրոց աստվածաբանական հիմքը, սահմանելու դրանցից 

բխող վարդապետական-դավանաբանական բանաձևումները»2։ Կարելի է 

ենթադրել, որ «Ֆրիկն հանցեղ պարզ է խոսել, որ ամենայն մարդ իմանայ» 

միտքն առնչվում է ոչ թե պարզ, ժողովրդին հասկանալի լեզվով գրելու 

մտահոգությանը, այլ խորհրդանշանների պարզեցման, խորհրդանշանային 

խոսքը պարզեցված դարձնելուն։ Ուշ միջնադարում Գրիգոր Կեսարացին 

նույն խնդրի մասին է գրում. «Չունիմք զայլ ոք զգիրս թարգմանիչ // Չկայ 

խրթին տառից մէկնիչ // Չմնաց հանգոյն նորա վիպիչ»3։ 

Ուշ միջնադարում քնարերգուն խորհրդանշանների կայուն համակարգի 

լիարժեք փոխանցող չի դառնում, այլ, ինչպես պատմագրության մեջ է 

բնորոշվում, զբաղվում է «վերծանականք երթութեամբ»4։ Այս դարաշրջանի 

քնարերգության մեջ կարելի է առանձնացնել խորհրդանշանի կիրառության 

                                                                                                                                                         

աստվածաբանությունը, իսկ Դիոնիսիոս Արեոպագացու անունով հայտնի երկերի հեղինա-

կին հատուկ է պանթեիստական աշխարհընկալումը։ Տե՛ս Թամրազյան Հ., Գրիգոր Նարեկա-

ցին և նորպլատոնականությունը, Երևան, 2004, էջ 218։ Վ. Դևրիկյանի դիտարկմամբ՝ Գրիգոր 

Նարեկացու «Մատյանում» ևս առկա է արեոպագիտյան գեղագիտական ընկալում. «Նարեկա-

ցին Մատյանում մի առանձին գլուխ է նվիրել հրեշտակներին, որը հիմնված է Դիոնիսիոս 

Արեոպագացու «Յաղագս երկնային քահանայապետութեան» գործի վրա»։ Տե՛ս Դևրիկյան Վ., 

Հայ միջնադարյան գանձերը և «Գանձարան» ժողովածուն, դոկտորական ատենախոսություն, 

Երևան, 2013, էջ 105։ 
1 Անթափյան Փ., Հայ մեկնաբանական գրականության տեսական նախահիմքերի շուրջ // 

«Բանբեր Մատենադարանի», 1986, թիվ 15, էջ 70։ 
2 Քյոսեյան Հ., Աստվածաշնչի մեկնությունը Ա-Ե դարերում, Երևան, 2018, էջ 8։ 
3 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, աշխատասիրությամբ՝ Հասմիկ 

Սահակյանի, հ. II, Երևան, 1987, էջ 13։ 
4 Մովսես Կաղանկատվացին Դավթակ Քերթողի «Ողբ ի մահն Ջիվանշիրի Մեծի 

իշխանին» երկը համարում է վերծանական քերթություն։ Տե՛ս Մովսէս Կաղանկատուացի, էջ 

227։ 



 
123 

երկու պայմանական սկզբունքներ. նախնական՝ ավետարանական նշանի 

ընկալման պահպանում և ավանդաբար փոխանցված խորհրդանշանի 

վերաիմաստավորում։ 

Սուրբգրային կանոնի և խորհրդանշանների նույնական դրսևորումները 

զգալի են հատկապես Գրիգոր Նարեկացու երկերում, որոնք հիմքում ունեն 

ավետարանական, նորպլատոնականությանը բնորոշ խորհրդանշանների 

համադրական կիրառություն։ Նրա ստեղծագործության համակարգված 

խորհրդաբանությանն անդրադառնալով՝ Հ. Բախչինյանը այն բնորոշում է 

որպես միստիկական սիմվոլիկա. «Այն խարսխուած է աստուծաշնչեան 

մեկնութիւնների եւ մասնաւորապէս Դիոնիսիոս Արէոպագացու քրիստո-

նէացուած նորպլատոնականութեան, «նշանական» աստուածաբանութեան 

եւ տիեզերաբանութեան (կոսմոլոգիայի), այլև ազգային աշխարհազգա-

ցողութեան վրայ»1: Իսկ «Երգ երգոցի» խորհրդանշանային մեկնությունները 

նկատի առնելով՝ Հ. Ալվրցյանը նշում է. «Նարեկացին նշանական աստուա-

ծաբանութեան կատարեալ իմացութեամբ այդ մեկնութիւնով դարձաւ հայ 

հոգեւոր բանաստեղծութեան խորհրդաբանութեան (խորհրդանշական 

խօսքի) հիմնադիր-տեսաբանը, եւ ապա՝ ձեւաւորեց գանձարանային տաղի 

խորհրդանշանի համակարգը՝ մեզանում դառնալով առաջին հոգեւոր 

տաղերի հեղինակը»2։ 

Հայ խորհրդաբանական քերթության հիմնադիր3 Գրիգոր Նարեկացու 

ստեղծագործության և մեկնությունների խորհրդաբանությանը հետևող 

քնարերգության նշանային հիմքերը կարելի է որոնել տվյալ համադրական 

նշանակիրառման տիրույթներում՝ հին շրջանի փիլիսոփայություն, Աստ-

վածաշունչ։ Հետագա դարերի քնարերգության մեջ կան օրինակներ, որոն-

ցում Գրիգոր Նարեկացու մեկնած խորհրդանշանը կիրառվել է պայմանա-

կան-ձևային, ոճի կրկնության համար կարծես՝ ավանդաբար փոխանցված 

լինելու ճանապարհով։ Կատարելով գրառաջքների ժանրաբովանդակային 

ուսումնասիրություն՝ Ա. Դոլուխանյանը ներկայացնում է գրառաջքի ուշա-

գրավ օրինակ, որի հեղինակն օգտվել է միջնադարյան հայտնի տաղերից և 

դրանց բառապատկերային համակարգով ստեղծել գրառաջք-բանաստեղ-

ծություն։ Հեղինակը այն վերնագրել է «Լաւ Կտրիճի բան աշխարհիկ եւ 

չքնաղագեղ», այն է՝ հստակ տարբերակվում է բովանդակային աշխարհիկ 

նյութը, բայց բառապատկերային հենքը Գրիգոր Նարեկացու «Մեղեդի 

ծննդեան» տաղն է, խորհրդանշանի կրողը՝ աշխարհիկ մարդը. «Անձն՝ աս-

տուածազարդ, գլուխ՝ գերապանծ և ճակատ՝ լուսայպատ. // Ուներ՝ նրբաւրէն 

և կից կամարաց պարոյն ճեմ առեալ. // Աչաւք՝ ծով ի ծով ծիծաղախիտ միշտ 

                                                           

1 Բախչինեան Հ., Գրիգոր Նարեկացու Գանձարանը. վերլուծութիւն եւ քննութիւն, Լիբա-

նան, 2016, էջ 253։ 
2 Ալվրցեան Հ., Հոգեւոր տաղի խորհրդաբանութիւնը, Անթիլիաս, 2017, էջ 114։ 
3 Բնորոշումն ըստ Հ. Բախչինյանի։ Տե՛ս Բախչինեան Հ., նշվ. աշխ., էջ 254։ 



 
124 

ծաւալաւրէն. // Այտիւք՝ շիկորակ շառաւեղորէն. // Ըռընգամբ՝ ինքնաբոյս, 

ինքնաչափական, քանակ յարորէն. // Բերան՝ խնկարան, տուփ տիրականին, 

մուտք մահկանացու և ելք անմահին, // Շրթունք՝ լար կարմիր, շար բոսորա-

ներկ, շեպիւ շրջայպատ. // Ատամունքն՝ ակատ, յակինդ անբաղդատ, իբր 

արծաթայպատ… // Սիրտ՝ Սարարադեան, հովտաց հանգունակ, հովիտ շու-

շանի…»1։ Խորհրդանշանի ինքնաբերաբար գործածության և ստեղծագործա-

կան հիշողությամբ փոխանցվելու վերաբերյալ Յ. Լոտմանը գրում է. 

«Խորհրդանշանը գոյություն ունի տեքստից առաջ և անկախ: Այն մշակույթի 

հիշողության խորքից ընկնում է գրողի հիշողության մեջ և կենդանանում 

նոր տեքստով, ինչպես նոր հողի մեջ ընկած հատիկը։ Հիշողությունը, հղու-

մը, մեջբերումը նոր տեքստի օրգանական մասերն են, որոնք գործում են 

միայն դրա համաժամանակության մեջ: Նրանք տեքստից անցնում են հիշո-

ղության խորքերը, իսկ խորհրդանշանը` հիշողության խորքերից` տեքստի 

մեջ»2։ 

Ըստ Դ. Լիխաչովի՝ միջնադարյան գրականության մեջ խորհրդանշանի 

անհատական ընկալման խնդիրը բաց է մնում մինչև XIII դարը, երբ բնու-

թյունն անգամ չէր ընկալվում, ինչպես իրականում կար, այլ ներկայացվում 

էր խորհրդանշանայնորեն, իսկ XVII դարը համեմատաբար ազատականաց-

ված էր, գրեթե լուծված էր անհատականության խնդիրը3։ Հեղինակը, տվյալ 

դեպքում միջնադարյան քնարերգուն, սուրբգրային կանոնը ընթերցողին 

ներկայացնող հանձնառուն է, ով երբեմն խորհրդանշանը «կտրում» է 

սուրբգրային տեքստի նախնական իմաստաբանական համատեքստից և 

ստեղծում նոր համատեքստ։ Յ. Լոտմանը խորհրդանշանի բովանդակային և 

արտահայտման կերպերի վերաբերյալ դիտարկումներում ընդգծում է 

խորհրդանշանի հստակ արտահայտված սահման ունենալը, այն է՝ 

խորհրդանշանն ինքնին մեկ ամբողջական տեքստ է։ Այս ավարտուն, ամ-

բողջական լինելը ևս օգնում է հեշտությամբ դուրս գալ համատեքստից և այն 

ներառել նոր տեքստում4։ Գրիգոր Նարեկացու կիրառած շատ խորհրդա-

նշաններից հատկապես «Ծով աչքեր»-ը, «Գոհար վարդ»-ը մեծ տարածում 

ունեն հետագա դարերի քնարերգության մեջ՝ որպես ինքնին խորհրդանշան-

ներ. «Ծով աչքերովդ ղամզայ քաշես, // Սուր դանակով կուտաս ինձի»5։ Սրիկ 

Կոստանդ Իրիզացու գործերից մեկում կարդում ենք հոգևոր Վարդի մասին. 

                                                           

1 Տե՛ս Դոլուխանյան Ա., Հայ միջնադարյան գրականության հիմնական ուղղություններն 

ու ժանրերը, Երևան, 2012, էջ 100։ 
2 Лотман Ю., նշվ. աշխ., էջ 243։ 
3 Տե՛ս Лихачев Д., Развитие русской литературы Х-XVII вв., Ленинград, 1973, с. 153, 154, 157։ 
4 Տե՛ս Лотман Ю., նշվ. աշխ., էջ 241, 242: 
5 Նաղաշ Հովնաթան, «Տաղ սիրոյ. Ի Նաղաշ Յովնաթանէ ասացեալ բանս» // Ուշ միջնա-

դարի հայ բանաստեղծությունը, աշխատասիրությամբ՝ Հասմիկ Սահակյանի, հ. I, Երևան, 

1986, էջ 19։ 



 
125 

«Գոհար վարդ ինքնագոյն, // Սիրամարգ ոսկեգոյն յարփւոյն, // Գոհար վարդ 

ինքնագոյն ի հոգւոյն. // Սիրամարգ ոսկեգոյն յարփւոյն»1։ Ուշմիջնադարյան 

հեղինակ Խասպեկի բանաստեղծություններից մեկում Աստվածամայրը 

գովերգվում է բացառապես երգերգոցյան խորհրդանշանային համակարգի 

նույնական կիրառմամբ, ասես, ավանդաբար փոխանցված տարբերակով. 

«Սեաւ է անուն քո բաղձալի. // Հրաշապատում և ցանկալի. // Երկոտասան 

ազգաց գովի. // Եօթանասնից փառաբանի… Որպէս զաշտարակն Դաւթի. // 

Պարանոց քոց փառօք իլի // Ստինքդ նման են այծեաց, // Որ ելանեն ի ջրոց 

լւացմաց, // Որպէս զլուսին լրացած, // Յարևելից կուսէ ծագաց»2։ 

Վերածննդի դարաշրջանը խորհրդանշանի վերաիմաստավորման, 

ավանդական անցումային կիրառումներից զերծ մնալու առումով դարձավ 

«ազդու միջնորդ»՝ ստեղծելով նշանի ավետարանական ընկալման և իր 

բերած նոր խորհրդաբանական մտքի համադրություն։ Ավետարանական 

կանոնը այլաբանական և խորհրդանշանային համատեղ դրսևորմամբ 

ընկալելու ուշագրավ օրինակ է Կոստանդին Երզնկացու «Բան գարնան 

օրինակաւ՝ խորհուրդ ի Քրիստոս. Մի՛ մարմին հասկանայք զբանս, այլ 

հոգեւոր» տաղը. «Բաժանեցէ՛ք ի ձեր վերայ // Զվարդս, որ վանց ձեր ցաւուտ 

մեռայ, // Վասն այն տանջանք ի յիս կերայ, // Որ դուք լինիք առողջացել… 

Կոստանդ, ի խոր ծածկեալ է բան, // Զայս որ առ մեզ տուեր նիշան, // Տո՛ւր 

գոհութիւն անլռական // Այնմ, որ կամաւ է խոնարհել»3։ Վերածնունդը 

բերում է պատկերային նշանների մեկնության տեսություն, կարևորվում 

հատկապես պատկերագրության վերծանումն ու նշանի մեկնաբանումը այդ 

տիրույթում4։ Վերածննդի շրջանում հստակեցված նշան-խորհրդանշան 

տարբերակումը դրսևորված է Հովհաննես Սարկավագի «Բան իմաստու-

թեան առ ձագն, որ կոչի սարիկ» խոհափիլիսոփայական պոեմում, որտեղ 

մեղքի նշաններից մեկը կաշեզգեստն է, և գեղարվեստական գրականության 

մեջ պոեմը առաջին երկերից է, որում անդրադարձ է կատարվել ավետա-

րանական կերպարների՝ Ադամի և Եվայի՝ հագուստի միջոցով սրբազան ար-

գելքի անցումն ու հագուստն իբրև խորամանկ իմացության, մեղքի նշան ըն-

կալելու դրսևորմանը։ Անանուն տաղերգուի «Անձինք ասեմ հագներգական» 

սկսվածքով տաղում մեղսակրության գաղափարը դրսևորվում է համանման 

նշաններով. «Քանզի չասէք մեզ խև մոլած, // Թէ զինչ առնէ զգեստ չար մարդ-

կանց, // Հոգւով սրբով Սիրաք ասաց, // Թէ զգէստ սրտին կրից յաւելած»5։ 

                                                           

1 Հայերգ մեղեդիք տաղք եւ երգք, հաւաքեց Արիստակէս Վարդապետ Տէվկանց ուխտէն 

Վարագայ, Թիֆլիս, 1883, էջ 8։ 
2 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 148։ 
3 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, էջ 432։ 
4 Տե՛ս Volkmann L., Hieroglyph, Emblem, and Renaissance Pictography, Translated and Edited by 

Robin Raybould, Boston, Copyright 2018 by Koninklijke Brill NV, Leiden, p. 123, 130: 
5 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 216։ 



 
126 

Միքայել քահանան հոգևոր ինքնամաքրման, բարի արարքով մեղքի քա-

վության խրատ է ներկայացնում «Ոտանաւոր ըստ անուան երգողին է» 

գործում. «Ո՛վ Միքայէլ քո հանդերձդ ախտոտ լինայ, // ճարակմ՚ արա օր 

սպկնայ, // Ողորմութիւն դու ալ արա, // Մեղաց աղտն հաւսար երթայ»1։ 

Վերաիմաստավորման ենթարկված հաճախ կիրառվող խորհրդանշան-

ներից են ծովն ու նավը։ Գրիգոր Նարեկացու փոխերից մեկում ծովը 

խորհրդանշում է Քրիստոսի սերը։ Հստակ է սուրբգրային խորհրդանշանի 

նույնիմաստ կիրառությունը. «Նա ծով վաղընթաց, // նա ծով վաղընթաց 

ածեալ // դուռն արեւելեան»2։ Ծովը նաև երկրային կյանքի խորհրդանշանն է 

(Մատթէոս Ը, 27). «Զինչ զգետ աշխարհս բոլոր պիտի գամ // Ու մտնում ես՝ 

Ֆրիկս, ի ծով ու ծփամ։ // Հաստատուն և անբեկ նաւուն կու գնամ // Քան զնա 

այլ ինձի ճարակ չունենամ»3։ Կամ՝ «Աշխարհս էր ի ծով նըման, // Զիս ի վայր 

տարաւ յանդիման. // Կենցաղս էր յալեաց նըման, // Զիս ի մէջ էառ քան զըն-

դան»4։ Քնարերգուն ծովի ալիքների նման դեպի հատակ տանող կաշկանդիչ 

ուժի հետ է համեմատում կենցաղային կյանքը, որը մարդուն չի թողնում 

ազատ լինել, ստեղծագործել։ Ծովը նաև մահկանացուի մեղքի և մեղսակրու-

թյան խորության համեմատյալ-խորհրդանշանն է. «Ղեկօք ես ի ծով իջայ»5։ 

Այլ օրինակում՝ «Կամ տարակոյս յայսմ աշխարհի // Ծըփամ յալիս մեղաց 

ծովի»6։ Կոստանդին Երզնկացին գրում է. «Զի շատ ոք հաւանեցան // այս 

կենցաղոյս  ւ առին դադար, // Բայց շուտով յատակ ծովու // ի խորս անգան՝ 

որպէս կապար»7։ Նավի խորհրդանշանը Արևմուտքի և Արևելքի Վերածննդի 

դարաշրջանում խորհրդանշել է հիմնականում մարդու մենությունը8։ Հ. 

Քյոսեյանը առանձնացնում է Առաքել Սյունեցու «Ադամգրքում» ծովի, նավի 

խորհրդանշանների ստեղծագործական-անհատական պատկերացումները, 

եռաստվածության խորհրդաբանության խորհրդանշանային ընկալումը. 

«Բնութագրելով եկեղեցու դերն ու նշանակությունը՝ Սյունեցին այն նմանեց-

նում է նավի, որի պետը Հայր Աստված է, նավավարը՝ Որդին, նավահան-

գիստը՝ Սուրբ Հոգին, առագաստը՝ փրկչական խաչը, թիակները՝ առաքյալ-

ների խմբերը, խարիսխը՝ հաստատուն հավատքը, այս ու այն կողմ ձգվող 

                                                           

1 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. I, էջ 379-380։ 
2 Բախչինեան Հ., նշվ. աշխ., էջ 85։ 
3 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, էջ 391-392։ 
4 Ավդալբեգյան Մ., Խաչատուր Կեչառեցի. XIII-XIV դդ., Երևան, 1958, էջ153։ 
5 Գրիգորիս Աղթամարցի, XVI դ.: Ուսումնասիրություն, քննական բնագրեր և ծանոթա-

գրություններ Մայիս Ավդալբեգյանի, Երևան, 1963, էջ 46։ 
6 Նույն տեղում, էջ 181։ 
7 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, էջ 470։ 
8 Չինական Վերածննդի գրականության ներկայացուցիչ Դու Ֆուի գործերում մարդու 

միայնության, լքվածության խորհրդանշանը նավն է։ Հեղինակը միայն այս իմաստով է կիրա-

ռում խորհրդանշանը, և VIII-IX դարերից սկսած՝ այն տարածվում է հենց այս ընկալմամբ։ 

Տե՛ս Конрад Н., Запад и Восток, Москва, 1966, с. 180։ 



 
127 

պարանները՝ Հին և Նոր կտակարանները, նավի բեռները մարդկանց հոգի-

ներն են, ծովը այս աշխարհն է, ալիքները սատանայի նյութած դավերը, 

քամին օտար հերձվածները»1։ 

Ուշմիջնադարյան քնարերգուները այս խորհրդանշանները ներկայաց-

րել են՝ բնութագրելու անհատի զգացողությունը։ Մկրտիչ Նաղաշը խրատա-

բար հիշեցնում է մարդու վերջնահանգրվանի մասին. «Աղուոր զմիտքդ ժո-

ղովէ՛, որ այդկից այլ չելնես ունայն, // Նաւդ ի բեռանց թեթևացո՛, որ հասա-

նիս ի յօթեվան»2։ Կամ՝ «Նաւ ի ծովու յայսմ աշխարհի, // Ուռկան մեծի այն 

որսորդի, // Որ որսացեր զծնունդս ախտի, // Հաներ ի կեանս, որ մահ չունի»3։ 

Կամ՝ «Աշխարքըն ծով, դուն մեչըն նավ, ման իս գալի, լանգ իս անում»4։ Վար-

դան Կաֆացին կիրառում է սուրբգրային կանոնից, շարականներից հայտնի 

խորհրդանշանային մեկ այլ տարբերակ. Քրիստոսն է նավապետը5. «Նաւա-

պետ՝ Տէր մեր բարի, // Տաս նաւելոց հետք ուղղակի, // Առաջնորդես ընթացք 

շաւղի // Եւ փրկեսցես ի վտանգի»6։ Ուշ միջնադարյան քնարերգության մեջ 

ծովը առավելապես սիրո անհունությունը բնորոշող, սիրո պատճառած 

ալեկոծությունն ու սիրո էակի գեղեցկությունը, անձնական դրաման, ծանր 

հոգեվիճակը ներկայացնող խորհրդանշաններից է. Մարտիրոս Խարասար-

ցին գրում է. «Էս աչերուն նման ծովեր, մարդ չէ տեսեր ծով ծիրանի, // թար-

թևանունքդ է զինչ նետեր կու հարկանէ զմարդն հալի»7 կամ՝ «Էշխի ծովում 

լո՛ղ տու լիղնուրթի նըման, // Թե թալիփ իս, դեմքըտ մի՛ շուռ տու մե յան»8։ 

«Ծով դառած էշխըս ճոճում է նավըս. // Կյանքըս քեզ մա՛տաղ»9 կամ՝ 

«Ա՛ստվաձ վըկա, խիստ դըժար է, գըլուխըս ի՞նչպես դուս տանիմ. // Յիս մե 

փուքըր նավի նըման, քու էշխըն է՝ ծով, աչկի լուս»10։ 

Միջնադարյան խորհրդանշանային համակարգի հիմքերն են չորս տար-

րերը՝ կրակը, ջուրը, հողը, օդը11։ Քառատարրության անտիկ փիլիսոփայա-

                                                           

1 Քյոսեյան Հ., Հայ միջնադարյան արվեստի կրոնափիլիսոփայական տեսությունը (V-XII 

դդ.), ատենախոսություն, Երևան, 2009, էջ 158։ 
2 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, էջ 546։ 
3 Առաքել Բաղիշեցի, Տաղեր: Ուսումնասիրություն (քննական բնագրեր և ծանոթագրու-

թյուն՝ Ա. Ղազարյանի), Երևան, 1971, էջ 209։ 
4 Սայաթ-Նովա, Խաղերի ժողովածու, Երևան, 1987, էջ 51։ 
5 Մեսրոպ Մաշտոցի հայտնի շարականը հայ հավատավորին ծանոթ էր իբրև Հայր Աստ-

ծու խորհրդանիշ. Ծով մեղաց իմոց զիս ալեկոծէ. //Որ ես նաւապէտ բարի՝// Շնորհեա ինձ նա-

ւահանգիստ, Հայր ամենակալ։ // Հայ հին և միջնադարյան քնարերգություն, Երևան, 1987, էջ 64։ 
6 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 160։ 
7 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. I, էջ 176։ 
8 Սայաթ-Նովա, նշվ. աշխ., էջ 228։ 
9 Նույն տեղում, էջ 214։ 
10 Նույն տեղում, էջ 44։ 
11 Միջնադարյան խորհրդանշանի համակարգայնության դրսևորումների և չորս տար-

րերի՝ այդ համակարգի գլխավոր բաղադրիչներ լինելու մասին տե՛ս Гуревич А., Категории 

средневековой культуры, Москва, 1981, с. 58: 



 
128 

կան, ավետարանական ընկալումների համադրական դրսևորումները Գրի-

գոր Նարեկացու ստեղծագործության մեջ զուգահեռվում են հեղինակային-

անհատական ապրումների նկարագրությամբ։ Հեղինակը ներկայացնում է և՛ 

տարրերի նշանային իմաստները, և՛ ապրում ծանր զգացում, որ մարդու 

էության այս ներհակ տարրերը հաշտ չեն, և մահկանացուն չի կարող չհակվել 

դեպի երկրայինը՝ հողը՝ երկնային հուրը ընտրելու փոխարեն։ Նա գտնում է, 

որ այս ներհակ, բայց և կապակցված տարրերը միմյանց հետ պետք է հաշտ 

լինեն՝ մարդու ինքնահաշտեցման համար1։ Պ. Խաչատրյանի դիտարկմամբ՝ 

Գրիգոր Նարեկացու «Մատեան ողբերգութեան» քսանվեցերորդ և ութսուն-

վեցերորդ գլուխներում ներկայացված քառատարրության նարեկացիական 

ընկալումների տեսական հիմքը Եղիշեի և Եզնիկ Կողբացու երկերն են, 

ինչպես նաև՝ հունաբան հայերեն թարգմանված «Հերմեայ Եռամեծի առ 

Ասկղեպիոս Սահմանք» աշխատությունը, որը սկզբնաղբյուր է ծառայել 

պատմիչ Եղիշեի համար2։ Իսկ արդեն XIII դարում լայնորեն տարածվում է 

Արիստոտելի փիլիսոփայական ուսմունքը3, մասնավորապես՝ քառատարրու-

թյան տեսությունը4, որը համադրվում է ժամանակի աստվածաբանական 

մեկնությունների հետ՝ ստեղծելով «քրիստոնեական արիստոտելիզմ»5։ 

Հայտնի է, որ Հովհաննես Սարկավագը հիմնել էր դպրոց, որտեղ դասավանդ-

վում էր նաև Արիստոտելի փիլիսոփայությունը6, որի խորհրդանշանային 

դրսևորումները տարածվում են նաև գրականության մեջ։ 

Վերածննդի շրջանի փիլիսոփայական մոտեցմամբ՝ չորս կամ հինգ 

տարրերը ենթարկվում են օրենքին՝ բնության օրենքին՝ մարդուն դնելով այդ 

օրենքի կենտրոնում կամ մարդուն քննելով օրենքի մեջ7։ Մարդուն հա-

մապատասխանող տարրը հուրն է. այն տրվում է Քրիստոսից՝ իբրև շնորհ, 

որով արարում, իմաստնանում է մահկանացուն։ Այս տարրն է, որ հոգու հետ 

է առնչվում, մյուս տարրերը՝ մարմնի. «Եզըն՝ հողոյն յար ըստ գործին։ // 

Ջուրն առիւծուն գոչմամբ ուժգին, // Հողմն արծուոյն, որով թըռչին, // Հուրն 

մարդոյն լուսակերպին»8։ Վաղմիջնադարյան, Վերածննդի շրջանի գրակա-

նության մեջ քառատարրության խորհրդանշանային կիրառությունը ունի 

                                                           

1 Տե՛ս Գրիգոր Նարեկացի, Մատեան ողբերգութեան, Բան ԻԶ, Բան ՁԶ։ 
2 Տե՛ս Խաչատրյան Պ., Գրիգոր Նարեկացին և հայ միջնադարը, Էջմիածին, 1996, էջ 306։ 
3 Արիստոտելի փիլիսոփայական ուսմունքը Հայաստանում տարածված էր դեռևս V-VI 

դարերում՝ շնորհիվ հունաբան դպրոցի թարգմանությունների, Դավիթ Անհաղթի երկերի։ Տե՛ս 

Аревшатян С., История. Философия. Культура // Արիստոտելը և հայ փիլիսոփայությունը, 

Երևան, 2018, էջ 398։ 
4 Չորս տարրերի փիլիսոփայական ընկալման և մեկնության մասին տե՛ս Հովհաննես 

Սարկավագ Իմաստասեր, Լուծմունք «Սահմանաց գրոց», Երևան, 2004, էջ 28-32։ 
5 Տե՛ս Гуревич А., նշվ. աշխ., էջ 103: 
6 Տե՛ս Աբրահամյան Ա., Հովհաննես Իմաստասերի մատենագրությունը, Երևան, 1956, էջ 26։ 
7 Տե՛ս Конрад Н., նշվ. աշխ., էջ 207-208, 213-215։ 
8 Առաքել Սյունեցի, Ադամգիրք, Ա, Երևան, 1989, էջ 58։ 



 
129 

փիլիսոփայական խորը հիմք, մինչդեռ նույնքան «լուրջ» ընկալում չկա, 

օրինակ, XVII դարի հեղինակների գործերում, այլ առկա է գեղարվեստա-

կան-պատկերային ընկալումը։ Ըստ էության գործուն է ոչ թե խորհրդա-

նշանային ընկալումը, այլ նշանային։ Հուրը նշան է, ոչ թե խորհրդանշան է, 

հողը նշան է, ոչ թե խորհրդանշան և այլն, ինչպես մարդու էության, դեպի 

երկիր հակվածության նշանային տարրը հողն է. «Գոյացեալն ի չորս տարրէ 

// ի հողոյ  ւ ի ջրոյ կու յագէ, // Իսկ հողն ընդ խոնարհ գոլով // և եղեալ կոխան 

ամենի»1։ Չորս տարրերի ներհակության ազդեցության նարեկացիական 

մտավախությունը չկա, այլ ընդգծվում է սիրով միավորված տարրերի 

ներդաշնությունը. «Չորս տարրերաց հրաման ետուր՝ հիմն եղան աշխարհիս 

շինուն, // Հողն ու ջուրն, քամին, հուրն շաղկապ են մինն ընդ միւսուն, // 

Անքակտելի սիրելիք են, չեն բաժանիլ միմեանց սիրուն»2։ Սիրերգության մեջ 

սիրո էակը բնորոշվում է իբրև չորս տարրերի միասնությամբ ստեղծված 

տիեզերական կերտվածք. «Տէրն օրիներ քեզիկ ի չորս տարերաց…»3։ 

Ահեղ դատաստանի պատկերը ևս կապվում էր դժոխային հրի հետ, 

որտեղ այրվելու են մեղավոր հոգիները։ Այս թեմային են անդրադարձել 

ուշմիջնադարյան շատ հեղինակներ։ Հուրը մահկանացուին «պատժում» է 

երկրում, այն սիրո համարժեքն ու հոմանիշն է Սայաթ-Նովայի քնարերգու-

թյան մեջ։ Աշուղ-բանաստեղծը «Բաբելական հուր» արտահայտությամբ 

բնութագրում է սիրո պատճառած ցավը, սիրո հրով այրողին բնութագրում է 

հուր-հրեղեն։ Սիրո պատճառած անսովոր այրումը բնորոշվում է «Ղարիբ 

հուր» արտահայտությամբ4։ «Վա՜յ թե պիտի յարեմեն հույսըս կըտրեմ» 

տողով սկսվող թեջնիս-բայաթիում Սայաթ-Նովան գրում է. «Վունցոր շամը 

փարվանին, // Ինձ կէրի էշխի հուրքըն»5։ Կամ՝ «Չի հավատա, չի հասկանա 

իմ ճարը. // Էլ չըմարից սիրտըս էրող հուր-նարը»6։ Ուշագրավ է հետևյալ 

համեմատությունը. «Ասի՝ թե քիզ հուրն է ծընի, // Ինձ մի՛ վառի, մի՛ չորցընի, 

// Արիվն ի՞նչ է, վուր քի անցնի՝ // Ծեքի հուրհուրանըն տեսա»7։ Կամ՝ «Աշ-

խարքըն ծով՝ դուն մեչըն նավ, ման գուքաս, փըրփուր իս, ա՛խպեր, // 

Վախում իմ, թե ինձ էլ էրիս՝ անհանգչիլի հուր իս, ա՛խպեր…»8։ Կենսական 

քառատարրերից ջուրը ընկալվել է սուրբգրային իմաստով՝ իբրև կյանքի 

աղբյուր. «Ես ծարավածներին ձրի պիտի տամ կեանքի ջրի աղբիւուրից» 

(Յայտնութիւն, 21։6)։ Քնարերգու Դավիթ Սալաձորցու բնութագրմամբ՝ 

                                                           

1 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 393։ 
2 Նույն տեղում, էջ 350։ 
3 Նույն տեղում, էջ 656։ 
4 Տե՛ս Սայաթ-Նովա, նշվ. աշխ., էջ 53։ 
5 Նույն տեղում, էջ 231։ 
6 Նույն տեղում, էջ 152։ 
7 Նույն տեղում, էջ 100։ 
8 Նույն տեղում, էջ 25։ 



 
130 

աստվածային սերը անմահական ջուր է, մահկանացուի համար՝ կյանքի 

աղբյուր. «Տամ քեզ անմահութեան ջուր, տիկին Խաթուն»1։ Սայաթ-Նովայի 

սիրերգության մեջ փառաբանվում է կինը՝ իբրև կյանքի աղբյուր. «Ձեռիդ 

ունիս թաս, լըցնիս ու ինձ տաս…»2։ Կամ՝ «խըմեցուր ձիռիտ թասեմեն»3։ 

Սիրո էակից հեռու գտնվելը համարվում է անջուր ապրել. «Աչկըս փակ է՝ 

տարիներեն թուլացած, // Չունքի ջուրըս ակունքեն է չուրացած, // Գուրդի 

նըման յիս միայն կու կըռկըռամ»4։ 

Աստվածաշնչյան Վարդն իբրև Քրիստոս, Աստվածամայր՝ համաշխար-

հային գրականության մեջ առավել հաճախ կիրառվող խորհրդանշաններից է։ 

Վաղմիջնադարյան քնարերգության մեջ ևս տարածված էր սուրբգրային 

խորհուրդը, ըստ որի՝ ծաղիկների գլխավորը՝ Վարդը, Քրիստոսն է, մնացյալ 

ծաղիկները՝ առաքյալները։ Ավելի ուշ շրջանում ևս իշխող է խորհրդա-

նշանային այս կիրառությունը։ Կոստանդին Երզնկացին տաղերի այլաբանա-

կան ընկալումների վերնագրային ուղղորդումներով («Բանք վարդի օրինա-

կաւ զՔրիստոս պատմէ») հուշում է նշանային, խորհրդաբանական մտածո-

ղության մասին, մեկնում կիրառած խորհրդանշանը. «Թէ՝ Սէր է ծառն, ու սէր՝ 

ծաղիկն, // ու սէր՝ հաւուն ձայնն ի ծառին, // Սէր է վարդն, ու սէր՝ պլպուլն՝ // 

սիրով նստել ի վրայ վարդին»5։ Խաչատուր Խարբերդցու բանաստեղծության 

մեջ կարդում ենք վաղմիջնադարյան տաղերգության հիմնական հորդորը. 

«Մի՛ սիրէք դուք զվարդն, որ կորուստ ունի. // Այլ ցանկացէք վարդին դուք հո-

գևորի, // Արքայական աստուծոյ եղէք արժանի»6։ Մկրտիչ Նաղաշը ներկայաց-

նում է ավետարանական խորհրդանշանի մեկնությունը. «Ծաղկունք մարգա-

րէքն էին, // նահապետք և սուրբք առաջին, // Ծաղիկն որ յետ նոցին՝ // այն Յի-

սուսն էր Հօր միածին»7։ Իսկ Դավիթ Սալաձորցու «Գովասանք ծաղկաց» ուշ-

միջնադարյան քնարերգության ուշագրավ օրինակներից մեկում մանրամասն 

ներկայացվում են ծաղիկների ու բույսերի հատկությունները։ Հեղինակը 

մեկնաբանում է խորհրդանշանը՝ իբրև համեմատյալ. «Ծո՛, Սալաձորցի 

սարկաւագ, դաստան արիր ծաղկներուն, // Ծաղկունքն, որ դու ես գովեր, 

օրինակ երկնից աստղերուն, // Քանի դատիս ի հետ մեղաց կու նմանիս նանիր 

ծաղկուն, // Առաւօտուն ցանեն` բուսնի, ծաղկի, չորնայ մինչ յիրկուն: // Խև 

Դաւիթն եմ, շատ դատեցայ գլուխ առնեմ ծաղկներուն, // Սակաւ ծաղկունքն 

ես եմ գովեր, բազում մնաց վարպետներուն»8 (ընդգծումը մերն է – Ա. Ս.)։ 

                                                           

1 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 362։ 
2 Սայաթ-Նովա, նշվ. աշխ., էջ 13։ 
3 Նույն տեղում, էջ 21։ 
4 Նույն տեղում, էջ 244։ 
5 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, էջ 442։ 
6 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. I, էջ 191։ 
7 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, էջ 541։ 
8 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 358։ 



 
131 

Սիրերգության մեջ ևս վարդի խորհրդանշանը գործուն է։ Խաչգռուզին 

վերագրվող տաղերից մեկում հայտնի բնորոշումն ենք կարդում. «Է՜ իմ 

հոգուս հոգի վարդըս ցանկալի. // Դու ես լոյս աչերուս և սիւն իմ սրտի. // Զի 

առանց քո տեսուտ չեմ կենդանի. // Հասիր շուտով մի թէ գըտնուս 

կենդանի…»1 կամ՝ «Նազլու յարըն բաց է էլի վարթի պես, // Հուսըն վարթ է, 

էրեսըն վարթ, խալըն վարթ. // Մե վարթին բըլբուլ կու սիրե, մեկին՝ խար, // 

Աչկըն վարթ է, ունքըն վարթ, ջամալըն վարթ»2։ Ուշագրավ է «Էն ի՞նչ 

լիղնուրթ էր, վուր նավում էր նըստած» տողով սկսվող թեջնիսը, որում 

Սայաթ-Նովան Քրիստոսին բնորոշում է «լալա» խորհրդանշական ծաղկով։ 

Այն ժողովրդական խոսքում սեր ու փաղաքշանք արտահայտող բառ է, 

միայն ծաղկի (վարդակակաչ) իմաստ չունի, բայց աշուղ-բանաստեղծը 

խորհրդանշանը գործածում է միաժամանակ Քրիստոսին և սիրո էակին 

բնորոշելիս, այսինքն՝ առհասարակ սերը բնորոշելիս. «Մարքարեաց խոսկըն 

անգին ստեղծեց, // Ծընեց Մարիամըն անարատ էն լալին… // Իմ ուզածըն 

նազլու յարի մեչկըն ա. // Նըրա ծոցում կու պըտռիմ ալ լալանիր»3։ 

Ուշմիջնադարյան հեղինակային-անհատական նշանընկալման օրի-

նակներից է Ստեփանոս Թոխաթցու՝ Թոխաթի քահանա Հակոբի մահվան 

առթիվ գրած բանաստեղծությունը, որում հեղինակը սրբակենցաղ և 

օրինակելի քահանային գովերգում է այնպիսի մակդիրներով, որոնք ամբողջ 

միջնադարյան գրականության համար Քրիստոսին բնութագրող խորհրդա-

նշաններ են համարվել. «Հովիւ բարի, քանոն երկրի, նաւավար, այգէպան, 

վարդ անթառամ, անուշահոտ ծաղիկ գարնան, շուշան գունով, մեղր և 

շաքար բերան, արմատ բարի, ծառ ցանկալի, աղբիւր բարի, քաղցրիկ ջուր 

հանգստի, բաշխող հացի, սերմն բարի, առաւօտեան աստղ ցանկալի, ամպ 

հրաշագեղ, ցօղ անձրևի, աղաւնի, ղումրի անբիծ, տատրակ բարի»4։ Տվյալ 

դեպքում հեղինակը շեշտում է անձի դերը, սրբազան էությունը՝ ըստ 

երևույթին միտումնավոր ընտրելով նշված մակդիր-խորհրդանշանները։ 

Անձն է արժանանում խորհրդանշանով գովերգվելուն, փաստ, որը անհա-

մատեղելի է վաղմիջնադարյան հեղինակային ընկալման համար. սրբազան 

խորհրդանշանը բնութագրում էր միայն Աստծուն։ XVI դարում Վերածննդի 

շրջանի հզոր ազդեցությամբ փոխված էր հեղինակի՝ իրականության 

հանդեպ ընկալումը։ Քննելով XVII դարի ռուս գրականության առանձնա-

հատկությունները՝ Դ. Լիխաչովը ընդգծում է միջնադարյան հեղինակի 

աշխարհայացքային փոփոխության և իրականության մեջ մնալու խնդիրը՝ 

դրանով պայմանավորելով հայրենասիրական թեմայի հաճախակիրա-

                                                           

1 Մաշտոցի անվան Մատենադարան, ձեռ. թիվ 7709, թերթ 19։ 
2 Սայաթ-Նովա, նշվ. աշխ., էջ 146։ 
3 Նույն տեղում, էջ 239։ 
4 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. I, էջ 505-507։ 



 
132 

ռությունը1։ Հատկապես այս շրջանի քնարերգության մեջ վարդը համարվեց 

հայրենիքի խորհրդանշանը։ Այսինքն՝ հեղինակը կարողացավ ուշադրու-

թյուն դարձնել իրականությանը, իր շուրջը կատարվող իրական դեպքերին, 

դուրս եկավ դոգմատիկ, իրեն ավանդաբար «պարտադրված իրականությու-

նից»։ XVIII դարի հեղինակ Պետրոս Ղափանցու տաղերում Վարդը՝ ամենա-

նվիրականը, հայրենիքն է։ Բանաստեղծություններից մեկի վերնագրում՝ «Առ 

ազգն իմ պատուելի՝ խորհրդաբար նշանակութեամբ Վարդի», արդեն իսկ 

պարզաբանվում է խորհրդանշանի իմաստը. «Է՛, իմ վարդիկ, ըզքեզ ողբամ 

ամի-ամի, // Քումըդ գեղոյ թըշնամի է ամէն քամի, // Թուփըդ խըլել, թերթըդ 

ցըրել ի բաց կամի. // Ըզնա քահեա՛, // Ըզքեզ պահեա՛, // Եւ զիս շահեա՛»2։ 

Ինչպես Կոստանդին Երզնկացին է տաղի վերնագրում փորձում մեկնաբա-

նել խորհրդանշանի հիմնական նշանակությունը, այդպես էլ Պետրոս Ղա-

փանցու պարագայում հստակ է հեղինակի միտում-հուշումը՝ խորհրդանշա-

նի նոր իմաստը իրացնելու։ 

Ավետարանական (Առակաց, Գ։18, ԺԱ։30, Յայտնութիւն, Բ։7), բանա-

հյուսական հիմք ունեցող Կենաց ծառն իբրև Քրիստոսի, Աստվածամոր 

խորհրդանշան՝ միջնադարյան քնարերգության մեջ ևս տարածված է։ Ներ-

սես Շնորհալին գրում է. «Նոր դրախտին եկեղեցւոյ, // Ծառ կենաց տնկեալ ի 

մէջ»3։ Հոգևոր և աշխարհիկ խորհրդանշանային տարբերակման օրինակ է 

ներկայացվում Խաչատուր Խասպեկ Կաֆացու «Գովեստ ներբողական ի 

սուրբ Աստուածածինն ի Խասպէկ Խաչատուր մեղաւոր երիցէ» տաղում. «Դու 

ես շուշան հովտաց, ծաղիկ դաշտերուն, // Անուշահոտութեամբ հրաշափա-

ռագոյն… // Պարտէզ ամրափակեալ, ծառ կենաց տնկոյն, // Եւ մորենի վա-

ռեալ անկեզ ի հրոյն… // Դու ծով ծիծաղական, լայն և խորագոյն, // Զերծո 

զիս ի մեղաց ծովոյս, որ անհուն…»4։ Տաղերգուն մեկտեղում է Աստվածա-

մորը տրվող ավետարանական գրեթե բոլոր խորհրդանշանները5։ Հեղինակը 

փորձում է ոչ միայն գործածել սուրբգրային խորհրդանշանը, այլև բնութա-

գրել այն, դարձնել համեմատելի։ Ասապով տաղերգուի «Տաղ անոյշ եւ 

գեղեցիկ, վասն սրբոյ Աստուածածնի, Ռաֆտամ Պըպաղի ձայնն է ասացեալ» 

գործում Աստվածամորն ուղղված փառաբանական տողերը բնորոշ են 

ուշմիջնադարյան սիրային քնարերգության պարզությանը. «Յանթառամ 

ծաղիկ, // Նոր գարնան փթթիկ, // Շող արեգական, Մարիամ, // Ոսկէ խնծո-

                                                           

1 Տե՛ս Лихачев Д., Великий путь, Москва, 1987, с. 198: 
2 Պետրոս Ղափանցի, Բանաստեղծություններ, աշխատասիրությամբ՝ Շ. Նազարյանի, 

Երևան, 1969, էջ 24։ 
3 Ներսես Շնորհալի, Տաղեր և գանձեր, Երևան, 1987, էջ 178-189։ 
4 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 141։ 
5 Աստվածամորը տրված Արևելք, Լուսին, Վիմածին Լեռ, Գեղմ, փակուած Դուռ, խցա-

նուած (կնքված) Աղբյուր, Կին ժրագլուխ, Պսակ պարծանաց բնորոշում-խոհրդանշանները 

քաղված են Սողոմոնի Առակաց գրքից, ԺԲ4։ Տե՛ս Բախչինեան Հ., նշվ. աշխ., էջ 214։ 



 
133 

րիկ: // Չի կայ քեզ նման, // Պտուղ ցանկալի, // Ջուր պարզ և մաքուր, 

Մարիամ, // Ռատ աղբիւր վիմի»1։ 

Ծառ-խաչ իմաստային ընկալումը զուգահեռվում է Կենաց ծառի 

խորհրդանշանային իմաստին, և Քրիստոսի խաչը՝ իբրև Կենաց ծառ, 

համարվում է քրիստոնեության խորհրդանշան2։ Աս. Մնացականյանը 

ներկայացնում է Վահան վարդապետ Տեր-Մինասյանի դիտարկումը ժո-

ղովրդական երգերի և Գրիգոր Նարեկացուն վերագրվող «Հաւիկ մի պայծառ 

տեսի…» տաղի միջև առկա ընդհանրության վերաբերյալ և զուգորդում երկու 

չափածո գործերը՝ տաղը և ժողովրդական երգը, որոնցում ծառը Աստվա-

ծածնի խորհրդանշանն է. «Հաւիկ մի պայծառ տեսի, աննման, // Ի յայն 

խաչափայտի վերայ, աննման. // Աննմանիդ ո՞վ նման. -Դու նման…»։ 

Ժողովրդական երգում՝ «Մարն է բերեր մեզի համար, // Մենք ենք եկեր քեզի 

համար։ // Ա՜յ իմ աղւորաննման, // Աննմանիդ ո՞վ նման…»3։ Կամ՝ «-

Ծաղկեցաւ ծառն կենաց // Եւ աննման էր. // Լուսեղէն պտուղ եբեր // Եւ 

աննման էր»4։ Ծառը նորահարսն է, որ նոր կյանք պիտի պարգևի, օջախի 

կրակն ու շարունակականությունն ապահովի։ Ժողովրդական երգերում 

ընդգծվում է այս իմաստը. «Երկնից, գետնից սուրբ զորությունով // Այն 

ծառըն ծաղիկ էր. // Ծառ ծաղկեցավ, // Ծառ բազմեցավ, // Կանաչ ու 

կարմիր…» Կամ՝ «Գնացեք ասեք՝ // Թա՛գվորամեր, // Թա՛գվորամեր, // 

Ծառըդ գոված է. // Սել մի սեղան, // Խոյ մի խորվու // Ծառ գովողինն է»5։ Աս. 

Մնացականյանը Կենաց ծառի խորհրդի հետ է կապում նաև գավազանի 

մասին ժողովրդական երգերից մեկը6։ Երգում գովերգվում են գավազանի 

բոլոր կիրառությունները, որոնք կապված են քրիստոնեական այն 

կերպարների հետ, ովքեր հավատը տարածողներն ու անխախտ պահողներն 

են. «Ցուպ՝ ի ձեռինըն Մովսիսի՝ իմ գաւազանն, // Ա՛յն, որ Կարմիր Ծովըն 

հերձեաց՝ իմ գաւազանն… // Սուր՝ ի ձեռին՝ սերովբէին՝ իմ գաւազանն, // Որ 

զճանապարհ ծառոյն պահէր՝ իմ գաւազանն…»7։ Սայաթ-Նովայի սիրեր-

գության մեջ ծառը աճող սերն է՝ առանց սիրո կյանքը անհաջողության է 

մատնված. «Ծառըս չըխերած գիդենաք»8։ 

Քնարերգության մեջ ավետարանական (Ավետարան ըստ Ղուկասի, ԺԳ։ 

6-9), բանահյուսական հիմք ունի նաև այգու խորհրդանշանը։ Միջնադարյան 

                                                           

1 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 301։ 
2 Տե՛ս Ladner G., նշվ. աշխ., էջ 237: 
3 Մնացականյան Աս., Հայկական միջնադարյան ժողովրդական երգեր, Երևան, 1956, էջ 

525-526։ 
4 Նույն տեղում, էջ 295։ 
5 Հազար ու մի խաղ. Ժողովրդական երգարան, Երկրորդ յիսնյակ, խմբագրեցին Կոմի-

տաս Վարդապետ եւ Մանուկ Աբեղեան, Վաղարշապատ, 1905, էջ 115-116։ 
6 Մնացականյան Աս., նշվ. աշխ., էջ 644։ 
7 Նույն տեղում, էջ 457, 460։ 
8 Սայաթ-Նովա, նշվ. աշխ., էջ 25։ 



 
134 

շատ երկերում հանդիպում ենք կլիշեների շարքի՝ «անտառ», «այգի», «հա-

վերժական գարուն», որոնց միջոցով բնության առեղծվածի պարզաբանումն 

է տրվում1։ «Երգ երգոց»-ի գրեթե բոլոր մեկնություններում Աստվածամոր 

խորհրդանշաններից մեկը համարվում է դաշտը, այգին2։ Աստվածամոր 

խորհրդանշաններից են Անտառը, Այգին, Բուրաստան-Դրախտը։ Գրիգոր 

Նարեկացու գանձարանային միավորներում ծաղիկը խորհրդանշում է 

Աստվածամորը՝ ոգեղեն դրախտը կրողին. «Ծաղիկը խորհրդանիշն է թէ՛ 

Աստուածորդու եւ թէ՛ Աստուածածնի։ Վերջինիս է խորհրդանշում նաեւ 

Բուրաստան-դրախտը, որպէս Քրիստոսով վերահաստատուած նոր՝ ոգեղէն 

Եդեմ»3։ Սայաթ-Նովայի «Ասծուց մե շող իչավ սարին ու քարին» տողով 

սկսվող վարսաղում մեկնվում է անտառի խորհուրդը. «Ասծուց մե շող իչավ 

սարին ու քարին. // Չըվառվեցին էն անտառնիրըն. ինչի՞, // Տերըն Մովսեսին 

օրենքնիր թելադրից. // Չենթարկվեցին սիվէրեսնիրըն. ինչի՞… // Սարն ու 

քարըն հայր Աթամի ջուրաթն է, // Էն շողըն էլ մինձ Հիսուսի ղըվաթն է, // 

Անտառն էլ կույս Մարիամի սուրաթն է, // Չին հավատա չիմացողնիրըն. 

ինչի՞»4։ Աշուղ-բանաստեղծի կիրառած խորհրդանշանները աշխարհիկ և 

հոգևոր սիրո իմաստներ ունեն. «Մեջլիսներու խաղըն դուն իս, // Վան-

քերումըն տաղըն դուն իս, // Սայաթ-Նովու բաղըն դուն իս, // Կարոտ իմ, 

բա՜ր իմ ասում, // Էնտիղե՜մեն, էնտիղե՜մեն»5։ Բաղը, այգին դրախտ 

իմաստով են կիրառվել նրա երկերում, սիրելին է դրախտ-սերը. «Ծոցիտ 

միչին բաղչա ունիս, բաղ ունիս, // Ձեռիտ օսկե թասը լիքն արաղ ունիս»6։ 

Կամ՝ «Էրվում իմ կանչում իմ աման. // Ծոցըտ բաղ, ունքիրըտ քաման…»7։ 

Հայկական սիրերգ-հարսներգերում այս խորհրդանշանի բանահյուսա-

կան այլաբանական ընկալումները նկատի առնելով՝ Ն. Վարդանյանը նշում 

է, որ այգի-դրախտ քրիստոնեական իմաստավորումն ակնհայտ է դառնում 

միջնադարյան ծառագովքում, որտեղ հարսանեկան ծառի վերաբերյալ մեկ-

նություններում հարսանեկան երգի «կանաչ բախչեն» նույնացվում է դրախ-

տին8։ Այգու այլաբանական ընկալման ուշագրավ օրինակներից է «Յամէն 

առաւօտ և լոյս» տողով սկսվող հայտնի ժողովրդական երգը, որը միջնա-

դարյան մարդու ամբողջ մտատանջությունը մեկտեղող, մարդկային մեղքի, 

դրախտից վտարվելու կյանքի ու մահվան թեմաներն արծարծող բանահյու-

սական, քրիստոնեական խորհրդանշանների միահյուսմամբ ստեղծված երգ 

                                                           

1 Гуревич А., նշվ. աշխ., էջ 63։ 
2 Տե՛ս Երգ երգոց. հանդերձ մեկնութեամբ նախնեաց, Երևան, 1993, էջ 37։ 
3 Բախչինեան Հ., նշվ. աշխ., էջ 99, 101։ 
4 Սայաթ-Նովա, նշվ. աշխ., էջ 250։ 
5 Նույն տեղում, էջ 40։ 
6 Նույն տեղում, էջ 154։ 
7 Նույն տեղում, էջ 39։ 
8 Տե՛ս Վարդանյան Ն., Այգու այլաբանությունը սիրերգ-հարսներգերում // «Էջմիածին», 

2021, թիվ Ե, էջ 69։ 



 
135 

է։ Այգին կյանքն է, որտեղ ապրելու համար մարդը անցնում է զանազան 

փորձություններ. «Քա՛ր եմ բերեր գետերոյս, // Փու՛շ եմ բերեր սարերոյս, // 

Ցանկ եմ շիներ այս այգոյս, // Կասեն, թ՛. «Արե՛կ, ե՛լ յայգոյս»1։ Այս 

ժողովրդական երգում մարդու ցավը, մտատանջությունները խիստ զգալի ու 

պատկերավոր են ներկայացված։ Այգին՝ կյանքը, մարդն է զարդարում, 

սակայն մահկանացուն ստիպված է շատ արագ լքել այն. «Գաբրիէլն ասէ 

հոգոյս. // «Արի՛, ե՛լ ի յայս այգոյս», // Այս իմ նորատունկ այգոյս… // Առին 

զհոգին ի մարմնոյս, // Հանեցին զիս յիմ այգոյս, // Մա՛հ է, որ ելնեմ 

այգոյս…»2։ Երգի մեկ այլ տարբերակում մահկանացուին այգուց վտարել է 

փորձում սոխակը, որը խորհրդանշում է Գաբրիել հրեշտակին։ 

Սուրբգրային, մասնավորապես երգերգոցյան մի քանի խորհրդանշան-

ներ գործուն են ուշմիջնադարյան քնարերգության մեջ։ «Երգ երգոցում» «Հեղ-

ված, Թափված յուղ»-ը խորհրդանշում է Քրիստոսին3։ Նույն ընկալմամբ 

Գրիգորիս Աղթամարցին ներկայացնում է Քրիստոսի սերը մարդու, բնու-

թյան հանդեպ և բնորոշում նրան որպես սիրո պահապան. «Եւղ թափեալ 

անուն Յիսուս, // Որ էօծ զբնութիւնս մարդկան, // Նա քեզ հովանի լինի // Եւ 

պահէ ամբիծ  ւ անսասան»4։ Ճանապարհը, Շավիղը խորհրդանշում է 

Քրիստոսին. «Մի՛նն յԷից զարմից, յԵրազգայից համագոյ՝ // Շաւի՛ղ անքայլ 

ոտից ընթաց»5։ Կարապետ Բաղիշեցին գրում է. «Ճանապարհ բարի Քրիս-

տոս, // ճանապարհս է մութն ու խաւար, // Ճարակ ի քենէ լինի, // ինձ վառեա 

զլոյս քո ղամբար» կամ՝ «Ռահ, լուսեղէն կամար ես, // ի քէն հայցեմ բարե-

րար»6։ Շեշտվում է ճանապարհի՝ երկրային կյանքի ընթացքի գաղափարը, 

որը փորձության ժամանակահատված է, մինչ հավիտենական կյանքի 

հաստատումը. «Ճանապարհին կենդանարար // Լեր հետևող սրտիւ յօժար»7։ 

Մխիթար Սեբաստացին գրում է երկնային հավերժության ճանապարհի 

մասին. «Ռահ պատրաստեն երկնաճեմիկ»8։ 

Ցողի խորհրդանշանը ևս տարածված էր միջնադարյան գրականության 

մեջ, որը խորհրդանշում է Քրիստոսին, ինչպես կարդում ենք Դավթի 

սաղմոսներում. «Իջցէ որպէս զանձրեւ ի վերայ գեղման, որպէս ցօղ զի ցողէ 

յերկիր» (Սղմ. ՀԱ։6): Վ. Դևրիկյանը գրում է. «Ինչպես նշում են միջնադարյան 

մեկնիչները, այս խոսքերը մարգարեական կանխասացություն են Աստծո 

Միածին Որդու ցողի նման երկիր իջնելու և Տիրամորից, որպես գեղմից 

                                                           

1 Մնացականյան Աս., նշվ. աշխ., էջ 414։ 
2 Նույն տեղում, էջ 419, 423։ 
3 Տե՛ս Երգ երգոց. հանդերձ մեկնութեամբ նախնեաց, էջ 23։ 
4 Գրիգորիս Աղթամարցի, նշվ. աշխ., էջ 184։ 
5 Բախչինեան Հ., նշվ. աշխ., էջ 115։ 
6 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. I, էջ 39-40։ 
7 Առաքել Բաղիշեցի, նշվ. աշխ., էջ 161։ 
8 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, էջ 841։ 



 
136 

մարգարեանալու մասին: Խորհրդաբանական այս ըմբռնումը նկատի ունի 

Շնորհալին, գրելով, թե այս գեղմի վրա իջած՝ հոսած ցողը տպավորեց՝ 

նշանակեց Որդու իջնելը»1։ Ուշմիջնադարյան տաղերգու Գրիգոր Կեսարա-

ցին իր տաղերից մեկում ցողի խորհրդանշանի կիրառությամբ շեշտում է 

մարդու՝ շնորհաբաշխ Ցողից արարելու կարողություն ստանալը. «Ցօղա-

նման շնորհս տալով, // Ւիւթանման պատճառ գոլով, // Փրկչի նման երևելով, 

// Քաջանման հրաժեշտ տալով»2։ 

Նշանի և խորհրդանշանի զուգորդմամբ ուշմիջնադարյան քնարերգու-

թյան հիմնական թեմաներից են Քրիստոսի ծնունդը և Ահեղ դատաստանը։ 

Քրիստոսի ծնունդը գուշակած մոգերը բերում են երեք խորհրդանշական 

նվերներ՝ ոսկի կնդրուկ, զմուռս։ Ավետարանական հայտնի պատմությունը 

(Մատթէոս 2։11), բացի օրհներգերից, նկարագրվում է ուշմիջնադարյան 

գրեթե բոլոր հեղինակների երկերում. «Ունին երեք ազնիւ ընծայ, աւետի՜ս, // 

Ոսկի կնդրուկ, զմուռ-հալւայ, աւետի՜ս։ // Ոսկին պատիւ արքայական, աւե-

տի՜ս, // Կնդրուկն զարդ աստուածութեան, աւետի՜ս։ // Զմուռն, որ էր անա-

պական, աւետի՜ս, // Նշան թաղման և յարութեան, աւետի՜ս»3։ Արիստակես 

Տևկանցի կազմած «Հայերգ» կոչվող գրքում ներառված է Տեր Սադաղա 

Ոստանցու մի տաղ, որտեղ տաղերգուն շեշտադրել է մանուկ Քրիստոսին 

այցի եկած մոգերի ընծաների խորհրդաբանությունը. «Կոյս անապական և 

անախտ ծընողութիւն, // Ծընար զկենաց պըտուղն մեզ ի փրկութիւն. // 

Մոգքն առ քեզ գալով ընծայս բերելոյ։ // Ոսկի՝ արքայի կընդրուկ՝ Աստուծոյ, 

զմուռս՝ մեռելոյ»4։ Եթե շատ տաղերգուներ ոսկին, կնդրուկը, զմուռսը դի-

տարկում են կյանքի, վախճանի խորհրդանշաններ, ապա Սադաղա Ոս-

տանցին երկաստիճան խորհրդանշանային կիրառմամբ է ներկայացնում 

խորհրդանշանները. Աստված-մահ, այն է՝ Աստված-կենդանություն՝ ոսկի 

կնդրուկ և մահ-զմուռս։ 

Խորհրդանշաններն անցնում են յուրօրինակ վերաիմաստավորման 

ընթացք՝ կրելով և համադրելով նաև տվյալ փուլում այլ գրականությունների, 

փիլիսոփայական իշխող գաղափարների ազդեցությունները։ Պարսկական 

քնարերգության խորհրդանշանային փոխներթափանցումների օրինակներ է 

առանձնացնում Արմանուշ Կոզմոյանը՝ ներկայացնելով սուֆիական գրա-

կանության խորհրդաբանությունը. «Ֆիզիկական գոյությունից դուրս գալը՝ 

մահը, երջանկություն է, որի ձևերից մեկն այրվելն է, էքստազային միացման 

պահը։ Այս է նշանակում մոմի և ցայգաթիթեռի սիրախաղի շարքը պարսկա-

կան պոեզիայում։ Դրանք պետք է մեկնաբանել որպես «Ես»-ի, անհատակա-

                                                           

1 Դևրիկյան Վ., «Գանձարան» ժողովածուի «Համաւրէն Մարգարէիցն» կանոնը // 

«Բանբեր Մատենադարանի», Երևան, 2012, թիվ 19, էջ 316։ 
2 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. II, էջ 21։ 
3 Ուշ միջնադարի հայ բանաստեղծությունը, հ. I, էջ 90։ 
4 Հայերգ մեղեդիք տաղք եւ երգք, էջ 2։ 



 
137 

նության ոչնչացում, բոլոր միստիկական հավատների համար բնորոշ Աստ-

ծո հետ իռացիոնալ շփման սկիզբ։ Ցայգաթիթեռը այրվում է մոմի կրակում, 

ձուլվում նրան, ապրում էքստազի պահ։ Ահա այսպես, սովորական սիրային 

պատկերների համակարգը փոխակերպվում էր, ստանում փիլիսոփայական 

հասկացությունների բնույթ, որտեղ սիրուհին աստվածային լույսն էր, գինին 

նրա սիրով արբենալու միջոց, սիրուհու դեմքը աստվածային լույսի ատրի-

բուտներից էր, իսկ խոպոպները՝ այդ ատրիբուտների փոփոխվող արտա-

հայտությունը»1։ Ա. Կոզմոյանը հայ քնարերգության մեջ նման օրինակներ է 

տեսնում Կոստանդին Երզնկացու՝ «Այսօր հոգովս ուրախ եմ՝ և ի մեծ 

մուրատ հասայ, // Որ ես առանց շըրթունք՝ կու խըմեմ յայն գինուն շիշայ, // 

Սարխօշ եմ յայն սիրուն ւ է միտքս ի հօն՝ յուր ինք լինայ» և Հովհաննես 

Թլկուրանցու. «Զետ ըզթիթեղն ի մոմն ի մօտ, // Այրումն եկեր եմ, չկայ ճար… 

կամ՝ Քան զթիթեռն ի հուրն որ է ի վառման, // Եկայ, որ այրիմ և մոխիր 

դառնամ…» տաղերում2։ Հ. Ալվրցյանը գրում է. «Հ. Թլկուրանցին խախտում է 

գրեթէ անխախտ օրէնքի ուժ ստացած դարաւոր աւանդոյթը՝ ազատ ու 

անկաշկանդ կերպով բովանդակազրկելով հոգեւոր խորհրդանշանը եւ նրան 

տալով աշխարհիկ բովանդակութիւն»3։ 

Թափառիկ սյուժեների խորհրդանշանային նման գործածությունները 

անցնում են գրականություն՝ շատ հաճախ աղերս չունենալով սկզնաղբյուրի 

նախնական նշանակության հետ, այլ պարզապես կարող են գործածվել բա-

ռապատկերային համակարգի նույնականությամբ. Սայաթ-Նովայի «Թեվուր 

բանդա ղուլու հալըն հարցընիս» տողով սկսվող վարսաղ-յարանայում 

համանման խորհրդանշաններ են կիրառված. «Կարքըն էս է, պիտիս վառվի 

ինձ ամա, // Չուն յիս շամն իմ՝ փարվանան՝ Սայաթ-Նովեն»4։ 

Այսպիսով՝ ուշմիջնադարյան հայ քնարերգությունը ժառանգում է 

խորհրդանշանների կայուն համակարգ և տվյալ ժամանակաշրջանին բնո-

րոշ խորհրդանշանային ընկալումները համադրում հեղինակային-անհա-

տական վերաիմաստավորումներով։ 

 
 

Աննա Ստեփանյան – Խորհրդանշանի ընկալման և վերաիմաստավորման 
դրսևորումները ուշմիջնադարյան հայ քնարերգության մեջ 

 

Ուշմիջնադարյան հայ քնարերգության մեջ կարելի է առանձնացնել խորհրդա-

նշանի կիրառության սկզբունքներ. նախնական՝ ավետարանական նշանի ընկալ-

ման պահպանում և արդեն հայտնի խորհրդանշանի վերաիմաստավորում։ Ինչպես 

                                                           

1 Կոզմոյան Ա., Հայոց և պարսից միջնադարյան քնարերգության համեմատական 

պոետիկան (10-16 դդ.), Երևան, 1997, էջ 83։ 
2 Նույն տեղում, էջ 84։ 
3 Ալվրցեան Հ., նշվ. աշխ., էջ 305։ 
4 Սայաթ-Նովա, նշվ. աշխ., էջ 165։ 



 
138 

վաղմիջնադարյան քնարերգության խորհրդաբանությունն է ժառանգում նախորդ 

դարաշրջանների փիլիսոփայական, կրոնական խորհրդանշանային մտածողու-

թյունը և փոփոխում տվյալ ժամանակաշրջանի համապատասխան լուծումներով, 

այդպես էլ ուշմիջնադարյան քնարերգության խորհրդանշանային համակարգը 

ստանում է համադրական բնույթ՝ ներառելով վաղմիջնադարյան, Վերածննդի դա-

րաշրջանին բնորոշ, ինչպես նաև բանահյուսական, ժողովրդական երգերի նոր 

մտածողության ստեղծած խորհրդանշաններ և դրսևորվում միջնադարյան քնարեր-

գուի ստեղծած անհատական-ստեղծագործական արտահայտչակերպեиրով։ 
 

 

Анна Степанян – Проявления восприятия и переосмысления символа в поздней 

средневековой армянской лирике 

 
Ключевые слова – Мхитар Себастаци, средневековая лирика, Саят-Нова, Совет, 

Народ, Степанос Тохатци, знак, Хаспек, Дорога, катрен 

 

В поздней средневековой лирике можно выделить следующие принципы применения 

символа: сохранение восприятия первоначального, евангельского знака и переосмысление 

уже известного символа. Так же, как символика ранней средневековой лирики унаследо-

вала символическое философское, религиозное мышление предыдущих эпох и вносила 

изменения, так и символическая система поздней средневековой лирики приобретает 

сопоставительный характер, включая в себя символы, присущие раннему средневековью, 

эпохе Возрождения, а также созданные символы нового мышления в фольклорных, 

народных песнях, и проявляясь в индивидуально-творческих выразительных формах. 

 

 

Anna Stepanyan – Manifestations of Symbol Perception and Reinterpretation in Late 

Medieval Armenian Lyric Poetry 

 
Key Words – Mkhitar Sebastatsi, medieval lyric poetry, Sayat-Nova, Council, People, Stepa-

nos Tokhattsi, sign, Khaspek, Road, quatrain 

 

One can distinguish principles of symbol usage in the medieval Armenian lyric poetry, by 

means of preservation of primary perception of evangelical sign, as well as reinterpretation of 

the already known symbol. Symbolism of early medieval poetry inherited the philosophical 

religious symbolic thinking of previous eras and was changed by the appropriate solutions of 

the given period, likewise the symbolic system of late medieval lyric poetry acquired a 

compositional character including symbols of the early Middle Ages, Renaissance, as well as 

those of a new way of thinking of folk songs and was manifested by individual means of 

expressiveness created by the medieval lyricist. 

 

Աննա Ստեփանյան – ԵՊՀ հայ գրականության պատմության ամբիոնի ասպի-

րանտ (anna.stepanyan.1993@mail.ru) 

 

Ներկայացվել է 12.10.2021 

Գրախոսվել է 11.10.2021. 

Ընդունվել է տպագրության 30.11.2021 

mailto:anna.stepanyan.1993@mail.ru

