
 
207 

 

 

ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ 

 

 
ՍԵՅՐԱՆ ԶԱՔԱՐՅԱՆ 

 

ՄԱՐԴՈՒ ՆՄԱՆԵՑՈՒՄՆԵՐԻ ՀԱՐՑԸ 

ԳՐԻԳՈՐ ՏԱԹԵՎԱՑՈՒ ՄԱՐԴԱԲԱՆԱԿԱՆ ՈՒՍՄՈՒՆՔՈՒՄ 

 
Բանալի բառեր – Գրիգոր Տաթևացի, մարդ, նմանեցում, աստվածանմանություն, 

Մեծ ու Փոքր տիեզերքներ, բնապաշտություն, մարդը որպես քաղաք, զգայարաններ և 
միտք, բարոյական կերպար 

 

Թեև միջնադարյան միտքն աստվածակենտրոն էր, այդուհանդերձ այն 

«աստվածակենտրոն հումանիզմի» և «մեղսագործություն-փրկություն» հա-

րացույցների շրջանակներում մշտապես անդրադառնում էր մարդու կար-

գավիճակին, բնությանն ու էությանը, ճանաչողությանը, երկրային ու երկնա-

յին կեցությանը, կյանքի իմաստին ու նպատակին (փրկությանը) առնչվող 

տեսական ու գործնական բազմաբնույթ հարցերի։ Դրանց քննարկումների 

ընթացքում միջնադարյան մտածողները, հենվելով սուրբգրային ու փիլիսո-

փայական ավանդույթների վրա, գործածում էին մեկնաբանական ու նկա-

րագրական տարբեր հնարքներ, այդ թվում մարդուն ինչ-որ բանի նմանեց-

նելը (համեմատելը, հարաբերակցելը)։ Ընդհանրապես նմանեցումը ճանաչո-

ղական մի գործողություն է, որի միջոցով նկարագրվում են համեմատվող 

կամ հարաբերակցվող առարկաների բնությունները, առանձնացվում դրանց 

էական հատկություններն ու կառուցատարրերը, գոյակերպի յուրահատկու-

թյունները, ներկայացվում դրանց ոչ միայն զգայաբար ընկալելի ու տեսա-

նելի ֆիզիկական ու մարմնական որակները, այլև մտահասու, անտեսանելի, 

անմարմնական հոգևոր խորհուրդներն ու արժեքաիմաստային նշանակու-

թյունները։ Այս մոտեցումը տեսանելի է նաև միջնադարյան խոշորագույն 

հայ մտածող, եկեղեցական գործիչ ու ուսուցչապետ Գրիգոր Տաթևացու 

(1346-1409) մարդաբանական ուսմունքում, որում մարդը նախևառաջ նմա-

նեցվում է Աստծո, այնուհետև՝ տիեզերքի, քաղաքի, անդաստանի (արտի, 

ցանքադաշտի) և այգու հետ1։ Այդ նմանեցումները նրան հնարավորություն 

                                                           

1 Հոդվածում համառոտ կներկայացվեն մարդու նմանեցումներն Աստծուն և տիեզերքին: 

Համառոտ ներկայացման պատճառն այն է, որ Աստծո և տիեզերքի հետ մարդու նմանեցում-

ներին արդեն անդրադարձել եմ իմ նախորդ գրքերում (տե՛ս, օրինակ, Զաքարյան Ս. Ա., Մար-

դու հիմնահարցը 13-15-րդ դարերի հայ փիլիսոփայության մեջ, Երևան, 1999, էջ 72-75, 79-84, 

նույնի՝ Գրիգոր Տաթևացու բարոյագիտական ուսմունքը, Երևան, 2020, էջ 14-19), այնուհետև 

ավելի ընդարձակ՝ քաղաքի և անդաստանի ու այգու հետ մարդու նմանեցումներին։ 



 
208 

են տալիս ավելի լայն համատեքստում և տարբեր տեսանկյուններից 

ներկայացնելու մարդու մասին իր ըմբռնումները։ 

Քրիստոնեական մարդաբանության մեջ գլխավորը մարդու աստվածա-

նմանության գաղափարն է, ըստ որի՝ արարվածներից միայն մարդն է 

ստեղծվել Աստծո պատկերով ու նմանությամբ, ուստի նա բոլոր առումներով 

գերազանց ու առավել է մյուս արարածներից։ Ըստ Գրիգոր Տաթևացու՝ 

մարդը արարված աշխարհում ամենապատվելի էակն է, «զի ի պատկեր 

Արարչին ստեղծաւ մարդն. որ գերագոյն է քան զամենայն պատիւ...»1։ 

Պատկերն ի սկզբանե տրված գոյաբանական իրողություն է, իսկ նմանու-

թյունը հնարավորություն է, որը ենթակա է իրականացման, այսինքն՝ այն 

ենթադրում է ձգտում, ջանք, սրբակենցաղ վարք, որի վերջնական նպատա-

կը, ըստ մարդկային կարողության, Աստծուն նմանվելն է։ Աստծո և մարդու 

նմանության կարևորագույն դրսևորումն այն է, որ ինչպես Աստված անձնիշ-

խան է, ինքնակալ, բոլոր արարածների արարիչ ու տեր, նմանապես և 

մարդն է անձնիշխան ու արարածների թագավոր։ Մարդը նաև Աստծո պես 

արարիչ է, օժտված է զորությամբ, ներգործությամբ, ստեղծագործելու ունա-

կությամբ և կառավարելու հմտությամբ2: Աստված մարդուն պարգևել է 

թագավորական իշխանությանը բնորոշ խորհրդանշանները՝ թագը, ծիրա-

նին, գավազանը, մատանին և կարմիր կոշիկը. «Թագաւորն ամենայն աշ-

խարհի՝ ստեղծեաց զմարդն ըստ պատկերի իւրոյ։ Եւ փոխանակ ծիրանւոյն՝ 

զառաքինութիւնն զգեցոյց, որ քան զամենայն զգեստ արքունական է։ Եւ փո-

խանակ թագին՝ ինքնիշխան կամօք զարդարեաց։ Եւ փոխանակ գաւազանին՝ 

անմահ երանութեամբ հաստատեաց։ Եւ փոխանակ կօշկաց՝ զամենայն ինչ 

հնազանդ արար ի ներքոյ ոտից նորա»3։ Այլ խոսքով՝ մարդու կառուցվածքը, 

հոգեմարմնական կազմությունը (օրինակ, Աստված Սուրբ Երրորդություն է, 

մարդը նույնպես երրորդություն է, այն է՝ բաղկացած է հոգուց, մարմնից ու 

մտքից), իմացական, բարոյական ու գործնական հատկությունները վկայում 

են նրա աստվածանմանության մասին. «Եւ ըզշունչն կապեալ ընդ հոգւոյն, և 

զարիւն ընդ շնչոյն, և զմարմինն և զզգայարանս ընդ նոսա, լինի մարդն բոլո-

րովին երկնային և նման Աստուծոյ մարմնով և հոգւով և մտօք, միշտ զբարիս 

խորհելով և գործելով»4։ Փաստորեն, Գրիգոր Տաթևացին օգտագործում է 

մարդու աստվածանմանության գաղափարը, որպեսզի մի կողմից ցույց տա 

գոյաբանական, իմացաբանական, բարոյական ու փրկաբանական առումնե-

րով մարդու կախվածությունն Աստծուց, մարդու նկատմամբ Արարչի գերա-

զանցությունը, մյուս կողմից՝ մարդու ընտրայլությունը, նրա առավելու-

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ձմերան հատոր, Կ. Պոլիս, 1740, էջ 300-

301։ 
2 Տե՛ս Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք որ կոչի Ոսկեփորիկ, Կ. Պոլիս, 1746, էջ 17։ 
3 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք հարցմանց, Կ. Պոլիս, 1729, էջ 271։ 
4 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ձմերան հատոր, էջ 426։ 



 
209 

թյունն ու գերազանցությունը մյուս արարածների հանդեպ։ Թեև մարդու և 

Աստծո հատկություններն անհամեմատելի են (Գրիգոր Տաթևացին նմանու-

թյունը տարբերակում է նույնությունից), այդուհանդերձ աստվածանմանու-

թյունը վկայում է մարդու մեծության, հզորության, իմաստության և մարդու 

ու Աստծո յուրահատուկ հարաբերության մասին։ 

Մարդու աստվածանմանությունը չի խանգարում Գրիգոր Տաթևացուն 

համանմանություն տեսնելու նաև Մեծ տիեզերքի և Փոքր տիեզերքի՝ մարդու 

միջև։ Այս համանմանությունը նրան հնարավորություն է տալիս մի կողմից 

Մեծ տիեզերքի ճանաչողությունից ընթանալ դեպի Փոքր տիեզերքի ճանաչո-

ղությանը, իսկ մյուս կողմից՝ ինքնաճանաչողության միջոցով բացահայտել 

Մեծ տիեզերքի կառուցվածքն ու կազմությունը։ Հարկ է նշել, որ մարդու 

տիեզերանմանության գաղափարը պաշտպանում էին անտիկ բնափի-

լիսոփաները՝ կարծելով, որ մարդը Փոքր տիեզերք է և իր կառուցվածքով ու 

կազմությամբ նման է Մեծ տիեզերքին։ Միջնադարյան մտածողները նույն-

պես համանմանություն են տեսնում Փոքր և Մեծ տիեզերքների կառուց-

վածքի ու կազմության միջև, թեև այդ նմանեցումը թե՛ իր բնապաշտական-

մեխանիկական և թե՛ իր խորհրդապաշտական մեկնաբանություններով 

այնքան էլ համահունչ չէր քրիստոնեական վարդապետության ոգուն։ Բանն 

այն է, որ տիեզերակենտրոն փիլիսոփայության մեջ մարդը դիտվում էր 

որպես տիեզերական էակներից մեկը (մարդը տարրալուծվում է տիեզե-

րական ամբողջի մեջ), մինչդեռ աստվածակենտրոն փիլիսոփայության մեջ 

մարդը դիտվում է որպես արարչագործության պսակ, որն ունի երկնային 

ծագում և բացառիկ կարգավիճակ արարված տիեզերքում։ Տիեզերանմանու-

թյան մեջ շեշտվում են մարդու բնական հատկությունները (բնության մաս 

լինելը), իսկ աստվածանմանության մեջ՝ մարդու հոգևոր (աստվածային) 

բնույթը (հոգևոր մարդը պետք է հաղթահարի «բնական» մարդուն, պետք է 

կարողանա զսպել («մեռցնել») իր բնական-մարմնական ցանկություններն ու 

կրքերը)։ Այլ խոսքով` միջնադարում մարդու տիեզերանմանության գաղա-

փարը ոչ թե սկզբունքորեն մերժվում է, այլ հայտնի իմաստով ներառվում 

«աստվածակենտրոն հումանիզմի» տեսության մեջ։ 

Ըստ Գրիգոր Տաթևացու՝ տիեզերքը մարդակերպ կենդանի օրգանիզմ է, 

ուստի ինչպիսին մարդու կազմությունն ու կառուցվածքն է, այնպիսին է նաև 

Մեծ տիեզերքը։ Այդ համանմանությունը դրսևորվում է երեք՝ գոյաբանական 

(էկզիստենցիալ), իմացաբանական և գործառնական մակարդակում։ Գոյա-

բանական մակարդակում մարդը դիտվում է որպես համադրական մի էակ, 

որն իր բնության մեջ ամփոփում է տիեզերական բոլոր ուժերի ու գոյերի 

հատկությունները («Զի իցէ միաւորիչ և կա՛պ իմն բոլոր արարածոց»1), 

իմացաբանականում՝ մարդը դիտվում է որպես զգայահասու և մտահասու 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք հարցմանց, էջ 231: 



 
210 

աշխարհների հանգուցակետ («մարդն ստեղծաւ յերկուցն խառնեալ յիմա-

նալւոյն և ի զգալոյն ի մի էութիւն»1), որն իր բանականությամբ և զգայա-

րաններով կարող է ճանաչել թե՛ զգայահասու և թե՛ մտահասու գոյերին, 

գործառնականում՝ մարդը դիտվում է որպես գործունյա էակ, որի բնության 

կազմատարրերը կատարում են Մեծ տիեզերքում գտնվող դրանց համապա-

տասխանող գոյերի բնորոշ գործառույթներ։ Ըստ Գրիգոր Տաթևացու՝ մարդու 

տիեզերանմանությունը դրսևորվում է նաև այն բանում, որ թե՛ Փոքր 

տիեզերքը և թե՛ Մեծ տիեզերքը կազմված են միևնույն տարրերից՝ հողից, 

ջրից, օդից և կրակից (ի դեպ, այս դեպքում Գրիգոր Տաթևացին անտեսում է 

իր կողմից ընդունելի այն միտքը, որ որակական տարբերություններ կան 

երկնային և երկրային ոլորտների միջև, օրինակ, երկինքը բաղկացած է նաև 

հինգերորդ տարրից՝ եթերից2), որոնք երկու աշխարհում ունեն միանման 

դասավորվածություն։ Մարդու և տիեզերքի մասերի ու անդամների դասա-

վորվածության միջև նույնպես գոյություն ունի որոշակի համապատասխա-

նություն։ Մարդու նման Մեծ տիեզերքը ունի մարմին՝ երկինք և երկիր։ 

Երկինքը գլուխն է, իսկ երկիրը՝ ոտքերը։ Մարդու գլուխը նման է երկնքին, 

որը գտնվում է վերևում և կլոր ձև ունի, աչքերը՝ երկնային լուսատուներին, 

միտքը երկնքում գտնվող իմանալի գոյերին, շնչափողը, որը «տալու և առնե-

լու» հատկություն ունի, նման է օդին, իսկ ստորին մասում գտնվողները 

նման են երկրային գոյերին։ Մարդու ոսկորները նման են քարերին, մար-

մինը՝ հողին, արյունատար անոթները՝ գետերին ու աղբյուրներին, մազերը՝ 

բույսերին, շունչը՝ հողմին, մարմնի տասներկու անդամները՝ տասներկու 

կենդանակերպներին3։ Մեծ տիեզերքը և Փոքր տիեզերքը գտնվում են 

որոշակի հարաբերության մեջ, ի մասնավորի, երկնային մարմինները՝ մոլո-

րակներն ու աստղերը, որոշ իմաստով ազդում են բույսերի ու կենդանիների 

և մարդու մարմնական բնության, բայց ոչ աննյութական հոգու ու բանակա-

նության, հետևաբար նաև՝ մարդու ինքնիշխանության ու ընտրության վրա։ 

Մեծ և Փոքր տիեզերքների համանմանությունը հնարավորություն է 

տալիս տիեզերքը դիտել որպես միևնույն Արարչից ստեղծված բոլոր գոյերի 

միասնական Տուն։ Ըստ Գրիգոր Տաթևացու՝ մարդը նույնպես ունի տան 

կառուցվածք՝ «տունն է մարմինս. և բնակիչք հոգիս և մասունք իւր. և միտքն և 

զօրութիւնք իւր»4։ Մեծ տիեզերքում համագոյում են մարդու «համացեղակից» 

կենդանիները, ծառերն ու բույսերը, որոնց հետ անցկացնելով համե-

մատություն՝ Գրիգոր Տաթևացին բացահայտում է մարդու բնավորության ու 

խառնվածքի այս կամ այն հատկությունը։ Օրինակ, նա հպարտ մարդուն 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք հարցմանց, էջ 231: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 182։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 232։ 
4 Գրիգոր Տաթևացի, Հաւաքեալ Քաուածոյ Մեկնութիւն Սրբոյ Աւետարանին Մաթէոսի // 

Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարան, ձեռ. թիվ 1295, էջ 94ա։ 



 
211 

նմանեցնում է առյուծին, ոխապահին՝ ուխտին, որկրամոլին՝ խոզին, նենգին 

ու խաբողին՝ օձին ու աղվեսին, գողին՝ մկան, ցանկասերին ու իգամոլին՝ էշին 

ու ձիուն, աշխատասերին ու վաստակողին՝ մեղվին ու մրջյունին և այլն։ 

Գրիգոր Տաթևացին հատկապես մանրամասն է անդրադառնում մարդու և 

մեղվի ու մրջյունի միջև գոյություն ունեցող նմանություններին։ Մարդու 

համար մրջյունը գործնական առաքինության օրինակ է, որովհետև «հանա-

պազ ընդ երկիր ընթանայ և վաստակի. նոյնպէս և ամեն մարմնական առաքի-

նութիւնն՝ հանապազ երկրաւ է», իսկ «մեղուն՝ ի տեսականն. զի թռչի վերըն-

թաց և յամեն ծաղկանց վերայ նստի. և զանօսր և զթեթև ժողովէ։ Նոյնպէս և 

տեսականն՝ իմացմամբն թռչի. և նըստի ի վերայ ծաղկանց սուրբ գրոց. և 

զանօսր և զգեղեցիկ բանս քաղցունս ժողովէ ի բժշկութիւն հոգւոց և մարմ-

նոց...»1։ Ակնհայտ է, որ Գրիգոր Տաթևացին մարդու տիեզերանմանության 

գաղափարն օգտագործում է մի կողմից ինքնաճանաչողության նպատակով, 

հատկապես մարդու ֆիզիկական բնությունը պատկերավոր ձևով նկա-

րագրելու համար, մյուս կողմից՝ ցույց տալու համար մարդու և արարված 

տիեզերքի, մարդու և մյուս գոյերի միջև առկա ծագումնաբանական միասնու-

թյունը, փոխկապվածությունն ու «ազգակցական» փոխհարաբերությունները։ 

Եթե տիեզերանմանության գաղափարն առավելապես ուներ բնապաշ-

տական բնույթ, ապա մարդուն քաղաքի հետ նմանեցումը՝ իմացաբանական 

ու սոցիալ-փիլիսոփայական ուղղվածություն։ Գրիգոր Տաթևացու կարծիքով՝ 

մարդը քաղաք է կոչվում ըստ համեմատության և ըստ առավելության։ Մարդը 

ըստ առավելության կոչվում է քաղաք, որովհետև՝ ա) քաղաքը մարդու ձեռքի 

գործն է, իսկ մարդը՝ Աստծո ստեղծածը, բնականաբար Աստծո ստեղծածը 

գերազանց ու առավել է մարդու ստեղծածից, բ) քաղաքը մարդու բնակության 

տեղին է, իսկ մարդը՝ Աստծո, գ) քաղաքը հողի պատկերն է, իսկ մարդը՝ 

Աստծո, դ) քաղաքը անկենդան է, մարդը՝ կենդանի, ե) քաղաքը ապականացու 

է, մարդը անմահ հոգով, զ) քաղաքը մարդու համար է, մարդը՝ Աստծո համար, 

է) քաղաքի փառքը անցավոր է, իսկ մարդունը՝ մշտնջենավոր, ը) եթե քաղաքը 

ավերվում է, ապա վերակառուցող չի լինում, իսկ մարդը մահանալուց հետո 

հարություն է առնում, թ) քաղաքը գտնվում է «խոնարհ» երկրում, որը մարդու 

համար ժամանակավոր հանգրվան է, մինչդեռ մարդու հայրենիքը երկնքում է, 

որտեղ նա քաղաքակից է հրեշտակներին։ Ակնհայտ է, որ «մարդը քաղաք է» 

նմանեցման մեջ նախ և առաջ շոշափվում է Աստված-մարդ հարաբերությու-

նը, ընդսմին այդ հարաբերության մեջ մարդը դիտվում է ոչ թե որպես սովո-

րական, այլ աստվածակերտ «կենդանի» քաղաք։ Ըստ Գրիգոր Տաթևացու՝ 

մարդը «տաճար և քաղաք է Աստուծոյ», իսկ «Աստուած քաղաքապէտ և քա-

ղաքավար՝ ունի հանապազ զգալուստ իւր ի մարդն»2։ Մարդը աստվածակերտ 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, Կ. Պոլիս, 1741, էջ 107։ 
2 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ձմերան հատոր, էջ 505։ 



 
212 

քաղաք է և գտնվում է Աստծո հանապազ հովանավորության ներքո, իսկ 

քաղաքը մարդակերտ է, մարդկային տաղանդի և ստեղծագործության արգա-

սիք։ Այս հարցում ակներև է մարդու աստվածանմանության ու քաղաքանմա-

նության մոտեցումների ընդհանրությունը։ Փաստորեն, ըստ առավելության 

քաղաք անվանվելու դեպքում Գրիգոր Տաթևացին շեշտում է Աստծո և մարդու 

նմանության, մարդու նկատմամբ Աստծո խնամակալության ու հոգատա-

րության հանգամանքը։ 

Իսկ ըստ համեմատության՝ մարդը նման է քաղաքի, որովհետև կառուց-

վածքային առումով բազում նմանություններ կան «անկենդան» քաղաքի և 

մարդ-քաղաքի կազմությունների միջև։ Եթե քաղաքը որպես մի կառուց-

վածքային ամբողջություն բաղկացած է պարիսպներից, դարպասներից, պահ-

պաններից (զինվորներից), կառավարիչներից, բնակիչներից և անշարժ ու 

շարժական գույքից (հարստություններից), ապա մարդ-քաղաքը համապա-

տասխանաբար՝ մարմնից, զգայարաններից, հոգուց, մտքից, կրքերից (հոգու 

ցասմնական մասից), ցանկություններից (հոգու ցանկական մասից), իմաս-

տությունից ու առաքինություններից. «Դարձեալ որպէս քաղաքին գոն պա-

րիսպք և դրունք, և բընակիչք՝ և իշխանք՝ և փարթամութիւն ընչից։ Այսպէս և 

մարդոյս քաղաքի՝ է պարիսպ մարմինն և դրունք զգայարանքն, և հոգին բընա-

կիչ, և միտքն իշխան. և ցասումն և ցանկութիւն՝ զինուորք։ Իսկ փարթամու-

թիւն ընչից՝ հաւատ, յոյս և սէր, որք են գերագոյն և աստուածային առաքինու-

թիւնք։ Եւ խոհեմութիւն. արիութիւն. ողջախոհութիւն և արդարութիւն. որք են 

ստացական առաքինութիւնք և ինչք հոգևորք»1։ Մեկ այլ առիթով ներկայացնե-

լով մարդ-քաղաքի կառուցվածքը, Գրիգոր Տաթևացին անձնիշխան կամքն է 

համարում քաղաքի թագավոր2, իսկ առհասարակ, տարբերակելով մտքի և 

կամքի գործառույթները3, նա պաշտպանում է դրանց համագործակցության 

գաղափարը։ Դիտելի է, որ եթե Գրիգոր Տաթևացին տիեզերանմանության 

դեպքում առավելապես քննարկում է մարդու մարմնի անդամների և 

տիեզերական գոյերի, ապա մարդուն քաղաքի նմանեցման ժամանակ՝ 

մարմնի անդամների, հոգու մասերի, իմացական կարողությունների՝ զգայա-

րանների, մտքի, կամքի և առաքինությունների միջև առկա փոխհարաբե-

րություններին առնչվող հարցեր։ 

Մարդը նման է քաղաքի, որովհետև ինչպես քաղաքը խորհրդանշում է 

մարդկանց համակեցության, համախմբության, միասնական գործելու, իրար 

փոխլրացնելու, մեկը մյուսին օգտակար լինելու գաղափարը, այնպես էլ 

մարդը մի ամբողջություն է, որի հոգու մասերը, մարմնի անդամները, զգա-

յարանները, միտքը և կամքը կոչված են փոխհամագործակցելու և միմյանց 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ձմերան հատոր, էջ 424։ 
2 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 233։ 
3 Գրիգոր Տաթևացի, Հաւաքեալ Քաուածոյ Մեկնութիւն Սրբոյ Աւետարանին Մաթէոսի // 

Մեսրոպ Մաշտոցի անվան Մատենադարան, ձեռ. թիվ 1295, էջ 81բ։ 



 
213 

օգնելու. «Զի որպէս ի մի վայր ժողովեալ շինին քաղաք՝ զի ըզմիմեանց պէտս 

լցուսցեն. ի վաճառս՝ յարհեստս՝ և յուսմունս, այսպէս և մարդն ի մի վայր ժո-

ղովեալ հոգի և մարմին և միտք՝ և զգայարանք՝ և իւրաքանչիւր նմանամա-

սունք և աննմանամասունք, զի ի միմեանց օգտեսցին։ Զի մարմինն սպասա-

ւորեսցէ հոգւոյն, և հոգին շարժեսցէ զնա. միտքն ուսուսցէ. և զգայարանքն 

արբանեկեսցեն. և այսպէս միմեանց օգտեսցին»1։ Գրիգոր Տաթևացին հատ-

կապես կարևորում է զգայարանների և բանականության (մտքի) դերը մար-

դու «քաղաքանման» կյանքի կազմակերպման գործում։ Հոգու և մարմնի տա-

սը զգայարաններից հինգը (դրանք ներքին զգայարաններն են), միտքն ու 

կամքը մարդ-քաղաքի իշխաններն են, իսկ արտաքին հինգ զգայարանները՝ 

նրանց արբանյակները. «զի մարդս կենդանի քաղաք է. և ներքին զգայա-

րանքն միտքն և կամքն՝ իշխանք են քաղաքիս. և արտաքին զգայութիւնքս՝ 

զօրք նոցա՝ աչք՝ ականջ՝ ձեռք, և այլն. զոր ինչ միտքն հրամայէ՝ նոքա 

կատարեն»2։ Եթե քաղաքն ունի իր ներքին ու արտաքին թշնամիները, ապա 

մարդ-քաղաքի թշնամին սատանան է, որ «հանապազ կամի յափշտակել 

զինչս նորա. և գերի վարել զբնակիչս քաղաքին զհոգի և զմիտս»։ Սատանան 

առաջին հերթին օգտագործում է մարդու զգայարանների հնարավորություն-

ները։ Ինչպես քաղաք ելումուտ են անում բարեկամներ ու թշնամիներ, այն-

պես էլ մարդու մեջ հինգ զգայարանների միջոցով ներսուդուրս են անում 

բարիքն ու չարիքը, բարի ու չար գործերը։ Զգայարաններն արտաքին աշ-

խարհի հետ հաղորդակցություն ապահովող «դռներ» կամ «պատուհաններ» 

են, որոնցով մեղքի «նետերը» ներս են խուժում մարդու մեջ։ Գրիգոր 

Տաթևացին, քննադատելով այս կամ այն հարցի վերաբերյալ զգայապաշ-

տական մոտեցումը, կարծում է, որ մարդն առաջին հերթին իր զգայա-

րաններով է գործում մեղքեր. աչքերով «ցանկացեալ ի գեղս ունկամբ հեշտա-

ցել ի լուրս», հոտոտելիքով «իգացեալ», լեզվով սուտ խոսում, բերանով՝ շատ 

ուտում և ըմպում, ձեռքերով՝ վնասում։ Նրա կարծիքով՝ զգայարաններից 

ամենավտանգավոր «դռները» բերանն ու լեզուն են, որոնք չորս պատճառով 

ավելի շատ են մեղանչում. ա) եթե այլ զգայարաններով արտաքնապես է 

թշնամին ներս խուժում, ապա բերանով ու լեզվով՝ ներքնապես։ Իսկ ներքին 

թշնամին առավել վնասակար է արտաքին թշնամուց, որովհետև արտաքին 

թշնամին «երբեմն պատերազմի և երբեմն ոչ», իսկ ներքին թշնամին հանա-

պազ կռվի մեջ է։ բ) Այլ զգայարաններն ընդամենը մի գործ են անում. կա՛մ 

լսում են կա՛մ տեսնում, իսկ բերանը՝ կրկնակի. «զի մահկանցւին մուտ ունի, 

և անմահին ել ասէ փիլիսոփայն. այսինքն՝ մահականացու՝ ուտել և ըմպել և 

ագահիլն է. որ զհոգին մեռուցանէ։ Եւ բանն որ ելանէ՝ երբ բարի լինի, 

զանմահութիւն և զբարին բխէ մարդկան. ապա թէ այն ևս չար լինի, նա 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ձմերան հատոր, էջ 424։ 
2 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 135։ 



 
214 

կրկին չար է ներքուստ և արտաքուստ»1։ գ) Այդ կրկնակիությունը վերա-

բերում է նաև չարին. մյուս զգայարանները ունեն մի չար գործ, իսկ բերանը՝ 

կրկնակի, որովհետև այն նախ վատաբանում ու նախատում է, այնուհետև 

անդրադառնում Աստծուն՝ հայհոյելով հավատը, խաչը և եկեղեցին։ դ) Ի 

տարբերություն այլ զգայարանների, բերանը մեղանչում է կրկնակի՝ օրհնում 

է և անիծում, գովում է և բամբասում, արտաբերում է բարի և չար խոսքեր։ 

Գրիգոր Տաթևացու կարծիքով՝ բերանի և լեզվի մեղանչումները հիմնակա-

նում կապված են մարդու հոգեբանական վիճակի, ի մասնավորի՝ բարկու-

թյան (զայրութի) հետ։ Բարկության ժամանակ մարդը մոլեգնում է, կորցնում 

ինքնատիրապետումը, դառնում օրինախախտության, սպանության, կռվի, 

ծեծի, նախատիքի, անեծքի պատճառ։ Բարկությունը խավարեցնում է մտքի 

լույսը, անտեսում Աստծո արդարությունը («բարկացօղ մարդն՝ զարդարու-

թիւնն Աստուծոյ ոչ առնէ»), խախտում հոգու անդորրը, վնասում մարմինը, 

փլուզում հոգու և մարմնի կառուցած «տունը» և այլն։ Մի խոսքով՝ եթե մարդ-

քաղաքի «դռներն» ու «պատուհանները» բաց են լինում թշնամիների համար, 

ապա մարդն իր զգայարաններով մեղկանում է, կորցնում զգոնությունը, 

թուլանում հեշտություններից, թաղվում մեղքերի մեջ, դառնում դրանց 

ստրուկը և այս ճանապարհով մատնվում կորստի։ Մեկնաբանելով աստվա-

ծաշնչյան «հայեա՛ց քեզ» միտքը՝ Գրիգոր Տաթևացին գրում է, թե մարդը 

«պա՛րտ է ի հոգին նայիլ. և ի միտսն. և մաքուր պահել ի զանազան ախտից։ 

Եւ ո՛չ է պարտ հայիլ ի մարմնական հեշտութիւնս՝ որք զգայարանօքս 

կատարին. պիղծ և գարշելի են որք զայն առնեն, և անասնոցն հաւասար»2։ 

Գրիգոր Տաթևացին որքան հանդես գա որպես զգայապաշտության 

քննադատ, այդուհանդերձ ո՛չ իմացաբանության, ո՛չ էլ առավել ևս մարդա-

բանության մեջ և գործնական կյանքում չի նսեմացնում զգայարանների դերը 

կամ դրանց չի վերագրում միայն բացասական գործառույթներ։ Զգայարան-

ները ճանաչողության գործիքներ են, որոնք հաճախ թյուր տեղեկություներ 

են տալիս արտաքին իրերի մասին, ինչի հետևանքով նաև մարդը գայթա-

կղվելով գործում է մեղքեր, բայց միաժամանակ զգայարաններն այն միջոց-

ներն են, որոնցով մարդը որոշակի գիտելիք է ստանում իրերի արտաքին ու 

անհատական հատկությունների մասին, և որոնց օգնությամբ մաքրագործ-

վում է մեղքերից (օրինակ, մարդը աչքերով արտասվում է, ականջներով 

լսում հոգևոր երգեր, բերանով հառաչում, լեզվով մեղա գալիս, ձեռքերով 

ողորմություն տալիս, մարմինը չարչարում պահքով ու աղոթքներով)։ 

Քանի որ զգայարանները իրենց սահմանափակ հնարավորությունների 

պատճառով չեն կարող ինքնակառավարվել, ուստի դրանց կառավարումը 

դառնում է ոչ միայն իմացաբանական, այլև սոցիալ-բարոյական (փրկաբա-

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 234։ 
2 Նույն տեղում, էջ 50։ 



 
215 

նական) խնդիր։ Այդ պատճառով Աստված մարդ-քաղաքի կառավարիչ, 

հսկիչ ու դատավոր է կարգել «արդարապէս քննօղ և պատժօղ» «ոստիկան» 

մտքին։ Ինչպես քաղաքի «շինության ու շենության» պայմաններից մեկը 

սոցիալական հնազանդությունն է1 (իշխվողները, ռամիկ ժողովուրդը պետք 

է հնազանդվեն իշխողներին), այնպես էլ մարդ-քաղաքի կանոնավոր գոր-

ծունեության պայմաններից է հոգեբանական ու իմացաբանական հնազան-

դությունը (հոգու զգայական մասը պետք է ենթարկվի բանական մասին, իսկ 

զգայարանները՝ մտքին)։ 

Մարդու մեջ միտքն իշխան է, հետևաբար պետք է կատարի իշխանա-

կան, հատկապես հոգու և մարմնի գործունեությունն ու անվտանգությունն 

ապահովող գործառույթներ։ Սովորաբար թշնամին (Գրիգոր Տաթևացին 

նկատի ունի չարիքների մարմնավորողին՝ սատանային) վարում է երկու 

կարգի պատերազմ՝ բացահայտ ու բռնությամբ և ծածուկ ու առանց բռնու-

թյան։ Եթե թշնամին չի կարողանում բռնությամբ հասնել իր նպատակին, 

ապա դիմում է երկրորդ ձևին՝ ծածուկ խաբեությանը։ Այս դեպքում «պարտ է 

որ դռնապանն որ է միտքն և վերակացու զգայութեանս՝ արթուն լինի որ 

տեսանէ զթշնամին և պատերազմի...»2։ Միտքը քննում և կայացնում է արդար 

որոշումներ՝ խուսափելով չար գործերից, իսկ եթե մեղանչում է, հակվում 

դեպի չարը, ապա «յա՛յնժամ խղճմըտանքն չարչարէ և տանջէ զնա իբրև 

յանցաւոր»3։ Ըստ Գրիգոր Տաթևացու՝ սովորաբար դատավորները սխալ են 

դատում չորս պատճառով՝ կաշառվածության, անգիտության, աչառության և 

երկյուղից դրդված։ Բարեբախտաբար մարդու միտքը զերծ է այս թերու-

թյուններից։ Միտքը հոգու և մարմնի արդար դատավորն է և «ոչ ինչ ունի թե-

րութիւն յայսցանէ. վասն զի միտք է՝ իմաստուն է. և անկարօտ է ընչից. վասն 

որոյ անկաշառ է. և իշխան է նոցա. յաղագս որոյ ոչ երկնչի։ Եւ զի արդար է՝ 

վասն այն ոչ առնու ակն. ապա ուրեմն արդարապէս դատէ։ Դարձեալ զի 

մի՛շտ ի նոսա է, և զգործս նոցա գիտէ. և ոչ է կարօտ վկայի. վասն որոյ ար-

դարապէս դատէ...»4։ Իհարկե, դա չի նշանակում, թե միտքը թույլ չի տալիս 

սխալներ կամ չի հայտնվում զգայարանների ազդեցության տակ։ Միտքը 

դատում է արդար, երբ գտնվում է զգայարանների «վերևում» և գլխավորում է 

նրանց։ Իսկ եթե միտքը հայտնվում է զգայարանների թակարդում, այսինքն՝ 

երբ հետևում է զգայարաններին և մարմնական հաճույքները գերադասում է 

հոգևորից, ապա «յայնժամ ոսոխ մարմինն զօրացեալ ի մտացն յառնէ ի 

վերայ հոգւոյն. կեղեքեալ չարչարէ զնա ըստ կամաց իւրոց զրկելով զնորայն, 

և զիւրն փարթամացուցանէ»։ Նման դեպքում հոգին այրիանում է, որովհետև 

                                                           

1 Տե՛ս Ս. Գրիգոր Տաթեւացի, Մեկնութիւն մարգարէութեանն Եսայեայ, աշխատասիրու-

թյամբ Հ. Քյոսեյանի, Ս. Էջմիածին, 2008, էջ 23։ 
2 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 234։ 
3 Նույն տեղում, էջ 425։ 
4 Նույն տեղում։ 



 
216 

«հոգիս ի թողուլ ըզկամս Աստուծոյ, լինի այրի»1, այսինքն՝ անտեր, անխնամ։ 

Այսպիսի վիճակում հոգին դիմում է մտքին, սակայն «միտքն հեշտացեալ ընդ 

մարմնոյն, ոչ կամի լսել հոգւոյն. և ոչ դատ առնել. վասն որոյ դատաւոր 

անիրաւ կոչի. որքան է ի մարմնոյ մեղս հեշտացեալ՝ ոչ կամի դատաստան 

առնել»2։ Մտքի նման վիճակը մարդու մեջ ստեղծում է անիշխանություն ու 

անկարգություն, ինչի հետևանքով մարդը կորցնում է իր դեմքը և նմանվում 

կենդանիներին, որոնք գաղափար չունեն հոգևոր արժեքների մասին։ Այս 

հարցում մտքին օգնում է իր ներքին դատավորը՝ խղճմտանքը, որն 

արթնանում է և նրան ստիպում ապաշխարել ու դատել արդար։ 

«Մարդը քաղաք է» նմանեցման դեպքում մարդը դիտվում է ոչ միայն 

որպես ճանաչող, այլև որպես սոցիալական էակ, որը հասարակության մեջ 

ունի իր ուրույն կարգավիճակը, դերերն ու գործառույթները։ Այդ նմանե-

ցումը հնարավորություն է տալիս մի կողմից ծանոթանալ միջնադարյան քա-

ղաքի, դրա սոցիալական պատկերի, քաղաքային միջավայրի, քաղաքաբնակ 

դերակատարների գործունեության ու զբաղմունքների, մյուս կողմից՝ մար-

դու բնության կազմության, զգայարանների ու մտքի, հոգու և մարմնի հարա-

բերակցության, մարդու արարքների (մեղքերի) դրդապատճառների, մարդ-

կային թուլությունների վերաբերյալ Գրիգոր Տաթևացու ըմբռնումներին։ 

Նկարագրելով քաղաքը՝ նա ուշադրություն է դարձնում դրա գեղեցիկ կա-

ռուցվածքի, պարիսպների, դարպասների, մարդաշատության, հատկապես 

արհեստավորների ու առևտրականների առկայության, մարդուն հե-

տաքրքրող ամեն ինչ գտնելու հնարավորության, թագավորանիստ լինելու և 

թագավոր տեսնելու քաղաքաբնակների առավելության մասին։ Գրիգոր Տա-

թևացին հետևյալ կերպ է նկարագրում քաղաքը. «Նախզի՝ քաղաքն ի բազ-

մաց է հաւաքեալ... քաղաքն պարսպով և դրամբք պարուրի... ամենայն ար-

հեստաւորք կան ի քաղաքն... ամենայն իրաց գիւտ է քաղաքն զինչ և պիտոյ 

իցէ ումէք. և նա ամենայն բարութեամբ լցեալ է ի վեր քան զտես աչաց և լուր 

ականջաց և իմացումն սրտից... թագաւորաբնակ է քաղաքն .. զարդարի 

քաղաքն ի տես արքային զուարճութեան... զի քաղաքացին ոչ է զրկեալ ի 

տեսութիւնէ թագաւորի որպէս ռամիկն ի բացեայ է. այլ հանապազ տեսանէ և 

ուրախ լինի ... զի գեղեցիկ է շինւած քաղաքին...զի արտաքոյ քաղաքին 

ելեալքն՝ յաւազակաց և գազանաց վնասին... գազանք և աւազակք՝ ի քաղաքն 

ոչ մտանեն»3։ Մարդը նույնպես ունի գեղեցիկ ու բարեկարգ կառուցվածք, 

կատարյալ կազմություն՝ ներդաշնակ գործող անդամներով։ Ըստ Գրիգոր 

Տաթևացու՝ ինչպես նախնական մեղսագործության պատճառով ապական-

վել է մարդու բնությունը և մարդը մեղքերի համար դարձել է խոցելի, այնպես 

էլ բազմամարդ քաղաքը լայն հնարավորություններ է ընձեռում մարդկային 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 426։ 
2 Նույն տեղում։ 
3 Նույն տեղում, էջ 708։ 



 
217 

թուլությունների դրսևորման համար։ Այլ խոսքով՝ քաղաքը նաև ապական-

ված բարքերի, մարդկային արատների և թերությունների դրսևորման ու բա-

ցահայտման միջավայր է։ Թեև գազանները և ավազականները չեն մտնում 

քաղաք, այդուհանդերձ քաղաքն էլ ունի իր «գազանները»՝ չարագործները 

կամ քաղաքի անդորրը խանգարողները, որոնք պատճառ են դառնում ոչ 

միայն քաղաքում, այլև մարդու ներսում խառնաշփոթությունների ու խռո-

վությունների առաջացման համար։ Գրիգոր Տաթևացու ներկայացրած ցու-

ցակից պարզ է դառնում, որ «խանգարողների» շարքում են բոլոր սոցիալա-

կան դասերի այն ներկայացուցիչները, որոնք ապրում են ոչ թե աստվածա-

յին, այլ մարդկային օրենքներով, այսինքն՝ ովքեր անտեսում-արհամարհում 

են քրիստոնեական բարոյականության պատվիրանները և առաքինի ապրե-

լակերպի կանոնները։ Այդ մարդկանցից են՝ ա) ստախոս դատավորները, 

ովքեր խաբում են մարդկանց, բ) տաճարի քահանաները, ովքեր ձևականո-

րեն են կատարում իրենց գործառույթները, գ) մարմնավաճառները՝ «գեղե-

ցիկ բոզք ի պոռնկանոցի», դ) փողոցում առևտուր անող խաբեբա վաճառա-

կանները, ե) «դրամախաղացք ի հրապարակի», զ) արքունական ապարան-

քում գտնվող կեղծավորներն ու փաղաքշողները, անմիաբաններն ու երկ-

պառակտողները, է) «մատնօղքն ի ձեռն գրի», ը) ծածուկ բամբասողները, թ) 

հարբեցողները1։ Թե բարոյական առումով այդպիսի մարդիկ ինչպիսի 

վտանգ են ներկայացում հասարակության համար, երևում է Գրիգոր Տա-

թևացու բերած հետևյալ օրինակից. «պոռնիկ կին մի՝ աւելի քարշէ զմարդիկ 

ի դժոխս, քան զտասն վարդապէտս, որք տանին յարքայութիւնն երկնից»2։ 

Հարկ է նշել, որ Գրիգոր Տաթևացին իր երկերում ավելի հաճախ մար-

դուն նմանեցնում է ագարակի կամ անդաստանի (արտի, հանդի) և այգու 

հետ, ինչը վկայում է նրա մտածումների մեջ սուրբգրային լեզվամտածական 

ավանդույթի գերակայության մասին։ Եթե Աստծո հետ մարդու նմանեցումն 

ունի առավելապես կրոնափիլիսոփայական (հոգևոր), տիեզերքի հետ՝ բնա-

պաշտական, իսկ մարդու նմանեցումը քաղաքի՝ իմացաբանական ու սո-

ցիալ-հոգեբանական, ապա անդաստանի և այգու հետ նմանեցումը՝ գերա-

զանցապես արժեքա-աշխարհայացքային (կրոնաբարոյական) բնույթ։ Մար-

դուն անդաստանի և այգու նմանեցման պարագային Գրիգոր Տաթևացին 

օգտագործում է սուրբգրային տեքստերում հաճախակի հանդիպող սերմ, 

տունկ, որոմ, մոլախոտ, պտուղ, խաղող, ցանք, երկրագորրծ, մշակում, 

հունձք և նմանաբնույթ այլ բառեր-խորհրդանշաններ, որոնց օգնությամբ 

մեկնաբանում է մարդու կեցությանը, բարոյական կերպարին, առաքինի 

ապրելակերպին, բարու և չարի ընտրությանը վերաբերող բազմաթիվ հար-

ցեր։ Այս դեպքում Գրիգոր Տաթևացին համանմանություն է տեսնում մարդու 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 588։ 
2 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ձմերան հատոր, էջ 488։ 



 
218 

բնության, դրա կազմատարրերի և երկրի (անդաստանի), հողի մշակների ու 

ընտանի կենդանիների միջև։ Եթե մարդուն քաղաքին նմանեցնելու ժամա-

նակ միտքը հանդես է գալիս որպես մարմնի ու զգայարանների իշխան ու 

կառավարիչ, ապա անդաստանի և այգու հետ նմանեցման ժամանակ՝ 

որպես մշակ ու երկրագործ. «Զի աշխարհական մարմինս մեր՝ է երկիր. և 

միտքն մշակ և երկրագործ. և սերմն է օրէնքն Աստուծոյ՝ եթէ բնական, և թէ 

գրաւոր, և թէ աւետարան։ Եւ լուծք եզանց՝ է զգայարանս մարմնոյ. զի լուծ 

լուծեն սոքա. երկու աչք. երկու ունկն. երկու ռընկունք. երկու լեզուն. և 

մակալեզուն. երկու ձեռք և այլն։ Դարձեալ՝ հինգ զգայարանք է հոգւոյս. և 

հինգ մարմնոյս լծակցեալ. և նոքօք հերկեմք ըզբանական երկիրս մեր»1։ 

Ինչպես մշակը շտեմարանից առնում է սերմը և տանում ցանում, այնպես էլ 

մարդու միտքը Սուրբ Գրքերի գանձարանից առնում է աստվածային օրենք-

ներն ու պատվիրանները և հավատի իմաստությամբ՝ իբրև ջրով, ոռոգում է, 

քարոզով՝ մաքրում օտար խոտերը, հավատի դավանությամբ և խոստովա-

նությամբ՝ արեգակի նման սնուցում հոգևոր «բույսերին». «Եւ ապա պտղա-

բերէ երկիրս մեր զարմատ բուսոցն հաստատեալ ի հոգիս. և ծաղկեալ ի զգա-

յարանս մարմնոյս զզանազան անուշահոտ առաքինութիւնս. և պտղաբերեալ 

աստ գործով, և ի հանդերձեալն արդեամբք և հատուցմամբք՝ ըստ գործոցն»2։ 

Իսկ եթե մարդը խախտում է հոգևոր սերմ ցանելու և աճեցնելու կանոնները, 

այսինքն՝ գործում է մեղքեր, տրվում մարմնական հաճույքներին ու աշխար-

հիկ վայելքներին, ապա նրա հոգու մեջ ամեն ինչ չորանում և վերածվում է 

անապատի՝ անպտուղ ու անպիտան մի տարածքի։ Դիտելի է, որ մարդուն 

ինչպես քաղաքի, այնպես էլ արտի ու այգու նմանեցնելու դեպքում Գրիգոր 

Տաթևացին մարդու վարքի կարգավորման գործում կարևոր տեղ է հատկաց-

նում ոչ թե նրա կամքին, այլ մտքին (բանականությանը), ինչը վկայում է նրա 

մարդաբանության, ի մասնավորի՝ բարոյագիտության ռացիոնալիստական 

(բանապաշտական) ուղղվածության մասին։ 

Ի՞նչն է հիմք տալիս Գրիգոր Տաթևացուն մարդուն նմանեցնելու արտի ու 

այգու հետ։ Ըստ նրա՝ մարդը նման է ագարակի, անդաստանի և այգու, 

որովհետև ինչպես վերջիններս իրենց մեջ կարող են ընդունել թե՛ բարի և թե՛ 

չար բույսերի ու պտուղների սերմեր, այնպես էլ մարդն իր բնությամբ հակված 

է ընդունելու բարին ու չարը, այսինքն՝ ընդունակ է կատարելու թե՛ բարի և թե՛ 

չար արարքներ. «Նախ՝ կոչի մարդս անդաստան և այգի. զի որպէս հանդն և 

յայգին զոր ինչ սերմանեն բուսուցանէ, այսպէս ներընդունակ է մարդոյս 

բնութիւն. զի ընդ բարւոյն և զչար ևս սերմանսն որոմանն կրեմք ի մեզ. և 

բուսուցանեմք գործով...»3։ Մարդը ի ծնե չունի ո՛չ բնածին գիտելիքներ, ո՛չ էլ 

առաքինություններ. նա ծնվում է «մաքուր» բնությամբ («հոգին մարդոյն 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 111։ 
2 Նույն տեղում։ 
3 Նույն տեղում, էջ 112։ 



 
219 

բանական, որպէս անգիր պնակիտ է. կամ լուացած մագաղաթ»1) և հետագա-

յում իր բանականության հասունության և անձնիշխանության լիարժեք 

դրսևորումների շնորհիվ ի վիճակի է լինում ընդունելու բարին ու չարը։ Մար-

դու ընտրությունը, ըստ Գրիգոր Տաթևացու, կախված է տարբեր գործոններից, 

հատկապես նրա բնությունից (չորս տարրերի հարաբերակցությունից), 

խառնվածքից, դաստիարակությունից, գիտելիքներից և սոցիալական միջա-

վայրից։ Այս իմաստով մարդը մշտապես կանգնած է երկընտրանքների առջև, 

և սատանան (քրիստոնեական մարդաբանության մեջ առանց այս մրցակից 

ուժի առկայության հնարավոր չէ պատկերացնել բարու և չարի երկընտ-

րանքը), իմանալով մարդկային բնության թույլ կողմերը, նրան գայթակղում և 

հարկադրում է ընտրել դեպի չարը տանող ճանապարհը։ Եթե սատանան 

«տեսանէ զո՛ր մարդ չար սերմն լաւ պտղաբերէ՝ զայն չարն ի յայն մարդն կու 

ձգէ», ապա իմաստուն մարդիկ գիտեն, թե որտեղ ի՛նչ պիտի ցանեն և ինչպե՛ս 

պիտի խնամեն, գիտեն ինչերից պիտի խուսափեն և ինչպես պիտի հաղթեն 

«թշնամուն»։ Ընդ որում, Գրիգոր Տաթևացու ներկայացրածից երևում է, որ սա-

տանան հրաշալի գիտի յուրաքանչյուր մարդու՝ իշխանավորի, դատավորի, 

հոգևորականի, առևտրականի, մարմնավաճառի, արհեստավորի և այլոց 

թուլությունները։ Օրինակ, նա կաշառքի որոմը ցանում է քահանաների ու 

եպիսկոպոսների մեջ, և դա տալիս է բազում պտուղներ՝ նրանք «առնուն 

զկաշառս, և թիւրեն զդատաստանս. և կաշառօք սրբեն զմեղաւորս. և զանար-

ժանս ձեռնադրեն և չարեաց նոցա կցորդ լինին»2։ Սատանան թագավորների և 

իշխանների մեջ սերմանում է հպարտություն, ամբարտավանություն, նա-

խանձ, կռիվ, որոնք իրենց պտուղներով «զամենայն աշխարհս խռովեն», զին-

վորականության մեջ՝ ավազակություն, գողություն, հափշտակություն, 

որովայնամոլների մեջ՝ հարբեցողություն ու ագահություն, կանանց մեջ՝ 

պճնամոլություն ու «զդեղելն զերեսս. և զհոգին մարդկանց գերել և մատնել 

սատանայի» և այլն։ Փողատերերը զբաղվում են վաշխառությամբ («որպէս 

զտզրուկ ծծեն զարիւն աղքատաց. եւ զհոգիս իւրեանց կորուսանեն ի վաշխ 

հրոյ գեհենին»3), առևտրականները՝ հմտանում խորամանկության, արհես-

տավորները՝ ստախոսության («զի զվատ գործն գեղեցիկ ցուցանեն. և ի լաւոյն 

գին ծախեն»4), գինեվաճառները՝ խաբեության (գինուն խառնում են ջուր), 

կրոնավորները՝ կեղծավորության (մարդկանց աչքին երևում են սուրբ, 

աղոթող), վարդապետները՝ փառասիրության մեջ («զի ի դաս ասելն և ի քա-

րոզելն՝ և յամեն ինչ ջանան փառս որսալ մարդկանէ»5): Սատանան այնպես է 

գայթակղում մարդկանց, որ ծուլության պատճառով նրանց բնության մեջ 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 454։ 
2 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ձմերան հատոր, էջ 450։ 
3 Նույն տեղում։ 
4 Նույն տեղում, էջ 451։ 
5 Նույն տեղում։ 



 
220 

առանց ցանելու որոմը բազում անգամ տալիս է պտուղ։ Երկրորդ, մարդը 

նման է արտի ու այգու, որովհետև ինչպես բարի բույսերի մեջ աճող փշերն ու 

մոլախոտերը խեղդում են դրանց՝ խլում արևի ջերմությունը և իրենց կողմը 

քաշում հողից եկող հյութերը, «նոյնպէս տունկ է ի մեզ հաւատն ի Քրիստոսէ. և 

սերմն՝ օրէնքն աստուածային. իսկ բոյսք չարին՝ թերահաւատութիւնն և 

յուսահատութիւնն. և զանազան մեղաց գործքն աճեցեալ ի մեզ, զծագումն աս-

տուածային շնորհացն արգելուն ի մէնջ»1։ Երրորդ, ինչպես ամենօրյա խնամքի 

դեպքում անդաստանում և այգում բերքը լինում է առատ, նմանապես եթե 

մարդը բարի գործերով, զղջմամբ, խոստովանությամբ ու ապաշխարությամբ 

ազատվում է մեղքերից, ապա նրանում «շատանում» են բարեգործության 

պտուղները։ Առանց խնամքի, որը պահանջում է մեծ ջանքեր, մարդը 

ինքնաբերաբար կընտրի մեղսագործության ճանապարհը։ Տարբերակելով 

գործունյա մարդուն անգործ կամ չաշխատող (չվաստակող) մարդուց՝ Գրիգոր 

Տաթևացին նրանց համեմատում է պտղաբեր և անպտուղ ծառերի հետ. «զի 

գործունեայ մարդն՝ նման է պտղաբեր ծառոյ. իսկ անվաստակն՝ նման է 

անպտուղ թզենւոյն...։ Եւ այնպիսի մարդն՝ ընդդէմ է ամեն ստեղծուածոց. զի 

ամենքն յօգուտ են այլոց։ Որպէս զջուրն ըմպեմք. զհողն վարեմք. և բոյսք և 

տունկք պտուղ տան, կամ հովանի. այսպէս կենդանիք. լուսաւորքն երկնից. 

մինչ զի՝ քարինք ևս մամուռ հանեն. և պիտանիք են ի շինուածս. իսկ անվաս-

տակ մարդն՝ քան զսոսա վատթար է»2։ Անվաստակ մարդը տիեզերական 

«կույր աղիք» է, քանի որ իր գոյությամբ իմաստազրկում է արարչագործու-

թյան խորհուրդը. նա ոչ միայն չի մտածում իր գոյության մասին (չաշխատող 

մարդը չի կարող բավարարել իր կենսական պահանջմունքները), այլև չի 

կատարում իր պարտականությունները ուրիշ մարդկանց նկատմամբ։ 

Չորրորդ, մարդը կոչվում է արտ և այգի, որովհետև դրանցից մեկը տալիս է 

կենդանական կերակուր, մյուսը՝ «գինի ուրախարար», «որք են տեսական և 

գործնական առաքինութիւնքն. որով զարդարին կատարեալքն»։ Անզգամ ու 

պակասամիտ մարդիկ չունեն ո՛չ հոգևոր կերակուր, ո՛չ էլ հոգևոր գինի։ 

Հինգերորդ, ինչպես անդաստանում և այգում տարբեր բույսերի և տնկիների 

պտուղներ տարբեր ժամանակներում և տարբեր կերպ են հավաքում, 

նմանապես միևնույն տեղում բնակվող մարդիկ տարբերվում են իրարից թե՛ 

իրենց աշխարհայացքով, թե՛ իրենց մտածելակերպով և թե՛ արժեքների 

նկատմամբ ունեցած վերաբերմունքով։ Օրինակ, ոմանք անհավատ են, 

ոմանք՝ հերետիկոս («որք են լուցկիք հրոյն յաւիտենից»), իսկ ոմանք՝ ուղղա-

դավան։ Գրիգոր Տաթևացու կարծիքով՝ ազգը պետք է մաքրել «անպտուղնե-

րից»՝ անհավատներից ու «հոգևոր շներից»՝ հերետիկոսներից։ Վեցերորդ, 

անդաստանում որոշ բույսեր (օրինակ, հարդը) հավաքում են վառելու համար, 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 112։ 
2 Նույն տեղում, էջ 109։ 



 
221 

մյուսները (օրինակ, ցորենը)՝ պահեստավորելու համար, նույնպես այգում՝ 

խաղողի ողկույզները ճզմում են գինի ստանալու համար, իսկ մնացորդները 

տալիս են խոզերին։ Նմանապես թեև ազգը հավատով քրիստոնյա է, սակայն 

իրարից տարբերվում են իրենց բարոյական կերպարով՝ «ի նոյն ծնեալք և ի 

նոյն սնեալք, ոմանք լինի ցորեան և բաժակ արքայական. և ոմանք ի կերակուր 

գիջասիրին սատանայի, մատնեալ ընդ նմա ի տանջանս հրոյ...»1։ Յոթերորդ, 

ինչպես այգին մի անգամ է տնկվում, իսկ անդաստանը ցանվում է ամեն 

տարի, այնպես էլ հավատը մարդու մեջ ավազանից հաստատվում և ցկյանս 

մնում է անխախտ, իսկ անընդհատ խնամելը նշանակում է կյանքի ընթաց-

քում մշտապես պահպանել պատվիրանները և կատարել բարի գործեր։ 

Ավելորդ չէ նշել, որ մարդուն նմանեցնելով քաղաքի և անդաստանի ու այ-

գու՝ Գրիգոր Տաթևացին հընթացս համեմատում է քաղաքի ու գյուղի, քաղա-

քային և գյուղական կյանքի, արհեստավորների, վաճառականների և երկրա-

գործների ու այգեգործների աշխատանքը, ներկայացնում թագավորի, իշխան-

ների, մեծատունների, դատավորների, հոգևորականների բարոյական կեր-

պարին և գործունեությանը ներհատուկ թերությունները2։ Թեև նա համոզված 

է, որ սոցիալական յուրաքանչյուր խավի, առանձին անհատների աշխատան-

քային գործունեությունն օգտակար է հասարակության համար, որ յուրա-

քանչյուրն իր գործով նմանվում է աստվածայինին և կոչվում արարչակից, այ-

դուհանդերձ սոցիալ-տնտեսական ու բարոյական որոշ չափանիշներից ելնե-

լով՝ առավել կենսական ու պատվաբեր է համարում երկրագործների ու այգե-

գործների աշխատանքը։ Օրինակ, եթե քաղաքի հիմնական դերակատարներն 

արհեստավորներն ու առևտրականներն են, որոնց գործունեությունն ունի 

շահադիտական բնույթ (օրինակ, վաճառականներն էժան առնում, թանկ 

վաճառում են), ապա անդաստանի ու այգու գործակատարի՝ երկրագործի 

գործն առավել բարի է, արդար, պիտանի և պատվական, «զի զհարկաւորն 

ժողովէ և աշխատի, իսկ այլքն զաւելորդն։ Եւ հարկաւոր է մեզ կերակուր և 

ըմպելի, և զգեստ. զորս երկրագործն տայ մեզ. և ոչ վաճառականքն»3։ Երկրա-

գործն է կերակրում բոլորին, այդ թվում մեծատուններին ու թագավորներին, 

ուստի եթե առանց այլոց մարդիկ կարող են ապրել, ապա առանց երկրագործ-

ների «ոչ շինութիւն լինի. և ոչ թագաւորութիւն հաստատի»։ Քաղաքի և գյուղի 

տաթևացիական բնութագրություններից պարզ է դառնում, որ քաղաքային 

կյանքը մարդուն ավելի է տրամադրում գործելու մեղքեր՝ խախտել աստ-

վածային պատվիրանները և ազգային ավանդույթները, քան գյուղականը։ 

Այսպիսով, Գրիգոր Տաթևացին նմանեցման հնարքի կիրառմամբ մար-

դուն համեմատում է Աստծո, տիեզերքի, քաղաքի, անդաստանի և այգու հետ, 

                                                           

1 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 113։ 
2 Այդ մասին տե՛ս Թովմասյան Ն. Ռ., Գրիգոր Տաթևացու սոցիալ-տնտեսագիտական 

հայացքները, Երևան, 1966, էջ 50-59։ 
3 Գրիգոր Տաթևացի, Գիրք քարոզութեան որ կոչի Ամարան հատոր, էջ 109։ 



 
222 

ինչը նրան հնարավորություն է տալիս ավելի լայն համատեքստում ներկա-

յացնելու մարդու մասին իր պատկերացումները։ Թեև բոլոր նմանեցումների 

հիմքում ընկած են կրոնական մարդաբանության սկզբունքները, այդուհան-

դերձ դրանցից յուրաքանչյուրն ունի որոշակի ուղղվածություն. նմանեցում-

ներն Աստծո հետ մարդու ունի առավելապես կրոնափիլիսոփայական և հո-

գևոր (մարդն իր երկնային ծագմամբ արարչագործության գլուխգործոցն է), 

տիեզերքի հետ՝ բնապաշտական (մարդը տիեզերքի մասնիկն է և «ազգակից» 

է տիեզերական մյուս գոյերին), քաղաքի հետ նմանեցում՝ իմացաբանական ու 

սոցիալ-հոգեբանական (մարդը ճանաչող և սոցիալ-քաղաքական էակ է), իսկ 

անդաստանի և այգու հետ (մարդը բարոյական էակ է, օժտված կամքի 

ազատությամբ)՝ գերազանցապես սոցիալ-բարոյական բնույթ։ 

 
 

Սեյրան Զաքարյան – Մարդու նմանեցումների հարցը Գրիգոր Տաթևացու 
մարդաբանական ուսմունքում 

 

Գրիգոր Տաթևացին նմանեցման հնարքի կիրառմամբ մարդուն համեմատում է 

Աստծո, տիեզերքի, քաղաքի, անդաստանի (արտի) և այգու հետ, ինչը նրան հնարավո-

րություն է տալիս ավելի լայն համատեքստում ներկայացնելու մարդու մասին իր պատ-

կերացումները։ Ըստ էության յուրաքանչյուր նմանեցում ինքնաճանաչողական մի 

գործողություն է, որով բացահայտվում է մարդու բնության, էության ու գործունեության 

նորանոր կողմեր։ Աստվածանմանությունը ցուցանում է մարդու մեծությունը, արար-

չակարգում նրա ունեցած բացառիկ կարգավիճակը և նրա գերազանցությունը մյուս 

արարածների նկատմամբ, տիեզերանմանությունը՝ մարդու տիեզերական էակ լինելը, 

Մեծ և Փոքր տիեզերքների կազմաբանական ու գործառնական համապատասխա-

նությունը, տիեզերական գոյերի և մարդու «ազգակցությունը», քաղաքանմանությունը՝ 

մարդու հոգու մասերի, նրա ներքին ուժերի միջև գոյություն ունեցող ուղղահայաց ու 

հորիզոնական հարաբերությունները։ Իսկ մարդուն նմանեցնելով արտի ու այգու՝ ցույց 

է տրվում, որ մարդն իբրև բարոյական էակ պարտավոր է մտածելու թե՛ իր երկրային և 

թե՛ երկնային կյանքի մասին, այն է՝ ճիշտ (կրոնական պատվիրաների ոգուն համա-

հունչ) ընտրություն կատարելու բարու և չարի միջև։ Թեև բոլոր նմանեցումների հիմ-

քում ընկած են կրոնական մարդաբանության սկզբունքները, այդուհանդերձ դրանցից 

յուրաքանչյուրն ունի որոշակի ուղղվածություն. Աստծո հետ մարդու նմանեցումն ունի 

առավելապես կրոնական ու փիլիսոփայական, տիեզերքի հետ նմանեցումը՝ բնապաշ-

տական, քաղաքի հետ նմանեցումը՝ իմացաբանական ու սոցիալ-հոգեբանական, իսկ 

արտի և այգու հետ նմանեցումը՝ գերազանցապես սոցիալ-բարոյական բնույթ։ 
 

 

Сейран Закарян – Вопрос об уподоблениях человека в антропологическом  

учении Григора Татеваци 

 
Ключевые слова – Григор Татеваци, человек, уподобление, Богоподобие, макрокосм и 

микрокосм, натурализм, человек как город, чувства и разум, нравственный образ человека 

 

В своем антропологическом учении св. Григор Татеваци (1346-1409) уподобляет 

человека Богу, вселенной, городу, полю и саду, что позволяет ему представить собствен-

ное понимание человека в более широком контексте. По сути, каждое уподобление 



 
223 

представляет собой акт самопознания, раскрывающий новые аспекты человеческой при-

роды, его сущности и деятельности. Богоподобие (теоморфизм) демонстрирует величие 

человека, его уникальный статус в творении и превосходство над остальными существами. 

Уподобление вселенной указывает на структурно-функциональное соответствие макро- и 

микрокосма, на «родство» человека с другими космическими существами. Уподобление 

человека городу указывает на существующие вертикальные и горизонтальные отношения 

между частями человеческой души, между внутренними силами человека. Сравнение 

человека с полем и садом показывает, что человек, как нравственное существо, обязан 

думать как о своей земной, так и о небесной жизни, то есть делать правильный выбор (в 

соответствии с духом религиозных заповедей) между добром и злом. Хотя все 

уподобления основаны на принципах религиозной антропологии, тем не менее, каждое из 

них имеет определенную направленность. Уподобление человека Богу носит, в основном, 

религиозный и философский характер; уподобление вселенной – характер на-

туралистический; уподобление городу – эпистемологический и социально-психологичес-

кий характер, а уподобление полю и саду – преимущественно социально-нравственный. 

 
 

Seyran Zakaryan – The Issue of Human Resemblances in Grigor Tatevatsi’s 

Anthropological Teaching 

 
Key Words – Grigor Tatevatsi, man, resemblance, Godliness, Big and Small universes, 

naturalizm, man as a city, senses and thought, the moral image of man 

 

In his anthropological teaching, St. Grigor Tatevatsi (1346-1409) found resemblances bet-

ween a human being and God, the universe, the city, the farmstead and the garden, which 

allowed him to present his understandings of a human being in a broader context. In essence, 

each simulation is an act of self-knowledge, which reveals new aspects of human nature, 

essence and activity. Godlikeness demonstrates the greatness of man, his unique status in 

creation, his superiority over other creatures, cosmos-likeliness of the human being – the 

natural and functional correspondence of Big and Small universes, the “consanguinity” of 

cosmic beings and men. The simulation of the city demonstrates the vertical and horizontal 

relations between the parts of the human soul and the inner forces of man. By likening the man 

to the field and the garden, it is shown that the man, as a moral being, is obliged to think about 

both his earthly and heavenly life, that is, to make the right choice (in line with the spirit of 

religious commandments) between good and evil. Although all the resemblances are based on 

the principles of religious anthropology, each of them has a certain direction. The resemblance 

of the man to God is mostly religious and philosophical, the resemblance to the universe is 

naturalistic, the resemblance to the city is epistemological and socio-psychological, and the 

resemblance to the farmstead and the garden is predominantly socio-moral. 

 

Սեյրան Զաքարյան – ԵՊՀ փիլիսոփայության պատմության ամբիոնի վարիչ, 

փիլիսոփայական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր (szakaryan@ysu.am) 

 

Ներկայացվել է 16.06.2021 

Գրախոսվել է 30.08. 2021 

Ընդունվել է տպագրության 30.11.2021 


