
 
33 

 
 
 
 

ՎԱՐԴԱՆ ԱԼԵՔՍԱՆՅԱՆ 
 

ԳԵՎՈՐԳ Բ ԳԱՌՆԵՑԻ՝ ՀԱՅՈՑ ԹԱԳԱՎՈՐՈՒԹՅԱՆ 

ՎԵՐԱԿԱՆԳՆՈՒՄԸ ԽՈՐՀՐԴԱՆՇՈՂ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԸ 

 
Բանալի բառեր – Հայոց եկեղեցի, Մաշտոց վարդապետ, Աշոտ Ա Բագրատունի, 

Սմբատ Ա Բագրատունի, թագադրություն, հայոց թագավորություն, հաշտարար առաքե-
լություն, գերեվարություն, ուժերի համախմբում, Արաբական խալիֆաթ 

 

IX դարի վերջը հայոց պատմության մեջ նշանավորվեց չորսուկես դար 

առաջ կործանված թագավորության վերականգնումով, որը հայ ժողովրդի 

բոլոր խավերի միասնական պայքարի արդյունքն էր: Այն իրականացավ 

Բագրատունիների գլխավորությամբ և Հայոց եկեղեցու գործուն աջակցու-

թյամբ. վերջինս ձգտում էր ազատվել այլազգիների կրոնական անհանդուր-

ժողականությունից և հալածանքներից: Թագավորության հռչակման բարե-

գուշակ նախադրյալները ձևավորվել էին դեռևս Զաքարիա Ձագեցու օրոք 

(855-876), որոնք առարկայացան Գևորգ Բ Գառնեցու կաթողիկոսության 

տարիներին: 

Գևորգ Բ-ն ծնունդով «էր ի գիւղաքաղաքէն Գառնւոյ»1: Սկզբնաղբյուրնե-

րում նրա ծննդյան տարեթվի մասին որևէ հիշատակություն չկա: Պատմիչ-

ների տողերի արանքում նրա տարիքի մասին տեղ գտած մեկ, երկու հա-

րևանցի արտահայտություններ թույլ են տալիս կռահումներ կատարել: Թով-

մա Արծրունու երկում կա կաթողիկոսի տարիքի մասին անուղղակիորեն 

վկայող մի այսպիսի դրվագ. անդրադառնալով 877-880-ական թվականներին 

Արծրունի նախարարների միջև ծագած հակասությունները հարթելու առի-

թով Գևորգ Գառնեցու միջամտությանը՝ պատմիչը Հայոց հայրապետին բնո-

րոշում է «զարժանի ալեացն պատուականութիւն»2 արտահայտությամբ: 

Սրանից ենթադրելի է, որ ալևոր կաթողիկոսն այդ ժամանակ եղել է 70 տա-

րեկանի սահմանում: Նրա տարիքի մասին հիշատակություն ունի նաև Հով-

հաննես Դրասխանակերտցին: Վերջինս հղում է ապագա կաթողիկոս Մաշ-

տոց Եղիվարդեցու (897-898) նամակը՝ ուղղված Աբաս սպարապետին, որ-

տեղ նա, Գևորգ Գառնեցու առաքինի վարքը շեշտելով, հավելում է. «Ի ծերու-

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, Պատմութիւն հայոց // Մատենագիրք հայոց, հ. ԺԱ, Ժ 

դար, Պատմագրութիւն, գիրք Ա, Անթիլիաս-Լիբանան, 2010, էջ 442: 
2 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, Պատմութիւն տանն Արծրունեաց // Մատենագիրք 

հայոց, հ. ԺԱ, Ժ դար, գլ. Ի, էջ 234: 



 
34 

թեան դար հասեալ»1: Սա նշանակում է, որ նամակի ստեղծման ժամանակ՝ 

890-891 թվականներին, կաթողիկոսը եղել է 80-90 տարեկան ծերունի: Հեն-

վելով պատմիչների վերոհիշյալ բնութագրական արտահայտությունների 

վրա՝ կարելի է ենթադրել, որ Գևորգ Գառնեցին ծնվել է 800-810 թվական-

ներին: 

Պատմաբան կաթողիկոսի բնորոշմամբ՝ նա մի պատվական այր էր «յըն-

տանեաց տան կաթողիկոսարանին»2: Սա նշանակում է, որ Գևորգը շարքա-

յին հոգևորական չէր, այլ կաթողիկոսարանի պաշտոնեության մեջ աչքի ըն-

կած եպիսկոպոս3: Բարձրաստիճան հոգևորականներն ու իշխանները կա-

թողիկոսի թեկնածու են ընտրում Գևորգ Գառնեցուն, որից հետո Աշոտ Ա 

Բագրատունին «հրամայէ ձեռնադրել զնա յառաջնորդութիւն տանս Թորգո-

մայ»4: Երկրի առաջնորդը կաթողիկոսի պաշտոնում նախապատվությունը 

տալիս է այնպիսի հոգևորականի, որը կշարունակեր և հաջողությամբ 

ավարտին կհասցներ հայոց թագավորության վերականգնման գործընթացը: 

Գևորգ Գառնեցու հայրապետական պաշտոնավարությունը փաստացի մեկ-

նարկել է Զաքարիա Ձագեցու վախճանից անմիջապես հետո՝ 876 թ. վերջե-

րին, և տևել 21 տարի5: Տեր Գևորգի կաթողիկոսական օծումը և պաշտոնա-

կան ձեռնադրությունը «մեծաշուք պատուով» տեղի են ունեցել հաջորդ տար-

վա սկզբին՝ «յաւուրս տաւնի թլփատութեան Տեառն»6: Մ. Օրմանյան սրբա-

զանի տոմարագիտական հաշվարկներով այդ տոնն «Աստուածայայտնու-

թեան ութօրէքն» է և համապատասխանում է 877 թ. հունվարի 13-ին7: Հիշյալ 

տոնական արարողությունները տեղի են ունեցել Սմբատ Խոստովանողի 

կառուցած Երազգավորսի «մեծապայծառ զարդու» եկեղեցում: 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 450: 
2 Նույն տեղում, էջ 442: 
3 Հայր Օրմանյանի կարծիքով՝ Գևորգ Գառնեցին հավանաբար Հովհաննես Դրասխանա-

կերտցու երկում «եպիսկոպոս դրան կաթողիկոսին» եզրույթով հիշատակված պաշտոնյան է 

(տե՛ս Օրմանյան Մ., Ազգապատում, հ. Ա, Էջմիածին, 2001, § 674, սյունակ 1144): 
4 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 442: 
5 Տե՛ս Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, Շարից հայրապետացն հայոց յայտարարութիւնք 

// Մատենագիրք հայոց, հ. ԺԱ, Ժ դար, էջ 608: Ըստ Հայր Ալիշանի հաշվարկների՝ Գևորգ 

Գառնեցու աթոռակալության սկիզբը 876 թվականի հունվարն է (տե՛ս Ալիշան Ղ., Յուշիկք 

հայրենեաց հայոց, հ. Ա, Վենետիկ, 1869, էջ 475: Հմմտ. Իզմիրլեան Մ., Հայրապետութիւն 

Հայաստանեայց առաքելական սուրբ եկեղեցւոյ և Սիս ու Աղթամար, Բ հրատ., Ս. Էջմիածին, 

2008, էջ 65): Սամվել Անեցին և Ասողիկը նրան վերագրում են 22-ամյա հայրապետություն 

(տե՛ս Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, Ժամանակագրութիւն, աշխատասիր. Կ. 

Մաթևոսյանի, Երևան, 2014, էջ 167, Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, Պատմութիւն 

Տիեզերական // Մատենագիրք հայոց, հ. ԺԵ, Ժ դար, Պատմագրութիւն, գիրք Բ, Անթիլիաս-

Լիբանան, 2010, հանդես Բ, գլ. Բ, էջ 710): 
6 Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 710: 
7 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 674, սյունակ 1145: Հմմտ. Չամչյան Մ., Հայոց 

պատմություն, հ. Բ, Երևան, 1984, էջ 702: 



 
35 

Գևորգ հայրապետի ուսումնառության և գրական գործերի մասին 

ստույգ տեղեկություններ չկան, սակայն քիչ հավանական է, որ կաթողիկո-

սարանի «պատուական» պաշտոնյան կրթված և աստվածաբանության մեջ 

խորագիտակ հոգևորական չլիներ: Ճիշտ է, նրա գրչին պատկանող գործեր 

մեզ չեն հասել, սակայն նրա օրոք շարունակվել է հայ-բյուզանդական դավա-

նաբանական նամակագրությունը, որում չէր կարող անմասն լինել օրվա 

կաթողիկոսը1: 

Զարգացած ավատատիրության դարաշրջանին բնորոշ քաղաքական 

մասնատվածության պայմաններում հայ ժողովրդին միավորող միակ ինս-

տիտուցիոնալ կառույցը եկեղեցին էր: Հայոց նոր հայրապետի օրոք 

եկեղեցին շարունակում էր օրինակարգել երկրի իրավական հարաբերու-

թյունները՝ ամրապնդելով իշխանաց իշխան Աշոտ Բագրատունու իշխանու-

թյան հոգևոր և իրավական հիմքերը: Իր հոգևոր-քաղաքական իրավասու-

թյան սահմաններում Գևորգ հայրապետն աջակցում էր նախարարների 

միջև գժտությունների վերացման և Հայաստանի ներքին կայունության հաս-

տատման՝ Աշոտ Բագրատունու ձեռնարկներին: Աշոտ Բագրատունու և 

նախարարների ոչ դյուրին հարաբերություններում կաթողիկոսը հանդես էր 

գալիս հաշտարարի և հոգևոր երաշխավորի դերում, փորձում չեզոքացնել 

արաբների կողմից խրախուսվող հայ իշխանների անջատողական հավակ-

նությունները: Հարկ է նշել, որ այդ ուղղությամբ հայրապետի ջանքերը ոչ 

միշտ էին պսակվում հաջողությամբ: 

«Բաժանիր, որ տիրես» բանաձևով առաջնորդվող Արմինիայի արաբ կա-

ռավարիչները հաճախ էին խաթարում հայ նախարարների միաբանությունը, 

քանի որ «բանսարկուք ոմանք հրապոյրս պղտորս քսութեան ածէին տանէին ի 

միոջեն առ միւսն»2: Նման քսության հետևանք էր Տարոնի իշխան Աշոտ կուրա-

պաղատի ձերբակալությունը: Ըստ Արծրունյաց պատմիչի՝ Գրիգոր-Դերենիկին 

Աշոտ կուրապաղատի դեմ էր հրահրել կայսիկ իշխան Ապլբառը3: Վերջինս 

հավատացրել էր Վասպուրականի իշխանին, թե Տարոնի կուրապաղատը, 

մերձենալով նոր նշանակված ոստիկանի հետ, ջանում է իրեն զրկել իշխա-

նությունից4: «Կուլ տալով թունավոր խայծը»՝ Վասպուրականի իշխան Գրիգոր-

Դերենիկը ձերբակալում է Աշոտին, արգելափակում Վասպուրականի Սևան 

                                                           

1 Պատասխանի թղթոյն Փոտայ. գրեալ Սահակայ հայոց վարդապետի հրամանաւ 

Աշոտայ հայոց իշխանաց իշխանի // «Գիրք թղթոց», Թիֆլիս, 1901, էջ 283-294: 
2 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 230: 
3 Սա Գրիգոր Նարեկացու հիշատակած Աբլ-Վարդ ամիրան է, որը կայսիկ ցեղից էր և 

իշխել է Ապահունիքում Աբուլ-Բարդ անունով: Նա այն ուզուրպատորներից էր, որը, օգտվե-

լով խալիֆայության թուլացումից, իշխանություն էր հափշտակում այս կամ այն երկրամա-

սում (տե՛ս Հովհաննիսյան Աշ., Դրվագներ հայ ազատագրական մտքի պատմության, հ. Ա, 

Երևան, 1957, էջ 341): 
4 Տե՛ս Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 230: 



 
36 

ամրոցում «եւ հրամայեաց Հասանկան քեռորդւոյ իւրոյ՝ պահել զնա»1: 

Տարոնի իշխանապետի ձերբակալումն ու իշխանազրկումը չէին կարող 

չարժանանալ իշխանաց իշխանի և երկրի հոգևոր առաջնորդի ուշադրու-

թյանը: Գևորգ կաթողիկոսը միջնորդում է Աշոտ կուրապաղատի ազատու-

թյան համար, «քանզի յոյժ պատկառ կայր ի պաշտաւնատարութիւն հայրա-

պետին իշխանն Տարունոյ, եւ նա սաստիկս հոգայր վասն նորա»2: Հայոց 

հայրապետը «բազում անգամ թղթովք աղաչեալ» Դերենիկին հետ կանգնել 

անիրավ գործից և ազատել Աշոտին: Այդ եղանակով նա հաջողության չի 

հասնում և «ել գնաց մեծաւ հոգաբարձութեամբ՝ լուծանել զնա ի տառապա-

նաց արգելանին»3: Բայց անդրդվելի Գրիգոր-Դերենիկը հաշվի չառավ կաթո-

ղիկոսի խնդրանքը: Դժվար չէ կռահել, որ ներիշխանական հարաբերու-

թյուններին միջամտելու Գևորգ Գառնեցու գործողությունները եղել են Աշոտ 

Բագրատունու հրահանգով կամ առնվազն նրա հետ համաձայնեցված: 

Այդուհանդերձ, վերջինիս ուղղակիորեն չմիջամտելու իրական շարժառիթ-

ները միանշանակ պարզ չեն: Միայն կարող ենք արձանագրել, որ իշխանաց 

իշխան Աշոտ Բագրատունու և իր փեսա Գրիգոր-Դերենիկի միջև կար 

անթաքույց պայքար քաղաքական գերիշխանության համար4: Նրանց միջև 

մրցակցության խորացման պատճառն այն էր, որ արաբ իշխանավորները 

գնահատում էին Գրիգոր-Դերենիկի ուժը և հաշվի նստում նրա հետ: 

Աշոտ կուրապաղատին հաջողվում է խորամանկությամբ ազատվել 

Սևան ամրոցից: Նա Հասանին հավատացնում է, թե Գրիգոր-Դերենիկը 

մտադիր է Հասանի հետ վարվել նույն կերպ, ինչպես իր հետ, այն է՝ խլել ամ-

րոցն ու տիրույթները և արգելափակել: Հասանն այդ տեղեկությունը ընդու-

նում է իբրև իրողություն և «կորապաղատին ընդրաձակեաց ելանել, զի եր-

թիցէ ուր եւ կարասցէ հասանել ըստ աջողելոյ իրին»5: Դրանից հետո Հասա-

նը ձերբակալում է քեռուն՝ Գրիգոր-Դերենիկին: Իշխանաց իշխան Աշոտը և 

Գևորգ կաթողիկոսը, հետաձգելով մյուս գործերը, այս անգամ ևս ձեռնամուխ 

են լինում Գրիգոր-Դերենիկի ազատ արձակմանը: Նրանք Գուրգեն Արծրու-

նու, Մուշեղ Բագրատունու և այլ իշխանների ուղեկցությամբ շտապում են 

Վասպուրական և հանդիպում Հասանին: Իմաստուն հայրապետն իր ալևոր 

մազերին պատշաճող ազնվությամբ համոզում է երիտասարդ Հասանին 

ազատ արձակել Դերենիկին՝ խոստանալով նրան «զիշխանական ճոխու-

                                                           

1 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 231: Պատմիչն առաջ է քաշում այս 

միջադեպի ծագման ևս մեկ վարկած. Աշոտի ձերբակալման իրական շարժառիթը Տարոնի 

իշխանության հանձնումն էր իր քույր Մարիամի ամուսնուն՝ Աշոտի եղբայր Դավիթին (տե՛ս 

նույն տեղում, տե՛ս նաև Գրիգորյան Գ., Տարոնի Բագրատունիների ֆեոդալական 

իշխանությունը IX-X դարերում, Երևան, 1983, էջ 103): 
2 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 233: 
3 Նույն տեղում: 
4 Տե՛ս Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, Պատմութիւն հայոց, էջ 441-442: 
5 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 234: 



 
37 

թեան զբարձրագահութիւն եւ որ ինչ այդմ հետեւէր»1: Իշխանաց իշխանի և 

հայրապետի խնդրանքով «հանին զնա (Գրիգոր-Դերենիկին – Վ. Ա.) յարգե-

լանէ բանտին», սակայն Հասանը, որպես քեռու չար մտադրությունների կան-

խարգելման լծակ, պատանդ է պահում նրա որդուն՝ Գագիկին: Հայոց կաթո-

ղիկոսի և իշխանաց իշխանի գլխավորությամբ հայ ազդեցիկ իշխանների 

միջև ծագած հակասությունների լուծումը և երկրում հարաբերական կայու-

նության հաստատումը նպաստավոր վիճակ էին ստեղծում թագավորության 

վերականգնման գործընթացը տրամաբանական ավարտին հասցնելու 

համար: Այն պետք է նշանավորվեր իշխանաց իշխանին «ոխերիմ բարեկամ-

ների» ուղարկած թագավորական նշանակներով պսակելու փաստով: 

Հայոց թագավորության վերականգնման գործընթացի աշխուժացումը 

ուղիղ համեմատական էր Արաբական խալիֆայության տրոհմանը և թու-

լացմանը: IX դարի կեսերից Հայոց եկեղեցին, ի դեմս կաթողիկոս Զաքարիա 

Ձագեցու, արդյունավետ դիվանագիտական աշխատանք էր տանում արաբ-

ների հետ բարեկամական հարաբերություններ հաստատելու ուղղությամբ: 

Զաքարիա Ձագեցին այցելում է Միջագետքի արաբ կառավարիչ, Ատրպա-

տականի ամիրա Իսա իբն ալ-Շայխ ալ-Շայբանիին2 և խնդրում միջնորդել 

արաբ խալիֆ Ահմեդ Աբուլ Աբասին «թագաւորացուցանել զնա (Աշոտին – Վ. 
Ա.) ի վերայ ինքեանց»3: Ոստիկանը հայոց հոգևոր առաջնորդին ընդգծված 

բարյացակամությամբ խոստանում է միջնորդել արաբ խալիֆին Աշոտ Բագ-

րատունուն թագավորի տիտղոս շնորհելու հարցում4: Փաստորեն ստացվում 

է, որ նախ Բագրատունիներին մրցակից Արծրունիներն ու Սյունիներն են 

Աշոտ Բագրատունուն ճանաչել հայոց թագավոր և միայն դրանից հետո կա-

թողիկոսի միջոցով դիմել խալիֆին արքայական խորհրդանշաններ ստանա-

լու խնդրանքով5: Խալիֆը «առաքէ ապա Աշոտոյ թագ թագաւորական, զոր եւ 

                                                           

1 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 234: 
2 IX դարի արաբ պատմագիր Յակուբին հաղորդում է, որ Իսա Իբն ալ-Շայխ ալ-Շայբա-

նին 870-871 թթ. նշանակվել է Արմինիայի, Դիար Բաքրի և Ատրպատականի կառավարիչ 

(տե՛ս «Օտար աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին», 16, Արաբական աղբյուրներ, Գ, 

Արաբ մատենագիրներ, Թ-Ժ դարեր, Երևան, 2005, էջ 398, Տեր-Ղևոնդյան Ա., Արմինիայի 

ոստիկանների ժամանակագրությունը // «ՊԲՀ», 1977, թիվ 1, էջ 128, Նալբանդյան Հ., Արաբացի 

ոստիկանները Հայաստանում // ՀՍՍՌ ԳԱ «Տեղեկագիր հասարակական գիտություների», 

1956, թիվ 8, էջ 123): 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 443: 
4 Տե՛ս Ալեքսանյան Վ., Զաքարիա Ձագեցու աթոռակալությունը և հայոց թագավորության 

վերականգնման նախադրյալների ստեղծումը IX դարի կեսերին // «ԲԵՀ. Հայագիտություն», 

2020, թիվ 2 էջ 43: 
5 Markwart J., Sudarenien und die Tigrisquellen nach griechischen und arabischen Geographen // 

«Հանդէս ամսօրեայ», 1915, թիվ 1-12, էջ 131-132: Սյունյաց պատմիչի վկայությամբ՝ խալիֆին 

միջնորդել և Աշոտին թագավոր են դարձրել Սյունյաց և Արծրունյաց իշխանները հայոց մյուս 

իշխանների հետ (տե՛ս Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, 

ի լոյս ընծայեաց Մ. Էմին, Մոսկվա, 1861, գլ. ԼԶ, էջ 127-128): Այս տեղեկությունը կարևոր է, որ 



 
38 

բերեալ իսկ ոստիկանին Յիսէի, ընդ նմին եւ այլ եւս զգեստս թագաւորա-

կանս, եւ պարգեւս եւ պատիւս, եւ երիվարս աւդապարիկս զինուք եւ զար-

դուք»1: 

Գևորգ Գառնեցու աթոռակալության ժամանակաշրջանի թերևս ամենա-

նշանակալի երկու իրադարձություններից առաջինը իշխանաց իշխան Աշոտ 

Բագրատունու թագադրման ծիսահանդեսի գլխավորումն էր և թագօրհնեքի 

արարողության կատարումը: Աշոտի թագադրման արարողության մասին 

տեղեկությունները սակավ են, հայտնի է միայն, որ այն եղել է բազմամարդ 

հանդես՝ աշխարհիկ գործիչների և հոգևոր դասի ներկայացուցիչների մաս-

նակցությամբ: Մասնավորապես ներկա են եղել «տէր Յովհաննէս Սիւնեաց 

եպիսկոպոս այլովք եպիսկոպոսօք»2: Այդ իրադարձությունների մասնակից 

Հովհաննես Դրասխանակերտցին պատմում է, թե ինչպես են հրավիրում 

Գևորգ կաթողիկոսին, որը «զհոգեւոր աւրհնութեանցն գովութիւնս աստուա-

ծայինս ի վերայ կատարեալ փոխանակ աւծման սրուակի իւղոյն, պսակեն 

զնա թագաւոր ի վերայ Ասքանազեան ազին»3: Պատմիչի այս վկայության մեջ 

ուշագրավ է սրվակի ծիսական յուղով թագավորին չօծելու փաստի մատնա-

նշումը: Ինչպես հայտնի է, Բյուզանդիայի կայսրերի թագադրման ժամանակ 

Կոստանդնուպոլսի պատրիարքներն օծման արարողություն էին կատա-

րում: Սրանով պատմիչը հավանաբար շեշտում է հունաց նմանատիպ ծեսին 

չհետևելու հանգամանքը, քանի որ բյուզանդական կողմն Աշոտին թագավոր 

չէր ընդունում: Նա բյուզանդական կայսրերի համար եղել է ոչ ավել, քան 

«իշխանաց իշխան», «որդի սիրելի», «հոգեկան զավակ»4: 

Աշոտի թագադրության արարողությունը Վարդան Արևելցին բնորոշում 

է որպես Գևորգ կաթողիկոսի ձեռամբ թագօրհնություն. «Օրհնէ զթագն տէր 

Գէորգ»5: 

Սյունյաց պատմիչն Աշոտ Բագրատունու թագավոր հռչակվելն արժևո-

րում է որպես համահայկական նշանակության իրադարձություն և հաղոր-

դում, որ Աշոտին թագավոր «էօծ տէր Գէորգ Հայոց կաթողիկոս»6: Անդրա-

                                                                                                                                                         

վկայում է Բագրատունիներին մրցակից նախարարական տների՝ Արծրունիների և Սյունինե-

րի համերաշխությունն Աշոտի հետ: 
1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 443: Աշոտին թագ բերողը չէր կարող 

Յիսե ոստիկանը լինել, քանի որ նա արդեն մահացած էր (882 հուլիսի 25-883 հուլիսի 10): 

Պատմիչի՝ Յիսեի թագ բերելու հիշատակությունը կարելի է հասկանալ զուտ թագ բերելու 

փաստի արձանագրմամբ, այլ ոչ թե թագադրությամբ (տե՛ս Մանր ժամանակագրություններ 

XIII-XVIII դդ., հ. II, կազմեց Վ. Ա. Հակոբյան, Երևան, 1956, էջ 158, Եղիազարյան Ա., Աշոտ Ա 

Բագրատունի թագավոր հայոց, Երևան, 2014, էջ 64): 
2 Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԼԶ, էջ 128: 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 443: 
4 Տե՛ս Բարթիկյան Հ., Բյուզանդիան և հայ պետականությունը X-XI դդ. // «Լրաբեր 

հասարակական գիտությունների» (այսուհետև՝ «ԼՀԳ»), 1996, թիվ 2, էջ 17, 27: 
5 Հաւաքումն պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, Վենետիկ, 1862, էջ 85-86: 
6 Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԼԶ, էջ 128: 



 
39 

դառնալով Ստեփանոս Օրբելյանի ձևակերպմանը՝ Մ. Օրմանյանը չի ընդու-

նում քննվող դեպքերից ավելի քան չորս դար հետո ստեղծագործած Սյուն-

յաց պատմիչի տեղեկությունը օծման վերաբերյալ և նկատում է, որ Ստեփա-

նոս Օրբելյանը «իր օրուան սովորութեան համեմատ կը խոսի»1: 

Թագադրման արարողության ժամանակագրության ճշգրտման համար 

արժեքավոր սկզբնաղբյուր է XIV դարում ընդօրինակված ձեռագիր մի Ավե-

տարան: Հիշատակարանում գրիչ Գրիգոր Մաշկևորն Աշոտի թագադրման 

ծեսի մասին գրում է. «Գրեցաւ ի սկիզբն թագաւորութեան Բագրատունեաց 

Աշոտոյ, ձեռամբ անարժան Գրիգոր Մաշկեորի ի ժամանակս հայրապետու-

թեան Գէորգա կաթուղիկոսին որ օծեաց զԱշոտ թագաւոր հայոց ի թվ. մե-

րում ԳՃԼԳ (884) և քաղոց ամսոյ Ժ ի անուն սրբոյն Սքանչելագործին վա-

նիցն»2: Բացառությամբ Հովհաննես Դրասխանակերտցու՝ դեպքերին ժամա-

նակամերձ մյուս մատենագիրներն իրենց երկերում նշել են Աշոտի թագա-

դրման տարեթիվը, որը տատանվում է 884-888 թթ. միջակայքում3: Ժամանա-

կային տարաձայնությունները Ն. Ադոնցը բացատրում է նրանով, որ մի դեպ-

քում Աշոտի թագավորությունը ներկայացրել են թագադրման հանդեսից, 

մյուս դեպքում՝ թագը ստանալու օրից: Նրա կարծիքով՝ ամիրապետից թագ 

ստանալը և թագադրության հանդեսը միաժամանակ չեն կատարվել4: 

Վերլուծելով Աշոտ Ա Բագրատունու թագադրության հանգամանքները՝ 

Ա. Եղիազարյանը ենթադրում է, որ խալիֆի ուղարկած թագը ստանալուց 

որոշ ժամանակ անց՝ 884 թ. օգոստոսի 26-ին, Աշոտը կազմակերպում է թա-

գադրության ոչ մեծ հանդես: Նշանակալի իրադարձությանը հնչեղություն 

չտալու պատճառը, ըստ նրա, Բյուզանդիայի կայսր Վասիլ Ա-ի հակազդե-

ցությունը չհարուցելն էր5: Կայսեր համաձայնությունը կամ, Ասողիկի ձևա-

կերպմամբ, «կամակցութիւնը» ստանալուց հետո 887 թ. կազմակերպվում է 

թագադրության մեկ այլ հանդիսություն, որով ազդարարվում է հայոց թագա-

վորության համընդհանուր ճանաչումը6: 

                                                           

1 Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 680, սյունակ 1156: Մանրամասների բացակայությունը հայր 

Ալիշանին ևս թողնում են ենթադրությունների հույսին, թե «ի՞նչ կարգաւ, ի՞նչ ծիսիւ, ինչ 

աղօթքով կամ օրհնութեամբ եղաւ այս պսակս, արդեօք... հին հայոց ձևով, թէ Յունաց կայսե-

րաց ծիսին հետևեցան» (տե՛ս Ալիշան Ղ., նշվ. աշխ., էջ 490): Հայ եկեղեցական իրավունքի 

ուսումնասիրող Ն. արք. Մելիք-Թանգյանը գտնում է, որ հայոց թագավորների և կաթողիկոս-

ների օծման ծեսը սկիզբ է առել Բագրատունի Աշոտ Ա-ի թագադրման արարողությունից 

(տե՛ս Մելիք-Թանգեան Ն., Հայոց եկեղեցական իրավունքը, հ. Բ, Շուշի, 1905, էջ 119): 
2 «Արարատ», 1910, թիվ 7, էջ 623: 
3 Տե՛ս Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., 238, Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, 

նշվ. աշխ., էջ 740, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, էջ 168, Հաւաքումն պատմութեան 

Վարդանայ վարդապետի, էջ 86, Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն 

Սիսական, գլ. ԼԶ, էջ 128: 
4 Տե՛ս Ադոնց Ն., Բագրատունյաց փառքը // Ադոնց Ն., Երկեր, հ. Ա, Երևան, 2006, էջ 477: 
5 Տե՛ս Եղիազարյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 60-61: Տե՛ս Հակոբյան Վ., նշվ. աշխ., հ. 2, էջ 157: 
6 Տե՛ս Եղիազարյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 61: 



 
40 

Թեև կաթողիկոսարանը գտնվում էր ոստիկանության կենտրոն Դվի-

նում, սակայն ենթադրվում է, որ թագադրումը տեղի է ունեցել ժամանակի 

քաղաքական կենտրոն Երազգավորսում, «որովհետեւ այնտեղ էր Հայաստա-

նի ինքնուրոյն կառավարութեան կեդրոնը»1: Բանն այն է, որ արաբական 

իշխանությունը չէր հանդուրժի ոստիկանության կենտրոնում թագադրու-

թյան հանդես կազմակերպելը, քանզի դա նրանց կողմից կընկալվեր իբրև 

մարտահրավեր, որով շեշտվում էին Հայաստանի անջատվելը խալիֆայու-

թյունից և հայոց անկախ թագավորության վերականգնումը: 

Հայոց կաթողիկոսի ձեռամբ թագի օրհնություն իրականացնելով՝ 

սրբազնագործվում և օրինականացվում էր Բագրատունի նորընծա գահա-

կալի իշխանությունը: Միաժամանակ դրանով Աշոտ Բագրատունին չեզո-

քացնում էր ոչ քրիստոնյա վեհապետից թագ ստանալու բացասական ազդե-

ցությունը հայ հասարակության մեջ: Հայոց կաթողիկոսի կողմից Աշոտի 

թագադրությունը վկայությունն է այն փաստի, որ թագավորության վերա-

կանգնումը ոչ թե օտար տիրակալների շնորհն էր, այլ ձեռք էր բերվել 

Հայաստանի գործուն ուժերի ջանքերով և հայոց կաթողիկոսի օրհնությամբ2: 

Աշոտի թագավորության տարիները նշանավորվեցին երկրի տնտեսա-

կան և քաղաքական վերելքով, երբ նա «բազում եւ երեւելի կարգս յարդարէր 

աշխարհի տերութեան իւրոյ յաւրինուածս տանց, ազգաց, քաղաքաց, շինից, 

դաստակերտաց, եւ հարթ հաւասար ըստ իւրաքանչիւրոցն կատարէր 

կարգս՝ լեռնականաց և ջերմահովիտ բարեխառն դաշտականաց, եւ զամե-

նայն տափարակ տեղիս ագարակս և գոմս դնէր, եւ զմարմանդս յայգիս եւ ի 

բուրաստանս զարդարէր»3: Այդ ընթացքում Հայոց կաթողիկոսը եղել է Աշոտ 

Բագրատունու կողքին, որպես նրա անդավաճան աջակից և խորհրդական: 

Եկեղեցիների և վանքերի բարեկեցությունն ապահովելու Աշոտի 

առանձնահատուկ վերաբերմունքը շարունակվում է մինչև կյանքի վերջը: 

Դրա վկայությունը կյանքի վերջին օրերին Հայաստանի եկեղեցիներին մա-

տուցած նրա առատաձեռն նվերներն են: Կանխազգալով մոտալուտ վախ-

ճանը՝ Աշոտն իր մոտ է հրավիրում է Գևորգ կաթողիկոսին և նրանից որպես 

հաղորդություն ընդունում «զփրկութենագործ զմարմին եւ զարիւն Տեառն 

թոշակ յետին»: Կաթողիկոսին հանձնելով մեծաթիվ «գանձս ոսկւոյ եւ արծա-

թոյ»՝ պատվիրում է բաշխել «տնանկս և յաղքատս»4: Միաժամանակ վստա-

                                                           

1 Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 680, սյունակ 1156: Փաստերի բացակայության պատճառով 

հայր Ալիշանը նույնպես դժվարանում է աներկբա կարծիք հայտնել այդ հարցում, սակայն 

նախապատվությունը տալիս է Դվինին, որտեղ գտնվում էր կաթողիկոսարանը (տե՛ս Ալիշան 

Ղ., նշվ. աշխ., էջ 489-490): Մ. Չամչյանը հայտնում է, որ թագադրման արարողությունը տեղի է 

ունեցել Շիրակ գավառի Անի քաղաքում (տե՛ս Չամչյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 703): 
2 Տե՛ս Վարդանյան Վ., IX դարի երկրորդ կեսին պետություն և եկեղեցի հարաբերու-

թյունները // «ՊԲՀ», 2003, թիվ 2, 231: 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 443: 
4 Նույն տեղում, էջ 445: 



 
41 

հում է հայրապետին գանձարանների լեփ-լեցուն իրերը, ձիերի երամակնե-

րը, կովերի նախիրները, ոչխարների հոտերը բաշխել ուղղափառ եկեղեցի-

ներին, որպես սուրբ պատարագի նվերներ: Թագավորական և իշխանական 

նվիրատվությունները վանքերին և եկեղեցիներին պատահական երևույթ 

չէին: Նրանք գիտակցում էին, որ կրոնական հաստատությունները իրենց 

վստահելի հենարանն են, ուստի ջանում էին ամեն կերպ ամրապնդել և 

հզորացնել դրանք1: 

Գևորգ կաթողիկոսը Հայոց եկեղեցու ծեսով հավուր պատշաճի կազ-

մակերպում և գլխավորում է Աշոտի հուղարկավորության հանդեսը. կաթո-

ղիկոսին ուղեկից էին ընտրյալ զինվորները, որոնք տանում էին կաթողի-

կոսի զինանշանն ու գավազանը, իսկ նրա առջևից քայլում էին այլ հոգևորա-

կաններ, որոնք «զխաչակրաւն սաղմոսերգութիւնս եւ զձայնս աւրհնութեանց 

նուագէին»2: Աշոտի երեք որդիները՝ «գահերէցք տան արքայի, եւ այլ եւս բա-

րեկամք հետամտէին զկնի դագաղացն»3: Նրանց հետևում էին նախարարա-

զուն իշխաններ և անհամար բազմություն «ռամկացն եւ անռամկացն», որոնց 

մեջ զգալի էին «կուսանս ողբերգակս եւ արտաւսրաթոր կականումն եւ 

աշխարանս տիկնանցն եւ տանտիկնանցն»4: 

Ըստ գահաժառանգության հին հայկական սովորության՝ գահն Աշոտի 

մահից հետո պետք է անցներ նրա ավագ որդի իշխանաց իշխան Սմբատին: 

Սակայն արքայական թագին տիրանալու հավակնություն ուներ նաև Աշոտ 

Ա-ի եղբայր Աբաս սպարապետը, որը փորձում է իր կողմը գրավել վրաց 

գահերեց իշխան Ատրներսեհին: 

Հոր մահվան բոթը ստանալով՝ թագաժառանգ Սմբատը վերադառնում է 

Շիրակավան: Բագարանում Աշոտին «ի քնարանի հարց իւրոց» հուղարկավո-

րելուց հետո Շիրակավան է ժամանում նաև Գևորգ կաթողիկոսը՝ մխիթարելու 

և հանգստացնելու Սմբատին, հավանաբար նաև պաշտոնական տեսք տալու 

նրա կողմից թագավորության ղեկը ստանձնելու գործընթացներին: 

Սմբատին ցավակցելու առիթով Շիրակավան է այցելում նաև վրաց 

Բագրատունիների տոհմի ներկայացուցիչ, գահերեց իշխան Ատրներսեհը: 

Վերջինս հորդորում է Սմբատին «զսեւաթոյր զգեստու նորա զգեցումն ի բաց 

թաւթափէ», միևնույն ժամանակ քաջալերում և խորհուրդ է տալիս «թագաւո-

րական զգեստուց զգեցմամբ» իր ձեռքը վերցնել թագավորության ղեկը5: 

                                                           

1 Տե՛ս Գրիգորյան Գ., Սյունիքի վանական կալվածատիրությունը IX-XIII դարերում, 

Երևան, 1973, էջ 70: 
2 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 446: 
3 Աշոտի չորս որդիներից հուղարկավորությանը ներկա էին Դավիթը, Սահակը և 

Շապուհը: Ավագ որդին՝ Հայոց իշխան Սմբատը, Գուգարքի կողմերում գտնվելու պատճառով 

չէր մասնակցում հոր հուղարկավորությանը: Վանանդում գտնվելու պատճառով բացակայում 

էր նաև Աշոտի եղբայր սպարապետ Աբասը: 
4 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 446: 
5 Նույն տեղում, էջ 447: 



 
42 

Սմբատից «մեծամեծ եւ պատուական ընծաիւք» ստանալով՝ վրաց իշխանը 

վերադարձի ճանապարհին Կարսում հանդիպում է Աբասին, որը կասկած-

ներ ուներ, թե Ատրներսեհը Սմբատին հրահրում է իր դեմ: Այդ պատճառով 

Աբասը «կալեալ կապէ զնա երկաթի շղթաիւք եւ դնէ ի բանտի ի բերդին 

Կարուց»1: Տեղի են ունենում ռազմական ընդհարումներ Սմբատի և Աբասի 

գլխավորած զորքերի միջև: Եղբայրասպան բախումներին վերջ տալու և 

Ատրներսեհին ազատելու առաքելությամբ Կարս է ուղևորվում Հայոց հայ-

րապետը: Ատրներսեհի ազատության դիմաց Աբասը պահանջում է վրացա-

կան երկու բերդ և «զԴավիթ զորդի իւր գրաւական»: Այս կապակցությամբ 

«յետկար երդմանն կնքեալ, տայր ցհայրապետն մեծ»: Ուխտադրուժ Աբասը, 

ստանալով պահանջածը, ազատ չի արձակում Ատրներսեհին՝ «քամահեալ 

եւս զմիջնորդութիւն կաթողիկոսին մեծի»: Ապարդյուն ջանքերից դառնացած 

կաթողիկոսը տեղափոխվում է Շիրակ: Սմբատը վերսկսում է պատերազմն 

Աբասի դեմ և պաշարում Կարսի բերդը: Վերջինս, հայտնվելով դժվարին 

կացության մեջ, հաշտություն է խնդրում և որոշակի երաշխիքների դիմաց 

ազատ արձակում վրաց իշխանին2: 

Այդ դեպքերից քիչ անց Ահմադ իբն Մուհամմադ խալիֆան Ատրպա-

տականի ոստիկան Սաջյան Մուհամմադ Ափշինի միջոցով արքայական 

թագ է ուղարկում Սմբատին3: Թագի հետ ուղարկում է նաև «ոսկիակուռ 

զգեստ եւ նժոյգս իբրեւ աւդապարիկս ի զարդս եւ ի զէնս ոսկիակուռս պճնա-

պայծառս»: Թագահանդեսը տեղի է ունենում Երազգավորսում՝ Սմբատի 

կառուցած Սբ. Փրկիչ եկեղեցում4: Թագադրության ներկայացուցչական հան-

դեսին մասնակցում էին «եպիսկոպոսն Սիւնեաց Յովհաննէս, բդեշխն Վրաց 

Ատրներսեհ, և իշխանն Սիւնեաց Աշոտ և իշխանն Արծրունի Գագիկ այլովք 

իշխանօք»5: Ավետարանական նվիրական աղոթքներ հնչեցնելով՝ Հայոց 

հայրապետը «աւծեալ ի գիծս եւ ի գիրս եւ ի նկարս տեսականս զոսկեճամուկ 

զգեցութիւնսն, եւ եդեալ ի գլուխ զթագ թագաւորութեան նորա»6: Այդպիսով 

Գևորգ կաթողիկոսը ոչ միայն օրհնում, այլև թագադրում է նաև Սմբատ 

Բագրատունուն՝ նրա ուսերին գցելով թագավորական ծիրանին: 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 447: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 448: 
3 Տե՛ս նույն տեղում: Այս մասին նույնպես վկայություն ունի Ասողիկը, որը տարբերվում 

է Հովհաննես Դրասխանակերտցու տեղեկությունից: Ըստ Ասողիկի՝ Սմբատի կրտսեր եղբայր 

Շապուհն անձամբ գնում է Ափշինի մոտ և, նրանից ստանալով արքայական թագը, «բերեալ 

դնէ ի գլուխ Սմբատայ եղբաւր իւրոյ՝ հաստատելով զթագաւորութիւն նորա» (Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 743): 
4 Հաւաքումն պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, էջ 86: 
5 Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԼԶ, էջ 128: 
6 Նույն տեղում, էջ 448: Սյունյաց պատմիչն այս անգամ նույնպես «օծանեն թագաւոր 

Հայոց» ձևակերպումով է նկարագրում թագադրության արարողությունը (տե՛ս Ստեփանոսի 

Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԼԶ, էջ 128): 



 
43 

Սպարապետ Աբասն իր թագավորական հավակնությունների ձախողու-

մը վերագրում է Գևորգ կաթողիկոսին, «իբր զնա գոլ պատճառ իւրում 

զրկութեանն եւ Սմբատայ թագակապութեանն»: Աբասն ու իր կողմնակից-

ները զանազան զրպարտագրերով և բանսարկություններով ձգտում են հաս-

նել Գևորգ կաթողիկոսի աթոռազրկմանը, ինչպես նաև մատնել նրան «զճա-

րակ հրոյ բանս բամբասանաց հրոյ զսրբոյ կաթողիկոսէն խոխոտեալ յաւ-

դեին»: Այս գործում նա իրեն աջակից է դարձնում «զոմանս ապիրատս զու-

գակցեալ զրաբան չարիմացութեանն», որոնք կարծում էին, թե «կարել կար-

կատել զանկումն սրբոյ կաթողիկոսին»1: Աբասը չարամիտ ամբաստանու-

թյուններով լի նամակներ է հղում հոգևորականներին, նախաձեռնում շար-

ժում ընդդեմ Գևորգ կաթողիկոսի: Նա փորձում է այդ գործում իրեն 

դաշնակից դարձնել նաև ժամանակի փառաբանված հոգևորականներից 

մեկին՝ Սևանի առաջնորդ Մաշտոց վարդապետին՝ խոստանալով նրան «ի 

պատիվ հայրապետութեան փոխանակ նորա կացուցանել»: Աբասը փորձում 

էր օգտագործել այն հակասությունները, որոնք ծագել էին կաթողիկոսի և 

Մաշտոց վարդապետի հարաբերություններում: Նա ենթադրում էր, թե 

Գևորգ կաթողիկոսից ստացած նզովքը և վիրավորանքն առիթ կծառայեն, որ 

Մաշտոցը զգացմունքայնության ազդեցության տակ միանա իրենց խմբին: 

Սակայն ինչպես վայել է սրբակրոն հոգևորականին, Մաշտոց վարդապետը 

տուրք չի տալիս սադրանքներին և չի միանում «ի ժողովս չարացն» և 

գրավոր պատասխանով շարադրում է իր հակափաստարկները: Նրբանկա-

տորեն մեծարելով Աբասին և հարգանքով վերաբերվելով նրա իշխանությա-

նը՝ Մաշտոցը հայտնում է, որ չմիանալու իր որոշումը բխում է աստվածային 

«հնազանդիլ Աստուծոյ առաւել քան մարդկան» պահանջից: Նա ոչ միայն չի 

ընդունում այն միտքը, որ նամակի բոլոր գլուխները «ամբաստանութիւն էր 

զմեծէ հայրապետէն եւ զփոխանորդէն Քրիստոսի», այլև արդարացի է 

համարում իր նկատմամբ կայացված նզովքի վճիռը և հայտարարում. «Իմ 

նզովք դատապարտութեան յաւէտ յիրաւի եւ արժանի էր. եւ զի վրիպեցայ եւ 

ըստ արտուղի անկեալ՝ ինքնահրաման բարձի զխտրոց սուրբ հարցն»2: 

Գևորգ կաթողիկոսին ուղղված մեղադրանքները նա անհիմն է համա-

րում, «զնորա զանչափ բարեբարոյսն» շեշտելով՝ հավելում է, որ չի կարելի 

զրպարտել «ի ծերութեան դար հասեալ» մարդուն, որն այդպիսի բաները 

«զանց է արարեալ զաստեաւք ի մանկութենէ»3: Իրերի դրությանը լավատեղ-

յակ վարդապետը խորհուրդ է տալիս չառաջնորդվել «անքննաւղ լսելեաւք, 

որ ոչ վայել է ձերում գլխաւորութեանդ»4: Մարդկային ամենադաժան անեծք-

ներն է սահմանում իր համար, «եթէ ինչ շարժեցայց կամ զգացայց տեսանել 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 448: 
2 Նույն տեղում, էջ 450: 
3 Նույն տեղում: 
4 Նույն տեղում: 



 
44 

կամ լսել խաւսել զարդարոյն զանիրաւութիւն, զապիրատութիւն ի բարձունս 

խաւսելով, զլեզուս ածել զերկրաւ՝ պարտոխաթափ եղեալ, եւ ղաւղանջել ի 

սուր շրթունս»1: Հայտնելով իր բացասական վերաբերմունքն անօրինական 

ձեռնարկին և հրաժարվելով ձեռքերը «յամբառնալ յաւծեալն Աստուծոյ»՝ 

Մաշտոց վարդապետն առարկություն չընդունող տոնով հայտարարում է. 

«Իմն ա՛յդ է. եւ յայդմանէ զիս ոչ ոք կարէ փոխել՝ ո՛չ գեհենին երկիւղիւ եւ ո՛չ 

արքայութեանն խոստմամբ»2: Հորդորում է հետ կանգնել անիրավ ձեռնար-

կից, հիշեցնում ոչ վաղ անցյալում Հովհաննես Ովայեցի կաթողիկոսին (833-

855) վերագրված հայոց իշխանաց իշխան Բագարատ Բագրատունու հանի-

րավի մեղադրանքը, ակնարկում զրպարտողների դառնակսկիծ ճակատա-

գիրը, «որում ամենեքեան իսկ գիտակք եմք կորստեան կորստականացն»3: 

Մաշտոց վարդապետը դեմ չէ քննության համար ժողով գումարելուն, 

բայց այն չպետք է լինի «ժողովք չարաց, պաշարողաց, քինահան հրոսողաց», 

որոնց նմանները շատ են լինում ժողովներում: Ուստի առաջարկում է, որ 

այդտեղ վկայություն տվողները «ապաշխարեսցեն նախ մեղաւորքն խորգով 

եւ մոխրով, կրաւնաւորեալ սրտի մտաւք, եւ ապա յետ ժամանակին հաւատա-

րիմ բանք նոցա լինիցին»4: Իսկ հեռավոր վայրերից եկած եպիսկոպոսները 

լինեն արդարացի ընտրվածներ, «յորոց վերայ ոչ լինիցին կարծիք ատելու-

թեան»: Ազդեցիկ խոսքով պաշտպանելով կաթողիկոսին՝ Մաշտոցը նրանից 

հեռացնում է ամեն տեսակի կասկած: Գևորգ կաթողիկոսին գահընկեց անելը 

և նրա փոխարեն մեկ ուրիշին ընտրելը նա նույնքան անհնար է համարում, 

որքան «բուռն զաւրութեամբ եւ կամ կամակոր մտաւք ընդ Աստուծոյ կռուել»5: 

Մաշտոցի պատասխան նամակն Աբասի ձեռնարկի ձախողման ազդա-

նշանն էր, քանի որ այդ հարցում առանցքային դերակատարում էր վերա-

պահված հեղինակավոր վարդապետին: Այլ տեղերից ստացած պատաս-

խանները նույնպես չէին արդարացնում նրա ակնկալիքները, ավելին՝ նա 

արժանանում է «բազում յանդիմանակաց մեղադրութիւնս»: Աբասի ծրագիրն 

ամբողջությամբ տապալվում է, զրպարտողներն արժանանում են աստվա-

ծային տարատեսակ պատիժների. «Ոմանք եւս ի խրոխտապանծ մոլենա-

խանձ զրաբանողացն աստուածասաստ իմն գոգցես բարկութեամբ հարեալ 

կորեան», մեկ ուրիշի շրթունքները, ինչպես հայտնի է շատերին՝ «որդնեռաց 

լքեալ», երրորդի որովայնի աղիքներն են թափվում, իսկ մի պիղծ՝ «տապա-

խառն հրով վառեալ, եւ խաղաւարտ ի վերայ եռացեալ մեռանէր»: Զրպար-

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 451: 
2 Նույն տեղում: 
3 Նույն տեղում, էջ 452: Վարդապետի ակնարկը վերաբերում է հայ աշխարհիկ և հոգևոր 

այն բազմաթիվ գործիչներին, որոնց կալանավորեց Բուղան և աքսորեց խալիֆայության 

մայրաքաղաք Սամարա: Նրանց ստիպում էին կրոնափոխ լինել և ընդունել իսլամ: 
4 Նույն տեղում, էջ 454: 
5 Նույն տեղում: 



 
45 

տողների մի մասն էլ՝ արդարացի պատժից երկյուղելով, մեղայականով 

գնում է «առ ոտս հայրապետին... եւ թողութիւն գտին»1: Նույնիսկ 

դավադիրների պարագլուխը՝ Աբաս սպարապետը, երկնչելով աստծո 

արագահաս դատաստանից, «բազմահառաչ պաղատանաւք եւ արտասուաւք 

անկեալ առ ոտս հայրապետին», թողություն էր խնդրում իր մեղքերի և 

մոլորությունների համար: Կաթողիկոսը նրան ևս «սրտի սիրով ըստ 

հաւատարիմ խնդրողին» արժանացնում է «թողութեան և աւրհնութեան»: 

Սկզբնաղբյուրների լռությունը վկայում է, որ Գևորգ կաթողիկոսը գոր-

ծուն քայլեր չի ձեռնարկել իր դեմ ձևավորված շինծու ընդդիմությունը բացա-

հայտելու և չեզոքացնելու ուղղությամբ: Հայոց հայրապետը վայելում էր 

աշխարհիկ և հոգևոր ավագանու անվերապահ աջակցությունը Սմբատ թա-

գավորի գլխավորությամբ և այդ պատճառով Աբասի ձախավեր ձեռնարկին 

լուրջ չի վերաբերվել: Ավելին՝ կաթողիկոսն ընդգծված բարեմտություն է 

ցուցաբերում զրպարտողների նկատմամբ և մեծահոգաբար ներում նրանց 

մեղքերը: Հրաժարվելով իր անհեռանկար հավակնություններից՝ Աբասը 

համերաշխում է Սմբատին, իսկ դրանից որոշ ժամանակ անց վախճանվում: 

Խնդրո առարկա նամակն ամբողջովին բացահայտում է քննարկվող ան-

ձի՝ Գևորգ Բ Գառնեցու մարդկային բարձր նկարագիրը, մտավոր և կամային 

որակները, ինչպիսիք են վեհանձնությունը, ներողամտությունը, զգացմուն-

քայնությանը տուրք չտալը, անմնացորդ նվիրվածությունը պետությանը և 

եկեղեցուն: 

Գևորգ Գառնեցու օրոք Սևանա կղզում զարգանում է անապատական 

կյանքը: Այն կապվում է Սևանավանքի միաբանության հիմնադիր (872-897), 

ապագա հայոց կաթողիկոս Մաշտոց Եղիվարդեցու (897-898) գործունեու-

թյան հետ: Վերջինս Մաքենոցաց վանքում ուսումնառելուց հետո Սյունյաց 

Դավիթ եպիսկոպոսից (839-856) քահանայական աստիճան է ստանում2 և 

օծվում Մաշտոց անունով3: Արտավազդիկ մենաստանում սկսած անապա-

տական կյանքը Մաշտոց վարդապետը շարունակում է Սևանա կղզում, 

որտեղ հռչակվում է սրբակրոն կենցաղով և ուսումնական ու եկեղեցաշեն 

արդյունավետ գործունեությամբ4: 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 455: 
2 Տե՛ս Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԼԶ, էջ 126:  
3 Տե՛ս Ղազարոսյան Ա., Մաշտոց Եղվարդեցի կաթողիկոս // «Էջմիածին», 1991, թիվ Ա-Գ, 

էջ 110: Սևանանավանքի միաբանությունը տվել է երեք կաթողիկոս՝ Մաշտոց Եղիվարդեցի 

(897-898), Ստեփանոս Գ (970-973) և Սարգիս Ա (992-1019): 
4 Սյունյաց իշխան Վասակ Գաբուռի կնոջ և Աշոտ Ա Բագրատունու դուստր Մարիամի 

աջակցությամբ Մաշտոցը 874 թ. կղզում կառուցում է Ս. Առաքելոց և Ս. Աստվածածին 

եկեղեցիները (տե՛ս Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. 

ԼԶ, էջ 126: Հմմտ. Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 741-742): Աշոտ Ա 

Բագրատունին առանձնահատուկ դրական վերաբերմունք ուներ Մաշտոց վարդապետի և 

նրա ծավալած գործունեության նկատմամբ: Վանքի պահպանման ծախսերը հոգալու համար 



 
46 

IX դարի կեսերին Կոստանդնուպոլսի պատրիարք Փոտի՝ Հայոց եկեղե-

ցուն նետված մարտահրավերները լուրջ փորձություն էին հայ հոգևորակա-

նության համար: Հայոց եկեղեցու ինքնուրույնության վերացմանը միտված 

Փոտ պատրիարքի ջանքերը թեև ցանկալի արդյունք չեն տալիս, սակայն 

նկատելի ազդեցություն են ունենում որոշ հայ հոգևորականների դավանա-

բանական հայացքների վրա: Նրանցից ոմանք կուլ են տալիս քաղկեդոնա-

կան քարոզչության խայծը և, վարդապետական տարբերություններն անտե-

սելով, լծվում հայ և հույն եկեղեցիների միասնության «սայլին»: Հավանական 

է, որ քաղկեդոնականությանը հարող հոգևորականներից է եղել նաև Մաշ-

տոց վարդապետը, որը փորձել է շրջանցել դավանաբանական տարբերու-

թյունները «ի մէջ մեր եւ քաղկեդոնականացն»: Հայր Օրմանյանի ենթադրու-

թյամբ՝ Շիրակավանի ժողովի ժամանակ (862 թ.) կամ դրանից հետո «կրցած 

է Մաշտոց լայնախոհ գաղափարի հետեւիլ՝ բարեմիտ նպատակով»1: Հայոց 

եկեղեցու ճշմարիտ վարդապետության ճանապարհից նշանավոր վարդա-

պետի շեղվելը չի վրիպում կաթողիկոսի ուշադրությունից: Սկզբում պաշտո-

նից բխող կարգադրություններով, այնուհետև նզովագրով Հայոց հայրապե-

տը սաստում է մոլորյալ վարդապետին և կասեցնում նրա խոտոր ընթացքը2: 

Հասկանալի համերաշխությամբ հայ պատմիչները Գևորգ կաթողիկոսի 

և Մաշտոց վարդապետի միջև ծագած միջադեպը քննարկման նյութ չեն 

դարձրել՝ հավանաբար «խնայելով մեծ վարդապետին եւ կաթողիկոսութեան 

հասած անձին պատւոյն»3: Անգամ փաստն արձանագրող Հովհաննես Դրաս-

խանակերտցին միջադեպը հիշատակում է որպես իր երկում մեջբերված նա-

մակի հեղինակի խոսք: Մաշտոց վարդապետն անվերապահորեն ընդունում 

է Հայոց եկեղեցու դավանաբանության ճշմարիտ ուղուց շեղվելու իր մեղքը և 

գտնում, որ կաթողիկոսի «նզովք դատապարտութեան յաւէտ յիրաւի եւ ար-

ժանի էր. եւ զի վրիպեցայ. եւ ըստ արտուղի անկեալ՝ ինքնահրաման բարձի 

զխտրոց սուրբ հարցն, որ ի մէջ մեր եւ քաղկեդոնականացն»: Անկեղծորեն 

զղջալով իր արածի համար՝ «աղաւթահայց ապաշխարութեամբ եւ առաջի 

անկմամբ պատառեցի նովին սուրբ ձեռաւք զձեռնագրեալսն զինէն կար-

                                                                                                                                                         

իշխանաց իշխանը միաբանությանն է նվիրաբերում Վարսեր, Ցամաքաբերդ, Գոմաձոր, 

Բերդք, Ուռյաց տափ գյուղերը «և այգիս ի Գառնի և յԵրևան և այլ տեղիս»: Նա նաև այցելում է 

Սևանա կղզի, տեսակցում և Մաշտոց վարդապետին է ընծայում Կոստանդնուպոլսի պատ-

րիարք Փոտի ուղարկած Ս. Խաչի մասունքը (տե՛ս Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի 

Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԼԶ, էջ 127, Յովսեփյան Գ., Յիշատակարանք ձեռագրաց, հ. 

Ա, Անթիլիաս, 1951, էջ 91): 
1 Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 678, սյունակ 1153: 
2 Անընդունելի է հայոց կաթողիկոսի և այդ ժամանակաշրջանի նշանավոր վարդապետի 

միջև ծագած միջադեպը բացատրել ժողովրդի մեջ հեղինակություն վայելող Մաշտոց վար-

դապետի նկատմամբ Գևորգ Բ-ի անբարյացկամ վերաբերմունքով (տե՛ս Ղազարոսյան Ա., 

նշվ. աշխ., էջ 112): 
3 Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 678, սյունակ 1152: 



 
47 

ծեաւք»1: Լայնախոհ վարդապետի՝ սեփական սխալն ընդունելու համարձա-

կությունը կանխում է Հայոց եկեղեցու երկու խոշոր անձնավորությունների 

միջև հակասությունների խորացման հետագա ընթացքը, և միջադեպն այս-

քանով փակվում է2: 

Գևորգ Գառնեցու և Մաշտոց վարդապետի միջև լավ հարաբերություն-

ների մասին փոքրիկ վկայություն ունի Սյունյաց պատմիչը: Իշխանական 

ծագումով սյունեցի մի երիտասարդ, որի անունն էր Գևորգ, հրաժարվելով 

աշխարհիկ վայելքներից, իրեն նվիրում է հոգևոր կյանքին, ցանկանում 

ստանալ քահանայական աստիճան: Մաշտոց վարդապետի մոտ Սևանա-

վանքի կրթարանում նա կարող էր «ուսանիլ և կրթիլ յամենայն վարս առա-

քինութեան»: Քանի որ Մաշտոց վարդապետն իրավասու չէր նրան քահանա 

ձեռնադրելու, ուստի նրան «յուղարկէ մաղթողական թղթով առ կաթողիկոսն 

Հայոց Գէորգ»3 և խնդրում քահանայական աստիճան շնորհել իր սանին: 

Գևորգ կաթողիկոսը կատարում է Մաշտոցի խնդրանքը, «հրամայէ ձեռնա-

դրել զնա քահանայ», որից հետո վերադարձնում են Երիցավանք: Այս դրվա-

գը վկայում է, որ նրանք երկուսն էլ ունեցել են Հայոց եկեղեցու զարգացման 

նույն տեսլականը, այն է՝ ունենալ նվիրյալ և խորապես հավատացյալ հոգևո-

րականներ, որոնք կանգուն կպահեն ազգային կառույցի ուղղահայացը: 

Հայոց եկեղեցու նվիրապետական կառույցի ամրապնդումը, առանձին 

աթոռների անջատողական հավակնությունների կանխումը և դավանանքա-

յին շեղումների չեզոքացումը եղել են Գևորգ Գառնեցու գործունեության 

առաջնահերթությունները: Իր «Յաղագս ապստամբութեան տանն Աղուա-

նից»4 թղթում Անանիա Մոկացին պատմում է, որ VIII դարի սկզբին հայոց 

Եղիա Արճիշեցի կաթողիկոսին (703-717) գործնական միջոցներով հաջողվում 

է անհնազանդություն ցուցաբերած Աղվանից աթոռը վերստին դնել հայոց 

կաթողիկոսության ենթակայության տակ և զսպել Հայոց արևելից կողմերում 

տարածում գտած քաղկեդոնական զարգացումները: Մինչև Գևորգ Գառնեցու 

գահակալությունն Աղվանքում իրավիճակը համեմատաբար հանդարտ էր, և 

համաձայն Հայոց եկեղեցու նվիրապետական կարգի` Աղվանքի հոգևոր 

առաջնորդները ձեռնադրվում էին հայոց կաթողիկոսների կողմից: Սակայն 

նրա օրոք Աղվանքում նորից տեղ են գտնում հնավանդ կարգից շեղվելու դեպ-

քեր. Աղվանից կաթողիկոսները ձեռնադրության և օծման համար չէին գնում 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 450: 
2 Նամակի բնօրինակից որոշ արտահայտություններ, հավանաբար միտումնավոր, զեղ-

չելով՝ հայր Չամչյանն այլ մեկնաբանություն է տալիս վերոհիշյալ տողերին: Ըստ նրա՝ Մաշ-

տոցը «յաւէտ յիրաւի եւ արժանի» նզովքի թուղթ է գրել՝ ուղղված հակաքաղկեդոնական 

դիրքորոշում ունեցողներին (տե՛ս Չամչյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 725): 
3 Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԽԵ, էջ 178: 
4 Տեառն Անանիայի Հայոց կաթողիկոսի Յաղագս ապստամութեան տանն Աղուանից // 

«Արարատ», 1897, Գ, էջ 129-144 (այսուհետև՝ Յաղագս ապստամութեան տանն Աղուանից): 



 
48 

Հայոց կաթողիկոսի մոտ, և իրենք էին տեղում կազմակերպում այդ արա-

րողությունները: Աղվանքի Հովսեփ կաթողիկոսի մահից հետո կաթողիկոս է 

դառնում Մեծկողմանքի Սամվել եպիսկոպոսը, որը «զանկատարն առնու ձեռ-

նադրութիւն յիւրմէ եպիսկոպոսէն»1: Նման ինքնագլխությունից բորբոքված՝ 

Աղվանքի իշխաններն այդ մասին հայտնում են Գևորգ կաթողիկոսին, որը 

«կանոնական սահմանադրութեամբ գրեալ առ իշխանն Հայոց՝ մաղթէ օգնել 

իրացն և առնել զաւարտն ի խաղաղութիւն»2: Գործին միջամտում է իշխանաց 

իշխան Աշոտ Ա Բագրատունին և պահանջում հետևել ս. Գրիգորի սահմանած 

կանոններին և «զձեռնադրութիւն առնուլ ի Հայոց»: Աշոտ Ա-ի և Աղվանքի 

իշխանների համաձայնությամբ «անձնահաճն» Սամվելը մեկնում է Դվին և 

877 թ. երկրորդ ձեռնադրությունը ստանում Գևորգ կաթողիկոսից3: 

Շատ չանցած՝ իրավիճակը գրեթե նույնությամբ կրկնվում է: 890-ական 

թվականներին Ափշին ամիրայի ասպատակությունների հետևանքով Հայաս-

տանում ստեղծված վիճակը Հայոց արևելից կողմերում անջատողականու-

թյան նոր առիթ տվեց: Այդ օրերին մահանում է Աղվանքի Սամվել կա-

թողիկոսը, և քանի որ Հայոց կաթողիկոսը գերեվարված էր, տեղի եպիսկո-

պոսների ժողովն առանց կաթողիկոսական ձեռնադրության ոմն Հունանի 

ընտրում է առաջնորդ. «Կարգեցին զնա (Հունանին – Վ. Ա.) ինքեանց կաթողի-

կոս»4: Սրանով խախտվում էր այն կարգը, որով Հայոց արևելից կողմերի աշ-

խարհիկ և հոգևոր ավագանին ընտրում էր Աղվանից կաթողիկոսի թեկնա-

ծուին, որին ձեռնադրում էր Հայոց կաթողիկոսը5: Գերությունից ազատվելուց 

հետո Գևորգ Գառնեցին իր փրկության գործում մեծ դեր խաղացած Աղվանից 

Համամ թագավորի խնդրանքով Հունանին ձեռնադրում է Աղվանից կաթո-

                                                           

1 Մովսէս Կաղանկատուացի, Պատմութիւն Աղուանից աշխարհի, քնն. բնագիրը և ներա-

ծությունը՝ Վ. Առաքելյանի, Երևան, 1983, էջ գիրք Գ, գլ. ԻԲ, էջ 334: 
2 Նույն տեղում: 
3 Հայր Ալիշանը գրում է, որ այս կապակցությամբ «բարեկարգութեան ժողով մը այլ 

եղավ, եւ Գէորգ կանոններ դրաւ Հայոց և Աղվանից աթոռոց յարաբերութեան վրայօք» (Ալի-

շան Ղ., նշվ. աշխ., էջ 476): Սկզբնաղբյուրներում եկեղեցական հատուկ ժողով չի հիշատակ-

վում: Կարծում ենք՝ մեծ հայագետին նման ենթադրության հիմք է տվել հավանաբար Կաղա-

նկատվացու «կանոնական սահմանադրութեամբ գրեալ» արտահայտությունը: 
4 Յաղագս ապստամութեան տանն Աղուանից, էջ 138: Հունանն անհնազանդ և ընդդիմա-

դիր հոգևորական է եղել: Նա կաթողիկոսարանում «դրան եպիսկոպոս» էր, որտեղից «ապս-

տամբողական կարգաւ» փախել էր Աղվանք (տե՛ս նույն տեղում): 
5 Տե՛ս Եղիազարյան Ա., IX դ. վերջի և X դ. առաջին կեսի Ամենայն Հայոց կաթողիկոսների 

աթոռակալության ժամանակագրության շուրջ // «Աստվածաբանական և կրոնական հոդված-

ների ժողովածու», Գ, 2020, էջ 162: Աղվանից կաթողիկոսների ինքնագլուխ, առանց հայոց 

կաթողիկոսի ձեռնադրությունը Բ. Ուլուբաբյանը համարում է հարկադրյալ քայլ՝ մտացածին 

համարելով այն թեզը, թե հայոց կաթողիկոսների համար այդ ծանր պայմաններում Աղվանքի 

հոգևորականները մտածում էին նոր օգնականներ որսալու մասին, որպեսզի իրականացնեն 

հայոց կաթողիկոսության ենթակայությունից դուրս գալու իրենց հնամենի ցանկությունը 

(տե՛ս Ուլուբաբյան Բ., Հայոց արևելից կողմանց եկեղեցին և մշակույթը, Երևան, 1998, էջ 164): 



 
49 

ղիկոս: Աղվանքի հոգևոր առաջնորդի՝ Հայոց կաթողիկոսից չձեռնադրվելն 

ապստամբություն համարող Անանիա Մոկացին ցավով արձանագրում է, որ 

Գևորգ հայրապետի մահից հետո «սովորութիւն կալաւ և դիւրադարձ զե-

ղեալսն. իբրեւ վաղճանէր Յունանն՝ ձեռնադրէին նոյն սովորութեամբ զհարա-

զատ նորին զոմն Սիմէոն, և ի նմանէ Դաւիթ, և ի նմանէ Սահակ, և ի նմանէ 

Գագիկն, առ որ յայժմ բանս է. տեւեալ ապստամբութեամբ զամս ԿԹ. և 

զժամանակս հայրապետաց հնգից, մինչեւ ի մեր նուաստութիւնս»1: 

Գևորգ կաթողիկոսի օրոք Սյունյաց աթոռը, պահպանելով իր բարձրա-

պատիվ կարգավիճակը Հայոց եկեղեցու նվիրապետական կառուցվածքում, 

եղել է ենթակա Հայոց կաթողիկոսությանը: Դատելով սկզբնաղբյուրների տե-

ղեկություններից՝ Գևորգ Գառնեցու գահակալության տարիներին, ի դեմս 

նրա, հայոց կաթողիկոսության և Սյունյաց աթոռի միջև հաստատվել են փո-

խադարձ հարգանքի և արժևորման հարաբերություններ: Այդ մասին է վկա-

յում այն փաստը, որ Գևորգի օրոք Սյունյաց եկեղեցում վերականգնվում են 

եկեղեցական որոշ կարևոր արարողություններ: Ըստ Աղվանից պատմիչի՝ 

Գևորգի հայրապետության, Սյունյաց Աշոտ իշխանի և տեր Սողոմոն եպիսկո-

պոսի օրոք «վաղնջուց դադարեցուցեալ քարոզութիւնն Սիւնեաց... վերստին 

նորոգեաց»2: Ստեփանոս Օրբելյանը հաղորդում է, որ «առաքինի» հորջորջ-

ված տեր Սողոմոնի (866-882) մահից հետո Սյունյաց իշխանները և «յամենայն 

ազատաց նոցա, և վանաց երիցունք աշխարհիս, նաև աւագ տանուտեարք 

ըստ գաւառաց գաւառաց» նոր հոգևոր առաջնորդ են ընտրում Հովհաննես 

փակակալին և ձեռնադրության համար ուղարկում Գևորգ կաթողիկոսի մոտ3: 

Հովհաննեսը ձեռնադրվում է Սյունյաց առաջնորդ և, մեծաշուք պատվով 

վերադառնալով, «նստի յաթոռ մետրապօլտութեան տանս Սիսական»4: 

Հիշյալ փաստերը վկայում են, որ Գևորգ Գառնեցուն հաջողվել է ժամանա-

կավորապես չեզոքացնել Հայոց եկեղեցու նվիրապետական ամբողջականու-

թյանը սպառնացող վտանգները, արգելել օտար դավանանքների տարածումն 

Աղվանքում և Սյունիքում: Նշված ձեռքբերումները մեծապես պայմանավորված 

էին այն հանգամանքով, որ թե՛ բուն Հայաստանում և թե՛ Հայոց արևելից 

կողմանքում Հայոց կաթողիկոսը և իշխանները գործել են միասնաբար: 

Գևորգ հայրապետի օրոք՝ «ի սորա (Սմբատի – Վ. Ա.) յերրորդ ամի թա-

գաւորութեանն», 893 թ. Դվինում տեղի է ունենում ավերիչ երկրաշարժ5, որի 

պատճառած ավերածությունները մի քանի անգամ ավելի մեծ էին 863 թ. 

                                                           

1 Յաղագս ապստամութեան տանն Աղուանից, էջ 139: 
2 Մովսէս Կաղանկատուացի, նշվ. աշխ., էջ 335: 
3 Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԼԹ, էջ 162: 

Սյունյաց եպիսկոպոս Հովհաննես V-ն (882-918) է մասնակցել է Աշոտ Ա Բագրատունու 

թագադրման արարողություններին: 
4 Նույն տեղում: 
5 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 234: 



 
50 

Զաքարիա Ձագեցու օրոք տեղի ունեցած երկրաշարժի վնասներից: Թովմա 

Արծրունին պատմում է, որ Դվինը «ի հիմանց տապալեալ» էր, մարդիկ 

երկրի երեսին բացված ճեղքերից գահավիժում էին անդունդ, իսկ ոմանց հա-

մար հենց իրենց տները «գերեզմանք նոցին եղեն»1: Զոհերի թվի մեծության 

պատճառով (ըստ Թովմա Արծրունու՝ մոտ 70 հազար) գերեզմանոցներում 

բոլորին տեղը չէր բավարարում, այդ պատճառով շատ դիակներ «վիհս եւ ի 

խորափիտս եւ ի դարափլակս ընկեցեալ ծածկէին»2: Երկրաշարժը ներկա-

յացվում է իբրև «տուրեւառիկ վաճառականութեամբ եւ ազգի ազգի պղծու-

թեամբ յափրացեալ յղփացեալ» Դվինի իսլամադավան բնակչության վարքի 

աստվածային պատիժ: Ի շարս այլ շինությունների և «հաստահեղոյս վկա-

յարանս»՝ ավերվել էր նաև «զաստուածաշէն եկեղեցիս կաթողիկոսարանին»: 

Այդ պատճառով անասելի ցավ ապրող Հայոց հայրապետը ողջ մնացած 

հոգևորականների հետ հեռանում է Դվինից: Նա հաստատվում է Վաղարշա-

պատում, իսկ իր նստավայր է դարձնում Ներսես Բ կաթողիկոսի կառուցած 

Զվարթնոցի եկեղեցին3: Դվինի քրիստոնյա բնակչության վիշտն ու ցավն 

ամոքելու համար Սևանից մխիթարական նամակ է ուղարկում նաև Մաշ-

տոց վարդապետը: Նամակը հրապարակելուց հետո Հովհաննես Դրասխա-

նակերտցին խոստովանում է, որ ոչ միայն իսլամադավանները, այլև 

քաղաքի քրիստոնյա բնակչությունը նույնպես հեռացել էին աստվածային 

պատգամներից. «Քրիստոնեայք եւս… խառնակեցաք ընդ հագարացիսն եւ 

ուսաք զգործս նոցա, որ գտաւ իսկ ի գայթակղութիւն մեզ»4: 

Չեզոքացնելով Աբաս սպարապետի արքայական հավակնությունները, 

իր շուրջը համախմբելով իշխաններին և վայելելով Հայոց հայրապետի 

անվերապահ աջակցությունը՝ Սմբատն ամրապնդում է իր դիրքերը երկրի 

ներսում և ձեռնամուխ լինում Բյուզանդիայի հետ բարեկամական հարաբե-

րությունների նորոգմանը: Նա հատուկ դեսպանություն է ուղարկում Կոս-

տանդնուպոլիս «ընծայիւք բազմաւք եւ նուիրական պատարագաւք» և իր 

բարեկամական մտադրությունները հայտնում կայսր Լևոն Զ Իմաստասերի 

մասին: Հիշելով բազմատեսակ նվերներով Սմբատին փոխադարձաբար 

պատվելու կայսեր վերաբերմունքը՝ պատմիչը հատուկ ուշադրություն է 

հրավիրում այն հանգամանքի վրա, որ «որդի սիրելի կայսր զՍմբատ իւր 

անուանէր»: 893 թ. կնքվում է առևտրական համաձայնագիր, որով ավելի է 

կարևորվում Հայաստանի դերը Բյուզանդիայի և Արաբական խալիֆա-

յության երկրների միջև տարանցիկ առևտրում: 

Հայ-բյուզանդական համաձայնագիրն առիթ դարձրած՝ Ատրպատականի 

և Արմինիայի ոստիկան Սաջյան Ափշին ամիրան հարձակվում է Հայաստանի 

                                                           

1 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 239: 
2 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 458: 
3 Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 239: 
4 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 460: 



 
51 

վրա: Սմբատն Ափշինի դեմ դուրս է բերում 30 հազարանոց զորք և առա-

ջանում մինչև Ատրպատականից ոչ հեռու գտնվող Ռոտոկաց գավառը: Պա-

տագամավորություն ուղարկելով Ափշինի մոտ՝ Սմբատը համոզում է նրան, 

որ առևտրական համաձայնագրից անհամեմատ ավելի շատ օգուտներ 

կքաղեն հենց Արաբական խալիֆայությունն ու Ատրպատականը: Հայոց սպա-

ռազեն զորքի առկայությունը և Սմբատի բացատրությունը մեղմում են Ափ-

շինի ռազմաշունչ հռետորաբանությունը և ստիպում նրան ժամանակավորա-

պես հրաժարվել իր մտադրություններից: Իր իշխանության ամրապնդման և 

պետության սահմանների ամբողջացման նպատակով Սմբատը պաշարում է 

և գրավում արաբների տիրապետության տակ գտնվող Դվինը: Ափշինը, 

«իբրեւ ետես զպատշաճաբար յաջողուածս արքային Սմբատայ», 894 թ. 

մոտենում է հայոց սահմանին, գրավում Նախիջևանը, այնուհետև՝ Դվինը: 

Սմբատը հայ իշխանների զորաժողով է գումարում և բանակը կենտրո-

նացնում Արագած լեռան հարավային ստորոտում գտնվող Վժան գյուղում: 

Անխուսափելի արյունահեղությունը կանխելու համար հաշտարար առա-

քելությամբ Ափշինին ընդառաջ է գնում Հայոց կաթողիկոսը՝ հուսալով, որ 

կկարողանա «զսիրտ քարեղէն նորա կակղել բաւեսցէ, եւ խնամարկել բա-

նաւոր հաւտի Տեառն»1: Ափշինը պատշաճ ընդունելություն է ցույց տալիս Հա-

յոց կաթողիկոսին, համաձայնում խաղաղություն հաստատել, եթե Սմբատն 

անձամբ ներկայանա իրեն: «Արդարամիտ եւ պարզ սրտիւ այրն Աստուծոյ» 

Գևորգ կաթողիկոսը չի կռահում Ափշինի՝ Սմբատին կալանավորելու դավա-

դիր միտքը և խոստանում է Սմբատի հետ ներկայանալ նրան: Սմբատը լավ էր 

ճանաչում Ափշինին, ուստի հրաժարվում է նրան ներկայանալուց՝ հասկանա-

լով, որ նա նենգորեն իրեն կալանավորելու թակարդ է պատրաստել: Սմբատը 

ոչ միայն հրաժարվում է Ափշինի մոտ գնալուց, այլև իշխանների հետ նույնն է 

խնդրում կաթողիկոսին. «Բազում անգամ ամենեցուն աղաչեալ զնա (կաթողի-

կոսին – Վ. Ա.) չկրկնել զերթալն առ չարաբարոյ հեթանոսն»: Սակայն նրան 

այդ քայլից ետ պահել չի հաջողվում, քանի որ կաթողիկոսը չէր ցանկանում 

դրժել «զեդեալ ուխտն ընդ նմա»: Հայրապետը հասկանում էր, թե ինչ չարիք 

կարող է բերել Հայաստանի գլխին նենգ ոստիկանը, այդ պատճառով 

անտեսելով ակնհայտ վտանգները՝ վերադառնում է Ափշինի մոտ, որը նրան 

կալանավորում է և «հրամայէ ունել դնել զնա (կաթողիկոսին – Վ. Ա.) ի շղթայս 

եւ ի ձեռնակապս երկաթիս»2: Այդ դեպքերից երեք օր անց Արագածոտն գա-

վառի Դողս գյուղի մոտ հայկական և արաբական զորքերի միջև տեղի է ունե-

նում ճակատամարտ, որն ավարտվում է Սմբատի հաղթանակով: Ռազմական 

ուժով չլուծելով խնդիրը՝ Ափշինը «յաղերս մատուցեալ, հայցէր տալ ցնա 

զսակն արքունի եւ դնել ուխտ երդման»3: Բարեկամության երդումներից և 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 461: 
2 Նույն տեղում, էջ 461-462, Մովսէս Կաղանկատուացի, նշվ. աշխ., էջ 335: 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., 462: 



 
52 

ընծաների փոխանակումից հետո Ափշինը հեռանում է՝ իր հետ տանելով 

Հայոց կաթողիկոսին «նովին շղթայիւք»: 

Հայոց հայրապետն անմարդկային տանջանքներ է կրում, նրա հետ վար-

վում են որպես շարքային կալանավորի. «Եւ անդ ի մէջ թշնամեացն՝ մարմնոյ 

նեղութեամբ բառնայր զբեռն ծանրատաղտուկ տառապանաց. ոչ որոշեալ նմա 

սպասաւոր ձեռնասուն զոք, որ պատրաստէր նմա մահիճս, կամ ջուր ի ձէռս 

արկանել, կամ անձէռոցս մատուցանել, կամ սկուտեղ առաջի դնել, կամ ջուր 

ըմպելոյ առ ի զծարաւ բժշկել»1: Երկու ամիս գերության մեջ պահելուց հետո 

Ափշինը համաձայնում է ազատ արձակել կաթողիկոսին՝ որպես փրկագին 

«գանձս ոսկւոյ եւ արծաթոյ պահանջէր»: Բազմաչարչար կաթողիկոսը խոս-

տումնագիր է առնում Ափշինից և նրա պայմանը նամակով հայտնում կաթո-

ղիկոսարանի գործերը ստանձնած Հովհան վարդապետին՝ ապագա Հայոց 

կաթողիկոս Հովհաննես Դրասխանակերտցուն2: Հայոց իշխանական և հոգևոր 

դասը Սմբատ թագավորի գլխավորությամբ հավաքում են պահանջված 

փրկագինը և ուղարկում Աղվանքի իշխան Համամին3: Այդ ժամանակ արդեն 

Ափշինը հասել էր Փայտակարան՝ իր հետ տանելով նաև գերյալ կաթողիկո-

սին: Համամ իշխանը, «ի յիւրմէն եւս յաւելեալ ի լրումն» հավաքված գանձին, 

ուղարկում է ոստիկանին և կաթողիկոսին ազատում է «յանօրէն տաճկաց 

կապարանէն»4: Տառապյալ կաթողիկոսը վերադառնում է Հայաստան իր 

պաշտոնին: Ժողովուրդը մեծ ուրախությամբ է ընդունում իր առաջնորդին և 

«յամենայն եկեղեցիս զպաշտաւն բարեկարգութեան բարձրացուցեալ, անդա-

դար զտէրութեանն կանոն աղաւթիցն կատարէին ի փառս Աստուծոյ»5: 

Ազատվելով գերությունից՝ անձնվեր հոգևորականը չի դադարեցնում 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., 462: 
2 Տե՛ս Չամչյան Մ., նշվ. աշխ., հ. Բ, էջ 717: 
3 Համամը ժամանակի քաղաքական և կրոնական նշանավոր գործիչներից է, սերում է 

Բագրատունիների տոհմից. «Համամ, որ և Յոհաննէս Բագրատունի» (Մխիթարայ Այրիվանեց-

ւոյ Պատմութիւն հայոց, ի լոյս ընծայեաց Մ. Էմին, Մոսկվա, 1860, էջ 55): Ծնվել է մոտ IX դարի 

10-ական թվականներին և ապրել մինչև դարավերջ (տե՛ս Բարխուդարյան Ս., Արցախի, 

Շաքիի և Փառիսոսի իշխանությունները IX-X դարերում // «ՊԲՀ», 1971, թիվ 1, էջ 68): Աղվանից 

պատմիչը վկայում է, որ Համամը և Աշոտ Ա Բագրատունին գործել են նույն ժամանակահատ-

վածում: Աղվանքի բարեպաշտ թագավոր Համամը «զկործանեալ թագաւորութիւն տանս 

Աղուանից նորոգեաց, որպես Աշոտ Բագրատունի ՝ զՀայոց թագաւորութիւնն» (Մովսէս Կա-

ղանկատուացի, նշվ. աշխ., էջ 335): Ն. Ադոնցի կարծիքով՝ Համամը թագավոր է դարձել 893 

թվականից հետո (տե՛ս Ադոնց Ն., նշվ. աշխ., էջ 512): Համամ թագավորի և նրա կնոջ գերեզ-

մանները գտնվում են Արցախի Վարանդա գավառի Ավետարանոց գյուղի հին հանգստարա-

նում (տե՛ս Աճառյան Հ., Հայոց անձնանունների բառարան, հ. 3, Երևան, 1942, էջ 25): Ասվում է, 

որ Համամը սպանել է եղբորը, որից հետո զղջացել է և դարձել կրոնավոր: 
4 Մովսէս Կաղանկատուացի, նշվ. աշխ., էջ 336, Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. 

աշխ., էջ 463: Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 743), Ստեփաննոսի Սիւնեաց 

եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԾԱ, էջ 205: 
5 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 463: 



 
53 

Բագրատունյաց թագավորության շուրջ հայ նախարարների համախմբման 

գործը, քանզի Հայաստանի հակառակորդ ուժերն ակտիվորեն շարունակում 

էին հայ իշխանական ուժերի պառակտման իրենց վաղեմի քաղաքականու-

թյունը: Նա մեկնում է Վասպուրական, որտեղ ընդդեմ Բագրատունի թագա-

վորների արաբները, ի դեմս Գագիկ Արծրունու, խրախուսում էին կենտրո-

նախույս ուժերին: Ծերունազարդ կաթողիկոսն այնտեղ հավանաբար փոր-

ձել է հաշտության եզր գտնել և միավորել նրանց: Սակայն շատ չանցած 

Վասպուրականում նա վախճանվում է և թաղվում Տոսպ գավառի Ձորովան-

քի գերեզմանոցում, որտեղ գտնվում էին Ս. Լուսավորչի գավազանը ու 

տերունական խորհրդի սեղանը: Գևորգ կաթողիկոսի մահվան տարեթվի 

հարցում պատմիչները լուրջ տարաձայնություններ չունեն, և, ըստ էության, 

հարցն ավելի շատ վերաբերում է տարվա ժամանակամիջոցը որոշակիաց-

նելուն: Խնդրո առարկային ժամանակամերձ մատենագիրները, բացառու-

թյամբ Թովմա Արծրունու, Գևորգ Գառնեցու մահվան տարեթիվ են նշում 

հայոց ՅԽԶ (346) թվականը, որը համապատասխանում է 897 թվականին1: 

Պատմիչի բնորոշած՝ «Արդարամիտ եւ պարզ սրտիւ այր Աստուծոյ» հայ-

րապետի մահը ժողովուրդը ծանր կորուստ է համարել և մեծ սուգ ապրել: Նրա 

հայրական հոգատարությունը և ինքնազոհ նվիրվածությունը ժողովրդի մեջ 

երախտագիտության զգացմունքներ են առաջացրել: Հավանաբար գերության 

մեջ լինելը և կրած մարդկային տառապանքներն առավել ողբերգականություն 

են հաղորդել նրա մահվան փաստին: Մովսես Կաղանկատվացու վկայությամբ՝ 

Գևորգ հայրապետի և Սյունյաց իշխան Աշոտի2 մահվան կապակցությամբ 

ողբերգակ կանայք մեծ սուգ ու շիվան էին բարձրացրել՝ ասելով. «Մի եկեսցէ և 

մի լիցի այսպիսի տարի ի վերայ երկրի, որչափ ազգ մարդկան է»3: 

Գևորգ Գառնեցու օրոք Հայաստանի տարբեր վայրերում կառուցվել են 

բազմաթիվ եկեղեցիներ և վանքեր: Հարկ է նշել, որ նրա օրոք հայոց 344 թ. 

(895) դրվել են «գլուխն ամենեցունց վանորէից և աղբիւր շնորհաբաշխու-

                                                           

1 Տե՛ս Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 469: Հմմտ. Մովսէս Կաղանկա-

տուացի, նշվ. աշխ., էջ 337, Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 743: Թովմա Արծ-

րունին Գևորգ Գառնեցու աթոռակալության ավարտի ժամկետ է հիշատակում ՅԽԷ (898) 

թվականը (տե՛ս Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, նշվ. աշխ., էջ 248): Վերլուծելով մատե-

նագիրների վկայությունները և հիմք ընդունելով Հովհաննես Դրասխանակերտցու տեղեկու-

թյունը՝ Ա. Եղիազարյանն իրավացիորեն եզրակացնում է, որ Գևորգ Գառնեցին վախճանվել է 

897 թ. ապրիլին (տե՛ս Եղիազարյան Ա., IX դ. վերջի և X դ. առաջին կեսի Ամենայն Հայոց կա-

թողիկոսների աթոռակալության ժամանակագրության շուրջ, էջ 171): 
2 Սյունյաց Աշոտ իշխանը Փիլիպեի որդին էր, իշխել է 890-ական թվականներին (տե՛ս 

Ալիշան Ղ., Սիսական, Վենետիկ, 1893, էջ 17): Հիշյալ Աշոտը մասնակցել է Սմբատի թագա-

դրման հանդեսին: 
3 Մովսէս Կաղանկատուացի, նշվ. աշխ., էջ 337: 



 
54 

թեան տանն Սիսական» Տաթևի վանքի հիմքերը1: Հայոց թագավոր Աշոտ Ա 

Բագրատունու և հոգևոր առաջնորդ Գևորգ Գառնեցու համախորհուրդ և բե-

ղուն աշխատանքի արդյունքն այսպես է նկարագրում Ասողիկը. «Պայծառա-

ցոյց զուխտս սրբոյ եկեղեցւոյ եւ զարդարեաց զեկեղեցիս Հայաստանեայց»2: 

 
Վարդան Ալեքսանյան – Գևորգ Բ Գառնեցի՝ հայոց թագավորության 

վերականգնումը խորհրդանշող կաթողիկոսը 
 

IX դարի վերջը հայոց պատմության մեջ նշանավորվեց չորսուկես դար առաջ 

կործանված թագավորության վերականգնումով, որը հայ ժողովրդի բոլոր խավերի 

միասնական պայքարի արդյունքն էր: Այն իրականացավ Բագրատունիների գլխավո-

րությամբ և Հայոց եկեղեցու գործուն աջակցությամբ: Վերջինս ձգտում էր ազատվել 

այլազգիների կրոնական անհանդուրժողականությունից և հալածանքներից: Համա-

գործակցելով Աշոտ Ա Բագրատունու հետ՝ Գևորգ Բ Գառնեցին իր հոգևոր-քաղա-

քական իրավասության սահմաններում բարելավել է հայ իշխանների հարաբե-

րությունները և հաշտարար առաքելության շնորհիվ երկրում ձևավորել հարաբերա-

կան համերաշխության մթնոլորտ: Ամրագրելով Հայոց եկեղեցու բարձր դիրքը պե-

տության մեջ՝ նա ակտիվորեն մասնակցել է երկրի արտաքին և ներքին քաղաքական 

հարցերի լուծմանը: Հանուն երկրի անվտանգության և արյունահեղության կանխման՝ 

հոգևոր առաջնորդը բազմիցս ընդառաջ է գնացել անխուսափելի վտանգների, կրել 

անասելի տառապանքներ: Գևորգ Բ Գառնեցին կազմակերպել է և գլխավորել 

միմյանց հաջորդած Աշոտ Ա և Սմբատ Ա Բագրատունիների թագադրության հան-

դեսները՝ ամրապնդելով նրանց իշխանության հոգևոր-իրավական հիմքերը: Դրանով 

իսկ նա սրբազնագործել է և օրինականացրել Բագրատունիների իշխանությունը՝ 

շեշտադրելով այն գաղափարը, որ թագավորության վերականգնումը ոչ թե օտար 

տիրակալների շնորհն է, այլ Հայաստանի գործուն ուժերի պայքարի արդյունքը: 

 
 

Вардан Алексанян – Геворг II Гарнеци – католикос, символизирующий 

восстановление Армянского царства 

 
Ключевые слова – Армянская церковь, духовный учитель Маштоц, Ашот I Багратуни, 

Смбат I Багратуни, коронация, Армянское царство, посредническая миссия, пленение, 

сплочение сил, Арабский халифат 

 

Конец IX века в истории Армении ознаменовался восстановлением царства, 

разрушенного четыре с половиной века назад. Восстановление царства во главе с 

Багратуни было результатом объединенной борьбы всех слоев армянского народа. Оно 

                                                           

1 Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն տանն Սիսական, գլ. ԼԹ, էջ 163: 

Տաթևի վանքի կաթողիկե եկեղեցու՝ Պողոս-Պետրոսի նավակատիքին 906 թ. ներկա էր Հայոց 

կաթողիկոս Հովհաննես Դրասխանակերտցին: 
2 Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 740): Ժամանակագիր Սամվել Անեցու 

մոտ պահպանվել է տեղեկություն այն մասին, որ Գևորգ Գառնեցի կաթողիկոսը նորոգել և 

պայծառացրել է Հավուց թառի վանքը, որը ծառայել է որպես նրա ամառային նստավայր 

(տե՛ս Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, էջ 167): 



 
55 

было реализовано при активной поддержке Армянской церкви, которая стремилась 

избавиться от религиозной нетерпимости и преследований иностранцев. В сотрудни-

честве с Ашотом I Багратуни, Геворг II Гарнеци в пределах своей духовной и полити-

ческой компетенции улучшил отношения между армянскими князьями и посредством 

посреднической миссии создал атмосферу относительной солидарности в стране. 

Подтверждая высокое положение Армянской церкви в государстве, Патриарх Геворг 

активно участвовал в решении внешнеполитических и внутриполитических вопросов 

страны. Ради безопасности страны и предотвращения кровопролития благородный 

духовный лидер неоднократно сталкивался с неминуемыми опасностями и испытывал 

невыразимые страдания. Геворг Гарнеци организовал и возглавил коронации чередо-

вавших друг друга царей, Ашота I, Смбата I Багратуни, укрепил духовно-правовую 

основу их правления. Католикосской коронацией Армянский Патриарх освятил и леги-

тимизировал власть Багратуни, тем самым подчеркивая мысль о том, что восстановление 

царства – это не дар иностранных правителей, а результат борьбы активных сил 

Армении. 

 

 

Vardan Aleksanyan – Gevorg II Garnetsi – Catholicos Symbolizing the Restoration of the 

Armenian Kingdom 

 
Key Words – Armenian Church, Spiritual teacher Mashtots, Ashot I Bagratuni, Smbat I 

Bagratuni, coronation, Armenian kingdom, mediation mission, captivity, rallying forces, Arab 

Caliphate 

 

The end of the IX century in the history of Armenia was marked by the restoration of the 

kingdom, which was destroyed four and a half centuries ago. The restoration of the kingdom 

led by the Bagratuni was the result of the united struggle of all strata of the Armenian people. It 

was implemented with the active support of the Armenian Church, which sought to get rid of 

the religious intolerance and persecution of foreigners. In cooperation with Ashot I Bagratuni, 

Gevorg II Garnetsi, within the limits of his spiritual and political competence, improved 

relations between the Armenian princes and, through an intermediary mission, created an 

atmosphere of relative solidarity in the country. Confirming the high position of the Armenian 

Church in the state, Patriarch Gevorg actively participated in solving foreign and domestic 

political issues of the country. For the sake of the country’s security and prevention of 

bloodshed, the noble spiritual leader repeatedly faced imminent dangers and endured untold 

sufferings. Gevorg Garnetsi organized and headed the coronation of alternating kings, Ashot I 

and Smbat I Bagratuni, strengthened the spiritual and legal basis of their rule. Enthroned as 

Catholicos, the Armenian Patriarch consecrated and legitimized Bagratuni's rule, thereby 

emphasizing the idea that the restoration of the kingdom is not a gift from foreign rulers, but 

the result of the struggle of the active forces of Armenia. 

 

Ներկայացվել է 12.05.2021 

Գրախոսվել է 17.05.2021 

Ընդունվել է տպագրության 06.07.2021 


