
 
128 

 

 

ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 
 

 
ԱՆՆԱ ՍՏԵՓԱՆՅԱՆ 

 

ՀԵՂԻՆԱԿԻ ԽՆԴԻՐԸ ՀԱՅ ՄԻՋՆԱԴԱՐՅԱՆ ՕՐՀՆԵՐԳՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ 

 
Բանալի բառեր – Մեսրոպ Մաշտոց, Ներսես Շնորհալի, Համամ Արևելցի, Խոսրո-

վիդուխտ Գողթնեցի, սուրբգրային կանոն, երգ-բանաստեղծություն, Պատարագամա-
տույց, կցուրդ, պարականոն շարականներ, սաղմոս 

 

Կրոնագործառնական ժանրի1 հայ հոգևոր երգ-բանաստեղծությունը2՝ 

շարականը, պաշտոներգության անբաժանելի մասն է, որը սկզբում ձևավոր-

վում է սաղմոս-կցուրդ համադրական հիմքի վրա և դառնում հայ եկեղեցու 

պատարագի անխախտ բաղադրիչը։ Կցուրդները նախապես՝ IV դարում, 

կրում էին հունական, ասորական եկեղեցիներում տարածված կցուրդների 

ազդեցությունը3, իսկ արդեն V դարում, շնորհիվ Մեսրոպ Մաշտոցի և Սա-

հակ Պարթևի, զարգանում են իբրև սուրբգրային, կանոնական տեքստերի 

հիման վրա ստեղծված, ապա ազգային սրբերի վարքն4 ու աստվածասիրու-

                                                           

1 Տե՛ս Սաֆարյան Վ., VI-IX դարերի հայ գրականության պարբերաշրջանի առանձ-

նացման հիմունքները // «ԲԵՀ», 2010, թիվ 131.2, էջ 5։ 
2 Հ. Բախչինյանն առաջարկել է «երգ-բանաստեղծություն» ձևակերպումը (տե՛ս 

Բախչինյան Հ., Շարականի գրապատմական ուղին (5-14-րդ դարեր), Երևան, 2012, էջ 3), իսկ 

Ն. Թահմիզյանը՝ «երաժշտա-բանաստեղծություն» (Թահմիզյան Ն., Մովսես Խորենացին և հայ 

հին ու վաղ միջնադարյան երգարվեստը // «Էջմիածին», 1979, թիվ Զ, էջ 46): 
3 Հարցը խնդրահարույց է, քանի որ ինչպես հայ, անպես էլ օտար հետազոտողներն 

ուսումնասիրել են հայ եկեղեցու պատարագի կարգը, փորձել զուգահեռներ անցկացնել ասո-

րական, հունական, իրանական, վրացական եկեղեցիների պատարագների, կանոնների, օրհ-

ներգերի միջև։ Գաբրիելե Վինկլերը խնդիրը պայմանավորում է հիմնականում քաղաքական 

գործոնով՝ նշելով, որ եկեղեցական, այդ թվում ծիսական՝ օրհներգային ազդեցությունները 

բնական էին քաղաքական իրադրությունների, ժողովուրդների փոխշփումների դեպքում։ Նա 

հատկապես շեշտում է Մկրտության կանոնի երգ-բանաստեղծությունների ազդեցունակու-

թյունն ու ներկայացնում զուգահեռներ (տե՛ս Winkler G., Das armenische Initiationsrituale. Ent-

wicklungsgeschichtliche und liturgievergleichende Untersuchung der Quellen des 3. bis 10. Jahrhunderts, 

Rom, 1982, S. 39, 74-79, 83):  
4 Մովսես Խորենացին առաջինն է բանաստեղծորեն փառաբանել Գրիգոր Լուսավորչին, 

հայ եկեղեցու մյուս սրբերին՝ ստեղծելով առաջին հայ սրբագրական օրհներգը (տե՛ս Բախչին-

յան Հ., նշվ. աշխ., էջ 80)։ Ավելի մեծ ծավալ է ընդգրկում Ներսես Շնորհալու ստեղծած պաշտո-

ներգությունը պատմական կերպարների և սրբերի մասին։ Նա գրել է Տրդատ Մեծ թագավո-

րին, սրբերին նվիրված շարականներ, ինչպես՝ Սուրբ Սարգսին, Սուրբ Թեոդորոսին, Սուրբ 

Գևորգին, Բեթղեհեմի մանկանց՝ առաջին մարտիրոսներին, Կապադովկիայի կայսերական 

բանակի նահատակ զինվորներին՝ «Քառասուն մանկանց», Վարդանանց նահատակներին։ 



 
129 

թյան օրինակները ներկայացնող փառաբանական երգեր՝ XII դարից սկսած 

ստանալով շարական անվանումը1։ 

Շարականների բովանդակային ակունքները սուրբգրային կանոններն 

են, աստվածաշնչյան պատմությունները, ինչպես նաև՝ պատմական իրա-

դարձությունները, ազգային ավանդույթն ու ժողովրդական բանահյուսու-

թյունը2։ 

Շարականները դառնում են առաջին քնարերգական երգերը, որոնց հե-

ղինակները, ինչպես գրում է Մանուկ Աբեղյանը, «մի փոքր ազատ են շարժ-

վում։ Նրանք պահելով Ս. Գրքի օրհնության կամ սաղմոսի մի տող կամ մի 

խոսք իբրև կրկնակ՝ մնացածն իրենցից են հորինում, միայն՝ տեղ-տեղ դարձ-

յալ հարասություն անելով Ս. Գրքի այն երգին, որի կցուրդն է նոր երգը»3։ 

Հ. Բախչինյանը գտնում է, որ կցուրդ-սաղմոսների ստեղծողները եղել են 

ընդամենը խմբագրողներ, իսկ կցուրդ-երգերի ստեղծողները՝ հեղինակներ 

(ընդգծումները հեղինակինն են – Ա. Ս.)4։ 

Այս նյութի շրջանակներում փորձել ենք ներկայացնել հայտնի սուրբ-

գրային, կանոնական-ծիսական պատմությունների, կանոնների հեղինակա-

յին մեկնաբանությունները շարականներում։ 

Շարականագիրը սուրբգրային կանոնով, արդեն հայտնի կանոնական 

պատմությամբ շրջանակում է իր մասնավոր ընկալումը և ճանաչելի 

պատմությունը (աստվածաշնչյան կամ ազգային, վարքագրական)։ Փորձելով 

հաղթահարել նյութի հարուցած ժամանակային և սուրբգրային պատմու-

թյան ավանդական պատումայնության տարբերությունները՝ հեղինակը հա-

վելում է իր «լուծումը». օրինակ՝ ինչպե՞ս ներկայացնել կամ փառաբանել 

Քրիստոսի մուտքը Երուսաղեմ, այսինքն՝ ինչպե՞ս փառաբանել «Ծաղկա-

զարդի կիրակին»։ Ներսես Շնորհալու օրհներգի դեպքում միահյուսված են 

ժամանակաշրջանը՝ հայկական Վերածնունդ, սուրբգրային հայտնի պատու-

մը՝ Քրիստոսի մուտքը Երուսաղեմ, և հեղինակի «լուծումը»՝ տեքստի շարժ-

ման պատկերավորությունը։ Այն է՝ հեղինակն իր ստեղծած «շարժուն» բառ-

                                                           

1 Շարական բառն առաջին անգամ կիրառել է Ներսես Շնորհալին «Մաղթանք առ սուրբ 

հրեշտակսն» գործում։ Տե՛ս Հակոբյան Գ., Շարականների ժանրը հայ միջնադարյան գրա-

կանության մեջ (V-XV դդ.), Երևան, 1980, էջ 49։ Իսկ շարական բառի ստուգաբանության վե-

րաբերյալ ներկայացվել են բազմաթիվ տարբերակներ՝ նկատի առնելով անգամ նախաքրիս-

տոնեական, ետքրիստոնեական բանահյուսական, ժողովրդական երգերը, «շեր» կոչվող երգե-

րը, շար/ք/ հերթագայությամբ դասավորված լինելու հանգամանքը և այլն։ Չընդունելով շարա-

կան բառի եբրայական ծագման վարկածը պնդող Գ. Ավետիքյանի, Ն. Էմինի, Դ. Խաչկոնցի 

տեսակետները՝ Գ. Հակոբյանը այն համարում է բնիկ հայկական ծագման բառ (տե՛ս նույն 

տեղում, էջ 48)։ 
2 Օրհներգերի բանահյուսական ակունքների մասին տե՛ս Հակոբյան Գ.,նշվ. աշխ., էջ 38, 

58, 350-352։ 
3 Աբեղյան Մ., Երկեր, հ. Գ, Երևան, 1968, էջ 535։ 
4 Տե՛ս Բախչինյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 17։ 



 
130 

պատկերներով ընթերցող-հանդիսատեսին պատրաստում, ականատես է 

դարձնում սրբազան մուտքին և ներկայացնում կանոնը իբրև «այժմ» տեղի 

ունեցող իրողություն։ Պատահական չէ նաև «Ահա», «Այսօր»1 հարասույթ-

ների կրկնությունը։ Այս դեպքում սուրբգրային տեսքտը՝ որպես բացարձակ 

հայտնի տեքստ, մնում է մեկնաբանման հնարավորությունների և ընկալման 

արտահայտչականության կենտրոնում։ Հայտնի տեքստը փառաբանական, 

մեկնաբանելի դարձնելը պայմանավորում է հեղինակային-անհատական 

առանձնահատկությունը։ 

Կարևոր խնդիր է շարականների հեղինակային պատկանելության 

հստակեցումը։ 2007 թ. լույս տեսած «Շարական» ժողովածուի առաջաբանում 

գրքի կազմողներ Վ. Ներսիսյանը և Գ. Մադոյանն անդրադառնում են այս 

խնդրին. «Շարակնոց ժողովածուում չի նշւում երգերի հեղինակային պատ-

կանելութիւնը։ Սա հասկանալի է. շարականը ծիսական երգ է եւ նա-

խատեսուած է կատարուելու եկեղեցական պաշտօնական արարողութեան 

ժամանակ, որպէս ոչ թէ առանձին անհատի, այլ հաւատացեալ ողջ համայն-

քի մտքի ու զգացմունքների արտայայտութիւն»2։ Ծիսական երգերի ժողովա-

ծու կազմելիս, գուցե, հեղինակային կարևորությունը զիջում է գաղափարա-

կան-նպատակային գործոնին, սակայն շարականը իբրև երգ-բանաստեղծու-

թյուն դիտարկելիս, շարականի հեղինակային հայեցակարգը քննելիս շատ 

կարևոր է հեղինակի՝ իբրև անհատ ստեղծագործողի դերը։ 

Սահակ Պարթևին վերագրվող շարականները գաղափարաբովանդա-

կային և պատկերման առումով էականորեն տարբերվում են Վերածննդի 

հանրագիտակ հեղինակ Ներսես Շնորհալու հեղինակած շարականներից՝ 

առաջին հերթին նույն սուրբգրային կանոնի ընկալման և ժամանակաշրջա-

նին բնորոշ ներկայացման ձևերի տարբերությունների տեսակետից։ Կամ 

Մեսրոպ Մաշտոցի և Սահակ Պարթևի հեղինակային շարականների բովան-

դակային ակունքները քննարկելիս անպայմանորեն հարկ է կարևորել օրհ-

ներգի նախնական՝ փառաբանական ընկալման ստեղծագործած և վերաներ-

կայացրած «շերտը»՝ օտար սկզբնաղբյուրներից ունեցած ազդեցությունները։ 

Ի վերջո, այդ շերտը հատուկ նախնական միտք ունի՝ փառաբանություն կամ 

պաշտոներգություն հստակ հասկացույթ-կաղապարումների շրջագծումով։ 

Հայ պաշտոներգության անհատական, հեղինակային ստեղծագործ մոտե-

                                                           

1 Հայկական օրհներգերում «Այսօր» բառի խորհրդաբանության և կրկնությունների նշա-

նակության մասին տե՛ս Zimmer M., Versuch über die Impression der Gleichzeitigkeit innerhalb 

einer Zeitspanne im Hymnarium Sharaknots der Armenischen Apostolischen Kirche, Dissertation zur 

Erlangung des Doktorgrades der Philosophie (Dr. phil.) vorgelegt der Philosophischen Fakultät der 

Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg, Fachbereich Kunst-, Orient- und Altertumswissenschaften, 

Gutachterinnen/Gutachter: Prof. Dr. Walter Beltz/ PD Dr. Armenuhi Drost-Abgarjan, Prof. Dr. Jürgen 

TubachTag der Verteidigung: 10.07.2006, S. 31 կամ// http://webdoc.sub.gwdg.de/ebook/dissts/ 

Halle/Zimmer2006.pdf: 
2 Շարական, Մատենագիրք Հայոց, հ. Ը, Անթիլիաս-Լիբանան, 2007, էջ 8։ 



 
131 

ցումը որոշակիորեն փոխում է սաղմոսների նույնական կրկնությունները 

հոգևոր երգի տիրույթում, ինչը հատկապես կարևոր է դառնում օրհներգի 

զարգացման նոր փուլ անցնելու համար։ Գաբրիել Ավետիքյանը գրում է. 

«Յետ ժամանակաց առաւել տարածեցաւ կիրառութիւն երաժշտական երգոց՝ 

առ ’ի բառնալոյ զձանձրոյթ ժողովրդեանն, որ յերկար սաղմոսաց և ’ի 

կարդացմանց թուլանայր ’ի պաշտօնն աստուածային...»1։ 

Հետաքրքրական են օրհներգուների ընտրած լուծումները պատմական 

տեքստերը և դրանց վերաներկայացումը չափածո-կանոնական կերպով 

իրացնելիս։ Մի դեպքում սուրբգրային տեքստի նկատմամբ է դրսևորվում 

հեղինակի վերաբերմունքը, մեկ այլ դեպքում՝ ազգային-պատմական, եր-

րորդ դեպքում՝ անձնական ապրումների։ Այս դեպքերում կենտրոնական 

հարցը մնում է հեղինակի տեքստընկալման և կանոնական տեքստի բովան-

դակային ակունքի հարաբերակցության դրսևորումն օրհներգում։ 

 

1. Հեղինակի խնդիրը սուրբգրային տեքստը փառաբանական 

օրհներգերի միջոցով արտահայտելիս 

Ներկայացնենք մի քանի օրինակներ, որոնցում շարականների թեմատիկ 

ընտրությունը և սուրբգրային տեքստի մեկնաբանությունը զուգահեռվում են՝ 

ցույց տալով հեղինակի վերաբերմունքը։ Հայտնի է, որ Դավթի սաղմոսների 

ազդեցությունը մեծ է Մեսրոպ Մաշտոցի ապաշխարական բնույթի շարա-

կանների վրա, և միաժամանակ յուրօրինակ է անհատական-խոհական 

ուրույն մտածողության դրսևորումը մաշտոցյան օրհներգերում։ Մեսրոպ 

Մաշտոցի շարականներից մեկում կարդում ենք ժամանակի փիլիսոփայա-

կան հարցադրումներից. «Արտասուաց իմոց մի՛ լռեր, Տէր, // Զի պանդուխտ եմ 

ես յանցաւոր երկրի»2։ Մեղավոր մարդու՝ երկրում պանդուխտ լինելու 

խորհրդաբանական ընկալումը հարազատ էր միջնադարյան հեղինակներին, 

որոնք կանոնականի զուգադրումով ներկայացնում են միջնադարյան մար-

դուն մտահոգող գլխավոր խնդիրներից մեկը։ Ն. Թահմիզյանը գրում է. «Մես-

րոպ Մաշտոցը հորինել է ապաշխարության վշտագին-քնարական շարական-

ները, Սահակ Պարթևը՝ Ավագ շաբաթի հանդիսավոր երգեցողությունները»3։ 

Այս վշտագին-քնարական շարականներն արտահայտում են առհասարակ 

մարդու վախերն ու մտահոգությունը հատուցման ժամի առնչությամբ։ 

Աս. Մնացականյանը ներկայացնում է մի ուշագրավ օրինակ մաշտոց-

                                                           

1 Գաբրիէլ Աւետիքեան, Բացատրութիւն շարականաց որք պաշտին ’ի հասարակաց 

ժամակարգութեան հայաստանեայց եկեղեցւոյ, ’ի Վենէտիկ, ’ի վանս Սրբոյն Ղազարու, 1814, 

էջ Ը։ Bac’trowt’iwn šarakanac’ ork’ paštin i hasarakac’ žamakargowt’ean hayastaneayc’.pdf. 
2 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, առաջաբանը՝ Պ. Խաչատրյանի, Վ. Դևրիկ-

յանի, Երևան, 2000, էջ 26։ 
3 Թահմիզյան Ն., Երաժշտությունը հին և միջնադարյան Հայաստանում, Երևան, 1982, էջ 

12-14։ 

../../../Sona/Downloads/Bac'trowt'iwn%20ЕЎarakanac'%20ork'%20paЕЎtin%20i%20hasarakac'%20Еѕamakargowt'ean%20hayastaneayc'.pdf


 
132 

յան կանոնական տեքստի կիրառման և հեղինակային վերաբերմունքի ընդ-

գծման մասին. «Իր ամբողջությամբ Մեսրոպ Մաշտոցի Երեք մանկունքը 

բոլորովին մի նոր ստեղծագործություն է և՛ ձևով, և՛ բովանդակությամբ։ 

Հարց է առաջանում. ինչո՞ւ Մաշտոցն ստեղծեց այդ նոր երգը. մի՞թե երից 

մանկանց փառաբանության և նրանց աստծուն օրհնաբանելու համար բա-

վական չէր այն, ինչ կար Աստվածաշնչում։ Կնշանակի բանաստեղծն ուրիշ 

ասելիք էլ է ունեցել, որի արտացոլումը չի գտել Աստվածաշնչում»1։ Նրա 

կարծիքով, Մեսրոպ Մաշտոցի ապրած ժամանակի ոգին և իրադարձու-

թյունների մասին խոհերն ու լուծումները ևս պետք է գտնել այս երգերում։ 

Երեք մանկանց ձայնին հեղինակը միահյուսում է նաև իր մտահոգություննե-

րը։ Աս. Մնացականյանը հատկանշում է այն փաստը, որ Մեսրոպ Մաշտոցի 

երգերում մասամբ առկա են անձնական, հոգեկան, հասարակական հան-

գամանքներն առանձնացնող գործեր, և դրանք անհատական քնարերգու-

թյան առաջին նմուշներն են2։ 

Ներսես Շնորհալու շարականներում կարող ենք առանձնացնել 

խորհրդանշանների կիրառմամբ դրսևորված հեղինակային մեկնաբանու-

թյունների առանձնահատկությունները։ Այսպես՝ Դանիելի գրքից քաղված 

«Աստուած հարցն մերոց» բանաձևի կիրառումը ծառայում է իբրև սկզբնա-

կան ազդակ մեծ պահքի գաղափարի շուրջ ընդարձակ և բազմակողմանի, 

զանազան կերպարներ և մոտիվներ ներգրավող աստվածաբանական մտո-

րումներ ծավալելու համար3, ինչը հստակ է դարձնում հեղինակի կանոնըն-

կալումն ու վերաբերմունքը. «Որ ի սկիզբն փրկութեան մերոյ օրինակի երևե-

ցար մարգարէին Մովսէսի. աստուածային վառեալ բոցով զմորենին անկի-

զելի <Ելից, 3>, ի նմանութիւն կուսական ծննդեանն <հմմտ. Մաթեոս, 1, Ղու-

կաս, 1>, օրհնեալ Տէր Աստուած Հարցն մերոց <Դտն, 3>։ Որ յօրինակ քո 

գալստեան յաշխարհս առաքեցեր զՄովսէս ի յԵգիպտոս, ազատելով զհինն 

Իսրայէլ արեամբ գառինն խորհրդոյ <Ելից, 12>»4։ Առանձնացնելով վերոնշյալ 

սուրբգրային մեջբերումները՝ Լ. Հակոբյանը գրում է. «Շնորհալու օրհներգու-

թյունն այլևս չի դիտվում որպես մի քանի պարզ և համապարտադիր բա-

նաստեղծական և երաժշտական հնարների վրա հիմնված երգվող քարոզ։ 

Այն աստիճանաբար վերածվում է նրբին անհատական արվեստի, որի ընկա-

լումը ենթադրում է մտավոր զգալի ջանքեր»5։ 

Վերածննդի շրջանում ստեղծված շարականներում` մասնավորաբար 

                                                           

1 Մնացականյան Ա.,Մեսրոպ Մաշտոցը որպես բանաստեղծ //«Բանբեր Մատենա-

դարանի», 7, 1964, էջ 142։ 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 147։ 
3 Հակոբյան Լ., Ներսես Շնորհալին և հոգևոր օրհներգության արվեստը //«ՊԲՀ», 1989, 

3(133), էջ 138։ 
4 Ձայնագրեալ Շարական հոգևոր երգոց, Վաղարշապատ, 1875, էջ 300։  
5 Հակոբյան Լ., նշվ. աշխ., էջ 142-143։ 



 
133 

Ներսես Շնորհալու օրհներգության մեջ, գրականագետ Վ. Սաֆարյանն ընդ-

գծում է թատերայնության տարրը՝ պայմանավորելով կանոնական սյուժե-

ների վերապատմումների էպիկականությամբ, տեքստի շարժման պատկե-

րավորությամբ1։ Վերածննդի արվեստի և նրա տեսակների առանցքային 

բաղադրիչը շարժման պատկերումն էր։ Օրհներգը երգաբանաստեղծական 

միահյուսմամբ է ստեղծված, հետևաբար միահյուսում է երգային ազդե-

ցունակությունը և պատկերային շարժունակությունը։ 

Օրհներգի հիմնական նյութը սուրբգրային-կանոնական տեքստն է, որի 

շուրջ հեղինակը արտահայտում է իր վերաբերմունքը մեկնաբանության, 

խորհրդանշանի, բառ-պատկերի միջոցով։ 

 

2. Հեղինակի խնդիրը ազգային-պատմական տեքստեր բովանդակող 

օրհներգերում 

Օրհներգերում անդրադարձ կա նաև ազգային կյանքին, ներկայացված է 

հայ մարդը՝ պատմական կերպարը։ Գ. Հակոբյանը գրում է. «Շարականների 

զարգացումը սկսած VII դարից ընդունում է ազգային ընթացք՝ շոշափելով ոչ 

միայն կրոնաբարեպաշտական, ընդհանուր քրիստոնեական հարցեր, այլև 

դավանաբանական, ազգային-ծիսական և նույնիսկ քաղաքական, ազգային-

ազատագրական բնույթ կրող խնդիրներ... Ինչպես V-VII, այնպես էլ VII-XI 

դարերում հայկական շարականները մի կողմից ծառայում են եկեղեցուն, 

մյուս կողմից՝ ունեն ազգային, հայրենասիրական նշանակություն»2։ 

Նշեցինք, որ շատ կարևոր է տվյալ օրհներգը քննարկելիս դիտարկել 

հեղինակի ապրած ժամանակը, դրա արտացոլումը նրա գործերում և ժամա-

նակի ընկալումը` որպես տեքստի արտահայտման ձև: Ներսես Շնորհալու 

«Նորահրաշ պսակավոր» շարականը բուն ազգային եկեղեցու սրբադասած 

հերոսների մասին է։ Հեղինակի հայացքն անցյալին է, և փառաբանական 

«վերաբերմունքը» ուղղված է իր ժամանակին ու ապագային, իսկ տեքստի 

արտահայտման օրհներգային կերպը պայմանավորում է նրա կողմից ժա-

մանակի ընկալումը։ Տվյալ դեպքում հեղինակը օրհներգի նյութը վերցնում է 

պատմագրական երկերից։ Հովհան Մանդակունին թարգմանչաց նվիրված 

շարականների նյութը քաղել է Կորյունի և Եղիշեի գրքերից, Հռիփսիմյան 

կույսերին նվիրված շարականի նյութը՝ Ագաթանգեղոսից և մյուս պատմիչ-

ներից։ Կոմիտաս կաթողիկոսը թե՛ «Անձինք նուիրեալք» շարականի, թե՛ 

Գրիգոր Լուսավորչին վերաբերող շարականների նյութերը քաղել է Ագա-

թանգեղոսի պատմությունից։ Սահակ Ձորափորեցին, Հովհաննես Երզնկա-

ցին ևս օգտվել են Ագաթանգեղոսի պատմությունից3։ Վերոնշյալ թվարկում-

ներում ևս հեղինակի ժամանակն ու նյութի ժամանակը վճռորոշ ցուցիչներ 

                                                           

1 Տե՛ս Սաֆարյան Վ., Հայ միջնադարյան գրականություն, Երևան, 2016, էջ 214։ 
2 Հակոբյան Գ., նշվ. աշխ., էջ 205։ 
3 Առավել մանրամասն տե՛ս նույն տեղում, էջ 36։ 



 
134 

են նրա տեքստընկալման և արտահայտման համար։ 

Ուշագրավ է, որ Հովհաննես Սարկավագը գրել է չորս երգ, որոնցից 

երեքը Ղևոնդյանց տոնի մասին է, մեկը՝ Վարդանանց նահատակների։ Այն է՝ 

իր ստեղծագործություններում համամարդկային ու համատիեզերական, 

խոհափիլիսոփայական թեմաներ արծարծած Հովհաննես Սարկավագը հենց 

շարականների միջոցով է ներկայացնում ազգային թեմաները՝ կանոնական-

սրբադասականի զուգակցմամբ։ Ըստ Հ. Բախչինյանի՝ քանի որ երկիրը ծանր 

վիճակում էր գտնվում սելջուկ թուրքերի ավարառությունների պատճառով, 

կարիք կար միասնական պայքարի օրինակներ ներկայացնելու1։ 

Ազգային կյանքի իրադարձությունների փառաբանմանը նվիրված շա-

րականների թիվը, որոնցում պատմական նյութը քաղված է պատմագիրնե-

րի երկերից, փոքր չէ։ Պատմական նյութի, հեղինակի մշակման առանձնա-

հատկության և շարականի ընդունված կանոնական պատկերումը այս 

դեպքում միահյուսվում են՝ հիմքում դնելով այս միահյուսումները իրացնող 

հեղինակի խնդիրը2։ Այսինքն՝ օրհներգուն պատմական նյութին անդրադառ-

նալիս կատարում է գեղարվեստական վերաշարադրում՝ արդեն կիրառելի 

փառաբանական շարականի «գովերգման կաղապարներով»՝ հայտնի ար-

տահայտման կերպով։ 

 

3. Հեղինակի անձնական ապրումների դրսևորումը օրհներգերում 

Պարականոն շարականներ ընթերցելիս հատկապես զգալի է դառնում 

հեղինակի «ներկայությունը» պատկերվող իրադարձություններում, շեշտ-

ված է նրա վերաբերմունքը։ Եվ հատկապես Ողորմեաներում հեղինակի մի-

ջոցով «լսվում» է միջնադարյան մարդու՝ ապաշխարողի ձայնը, զգալի են 

դառնում նրա ապրումները, զգացողությունները։ Գ. Հակոբյանը գրում է. 

«Ողորմեաները նույնիսկ սկզբնական շրջանում, անհամեմատ ազատ և ինք-

նուրույն են եղել իրենց հորինվածքով ու ոգով։ Այստեղ ապաշխարական 

մոտիվների մեջ միշտ էլ երևացել է բանաստեղծի ներքնաշխարհը»3։ Պ. 

Խաչատրյանը, առանձնացնելով ողբի ժանրը և նշելով տեսակները, գրում է. 

«Անձնական-քնարականի տակ մտնում են այն բոլոր ողբական երգերը, 

որոնցում արտահայտություն են գտել միջնադարյան անձուկ իրականու-

թյան պայմաններում ապրած անհատի հոգեվիճակը, տխուր մտածումները 

                                                           

1 Տե՛ս Բախչինյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 168։ 
2 Հեղինակի՝ սուրբգրային տեքստն իբրև իր ժամանակի իրականություն ներկայացնելու 

խնդրին անդրադառնալով՝ Մանֆրեդ Զիմմերը գրում է, որ օրհներգուները զուգահեռում են 

նյութի իրականությունն ու պատմականությունը՝ ներառելով նաև հեղինակի ապրած իրա-

կան պատմությունը, տվյալ ժամանակը: Այս դեպքում օրհներգը դառնում է երկաստիճան 

պատմականություն կրող, և նյութերը արդեն իսկ պարունակում են ինքնորոշման տարրեր՝ 

որպես փոխանցվող իրողություններ, որպես ինքնուրույն դրսևորվող ավանդույթի արտահայ-

տություններ: Տե՛ս ZimmerM., նշվ. աշխ., էջ18: 
3 Հակոբյան Գ., նշվ. աշխ., էջ 79։ 



 
135 

և փրկության տառապագին ճիչը։ Դրանք ողբական շարականներ և աղոթք-

ներ են (հատկապես «Ապաշխարության կարգի» շարականներ)»1։ 

Ներկայացնենք հեղինակի անձնական ապրումներն արտահայտող մի 

քանի օրհներգերի օրինակ։ 

Ուշագրավ է IX դարից մեզ հասած միակ օրհներգը, որի հեղինակը Հա-

մամ Արևելցին է։ Նրա շարականը սկզբում ներառվել է Շարակնոցի մեջ, 

ապա դարձել է պարականոն։ Հ. Բախչինյանը պատճառը համարում է շա-

րականի անձնական բնույթն ու անհատի զղջական զգացողությունների 

հստակ շեշտադրումը։ Համամ Արևելցին արաբ ոստիկան Բուղայի հարկա-

դրանքով սպանում է եղբորը, ապա գրում զղջական երգ.«Արք անօրէնք 

կոչեցին զիս հաղորդիլ արեան մահու.//Գնացի զճանապարհս ձախակող-

մանն,//Կատարեցի զչար խորհորդ նոցա.//Աղաչեմ զքեզ, ներեա՛ յանցանաց 

իմոց...//...Հրամանաւ իսմայէլեան բռնաւորին,// Երագեցի հեղուլ զարիւն 

եղբօրն...»2։ 

Հ. Բախչինյանը գրում է. «Համամ Արևելցու այս երգը նորություն է հայ 

բանաստեղծության մեջ, քանի որ առաջին անգամ արծարծում է անձնական 

թեմատիկան... խնդրո առարկա երգում ապաշխարանքը կոնկրետացված-

անձնավորված է, քանի որ արված է կոնկրետ անձի որոշակի մեղքի համար։ 

Սա շեղում էր օրհներգական ավանդույթից, բայց նորույթ ու նորամուծու-

թյուն էր միջնադարի հայ քերթության համար...»3։ 

Անձնական ապրումներն ընդգծուն են Խոսրովիդուխտ Գողթնեցու 

օրհներգում։ Եղբոր՝ Վահան Գողթնեցի իշխանի նահատակության առթիվ 

գրած շարականում, ինչպես նշում է Ն. Թահմիզյանը, վառ արտահայտված է 

բանաստեղծուհու ես-ի շեշտվածությունը4։ Նա հեղինակային անհատակա-

նության դրսևորում է տեսնում Մովսես Խորենացու «Ուրախացիր սրբուհի» 

երգում. «Ձայնեղանակը Բձ է։ Մի ձայնեղանակ, որ հայ ժողովրդական ու 

գուսանական երգաստեղծության մեջ ևս մշտապես ծառայել է քնարական 

սրտաբաց զեղումների մարմնավորմանը։ Իսկ տվյալ դեպքում, անգամ հո-

գևոր երգի շրջանակներում այդ ապրումներն ստացել են որոշակիորեն ան-

հատականացված բնույթ... Մի այլ ու կարևորագույն հանգամանքն էլ այն է, 

որ շարականիս երաժշտության մեջ հիանալիորեն զուգորդված են մտերմիկ 

քնարականությունն ու ելևէջի առանձնահատուկ փայլը, հմուտ վարպետու-

թյուն (վիրտուոզ կատարողականություն) պահանջող ոլորումների ու 

անցումների (պասաժների) ողջ պերճանքը»5։ 

                                                           

1 Խաչատրյան Պ., Հայ միջնադարյան պատմական ողբեր, Երևան, 1969, էջ 28։ 
2 Գանձարան հայ հին բանաստեղծության, էջ 76։ 
3 Բախչինյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 140։ 
4 Թահմիզյան Ն., Գրիգոր Նարեկացին և հայ երաժշտությունը 5-6-րդ դարեր, Երևան, 

1985, էջ 193-194:  
5 Նույն տեղում, էջ 151։ 



 
136 

Նմանատիպ շեշտադրումների առանձնահատկությամբ տարբերվում են 

նաև Անանիա Շիրակացու շարականները։ Ն. Թահմիզյանը առանձնացնում 

է «Հարության Աձ շարքից «Պայծառացիր եկեղեցի» Հարցը կամ Ակ շարքից 

«Որ եկիր ի փրկութիւն» Հարցը»՝ նշելով, որ դրանք իրենց հեղինակի անհա-

տական հակումների, ինչպես և շարականագրության պատմական զարգաց-

ման հիմնական միտումների վառ ցուցիչներն են, որպես պարզագույն ծանր 

երգերից դեպի հանկարծաբանական բարդ կտորները տանող միջանկյալ 

ձևերի կայունացմանը, հաստատմանը ու տարածմանը սատարած հատկո-

րոշ օրինակներ1։ 

Օրհներգուների ընտրած խորհրդանշանները ևս վկայում են հեղինակա-

յին անհատական-ստեղծագործական նախընտրության մասին։ Կոմիտաս 

Աղցեցու «Անձինք նուիրեալք» օրհներգի նյութը Ագաթանգեղոսի պատմու-

թյունից է, որի պատմագրական երկն սկսում է Միջնադարում տարածված՝ 

նավավարի, նավողների և ծովի խորհրդանշաններով2։ Կոմիտաս Աղցեցու 

շարականում Հռիփսիմեն համեմատվում է նավավարի հետ, ով կարողա-

նում է ճշմարիտ ուղիով ճեղքել ու անցնել ծովի՝ կյանքի ալիքները։ Իսկ 

ամբողջ շարականը ներկայացված է հայոց այբուբենը կազմող բանակապով։ 

Այս դեպքում հեղինակը, կանոնական և պատմական նյութի հաջող զուգա-

հեռումից բացի, արտահայտման յուրօրինակ տարբերակ է ներկայացնում՝ 

ավելացնելով օրհներգի գեղարվեստական առավելությունները։ Միջնադա-

րագետ, աստվածաբան Աբրահամ Տերյանը, անդրադառնալով առհասարակ 

օրհներգերում կիրառված բանակապի խնդրին, գրում է, որ հեղինակը ավելի 

է խստացնում առանց այն էլ աստվածաշնչյան սաղմոսներով սահմանա-

փակված խոսքը։ Կանխավ այբբենական կարգով գրելը մեծացնում է 

հեղինակի սահմանափակումները, որոնք արդեն իսկ առկա են աստ-

վածաշնչյան սաղմոսները վերարտադրելիս3։ 

Հայ քնարերգության մեջ առաջին անգամ Կոմիտաս Աղցեցին է կիրա-

ռում այբբենական բանակապով ստեղծագործելու դժվարին տեսակը՝ հմտո-

րեն կիրառելով նաև սուրբգրային հայտնի խորհրդանշաններ, օրհներգի 

փառաբանական ընդունված ու հայտնի կաղապարներ։ Հեղինակների ներ-

կայացրած այս գեղարվեստական «նախընտրությունները» (խորհրդանշան-

ներ, բանակապի կիրառում և այլն) ընդգծում են նրանց անհատական-

ստեղծագործական «ներկայությունը» տվյալ օրհներգում։ 

Այսպիսով, հայ միջնադարյան օրհներգերում հեղինակի խնդրի առանձ-

նահատկությունները պայմանավորվում են թե՛ սուրբգրային կանոնների 

ներկայացմամբ, թե՛ազգային-պատմական իրադարձությունների հանդեպ 

                                                           

1 Թահմիզյան Ն., նշվ. աշխ., էջ 170-171։ 
2 Տե՛ս Ագաթանգեղայ Պատմութիւն Հայոց, Թիֆլիս, 1914, էջ 10։ 
3 Տե՛ս Terian A., Patriotism and Piety in Armenian Christianity. The Early Panegyrics on Saint 

Gregory, New York, 2005, p. 41։ 



 
137 

դրսևորված վերաբերմունքով, այն է՝ սուրբգրային կանոնի և անհատական-

ստեղծագործականի փոխհարաբերակցությունը գովաբանական կամ փա-

ռաբանական օրհներգերում, հեղինակի անմիջական «ներկայությունը» 

Ողորմեաներում։ 

 
 

Աննա Ստեփանյան – Հեղինակի խնդիրը հայ միջնադարյան  
օրհներգության մեջ 

 

Հոդվածում ներկայացվում է հայ միջնադարյան օրհներգի հեղինակի խնդիրը 

սուրբգրային տեքստի ներկայացման, անձնական ապրումների դրսևորման, ներկա-

յացվող նյութի գեղարվեստական վերարտադրման կերպի տեսանկյուններից։ Օրհն-

երգերի կանոնական բովանդակությունն ու նախապես ընդունված «կաղապարը» 

թելադրում են հեղինակի վերաբերմունքը տեքստի բովանդակային և արտահայտ-

ման դրսևորումներում։ Փառաբանական բնույթի օրհներգերում հեղինակի վերա-

բերմունքը զգալի է սուրբգրային կանոնի, ազգային, պատմական նյութի փոխհարա-

բերակցության դեպքում, իսկ ապաշխարողական բնույթի օրհներգերում զգալի են 

հեղինակ-կերպարի անձնական ապրումները և անմիջական «ներկայությունը»՝ 

իբրև գործող կերպար։ Ըստ այս տարբերակումների՝ հեղինակի խնդիրը ներկայաց-

վում է երեք հիմնական բաժանումով. 

1. Հեղինակի խնդիրը սուրբգրային տեքստը փառաբանական օրհներգերի 

միջոցով արտահայտելիս։ 

2. Հեղինակի դերը ազգային-պատմական տեքստեր բովանդակող օրհներգե-

րում։ 

3. Հեղինակի անձնական ապրումների դրսևորումը օրհներգերում։ 

 
 

Анна Степанян – Проблема автора в армянском средневековом гимне 

 
Клювые слова – армянский средневековый гимн, каноническое содержание, библейский 

канон, исторический материал, шаблон, личные переживания, различие, авторская 

проблема 

 

В статье представлена проблема автора средневекового армянского гимна с точки 

зрения подачи библейского текста, выражения личных переживаний, способа худо-

жественного воспроизведения представленного материала. Каноническое содержание 

гимнов и принятый ранее “шаблон” диктуют авторское отношение в содержании и 

выражении текста. В гимнах прославляющего характера очень значимо отношение 

автора в случае соотношения библейского канона, национального и исторического 

материала, а в гимнах покаянного характера ощутимы личные переживания автора, его 

непосредственное “присутствие” как действующего персонажа. В соответствии с этими 

различиями проблема автора представлена в трех основных аспектах: 

1. Задача автора в выражении библейского текста через гимны.  

2. Роль автора в гимнах, содержащих национально-исторические тексты.  

3. Выражение личных переживаний автора в гимнах. 

 

 



 
138 

Anna Stepanyan – The Author’s Problem in Armenian Medieval Hymnology 

 
Key Words – Armenian medieval hymn, canonical content, biblical canon, historical 

material, template, personal feelings, distinction, the author’s problem 

 

The article presents the problem of the author of the Armenian medieval hymn from the 

point of view of presenting the biblical text, expressing personal feelings, and the way of 

artistic reproduction of the presented material. The canonical content of the anthems and the 

previously accepted “template” determine the author’s attitude in the content and expressions 

of the text. In the hymns of a glorious nature, the author’s attitude is significant in the case of 

the correlation between biblical canon, national and historical material, while in the hymns of a 

repentant nature, the author’s personal feelings, his direct “presence” as an acting character are 

significant. According to these distinctions, the author’s problem is presented in three main 

aspects: 

1. The author’s task in expressing the biblical text through hymns, 

2. The role of the author in hymns containing national-historical texts, 

3. Expressing the author’s personal feelings in the hymns. 

 

Ներկայացվել է 05.06.2021 

Գրախոսվել է 11.06.2021 

Ընդունվել է տպագրության 06.07.2021 

 


