
 
187 

 

 

 

ՊԱՏՄԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆ 
 

ՎԱՆՈՒՀԻ ԲԱՂՄԱՆՅԱՆ 

 

ՎԿԱՅՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ ԾԱԹԵՐԻ ԾԱԳՄԱՆ ՄԱՍԻՆ 

 
Բանալի բառեր – Ն. Ադոնց, Հ. Աճառյան, հայ, ծաթ, գնչու-ցիգան, հնդիրանական 

ցեղ, հայ քաղկեդոնականություն, սոնթ, զոտտ, զուտտ, ծագումնաբանություն 

 

Հայ պատմիչները վկայում են ծադ կամ ծաթ անունով ինչ-որ ժողովրդի 

մասին, որի ծագումը ցայսօր առեղծված է: Ծաթերի առաջացման հանգա-

մանքները և նրանց կապը հայերի հետ իսկապես հետաքրքրական են, 

որովհետև նրանք որոշ առնչություն ունեն հայ եկեղեցու դավանաբանական 

հոսանքներից մեկի հետ: 

Պատմական հակադիր վկայություններ կան ծաթերի՝ հայ լինել-չլինելու 

հարցի վերաբերյալ: Ըստ դրանցից մի քանիսի՝ ծաթերն առանձին ժողովուրդ 

են՝ հայերից զանազանվող, ըստ այլ վկայությունների՝ ծաթ-ը հայ քաղկեդո-

նականների մականունն է: 

Ծաթերի մասին առաջին անգամ վկայում է Ուխտանեսը X դարում, սա-

կայն, ինչպես ուսումնասիրողներն են փաստում, նրա պատմության՝ ծաթե-

րին նվիրված հատվածը մեզ չի հասել: Ծաթերի մասին տեղեկություններ 

պահպանվել են միայն հեղինակի ընծայականում, որտեղ նա, դիմելով Անա-

նիա Նարեկացուն, որի խնդրանքով գրել է իր աշխատությունը, նշում է, որ 

վրաց բաժանման պատմությունից հետո պիտի պատմի նաև ծադ կոչվող 

ազգի մկրտության մասին: Այդ խնդրին հեղինակն անդրադարձել է իր գրքի 

երրորդ մասում, որը մեզ չի հասել: Ընծայականում նա մասնավորապես 

գրում է. «Եւ զամենայն կարգել մի ըստ միոջէ ըստ իւրաքանչիւր խորհրդոց: 

Նախ զթիւ թագաւորաց եւ հայրապետաց մերոց, եւ զբաժանումն Վրաց ի 

Հայոց միաբանութենէ եւ յետ այնորիկ զՄկրտութիւն ազգին որ Ծադն կոչի, 

նաեւ զգաւառս եւ զգեղս գլխաւորս, եւ զքաղաքս եւ զբերդս իւրաքանչիւր 

գաւառօք որ են յաշխարհին յայնմիկ, որպէս եւ կամք քո հրամայեցին, եւ 

զվանօրայս հանդերձ վանականօք անուամբ իւրաքանչիւրոց, եւ զանա-

պատս միայնաւորաց…»1: 

Հարցի քննությամբ զբաղված հայագետ, բյուզանդագետ Նիկողայոս 

Ադոնցի վկայությամբ, Ուխտանեսից բացի, ծաթերի պատմությունը քննել է 

                                                           

1 Ուխտանես, Պատմութիւն Հայոց եւ Պատմութիւն բաժանման Վրաց ի Հայոց, 

Վաղարշապատ, 1871, էջ 14: 



 
188 

նաև Պողոս Տարոնեցին, որը, նրա հաղորդմամբ, անծանոթ էր Ուխտանեսի 

պատմության՝ ծաթերին վերաբերող հատվածին: Դա թույլ է տալիս ենթա-

դրել, որ վերոնշյալ հատվածն անհետացել է ավելի վաղ՝ մինչև Պողոս Տարո-

նեցու՝ ասպարեզ գալը, այն է՝ XII դարից առաջ: Ըստ Ն. Ադոնցի՝ սա է պատ-

ճառը, որ հետագա հեղինակները գրեթե ոչինչ չգիտեն ծաթերի մասին, իսկ 

եղած տեղեկությունները հիմնվում են լոկ ենթադրությունների վրա: 

Ծաթերի մասին մեր ձեռքի տակ եղած տեղեկություններն ընդհանրաց-

նելով՝ տեսնում ենք, որ ուսումնասիրողների մի մասն ընդունում է ծաթերի՝ 

առանձին ազգ լինելու հանգամանքը. նրանք հետագայում ձուլվել են այս 

կամ այն ազգին, մյուս խումբը չի ընդունում նրանց նախնական առանձին 

ազգությունը՝ նշելով, որ նրանք նույնն են, ինչ ծավդեացիները: 

Այսպես, Մխիթար Այրիվանեցին XIII դարում ծաթերին նույնացնում է 

ծավդեացիների հետ. «Յաւուրս տէր Դաւթի (828-853) Գարաման քահանայ 

Կակաղեցի որոշեալ ի Հայոց՝ ի Վիրս դարձոյց զԾոնդէացիսն, այս է Ծադն, որ 

կան այժմ ի Հոռոմս»1: 

Մխիթար Այրիվանեցու այս տեսությունը, կարծում ենք, այնքան էլ 

արժանահավատ չէ, քանի որ ծոդեացիք քրիստոնյաներ էին և IX դարում 

վրաց եկեղեցու կողմն անցան, մինչդեռ ծաթերը միայն X դարի վերջերին 

քրիստոնյա դարձան: Նշանակում է՝ հստակորեն պետք է սահմանազատվեն 

ծաթ և ծոդեացի (ծավդեացի) եզրերը՝ որպես տարբեր ցեղանուններ: 

Ծոդեացիք, ըստ Ն. Ադոնցի, բնակվում էին Հայաստանի սահմաններում՝ 

աղվանների երկրին կից, և հայտնի էին դասական հեղինակների երկերից 

sodi անվամբ: 

Ծաթերին ու ծոդեացիներին առանձին ցեղեր է համարում նաև Նիկողա-

յոս Մառը, ըստ որի՝ ծաթերը հայ քաղկեդոնականներն են: Հապացույց իր 

այս տեսության՝ նա Ուխտանեսի վկայության ծադ գրությունը բացատրում է 

որպես մի նոր շտկում՝ ծադերին ծոդեացիներին նույնացնելու հետագա 

փորձի վրա հիմնված, և անվարան փաստում է, որ Ուխտանեսի գրության 

մեջ խոսքը ոչ թե ծաթերի, այլ ծոդեացիների մասին է: Ըստ նրա՝ Ուխտանեսի 

պատմության նշյալ հատվածի անհետացումը պատահական չէ, այլ 

կապված է ծաթերին որպես օտար ներկայացնելու հեղինակի ձգտման հետ2: 

Ն. Մառի վերջին պնդումը, կարծում ենք, հավանական է, հատկապես 

եթե նկատի ենք ունենում Ուխտանեսի գրության հատվածի անհետացմանը 

վերաբերող, երկրորդական թվացող, բայց շատ կարևոր այլ փաստեր: Գրի-

գոր Նարեկացուն մեղադրում էին թոնդրակյան աղանդի հետևորդ լինելու 

մեջ, բայց շրջանառվում է նաև այն տեսակետը, թե նրան սխալմամբ են 

թոնդրակյան աղանդի հետևորդ կարծել, թե նա «ծաթ» աղանդի հետևորդն 

                                                           

1 Այրիվանեցի Մ., Պատմութիւն ժամանակագրական, Ս. Պետերբուրգ, 1867, էջ 85: 
2 Տե՛ս Մառ Ն., Արքաուն. քրիստոնյաների մոնղոլերեն անվանումը հայ 

քաղկեդոնականների խնդրի առնչությամբ, Երևան, 2016, էջ 45: 



 
189 

էր, որը նույնն էր, ինչ հայ քաղկեդոնականությունը: Առաջադրված այս վար-

կածն ուշագրավ է ծաթ աղանդի՝ Արևմտյան Հայաստանում տարածված լի-

նելու իրողությունը մեկնելու և Ներսես Ակինյանի՝ ծաթերի մկրտության 

վայրը Կիլիկիայում տեղադրելու տեսակետը հասկանալու առումով: Ծաթե-

րի՝ Արևմտյան Հայաստանում սկզբնապես հայտնվելու և այնտեղ բնակու-

թյուն հաստատելու նախնական վարկածը լիովին հաստատվեց, երբ «Հա-

յաստանի և հարակից շրջանների տեղանունների բառարանում»1 տեղ գտավ 

Արևմտյան Հայաստանի Էրզրումի վիլայեթի Երզնկայի գավառում Ծաթեր 

անունով գյուղը, որի բնակիչները՝ քրիստոնյա հայեր, եղեռնի ժամանակ 

տեղահանվել են: Այս փաստը շատ խոսուն է մի կողմից ծաթերի՝ Հայաստա-

նում իրապես գտնվելու, մյուս կողմից՝ հայերին ձուլված, անգամ իրենց 

անունով գյուղ հիմնած լինելու առումով: Բայց նույնանուն գյուղ կա նաև Լո-

ռու մարզում՝ Ալավերդուց տասնմեկ կիլոմետր հարավ, Դեբեդի բարձրադիր 

ձախ ափին, որտեղ գտնվող երկու եկեղեցիները կառուցված են հենց XI-XIII 

դարերում: Ծաթերի՝ Արևմտյան Հայաստանում գտնվելու մասին է վկայում 

նաև Ն. Ակինյանի հետևյալ վկայությունը. «Աչքէ պէտք չէ հեռացընել այն 

պարագան ալ որ պատմագիրն (Ուխտանես-ընդգծումը մերն է) կը խոստա-

նար թուարկել նաեւ զվանորայսն հանդերձ վանականօք եւն, բան մը, որ 

լիով կը ճշգրտուի Կիլիկեան Հայաստանի համար…»2: 

Մխիթար Ապարանցին, նշելով Հայաստանում եղած զանազան աղանդ-

ների և հերետիկոսական ուսմունքների պատմության մասին, հիշատակում 

է նաև ծաթերին. «…քանզի ոմանք կոչին Սոնթ, ըստ Սըասցոց կոչելոյն եւ 

բարբառոյն, որ ասի Բաժանեալք կամ թափեալք. վասն զի բաժանեալ 

թափեցան ի Սըսոյ միաբանութենէն որ ընդ Սուրբ եկեղեցւոյ: Եւ ոմանք 

կոչին Ծաթ Հայեր, որ լեզուով եւ հրով ազգաւ են Հայք, բայց դավանութեամբ 

եւ ամենայն օրինօք են Յոյնք… ոմանք ի Յունաց եւ ոմանք ի Հայոց, որք 

մերձակայք են այնմ գաւառին (Կեսարիո) եւ երկրին, որք կոչին Ծայթ Յոյնք 

եւ Ծայթ Հայքն ընդ նոյն Յունաց, եւ յոյժ նոյն ատեն եւ բամբասին զՀայսն, որք 

ոչ հաւանին վերոյգրեալ աղանդեացն միայն լեզուով եւ գրով են Հայք, եւ 

այլոց ամենայնիւ միաբան ընդ նոյն Յունաց»3: 

Կարծում ենք՝ չի կարելի անտեսել այն փաստը, որ Մխիթար Ապարան-

ցու երկում հիշատակվում է ոչ միայն ծաթ-հայերի, այլ ծաթ-հույների մասին, 

հետևաբար ծաթերի հարցը չի փակվում միայն հայ քաղկեդոնականներով:  

Ծաթ-հայերի մասին է գրում նաև Ն. Ակինյանը՝ Ուխտանեսի գրության 

«ծադ»-երին նույնացնելով «ծայթ» հայերի հետ. «Ուխտանեսի ակնարկած 

                                                           

1 Հայաստանի և հարակից շրջանների տեղանունների բառարան, հ. 1-5, Երևան, 1986-

2001: 
2 Ակինեան Ն., Կիւրիոն կաթողիկոս վրաց. պատմութիւն հայ-վրական հարաբերու-

թեանց եօթներորդ դարու մէջ, Վիեննա, 1910, էջ 80: 
3 Տե՛ս Ադոնց Ն., Երկեր, հ. Ա, Երևան, 2006, էջ 537: 



 
190 

«Ծադ ազգն» նոյն է բոլորովին «Ծայթ» հայերու հետ, ազգ կոչուած է շեշտելու 

համար պարզապէս Ծայթերու բազմութիւնը»1: 

Ն. Ադոնցի համոզմամբ, սակայն, «ծաթ»-ը ազգային տերմին է՝ համա-

ձայն Ուխտանեսի նույն վկայության: Այս անվանման մեջ, ըստ նրա, չի կա-

րելի չնկատել այն ազգության անունը, որ հիշվում է արաբ հեղինակների 

երկերում՝ զոտտ կամ զատտ ձևերով: IX դարում զատերը (ռուսերեն բնագրի 

ուղղագրությամբ) բնակվում էին Անազարվայի սահմաններում արաբ-բյու-

զանդական սահմանագլխին: Նրանք համարվում են Եվրոպայում և Ասիա-

յում այսօր ցրված գնչու-ցիգանների նախնիները: Ըստ պատմագիրների՝ 

նրանք եկվորներ են Հնդկաստանից և պատկանում են Հինդոսի ստորին 

հոսանքում բնակվող բազմաթիվ ցեղերի թվին: Այստեղից նրանք գաղթել են 

Միջագետք և ցրվել ավելի հեռու՝ Արևմտյան Ասիա և այլ երկրներ: 

Ն. Ադոնցը, որ հետամուտ չի լինում այն ուշագրավ հարցին, թե ինչ կապ 

ունեն ծաթերը, այսպես կոչված, հայ գնչու-ցիգանների հետ, որ կոչվում են 

բօշա, մեջբերում է, սակայն, ցիգանների լեզուն հետազոտողների հիշատա-

կած մի քանի բառեր, որ պատահում են ցիգանական բոլոր բարբառներում, 

դիցուք՝ choro=խոր, kotor=կտոր, բեկոր, handako-խրամ, քանդակ և այլն: Այս 

բառերի բացատրությունը հետազոտողները փորձում են գտնել արաբերե-

նում, մինչդեռ դրանք կան հայերենում, այն էլ՝ նույն նշանակությամբ: Եվ Ն. 

Ադոնցը մեջբերում է ցիգանական լեզվի ուսումնասիրող Քերովբե Պատկա-

նովի եզրակացությունը. «Գուցե հայ ծաթերը և սոնթերը, նրանք, որ ապրում 

էին Կիլիկիայում, հայ թագավորության կործանումից հետո շարժվեցին 

դեպի կայսրության մայրաքաղաքը և այնտեղից ցրվեցին արևմտյան Եվրո-

պայի զանազան երկրները… Եվ եթե ոչ ծաթերի միջոցով, համենայն դեպս, 

նրանց միջնորդությամբ են մտել հայ բառերը եվրոպական ցիգանների բար-

բառների մեջ…»2: 

Ն. Ադոնցը գրում է. «Ոչ միայն հնչյունաբանական, այլև իրական-պատ-

մական տեսակետից ծաթերի և զատերի համադրությունը չի կարող 

հակաճառության հանդիպել: Վեճ և տարբեր կարծիք կարող է լինել միայն 

այն հարցի վերաբերմամբ, թե ե՞րբ և ինչպե՞ս են ընկել նրանք Հայաստան և 

ո՞ւր էին կենում Ուխտանեսի օրով…»3: Ըստ նրա՝ ծաթերը հաստատվեցին 

Հայաստանի սահմաններում իրենց մկրտությունից (X դար) շատ ավելի վաղ 

և թերևս հայերի հետ ձուլվելու ճանապարհի վրա դարձել էին հայախոս, թեև 

նրանց լիովին հայացումը կատարվել է քրիստոնեություն ընդունելուց հետո 

կամ զուգադիպել է մկրտությանը: 

Ըստ Ն. Ադոնցի, փաստորեն, գրեթե անկասկած է, որ զատերը հենց այն 

ժողովուրդն են, որի մասին խոսում են հայ պատմիչները՝ նրանց ծաթ կամ 

                                                           

1 Ակինեան Ն., նշվ. աշխ., էջ 79: 
2 Ադոնց Ն., նշվ. աշխ, էջ 546: 
3 Նույն տեղում, էջ 543:  



 
191 

ծադ կոչելով: Այս անունը, ըստ գիտնականի, Հինդի ափերին հնչում էր jat: 

Հնդկական ջատ-ը պարսիկ-արաբական հողի վրա դարձել է զատ: Հայկա-

կան ձևը՝ ծաթ, նրա ենթադրությամբ, ընդհանուր է նաև Ասորիքի և Միջա-

գետքի համար. հնչյունաբանական տեսանկյունից ջ-ի՝ զ, և զ-ի՝ ծ հնչյունա-

փոխությունն օրինաչափ երևույթ է: 

Հրաչյա Աճառյանը զատ բառը մեկնում է իբրև զ նախդրիվ հատ և հավե-

լում, որ պահլավերենում կա ջատքար բառը՝ «անջատ» ձևից1: Նրա դիտար-

կումը, մեր կարծիքով, թույլ է տալիս զատ (զոտ, զուտ) ցեղանունը աղերսել 

հայերեն զատ՝ առանձին, մեկուսի բառի հետ՝ այդու զատ և ծաթ բառերը 

դիտելով իբրև միևնույն անջատական, հերձվածող իմաստն արտահայտող 

լեզվական տարբերակներ, հատկապես որ Գևորգ Ջահուկյանը և Հ. Աճառ-

յանը սոնթ-ը ստուգաբանում են որպես «կրօնապէս բաժանեալ, հերձեալ»2: 

Բացի այդ, գրեթե կասկած չի հարուցում, որ անջատ բառի վերջին –ջատ բա-

ղադրիչը նույն զատ-ն է՝ Ն. Ադոնցի ներկայացրած ջ>զ հնչյունափոխությամբ: 

Թվում է՝ Հ. Աճառյանի այս ստուգաբանության հետ է կապված Մխիթար 

Ապարանցու այն վկայությունը, որտեղ նա, պատմելով ծաթերի մասին, 

հայտնում է, որ հայ քաղկեդոնականներից մի քանիսը կոչվում են սոնթ, որը, 

նրա կարծիքով, նշանակում է հերձվածող, անջատական: Բայց այս թյուրի-

մացությունը կանխարգելում է Ն. Ադոնցը՝ մերժելով Մխիթար Ապարանցու 

վերոնշյալ բացատրությունը, ինչպես նաև ծաթ բառի մեկնությունը՝ որպես 

կիսատ, անբավարար անուն, որ տվել են հայ քաղկեդոնականներին: Ըստ Ն. 

Ադոնցի՝ սոնթ բառն անկասկած կապ ունի sinte անվան հետ, ինչպես գնչու-

ցիգաններն են իրենց կոչում: Սա, Ն. Ադոնցի ենթադրությամբ, նույնն է sindi 

հնդկական ցեղի անվան հետ, որին ազգակից են և ծաթերը: Միով բանից, 

sont, sinte ձևը մեկն է զատ-ցիգանների ինքնանվանումներից: 

Սոնթ անվան ստուգաբանության հարցում Հ. Աճառյանը թեպետ համա-

կարծիք է Ն. Ադոնցին, սակայն ծայթ -ը ստուգաբանում է որպես նախատա-

կան բառ՝ «հավատքի մեջ թերի կամ ազատամիտ» նշանակությամբ3: 

Ռուս բանասեր, պատմաբան Ալեքսանդր Պոդոսինովը սինդի անունով 

ցեղի տեղակայման մասին գրում է, որ նա գտնվում էր Թամանի թերա-

կղզում` Ազովի և Սև ծովերի միջև ընկած տարածքում4: 

Գերմանացի գիտնական Կառլ Ֆունկեն այս առիթով գրում է, որ սինդի 

ցեղը բնակվում էր Սև ծովի հյուսիսային սահմաններում: Այս ցեղի մասին 

գրում են Հերոդոտոսը և ավելի ուշ շրջանի պատմիչներ՝ նրանց երկիրն ան-

                                                           

1 Տե՛ս Աճառյան Հ., Հայերէն արմատական բառարան, Երևան, 1926, h. 2, էջ 82: 
2 Տե՛ս Ջահուկյան Գ., Հայերեն ստուգաբանական բառարան, Երևան, 2010, էջ 687, 

Աճառյան Հ., Հայոց անձնանունների բառարան, Երևան, 1962, հ. 2, էջ 442: 
3 Տե՛ս Աճառյան Հ., Հայերէն արմատական բառարան, հ. 2, էջ 82: 
4 Տ ե ՛ ս  Podossinov A. V., Das Schwarze Meer in der geokartographischen Tradition der Antike 

und des frühen Mittelalters. II. Die Halbinsel Krim, das Asosche Meer und die Straße von Kertsch, 

Ancient West and East, Vol. 3, n° 2, S. 450: 



 
192 

վանելով «Land Sindise»` Սինդիս երկիր1: Իսկ գերմանացի պատմաբան, 

աշխարհագետ Կոնրադ Մաններտը հույների և հռոմեացիների աշխարհա-

գրությանը նվիրված իր աշխատության մեջ վկայում է սինդի անվան Ցինգի 

տարբերակը նույնպես2, որը փաստացի լավագույն ապացույցն է Ն. Ադոնցի 

ենթադրության, ըստ որի՝ գնչու-ցիգանների ինքնանվանումներից մեկը 

սինդի է: 

Ն. Ադոնցի վկայությամբ՝ Ֆիրդուսին պատմում է, որ ծաթերին՝ իբրև լավ 

երաժիշտների, Հնդկաստանից բերել է տվել (12 հազար մարդ և կին) Վռամ V 

թագավորը (420-448): Այս մասին պատմում է նաև Գամզա Իսփահանցին, 

որն ապրել է Ֆիրդուսուց առաջ: Այդ ավանդությունների ճշտությունը, Ն. 

Ադոնցի համոզմամբ, դժվար է ստուգել, սակայն ստույգ է, որ զատերին 

հանդիպում ենք Բասրայում արդեն VII դարում: 

Գերմանացի լեզվաբան Հայնրիխ Գրելմանը ցիգանների հայրենիքը հա-

մարում է Հնդկաստանը, իսկ նրանց անցումը Հնդկաստանից դեպի տարբեր 

երկրներ բացատրում է Թիմուր-բեկի՝ XIV դարում Հնդկաստանի վրա հար-

ձակմամբ, որի հետևանքով «ավազակների» մի խումբ՝ «ցիգան» անունով, 

մոտ կես միլիոն թվաքանակով, փախչում է Հնդկաստանից3: 

Ռուս լեզվաբան Նիկոլայ Բեսսոնովը նույնպես ընդունում է ցիգանների 

հնդկական ծագումը հատկապես լեզվաբանական տեսանկյունից: Նրանց 

լեզուն և սանսկրիտը, ըստ նրա, միմյանց շատ մոտ են4: 

Ծայթ անունը Ղևոնդ Ալիշանը մեկնաբանում է որպես ածանցում ծըթռիլ 
բայից, որը նշանակում է աւերուել5: 

Խոսելով ծաթերի մասին՝ չենք կարող առանձնակի չանդրադառնալ 

նրանց մկրտության և ընդհանրապես հավատքի հարցին: Մխիթար Այրի-

վանցու՝ ծաթերի մասին վկայության մեջ ակնհայտ է, որ նրանց կրոնափո-

խությունն իրենց կամքին հակառակ է եղել: Նա գրում է. «Յաւուրս տէր 

Դաւթի (828-853) Գարաման քահանայ Կակաղեցի որոշեալ ի Հայոց՝ ի Վիրս 

դարցոյց զԾոնդէացիսն, այս է Ծադն, որ կան այժմ ի Հոռոմս»6: 

Ազգագրագետ Հրանուշ Խառատյանը նույնպես փաստում է բռնի կրոնա-

փոխության մասին՝ գրելով. ««Ծաթ» կամ «հոռոմ հայերը» Դերսիմում՝ տեղա-

կան բնակչության կրոնական հանդուրժողականության այս տարածքում, 

ավելի տևական են պահել իրենց էթնիկությունը, չեն հունացել, չնայած 

հունական բնակչության առկայությանը: Ավելի հավանական է, սակայն, որ 

                                                           

1 Տե՛ս Funke C. Ph., Neues Real-Schullexikon: enthaltend die zur Erklärung der alten Klassiker 

notwendigen Hülfswissenschaften vornämlich Geographie, Geschichte, Philosophie, Alterthümer und 

Mythologie, T. 5, Braunschweig, 1805, S. 339: 
2 Տե՛ս Mannert K., Geographi der Griechen und Römen aus ihren Schriften, Leipzig, 1820, T. 4, S. 355: 
3 Տե՛ս Grellmann H., Die Zigeuner, Dessau-Leipzig, 1783, S. 37: 
4 Տե՛ս Деметр Н., Бессонов Н., Кутенков В., История цыган. Новый взгляд, Воронеж, 2000, с. 3: 
5 Տե՛ս Ալիշան Ղ., Հայապատում, Վենետիկ, 1901, էջ 552: 
6 Այրիվանեցի Մ., նշվ. աշխ., էջ 69: 



 
193 

մեզ հետաքրքրող տարածքում հարկադրական դավանափոխություն չի եղել, 

և նրանք վերաբնակներ են, որ նախընտրել են թե՛ հունական, թե՛ հայկական 

կշտամբանքից ազատ Դերսիմի տարածքը»1: 

Ն. Մառը կարևոր մեջբերումներ է կատարում Նիկոն Սևլեռնցու «Տակ-

տիկոն»-ից՝ ծաթերի նկատմամբ կրոնական ստիպողականության մասին 

վկայող: Այսպես, այս «Տակտիկոն»-ում երեք փաստաթուղթ կա ծաթերի 

մասին՝ «Անտիոքի պատրիարքի ուղերձի կրկնօրինակը՝ ուղղված Երուսա-

ղեմի պատրիարք Եվթիմիոսին», «Նույն պատրիարքին ուղղված ուղերձի 

պատճենը՝ ուղարկված Սբ. Սիմեոն Հրաշագործի վանքից» և «Նիկոնի 

թուղթը հայր Գերասիմին՝ ևս ուղարկված Երուսաղեմ»: Առաջինում կարդում 

ենք. «Ոմանք ամեն կերպ հարձակվում են նրանց (ծաթերի, հայերի) վրա, 

բարին ատող սատանայի դրդմամբ որպես ոչ ուղղափառների և վիրավորում 

են նրանց ամեն ձևով: Մինչդեռ նրանք ընդունված են եղել մեր նախորդ 

պատրիարքների կողմից…»2: 

Երկրորդ փաստաթղթում նույն միտքն է զարգացվում, իսկ երրորդում 

Նիկոն Սևլեռնցին գրում է. «Այս մեր եղբայրները ծաթ են անվանվում, որտեղ 

էլ որ հայտնվում կամ բնակվում են, ամենուրեք փորձության են ենթարկ-

վում՝ Քրիստոսի շնորհիվ անբիծ մնալով իրենց հավատի մեջ…»3: 

Նիկոն Սևլեռնցու փաստարկը, թե նրանք իրավունք ունեին Աստծու 

շինած եկեղեցում կանոնը հայերեն երգելու, ինչպես նաև Ֆիրդուսու վկա-

յությունը, թե նրանք երաժիշտ էին, կարծում ենք, տակավին ապացույց չեն 

նրանց հայ լինելու: Կանոնի հայերեն կատարումը զարմանալի չէ, որովհետև 

փաստ է, որ այդ ազգը եղել է Հայաստանում, ինչպես Եվրոպայի ու Ասիայի 

բազմաթիվ երկրներում: Դրա ապացույցն է նաև նրանց բառապաշարում 

հայկական բառերի գոյությունը, որ ոմանք փորձում են բխեցնել արաբերե-

նից, ոչ թե հայերենից՝ չնայած այդ բառերի՝ հայերենում նույն կազմությանն 

ու իմաստին: 

Ըստ ֆրանսիացի հայագետ Ժան-Պիեռ Մահեի՝ ծաթերը հայերից 

առանձնացված էին բարոյադավանական հիմքերով: Նրանք սովորաբար 

կոչվում էին ծաթ, և սա վիրավորական անվանում էր, որը տարբեր կերպ էր 

ստուգաբանվում. մի կողմից այն նշանակում է փոքր, մյուս կողմից՝ թոշնած 

կամ անկատար: Ծայթ նշանակում է հայ քաղկեդոնական, այսպես ասած, 

թզուկ, այսինքն՝ մի մարդ, որն անկարող է, անընդունակ և միաժամանակ, 

ըստ նրա, և՛ հույն է, և՛ հայ4: 
                                                           

1 Խառատյան Հ., Դերսիմի էթնո-կրոնական բազմազանությունը և դերսիմցիների շարու-

նակական այլախոհությունը: Հեղինակի տրամադրած ձեռագիրը: 
2 Մառ Ն., նշվ. աշխ., էջ 49: 
3 Նույն տեղում, էջ 50: 
4 Տե՛ս Mahé J.-P., Confession religieuse et identité nationale dans l’église arménienne du VIIe au 

XIe siècle. Des parthes au califat quatre leҫons sur la formation de l’identité arménienne, Momographies 

10, Paris, 1997, p. 59: 



 
194 

Փորձելով պարզել ծաթերի մկրտության վայրը՝ Ն. Ակինյանը վկայակո-

չում է Ասողիկի այն վկայությունը, թե 986-1000 թթ. Սեբաստիայի հայու-

թյունը խիստ հալածանքների էր ենթարկվում. «Այլ յորժամ էր ի Բաղդատ 

թագաւորն Վարդ և խաղաղանայր թագաւորն Վասլին՝ կամեցաւ յազգէն 

Հայոց, որ ընդ իւրով թագաւորութեամբն՝ անցուցանել ի Մակեդոնիա ընդդէմ 

Բուլղարացն, զի շինեսցեն զերկիրն… Եւ կանացի հովիւքն և մետրապօլիտն 

Սեբաստիոյ սկսան նեղել զազգն Հայոց վասն հաւատոյ…»1: Ըստ նրա՝ 

Կիլիկիան շատ ավելի հավանական տեղ է ծաթերի մկրտության համար, 

որովհետև, ինչպես Ասողիկն է վկայում, Հայոց Խաչիկ հայրապետի օրոք 

հայերը սփռվեցին արևմուտքում «մինչև ձեռնադրել նմա եպիսկոպոսունս 

յԱնտիոք Ասորւոց և ի Տարսոն Կիլիկեցւոց և ի Սուլնդայ և յամենայն 

գաւառսն յայնոսիկ»2: 

Մյուս կողմից՝ չէ՞ որ նրանք հեթանոսներ չէին, ինչո՞ւ պետք է մկըրտ-

վեին: Այս հարցին դարձյալ Ն. Ակինյանն է պատասխանում՝ գրելով, որ Ուխ-

տանեսի գործածած «մկրտություն» բառը կարող է թյուրիմացության հիմք 

դառնալ՝ կարծել տալով, թե ծաթերի՝ իբրև հեթանոսների մասին է խոսքը. 

«Ժամանակակից հայ կաթողիկոսաց (Անանիա Մոկացւոյ, Խաչկայ) եւ եկե-

ղեցականաց անհանդուրժող աստուածաբանութիւնն անվաւեր նկատած էր 

քաղկեդոնականներու մկրտութիւնը. եւ Անանիա իրեն խորհրդակից աս-

տուածաբան վարդապետներով սահմանած էր սրականապէս կրկին մկրտել 

դարձող քաղկեդոնականները (Ծադերը)»3: 

Ն. Ադոնցի կարծիքով, ծաթ հայերի՝ Հայոց եկեղեցուց դեպի քաղկեդոնա-

կանություն անցումը կատարվեց, հավանաբար, Բագրատունյաց թագավո-

րության թուլացման և վերջնական անկման շրջանում: Այդ ժամանակ Հա-

յաստանում գոյություն ուներ հայ եկեղեցուն կից նաև քաղկեդոնական մի 

համայնք, որն ընդգրկվում էր կայսերական եկեղեցու կազմում: Դավանաբա-

նական վեճերի պատճառով ծաթերը X դարից հետո անջատվեցին իրենց 

հավատքից և միացան հայ քաղկեդոնականներին ու հոռոմներին: Ն. Ադոնցը 

որոշ առումով ճշմարիտ է համարում Պողոս Տարոնեցու այն միտքը, թե ծա-

թերը կապվում են այն հայերի հետ, որոնք հունական հավատքին հավա-

տարիմ մնացին 726 թ. դավանական հեղաշրջումից հետո, և սա, փաստորեն, 

ծաթերի ծագումն է ըստ դավանության, ոչ թե ըստ ցեղի: 

Ծաթերի ծագմանն առնչվող հարցում, կարծում ենք, չպետք է տարան-

ջատել դավանաբանական և ազգային հիմքերը, որովհետև միայն դավանան-

քով ազգային պատկանելությունը որոշել չի կարելի, և հակառակը՝ ազգային 

պատկանելությունը դավանական պատկանելության մասին ոչինչ չի վկա-

յում: 

                                                           

1 Ասողիկ, Պատմութիւն տիեզերական, Սանկտ Պետերբուրգ, 1885, էջ 201: 
2 Նույն տեղում, էջ 258: 
3 Ակինեան Ն., նշվ. աշխ., էջ 80: 



 
195 

Այնուամենայնիվ, Ն. Ադոնցի կարծիքով, ծաթը ազգություն նշանակող 

տերմին է, և այդ անվանման մեջ անհնար է չնկատել այն ազգության անունը, 

որ հիշատակվում է արաբ հեղինակների գործերում՝ զոտտ կամ զուտտ 

անվամբ: Այս ընդհանրությունն ապացուցելի է ոչ միայն հնչյունաբանական, 

այլև պատմական տեսանկյունից: Վիճահարույց է միայն այն հարցը, թե ե՛րբ 

և որտեղի՛ց նրանք եկան Հայաստան և որտեղ էին ապրում քրիստոնեություն 

ընդունելու շրջանում: Ն. Ադոնցը ենթադրում է, որ նրանք Հայաստանում 

հաստատվեցին իրենց մկրտությունից շատ ավելի վաղ՝ X դարավերջին: 

Նրանք արդեն հայերի հետ ձուլման ճանապարհին էին, յուրացրել էին 

նրանց լեզուն, թեև նրանց լիովին հայացումը կատարվել է հավանաբար 

քրիստոնեություն ընդունելուց հետո կամ զուգադիպել է մկրտությանը: 

Ամփոփելով նշենք մեր եզրակացությունները. 

Ա) Գոյություն է ունեցել մի ազգ՝ ճգնակենցաղ անապատականներից 

կազմված: Այդ ազգը հայերեն կոչվել է ծաթ կամ ծադ, արաբերեն՝ զոտտ կամ 

զուտտ: Ուղղափառ չլինելու պատճառով նրան հալածել են: Այդ ազգի՝ 

քաղկեդոնական լինելն անկասկած է, և վիճահարույց է միայն նրա՝ հայերի 

հետ ունեցած առնչությունը: 

Բ) Ծաթերի՝ հայ քաղկեդոնականների հետ ունեցած առնչությունը սահ-

մանափակվում է, ըստ էության, նրանով, որ X դարից հետո ծաթերն անջատ-

վեցին իրենց հավատքից և միացան հայ քաղկեդոնականներին: Իսկ հայ 

քաղկեդոնականներին տրվող սոնթ անվանումը հենց նրանցից է եկել, ոչ թե 

հակառակը՝ հայ քաղկեդոնականներից տարածվել նրանց վրա: Ուսումնա-

սիրությունը ցույց տվեց նաև, որ զատ, սոնթ և ծադ՝ միևնույն անջատական, 

հերձվածող իմաստի լեզվական տարբեր դրսևորումներն են, այսինքն՝ տվյալ 

ազգը, որ ձուլվել է հույներին և հայերին, իսկապես հերձվածող է եղել, 

անջատական: 

Գ) Ուսումնասիրողների տեսությունները, սկզբնաղբյուրների սակավու-

թյամբ պայմանավորված, հիմնված են լոկ ենթադրությունների վրա, բայց 

սկզբնաղբյուրների պակասը կարելի է լրացնել պատմահամեմատական և 

լեզվաբանական մեթոդների օգնությամբ, որոնց օգնությանն է դիմել Ն. 

Ադոնցը, ապացուցելով ծաթերի՝ sinte ինքնանվանումով գնչու-ցիգաններ 

լինելը: 

Դ) Ծաթերի՝ առանձին ազգ լինելու մասին վկայում է այն փաստը, որ 

տարբերակում էին ծաթ հայերին ծաթ հույներից, այսինքն՝ նրանց մի մասը 

ձուլվել է հայերին, մյուս մասը՝ հույներին՝ ամբողջովին կորցնելով ազգային 

դիմագիծը և մնալով պատմական մշուշում: 

Ե) Ծաթերի՝ առանձին ազգ լինելու և մոտավորապես X դարում Արև-

մտյան Հայաստանում, ինչպես և Արևելյան Հայաստանի հյուսիսում, ի մաս-

նավորի՝ Լոռու մարզում տեղակայվելու փաստերն անժխտելի են մի կողմից 

Գրիգոր Նարեկացու՝ ծաթ աղանդի հետևորդ լինելու վարկածով, մյուս կող-

մից՝ Ուխտանեսի պատմության՝ հենց ծաթերին (վստահաբար նաև Գրիգոր 



 
196 

Նարեկացուն) վերաբերող հատվածների անհետացման հանգամանքով և ի 

վերջո՝ Ծաթեր անունով երկու գյուղերի գոյությամբ: 

Զ) Լոռու մարզի Ծաթեր գյուղում XI-XIII դարերում հիմնված հայկական 

երկու եկեղեցիներն ապացույցն են այն իրողության, որ ծաթերը, այն է՝ երբեմնի 

գնչու-ցիգանները, քաղկեդոնականությանը հավատարիմ են մնացել մինչև 

նշյալ դարերը, որից հետո հայացել են՝ կորցնելով ազգային դիմագիծը: 

 
 

Վանուհի Բաղմանյան – Վկայություններ ծաթերի ծագման մասին 

 

Սույն աշխատանքի նպատակը «ծաթ» ժողովրդանվան ստուգաբանությունն է և 

այդ ժողովրդի կապը հայերի հետ: Փաստացի, ծաթերը ցիգանների նախնիներն են, 

քաղկեդոնականներ, որոնց մի մասը ձուլվել է հայերին, մյուս մասը՝ հույներին՝ 

կորցնելով ազգային դիմագիծը: Մի կողմից շեշտվում է, որ հայ ուսումնասիրողների 

տեսությունները հիմնված են լոկ ենթադրությունների վրա, մյուս կողմից պարզա-

բանվում է նրանց՝ Հայաստան տեղափոխվելու ուղղությունն ու ժամանակը: 
 

 

Вануи Багманян – Свидетельства о происхождении цатов 

 
Ключевые слова – армянин, цат, циган, индо-иранское племя, армянский халкедонизм, 

сонт, зотт, зутт, этимология 

 

Цель данной работы- этимологическое исследование племени цат и ее отношение с 

армянами. Фактически цаты-предки циган, халкедонцы, одна часть которых ассими-

лировалась с армянами, другая-с греками, теряя свой национальный облик. С одной сто-

роны подчёркивается, что теории ученых, которые цатов считают армянами, основаны 

только на предположениях, с другой стороны поясняется направление и время их 

передвижения в Армению. 

 

 

Vanuhy Baghmanyan – Evidences on the Origin of the Tsats 

 
Key Words – Armenian, tsat, greek, gipsy-tzigane, indo-iranian tribes, geneology, Armenian 

Chalcedonians 

 

The work is based on the origin of Tsat tribe and their relation problems with Armenians. 

The facts revealed that tsats are the ancestors of gypsies: chalcedons, which partially 

assimilated with Armenians, Greeks completely losing their national identity. On one hand it is 

emphasized, that the theories of scientists, who considers tsat tribe Armenians are bacically 

based on assumptions, and on the other hand illustrated the century of the process of 

assimilation with Armenians. 

 

Ներկայացվել է 18.03.2021 

Գրախոսվել է 30.03.2021 

Ընդունվել է տպագրության 06.07.2021 


