
 
169 

 

 

 

 
ՎԱՉԱԳԱՆ ԱՎԱԳՅԱՆ 

 

«ԱՐԱ ԳԵՂԵՑԻԿ» ԱՎԱՆԴԱՎԵՊԻ ԲԱՆԱԳԻՏԱԿԱՆ ՔՆՆՈՒԹՅՈՒՆԸ 

 
Բանալի բառեր – Արամ, Արա Գեղեցիկ, Շամիրամ, բանագիտություն, ժողովուրդ-

բանասաց, դիցաբանություն, առասպել, հեքիաթացում, փոխակերպում, թեմա, մոտիվ 

 

Արա Գեղեցիկի և Շամիրամի մասին պատմականացած զրույցը1 միջնա-

դարյան հայ մատենագիրներից առաջինը վերապատմում է Մովսես Խորե-

նացին՝ առած Մար Աբասից2, հետո՝ Անանունը3, շատ հակիրճ այն վկայում է 

նաև Թովմա Արծրունին4՝ առանց Արայի անունը տալու: Իր ծագման նախ-

նական արմատներով սկզբնապես լինելով դիցաբանական ստեղծագործու-

թյուն5, գրի առնվելուց հետո ևս՝ տևական ժամանակ, պատմական ավանդու-

թյան մակարդակով ապրելով ժողովրդի մեջ՝ հետագայում հետզհետե կորց-

րել է իր դիցաբանական կերպարանքը, ժամանակի ուրույն նկարագիրը, փո-

խել բնավորությունը, մի շարք հանգույցներով, ինչպես կտեսնենք, մասամբ 

կապվել արդեն պատրաստի ավանդական հրաշապատում հեքիաթներին՝ 

կերպարանափոխվել և վերածվել է ընդարձակ մի պատումի: Զրույցը ակա-

նավոր ազգագրագետ-բանահավաք Երվանդ Լալայանը6 1902 թ. գրի է առել 

հարյուրամյա մի ծերունուց՝ Սահակ Սաֆարյանից՝ կոչելով այն «աւանդա-

վէպ»7: «Սա մի աշխոյժ, հանճարեղ, կարնեցի է,– տողատակում ծանոթա-

գրում է բանահավաքը նրա մասին,– շատ տեղեր ճանապարհորդած և այժմ 

                                                           

1 Տե՛ս Հարությունյան Ս., Հայ առասպելաբանություն, Պէյրութ, 2010, էջ 366: 
2 Տե՛ս Մովսես Խորենացի, Հայոց պատմություն, Երևան, 1981, էջ 60-71: 
3 Տե՛ս Պատմութիւն Սեբէոսի, աշխատասիրությամբ Գ. Վ. Աբգարյանի, Երևան, 1979, էջ 51: 
4 Տե՛ս Թովմա Արծրունի և Անանուն, Պատմություն Արծրունյաց տան, Երևան, 1985, էջ 

44, 45: 
5 Տե՛ս Ղանալանյան Ա., Ավանդապատում, Երևան, 1969, էջ ՂԳ: 
6 Երվանդ Լալայանի (1864-1931) եռանդուն ջանքերի շնորհիվ ժամանակակից ազգա-

գրությունն ու բանագիտությունը ժառանգություն են ստացել հայկական տարբեր գավառների 

ազգագրական նկարագրություններ և ժողովրդական ստեղծագործությունների մեծ պաշար: 

Նա նախաձեռնողն ու անփոփոխ խմբագիրն է չափազանց հեղինակավոր «Ազգագրական 

հանդէս»-ի (1896-1916). տե՛ս Նահապետյան Ռ., Երվանդ Լալայանի և «Ազգագրական հան-

դեսի» դերը հայ ազգագրական գիտության կայացման և զարգացման գործում («Ազգագրական 

հանդեսի» 120-ամյակի առթիվ) // «Պատմություն և ազգագրություն» (հայագիտական հանդես), 

Գիտական հոդվածների ժողովածու, Երևան, 2016, էջ 373-385:  
7 Տե՛ս Արա Գեղեցիկ. աւանդավէպ. գրի առաւ Ե. Լալայեան // «Ազգագրական հանդէս», 

գիրք 9, Թիֆլիս, 1902, էջ 144-159: Այսուհետև այս հրատարակությունից հղումները կտրվեն 

շարադրանքում` փակագծերում նշելով համապատասխան էջը: 



 
170 

Ուզունլար1 գիւղն ապաստանած: Այս աւանդութիւնը նա լսել է Մուշ քաղա-

քում: Այս ծերունին թէև անգրագէտ է, բայց շատ տեղեր ճանապարհորդած 

լինելով սովորել է զանազան բարբառներ, և խօսելիս բոլորը խառնում է: Ի 

նկատի առնելով, որ այդ խառն լեզուն լեզուաբանական տեսակէտից չի կա-

րող որևէ նշանակութիւն ունենալ, ես նրա պատմածը բառացի գրի առնելուց 

յետոյ գրականի վերածեցի, պահպանելով նրա ոճը, պատմելու եղանակը» 

(144-145)2: Այսինքն՝ պահպանելով բանահյուսական բնագրերի հրատարակ-

ման սկզբունքները՝ Ե. Լալայանը իր հեղինակային միջամտությամբ կատա-

րել է սոսկ ասացողական բնագրի լեզվական մշակումներ և ուղղումներ՝ 

դրանք պատճառաբանելով բանավոր պատումի լեզվական անկատարու-

թյամբ: Այս հանգամանքը, անշուշտ, դույզն-ինչ չի իջեցնում ավանդավեպի 

արժեքը, մի բան, որ նկատել է նաև դոկտոր Աղեքսանդր Մատիկյանն Արա 

Գեղեցիկի կերպարին նվիրված իր համեմատական-քննական ուսումնասի-

րության մեջ, որտեղ, սակայն, հեղինակը, ըստ էության, առաջինն անդրա-

դառնալով Ե. Լալայանի հրատարակած այս պատումին, հայտնել է շատ 

տարօրինակ կարծիք. «Որչափ որ ալ աւանդավէպս շատ հետաքրքրական 

նորութիւններ կը պարունակէ եւ իր շատ մը գողտրիկ փափկազգաց եւ վսեմ 

հայեացքներով հայ ժողովրդական արձակ բանաստեղծութիւններուն լաւա-

գոյներու կարգը թերեւս կարելի ըլլայ դասել, բայց կը ցաւինք որ Լալայեան-

ցի տուած երաշխաւորութիւններով հանդերձ ստիպուած ենք շատ կասկա-

ծելիօրէն վերաբերուիլ ավանդավէպին, որ հաւանօրէն կեղծիք է, ուրիշ 

ոչինչ»3: Այսպես շատ կտրուկ և հարևանցի եզրակացնում է նա և միանգամից 

                                                           

1 Թեև ըստ «Հայաստանի և հարակից շրջանների տեղանունների բառարան»-ի՝ 

նախկինում հայտնի էր նույնանում երկու գյուղ՝ մեկը՝ Երևանի նահանգի Նոր Բայազետի 

գավառում (տե՛ս Հակոբյան Թ. Խ., Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ., Հայաստանի և 

հարակից շրջանների տեղանունների բառարան, հ. 5, Երևան, 2001, էջ 173), մյուսը՝ Թիֆլիսի 

նահանգի Բորչալու գավառում, որ ներկայիս Օձուն գյուղն է ՀՀ Լոռու մարզում (տե՛ս նույն 

տեղում, էջ 473), սակայն բանահավաքը նկատի ունի վերջինը, քանի որ, ինչպես ինքն է 

վկայում, 1900-1901 թթ. ճանապարհորդել է Բորչալուի հայաբնակ գյուղերում, բավականա-

չափ մնացել հատկապես Օձունում (Ուզունլար), որտեղ էլ, հասկանալի է, գրի է առել այս 

ավանդությունը. տե՛ս Լալայեան Ե., Բորչալուի գաւառ. Յառաջաբան // «Ազգագրական 

հանդէս», գիրք VII-VIII, Թիֆլիս, 1901, էջ 271: 
2 Ծանոթագրության շարունակության մեջ Ե. Լալայանը ցանկություն է հայտնում, որ 

այս ավանդության տարբերակները գրի առնվեն՝ ուշադրություն դարձնելով Արայի սպանու-

թյան պատմությանը, քանի որ, ինչպես ինքն է գրում, «թերևս Էրի աւանդութիւնը մնացած 

լինի մեր մէջ»: Այդ հարցի քննությունը դուրս է մեր ուսումնասիրության շրջանակից. այստեղ 

միայն նկատենք, որ Պլատոնի հաղորդած փոքրասիական (պամփյուլական) մեռնող-հառնող 

Էրի առասպելի և Արա Գեղեցիկի առնչություններին հայագիտության մեջ շատերն են 

անդրադարձել: Ամփոփելով նախորդների կարծիքներն ու եզրահանգումները, մեկնաբանու-

թյուններն ու բացատրությունները հարցի կապակցությամբ՝ վաստակաշատ բանագետ 

Սարգիս Հարությունյանը բազմապիսի տվյալների քննական վերլուծությամբ հիմնավորապես 

ցույց է տվել այդ կապը. տե՛ս Հարությունյան Ս., նշվ. աշխ., էջ 377-382: 
3 Մատիկեան Ա., Արայ Գեղեցիկ, Վիեննա, 1930, էջ 19: 



 
171 

անցնում ավանդավեպի բովանդակությանը՝ առանց որևէ հիմնավորում տա-

լու նման արտասովոր պնդմանը: Այդ թերահավատ գնահատման պատճառ-

ները տեսանելի են դառնում աշխատության հետագա շարադրանքում, 

որոնց կանդրադառնանք ըստ անհրաժեշտության՝ համապատասխան հար-

ցի կամ տեսակետի քննարկման առնչությամբ: Չենք շրջանցի նաև գիտնա-

կանի այն դրույթները, որոնք իրենց տրամաբանությամբ համադրելի են մեր 

ենթադրություններին ու փաստարկներին կամ լրացնում ու լրացուցիչ հիմ-

նավորում են դրանք: 

«Արայ Գեղեցիկ» ավանդավեպը, որ դժվար է ասել, թե ինչ տարածում է 

ունեցել, ամենայն հավանականությամբ բանասաց(ներ)ի հերյուրած համակ-

ցություն է ու թերևս ավելի շուտ և ավելի շատ խմորվել, հյուսվել է Արա Գե-

ղեցիկի և Շամիրամի մասին պատմող վիպականացած առասպելից՝ իբրև 

պատրաստի ատաղձից, որն իրեն է քաշել հրաշապատում հեքիաթներին 

բնորոշ բազմաթիվ հատկանիշներ՝ հրաշքային մտահղացում, կայուն 

սկսվածք, հիպերբոլիկ պատկերներ, գերբնական հատկություններով օժտ-

ված կերպարներ, կենդանի երկխոսություններ, կրկնություններ և այլն, 

պատմողի բերանում առասպել, հեքիաթ, վեպ և իրականություն խառնվել են 

իրար, բազմաթիվ մանրամասնություններով և միջադեպերով ընդհանուր 

սյուժեով միացել միմյանց՝ վերածվելով մի ավանդավեպի, որն ավելի շատ 

հեքիաթի բնավորություն ունի և առավելապես հեքիաթ է հիշեցնում: «…Ամ-

բողջ պատմուածքին իսկականը, արմատն ու հիմը՝ Արան իր նկարագրով 

ժողովրդական անխառն աղբիւրէ չէ, անդրադարձ մտքի գործք է, օտար 

տարր մը՝ հիւսուած գիտակցաբար ժողովրդական ուրիշ առասպելի մը կամ 

առասպելներու հետ»1,– հարցի կապակցությամբ նկատում է Ա. Մատիկյանը: 

Համենայնդեպս սա ո՛չ առասպել է և ո՛չ հեքիաթ, քանի որ նրա մեջ մի 

կողմից տեսնում ենք մեզ հայտնի առասպելի հետքերը, իսկ մյուս կողմից՝ 

հեքիաթի տարրեր: Այս հանգամանքը թերևս ապացույցն է այն բանի, որ, 

ինչպես Արամ Ղանալանյանն է նկատում, շատ ավանդություններ «երկար 

ժամանակ բանավոր ձևով ապրելով ժողովրդի լայն խավերում, հետզհետե 

կորցրել են իրենց ժանրային ուրույն նկարագիրը և վեր են ածվել համեմա-

տաբար ընդարձակ հեքիաթատիպ պատումների»2: Նույն միտքը, ճիշտ է, 

«Սասնա ծռերի» կապակցությամբ, ավելի շուտ արտահայտել է Մանուկ 

Աբեղյանը: Անդրադառնալով Սասնա վեպի ծագմանը և զարգացմանն ընդ-

հանրապես՝ նա գրում է. «Բայց ի՞նչ են այդ մնացորդները (նկատի ունի էպո-

սի պատումները – Վ. Ա.), վե՞պ թե հեքիաթ, զի վեպը եթե չի մոռացվում, հա-

ճախ վերջիվերջո դառնում է հեքիաթ: Այս է նրա զարգացման վերջին էտա-

պը»3: Ու կարծում ենք՝ եթե Ա. Ղանալանյանը հեքիաթի վերածված ավան-

                                                           

1 Նույն տեղում, էջ 24: 
2 Ղանալանյան Ա., նշվ. աշխ., էջ Ի: 
3 Աբեղյան Մ., Երկեր, հ. Ա, Երևան, 1966, էջ 329: 



 
172 

դությունների՝ իր հիշատակած բնորոշ օրինակների մեջ1 չի հիշատակում Ե. 

Լալայանի գրի առած «Արայ Գեղեցիկ»-ը, որն անկասկած նրան պետք է 

ծանոթ լիներ, ապա այն պատճառով, որ վերջինս եղել է ընդհանուր հեքիա-

թային ժանրին մոտեցող մի միջին որակ, բայց դեռ ոչ ամբողջապես հեքիաթ՝ 

ժանրի դասական ընկալմամբ2: 

Հղում անելով «Теория литературы» հրատարակության 2-րդ գրքին՝ «Ос-

новные проблемы в историческом освещении: Роды и жанры литературы» (М., 

1964), և Ելեազար Մելետինսկու «Фольклор и этнография» աշխատությանը (Л., 

1970)՝ Ն. Վարդանյանը գրում է. «Արդեն նկատվել է, որ հրաշապատում հե-

քիաթը մասամբ առաջացել է առասպելի կենցաղայնացումից, երբ առասպե-

լական պատումի սրբազան, կրոնական բնույթի աստիճանական թուլացումով 

գերակշռություն են ստացել ընտանեկան-սոցիալական հարաբերությունները, 

որի հետևանքով հետզհետե սկսել է մեծ տեղ զբաղեցնել գիտակցված հորին-

վածքը»3: Սակայն հրաշապատում հեքիաթը, որքան էլ թեև ստացել է կենցա-

ղային բնույթ, շարունակել է պահպանել առասպելին հատուկ հրաշքի տար-

րեր՝ պայմանավորված հենց իր ժանրային բնույթով: Ըստ նշանավոր բանա-

գետ Ելեազար Մելետինսկու՝ «Առասպելի՝ հեքիաթի փոխակերպման հիմնա-

կան աստիճաններն են. 1) ապածիսականացում և ապասրբայնացում, 2) առա-

սպելական իրադարձությունների՝ ճշմարտության նկատմամբ խստագույն 

հավատի թուլացում, 3) գիտակցված մտահղացման զարգացում, 4) ազգագրա-

կան որոշակիության աստիճանական լուծում հեքիաթային ֆանտաստիկայի 

մեջ, 5) առասպելական հերոսների փոխարինում սովորական մարդկանցով, 6) 

առասպելական վաղ ժամանակը՝ հեքիաթային անորոշ ժամանակով, 7) 

պատճառայնության (էթիոլոգիզմ) թուլացում կամ կորուստ, 8) ուշադրության 

անցում կոլեկտիվ ճակատագրից անհատականին և տիեզերականից՝ 

սոցիալականին, որի հետ են առնչվում մի շարք նոր սյուժեների առաջացումն 

ու մի քանի կառուցվածքային սահմանափակումներ»4: 

Ե. Լալայանի գրի առած «Արայ Գեղեցիկ» ավանդավեպ-հեքիաթը մեզ 

համար հետաքրքիր է հենց հատկապես նրանով, որ դրա միջոցով կարելի է 

                                                           

1 Տե՛ս Ղանալանյան Ա., նշվ. աշխ., էջ Ի: 
2 Աղեքսանդր Մատիկյանը թեև այս ավանդությանը տալիս է ժանրային տարբեր անուն-

ներ՝ առասպել, ավանդավեպ, զրույց (տե՛ս Մատիկեան Ա., նշվ, աշխ., էջ 19, 21 և այլն), իսկ 

Արմեն Պետրոսյանը՝ հեքիաթ (տե՛ս Պետրոսյան Ա., Արամի առասպելը հնդեվրոպական 

առասպելաբանության համատեքստում և հայոց ազգածագման խնդիրը, Երևան, 1997, էջ 42, 

61), սակայն մենք, հաշվի առնելով, որ այն գտնվում է բանահյուսական տարբեր ժանրերի, 

մասնավորապես առասպելի ու հրաշապատում հեքիաթի հետ բազմաթիվ խաչաձևումների 

ու ներթափանցումների մեջ և մեկնաբանվում է նաև վիպական-առասպելաբանական համա-

տեքստում, որոշել ենք կոչել ավանդավեպ-հեքիաթ: 
3 Վարդանյան Ն., Առասպելական տարրերի դրսևորումները հայոց իրապատում 

հեքիաթներում // «ԲԵՀ», 2004, թիվ 3, էջ 169: 
4 Հարությունյան Ս., Բանագիտական ակնարկներ, Երևան, 2010, էջ 162: 



 
173 

մեկ անգամ ևս ցույց տալ, թե ինչպես է առասպելը փոխակերպվում հեքիա-

թի կամ հեքիաթացման1 ընթացք ապրում, այլ կերպ ասած՝ ուշագրավ է 

մասնավորապես բանահյուսական առումով: 

Ավանդավեպ-հեքիաթը սկսվում է սյուժետային անմիջական պատմ-

վածքով, որը, ըստ էության, ոչ մի կապ չունի առասպելի հետ՝ բացառու-

թյամբ թերևս այն բանի, որ դեռ այս մակարդակում պահպանել է իր նախնա-

կան առասպելաբանական բնույթը սոսկ այնքանով, որքանով հիշատակվում 

է «կիսաառասպելական» Արամի (Սարգիս Հարությունյան) կռիվը թշնամի-

ների դեմ՝ հանուն երկրի պաշտպանության («կոլեկտիվ ճակատագրի» գե-

րակայությունը): Պատմվում է, որ շատ դարեր առաջ Մուսուլ քաղաքում 

ապրում էր Արամ թագավորը, որն առյուծի պես քաջ էր և սուրը ձեռքին՝ 

պաշտպանում էր իր երկիրը՝ կռվելով թշնամիների դեմ: Սակայն հանկարծ 

նա կուրանում է, թուլանում են բազուկները, և ստիպված թողնում է պատե-

րազմի դաշտը (տե՛ս 144): Ըստ Մովսես Խորենացու ազգաբանական ցանկի՝ 

Արամը հայոց ազգածին առաջին նահապետ Հայկի վեցերորդ սերնդի զարմն 

է, որ «աշխատասեր և հայրենասեր մարդ լինելով, …լավ էր համարում հայ-

րենիքի համար մեռնել, քան տեսնել, թե ին՛չպես օտարացեղ ազգեր ոտնա-

կոխ են անում իր հայրենիքի սահմանները և օտարները տիրում են արյու-

նակից հարազատների վրա»2: Բազմաթիվ քաջագործություններ գործելով՝ 

նա բոլոր կողմերից լայնացնում է Հայաստանի սահմանները, և այլ ազգերը 

հայերին նրա անունով են կոչել սկսում: Հիշվում են նրա երեք հաղթանակ-

ները մեդացի Նյուքար Մադեսի, ասորեստանցի Բարշամի և Տիտանյան Պա-

յապիս Քաաղեայի դեմ3։ 

Ավանդավեպ-հեքիաթի մեջ Արամի մասին այս հիշողությունները, նրա 

շուրջ հյուսված ծավալուն զրույցների արձագանքներն արդեն մոռացվել են, 

մնացել են միայն անվան հիշողությունը և այն, որ նա եղել է քաջ և կռվելով 

թշնամիների դեմ՝ պաշտպանել իր երկիրը: Այստեղ ամենայն հավանականու-

թյամբ էական դեր է խաղացել բանահյուսական առարկայական պատճառ-

ներից մեկը՝ ժամանակը, թեև չի կարելի բացառել նաև բանահյուսական 

անհատական պատճառները: Ավանդավեպ-հեքիաթը կապվել է առասպելի 

հայտնի և սիրելի դյուցազնի հետ, թագավորին տվել անուն, որովհետև նրա 

առասպելական կամ պատմական նախատիպը սիրելի է եղել, և նրա գործերն 

առանձին տպավորություն են թողել ասացողների երևակայության վրա: Ան-

շուշտ, այստեղ ոչ պակաս, թերևս առավել նշանակություն պետք է տալ նաև 

այն հանգամանքին, որ, ըստ Մովսես Խորենացու, Արամն Արա Գեղեցիկի 

հայրն է: Կնշանակի՝ նաև ազգակցական կապի հանգույցով Արամը կարող էր 

մտել հեքիաթային այս պատում, որ, մեր համոզմամբ, առավել հավանական է: 

                                                           

1 Այս և հետագա շեղատառ ընդգծումները մերն են – Վ. Ա.: 
2 Մովսես Խորենացի, էջ 53: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, Գիրք Ա, գլուխ ԺԲ-ԺԴ: 



 
174 

Ավանդավեպի հենց սկզբում, ինչպես նկատեցինք, հիշատակվում է Մու-

սուլ քաղաքը, որն ասացողը շարունակության մեջ նույնացնում է Նինվեի 

հետ. «Մուսուլ քաղաքը, որ «կըսուի Նինուէ»» (156): Ինչպես գիտենք, վեպի 

մեջ աշխարհագրական անունները հաճախ հեշտությամբ շփոթվում են կամ 

մոռացվում, հների փոխարեն նորերն են գալիս, որոնք ավելի ծանոթ են այս 

կամ այն ասացողին, կամ թե գործողության տեղերը մոտեցվում են պատ-

մողի բնակության վայրին1, այնպես որ այստեղ ոչինչ զարմանալի չկա: Նին-

վեն, որ ավելի հին է, ավանդավեպ-հեքիաթին թերևս կապվել է Մովսես Խո-

րենացուց ազդված՝ գրավոր ավանդության շնորհիվ, և ավելի շուտ հենց Շա-

միրամի միջոցով, որի վիպական-դիցաբանական կերպարը վիթխարի հեղի-

նակություն է վայելել Հին աշխարհում, մասնավորապես Միջագետքում ու 

Հայաստանում2: «Ժողովրդագիտօրեն (folkloristisch) խօսելով անհնար է թէ 

հայ ժողովուրդը 2500 տարիէ ի վեր կործանուած Նինուէ քաղաքին յիշատա-

կը պահած ըլլայ իր զրոյցներուն մէջ,– գրում է Ա. Մատիկյանը և բացատ-

րում. – կործանուած քաղաքը սովորաբար տեղի կու տայ ուրիշի մը, որ ի 

հարկէ կա՛մ իր աշխարհագրական դիրքով եւ կա՛մ քաղաքական եւ տնտե-

սական նշանակութեամբն ո՛ր եւ է մերձաւորութիւն մը կամ նմանութիւն մը 

ունենալու է նախընթացին հետ»3: Ուրեմն՝ Նինվեին փոխարինելու եկած 

Մուսուլը, որ ամենայն հավանականությամբ իրաքյան Մուսուլ (նաև՝ Մո-

սուլ) քաղաքն է4՝ կառուցված մ. թ. ա. VI դարում ավերված Նինվեի մոտ5, վի-

պական այդ տրամաբանությամբ եկել զբաղեցրել է վերջինիս տեղը: 

Պատումի մեջ հիշվում են գործողության և այլ տեղանուններ՝ Վան, 

Մուշ, Մանազկերտ, «Նազիկի-գեօլ» (Նազիկի լիճ – Վ. Ա.), Սասուն, Ախլաթ, 

որ նույն Խլաթն է՝ Վանա լճի ափին6, Բերրի, որոնք, բացի վերջինից7, աշ-

խարհագրական իրենց ընդգրկմամբ համընկնում են պատմական Տուրու-

բերան-Վասպուրական աշխարհին: Բացառությամբ Բերրիի և Նազիկի լճի, 

որ հիշատակվում է Վանա լճից արևմուտք՝ Խլաթ քաղաքի մոտ՝ Մուշից հյու-

սիս-արևելք, այսինքն՝ նույն աշխարհի սահմաններում, մյուս տեղանունները 

                                                           

1 Տե՛ս Աբեղյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 332: 
2 Տե՛ս Հարությունյան Ս., Հայ առասպելաբանություն, էջ 370: 
3 Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 24-25: 
4 Հայտնի են Մուսուլ գավառ (Վերին Միջագետք) և գյուղ Արևմտյան Հայաստանում 

(Էրզրումի նահանգ) (տե՛ս Հակոբյան Թ. Խ., Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ., նշվ. 

աշխ., հ. 3, Երևան, 1991, էջ 903), որոնք, վիպական աշխարհագրությունից հեռու լինելով, 

կարծում ենք, չէին կարող ընդգրկվել այս ավանդության մեջ: 
5 Տե՛ս https://hy.wikipedia.org/wiki/%D5%84%D5%B8%D5%BD%D5%B8%D6%82%D5%AC: 

Առնված է 20.07.2020: 
6 Տե՛ս Հակոբյան Թ. Խ., Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ., նշվ. աշխ., հ. 1, Երևան, 

1986, էջ 116: 
7 Բերրին գտնվել է Արևմտյան Հայաստանի Խարբերդ նահանգում. տե՛ս նույն տեղում, էջ 

678: 

https://hy.wikipedia.org/wiki/%D5%84%D5%B8%D5%BD%D5%B8%D6%82%D5%AC


 
175 

քաջածանոթ են և կապված են աշխարհագրական որոշակի և իրական այն-

պիսի միջավայրի հետ, որը զգալի դերակատարում է ունեցել հայոց հոգևոր-

մշակութային կյանքում, դարձել բանահյուսական բազմաթիվ ստեղծագոր-

ծությունների և մասնավորապես «Սասնա ծռեր» էպոսի տեղանք-թատերա-

բեմ: Ինչպես գիտենք, աշխարհագրական այս միջավայրում է հիմնականում 

ձևավորվել և պահպանվել «Սասնա ծռեր» վեպն ու հասել XIX դար1: Տեսա-

կանորեն կարելի է ենթադրել, որ «Արա Գեղեցիկ» ավանդավեպ-հեքիաթը, 

որն ուղիղ ոչ մի կապ չունի մեր ժողովրդական վեպի հետ, թերևս դեռ Մու-

շում պատմվելիս ասացող-ժողովրդի նախաձեռնությամբ անգիտակցաբար 

փոխադրվել է էպոսի աշխարհագրական միջավայր՝ գուցե շնորհիվ վերջի-

նիս ժողովրդական բնույթի և հրապուրանքի: Այլ կերպ դժվար է որևէ փաս-

տարկով բացատրել, թե ինչու է ավանդավեպ-հեքիաթն իր աշխարհագրա-

կան ընդգրկմամբ համընկել պատմական այն բնօրրանին, որտեղ հիմնակա-

նում կերտվել է «Սասնա ծռերը»: Վանը, որն ավանդավեպ-հեքիաթում Շա-

միրամի քաղաքն է, անշուշտ, կարող էր հեքիաթ մտնել նաև Արա Գեղեցիկի 

և Շամիրամի մասին ավանդությունների հետ ունեցած բազմաթիվ հան-

գույցների շնորհիվ2, որ նկատում է և Ա. Մատիկյանը3, իսկ Նազիկի լճի՝ այդ 

անծանոթ անվան մուտքն ավանդավեպ-հեքիաթ ըստ երևույթին արդյունք է 

մշեցի բանասաց(ներ)ի բնակության տարածաշրջանային-աշխարհագրա-

կան ազդեցության: Առավել դժվար է որևէ փաստարկով պատճառաբանել 

Բերրի տեղանվան հիշատակումը: Սա ավելի շուտ թերևս ասացող(ներ)ի 

անգիտության հետևանք է, մանավանդ երբ հաշվի ենք առնում այն հան-

գամանքը, որ եթե ավանդավեպում այդ տեղանքը ներկայացվում է իբրև սա-

                                                           

1 Տե՛ս Սահակյան Ա., «Սասնա ծռերի» պատումների քննական համեմատություն, 

Երևան, 1975, էջ 170: 
2 Մովսես Խորենացին, ինչպես գիտենք, ուրարտական թագավորների կողմից Վան քա-

ղաքի շինարարությունն ու ոռոգման համակարգի կառուցումն ամբողջապես վերագրում է 

Շամիրամին (տե՛ս Մովսես Խորենացի, գիրք Ա, գլուխ ԺԶ), որը պատմական ոչ մի 

վավերագրով չի ապացուցվում և ունի բացահայտ ավանդական բանահյուսական մակարդակ 

(տե՛ս Հարությունյան Ս., Հայ առասպելաբանություն, էջ 370): Իսկ Թովմա Արծրունին Ուրար-

տուի նախկին մայրաքաղաք Վան-Տոսպն անվանում է Շամիրամի քաղաք և ընդհանրապես 

Վասպուրականում նրա անունով հիշում բազմաթիվ կառույցներ. տե՛ս Թ. Արծրունի և 

Անանուն, էջ 102, 388, 398-401, 418, 426, 436, 476, 526: Արա Գեղեցիկի և Շամիրամի հետ է 

կապված նաև Վան քաղաքի հյուսիսային կողմում գտնվող Լեզք գյուղի անունը, որտեղ 

չաստվածները, Շամիրամի կարգադրությամբ լիզելով զոված Արայի դիակը, կենդանացրել են 

նրան. տե՛ս Ղանալանյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 193: Մի ուրիշ ավանդությամբ Շամիրամը, տղա-

մարդու շորեր հագած, թագավորություն է անում և Վանի կողմերից շարունակ աղջիկներ է 

տանում ու առագաստի երկրորդ օրը սպանում, որպեսզի իր կին լինելը չհայտնվի: Գաղտ-

նիքը բացահայտվում է, իսկ այն տեղը, որտեղ ընկնում է Շամիրամի՝ գաղտնիքը բացող ներ-

քինու հետևից «իր քառասուն հյուսակ» մազերի մեջ դրած հսկայական քարաժայռը, կոչվում է 

Ծամքար. տե՛ս նույն տեղում, էջ 69-70: 
3 Տե՛ս Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 25: 



 
176 

կավաջուր մի վայր, ապա իրականում հայտնի է, որ այն եղել է խիստ բարե-

բեր մի տեղ, որից էլ, ենթադրվում է, ծագել է անունը1: 

Ավանդավեպ-հեքիաթում հիշատակվում է և Հայաստանը, որը, ինչպես 

նշվում է, Վանից բաժանվում է մի լեռով, «որի այն կողմը Վանի սահմանն է, 

այս կողմը Հայաստանը» (152): Ճիշտ է, թեև Վանի և Հայաստանի նման սահ-

մանակցությունը մնում է անհասկանալի, որ, հարկավ, ասացող(ներ)ի՝ աշ-

խարհագրությունը շփոթ պատկերացնելու հետևանք է, սակայն ուշագրավ է, 

որ բոլոր այդ տեղանունները հնարածին չեն: Դրանք, պատումի նաև հեքիա-

թային միջադեպերը կամ մոտիվները հաճախ կապելով աշխարհագրական 

որոշակի տեղավայրերի հետ, որն ամենևին հրաշապատում հեքիաթի 

ներքին պահանջմունքից չի բխում և կապ չունի նրա ժանրային նկարագրի 

հետ, կարծես ձգտում են նրան հաղորդել պատմական որոշակիություն, տալ 

իսկության երանգավորում, որ հավանաբար տեղի է ունեցել Արա Գեղեցիկի 

և Շամիրամի մասին պատմվող ավանդությունների ստիպմունքով: 

Վերադառնանք ավանդավեպ-հեքիաթին, որի հետագա սյուժեի մեջ ցայ-

տուն կերպով դրսևորվում են հրաշապատում հեքիաթների ժանրային 

առանձնահատկություններ, բովանդակության մոտիվներ, գեղարվեստական 

հատկանիշներ, հերոսի գործառույթներ2, և ակներև է դառնում առասպելի՝ 

հեքիաթի փոխակերպման ընթացքը: Այն բանից հետո, երբ կուրանում են 

Արամ թագավորի աչքերը, շատ բժիշկներ են գալիս-գնում, նաև կախարդներ 

են փորձում իրենց հնարագիտությունը, սակայն ոչ ոք ոչնչով չի կարողա-

նում օգնել: Եվ երբ մի անգամ Արամը, շրջապատված իր երեք որդիներով, 

հուսահատ նստած էր թախտին, հանկարծ հայտնվում է մի ալեզարդ ծերու-
նի և ասում, որ թագավորի աչքերի դեղը Շամիրամ թագուհու մոտ է՝ Վա-

նում, և խորհուրդ է տալիս որդիներից մեկին ուղարկել՝ բերելու. «Այդ դեղը 

կը բժշկէ քո աչքերը և քեզ կ’ երիտասարդացնէ» (144),– ասում է նա: Արամը 

հրաժարվում է՝ պատճառաբանելով, որ ինքն ու Շամիրամը թշնամացած են, 

և որ Շամիրամն ուզում է հափշտակել իր որդուն՝ Գեղեցիկ Արային: Եվ երբ 

ծերուկը, որ մեծ ջանք էր թափել՝ աստվածներից իմանալու բուժման գաղտ-

նիքը, հիասթափված հեռանում է, «Արա Գեղեցիկը, Արամի կրտսեր որդին, 

որ չինարի հասակ ունէր և նազելի դէմք», կարողանում է հորը համոզել՝ երդ-

վելով, որ «եթէ աստուածները չեն տնօրինել Շամիրամի սրով մեռնել», ապա 

ինքը կվերադառնա հոր աչքերի դեղով: «Գրական աւանդութենէ խոտորում» 

համարելով Արամի՝ Շամիրամի մտադրությունների մասին խոսքը, կասկա-

ծելի տեսնելով աստվածների վկայաբերումը, նաև, ինչպես հետո կտեսնենք, 

պատումի առանձին դրվագներ, որոնք շեղված են Արայի և Շամիրամի մա-

                                                           

1 Տե՛ս Հակոբյան Թ. Խ., Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ., նշվ. աշխ., հ. 1, էջ 678: 
2 Հերոսի՝ հրաշապատում հեքիաթների տիպաբանական կառուցվածքին բնորոշ 

գործառույթները ցույց տալու համար մենք առաջնորդվել ենք Վ. Պրոպի տեսությամբ. տե՛ս 

Հարությունյան Ս., Բանագիտական ակնարկներ, էջ 167-169: 



 
177 

սին պատմող ծանոթ ավանդությունից, Ա. Մատիկյանը դրանք համարում է 

«մեղք ընդդէմ ճշմարիտ զրոյցներու հոգւոյն»1: Անշուշտ, ավանդավեպ-հե-

քիաթում կորել են պատմական ուղղակի հետքերը, քաղաքական որոշակի 

դիտավորությունները կորցրել են իրենց սրությունը և ընդհանրացման ուժը, 

դարձել սովորական, մարդկային, թուլացել է այդ շահերի բախումը, վերի-

մաստավորվել են Արայի և Շամիրամի հարաբերությունները, սակայն այդ 

ամենը կատարվել է վեպի՝ հեքիաթի անցնելու պատճառով, ուրեմն տեղին 

չեն Մատիկյանի նմանօրինակ դիտողությունները: 

Վերադառնանք պատումին: Ստանալով հոր օրհնությունն ու նրա ար-

քայական սուրը՝ Արան շտապ դուրս է գալիս: Նրա երկու եղբայրները, չկա-

մենալով հետ մնալ եղբորից դեպի իրենց հայրն ունեցած սիրո արտահայ-

տությամբ, հետևում են նրան: 

Ինչպես արդեն նկատում ենք, բացի հրաշապատում անանուն հերոսնե-

րից (կախարդներ, խորհրդատու ալեզարդ ծերունի, աստվածներ), այստեղ 

առկա է և հրաշապատում հեքիաթներին հատուկ հրաշքային մտահղացում, 

տեսանելի են նաև այդ հեքիաթների տիպաբանական կառուցվածքին բնորոշ 

գործառույթներ (ընտանիքի անդամներից մեկին ինչ-որ բան է պակասում, 

նա ուզում է ունենալ ինչ-որ բան. այստեղ՝ դեղ), հերոսի (Արայի)՝ հայրենա-

կան տանից հեռանալը, ինչ-որ հրաշագործ առարկա (այստեղ՝ դեղ) ձեռք բե-

րելու անհրաժշտությունը)2, որոնց մեծ մասը, ինչպես կտեսնենք փոքր-ինչ 

հետո, ի հայտ է գալիս հատկապես պատումի շարունակության մեջ: Տեսա-

նելի է նաև, թե ինչպես հրաշապատում հեքիաթի ժանրային ստիպմունքով 

առասպելական հերոսները (Արամ, Արա Գեղեցիկ) փոխարինվել են սովո-

րական մարդկանցով (թագավոր, թագավորի տղա), ապասրբայնացվել, իսկ 

գլխավոր հերոսի ուշադրությունը «կոլեկտիվ ճակատագրից» անցել է 

անհատականին (հարազատ հոր համար դեղ ձեռքբերելը): 

Հրաշապատում հեքիաթներին բնորոշ տիպաբանական առանձնահատ-

կություններից մեկն էլ այն է, որ դրանցում իբրև գլխավոր հերոս բավական 

հաճախ հանդես է գալիս կրտսեր եղբայրը կամ կրտսեր թագավորազնը3, որը 

                                                           

1 Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 26: 
2 Տե՛ս Հարությունյան Ս., Բանագիտական ակնարկներ, էջ 167-169: Ուշագրավ է, որ հե-

քիաթային այդ գործառույթներն Արմեն Պետրոսյանը դիտարկում է առասպելաբանական 

հարթությունում. հայոց առաջին ազգածին նահապետների՝ որպես հայոց արարչագործու-

թյան առասպելական հերոսների համադրական քննության մեջ Արամին Հայկի միջնորդու-

թյամբ կապելով հունաց Օրիոնի հետ՝ նա գրում է. «Օրիոնը կուրանում է եւ տեսողությունը 

վերստանում արեւից։ Հատկանշական է, որ Արամը եւս «Արա Գեղեցիկ» հեքիաթում կույր է եւ 

իր որդի Արային ուղարկում է Շամիրամի քաղաքը՝ Վան (ուրարտական արեւի աստծու 

պաշտամունքի կենտրոնը, տե՛ս Հմայակյան 1990, 46), բուժամիջոց ձեռք բերելու (ԱՀ IX 144 

հտն.)։ Արա Գեղեցիկի մասին մեկ այլ, դեռեւս անտիպ մի հեքիաթում (FEI 40234181) եւս նրա 

հայրը՝ Վանի թագավորը կույր է…»: Տե՛ս Պետրոսյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 61: 
3 Հրաշապատում հեքիաթներում կրտսեր եղբոր կամ թագավորազնի՝ բավական հաճախ 

http://vizantarm.am/page.php?373#id_548


 
178 

«հաջողությամբ կատարում է թագավոր հոր առաջարկած դժվարին խնդիր-

ները, մի բան, որ չեն կարողանում գլուխ բերել իր ավագ ու միջնակ եղբայր-

ները։ Նա սպանում է թագավորական այգու անմահական խնձորները 

հափշտակող դևին, բերում է հրաշալի Հազարան բլբուլին, ճարում է կու-
րացած հոր աչքերի դեղը և այլն»1։ 

Մեր ավանդավեպ-հեքիաթում Արայի մոտ ակնառու են այդ գործա-

ռույթների տարրերը, որոնցով նրա դիցաբանական-պատմական կերպարը 

ներձուլվել է ժողովրդական տարբեր, սակայն միմյանց հարակցված հայտնի 

հրաշապատում հեքիաթների սյուժետային ընդհանուր հյուսվածքի մեջ, ինչը 

կտեսնենք նաև ստորև։ 

Պատումի հետագա դիպաշարը բավական հայտնի է ու տարածված: Երեք 

եղբայրները ճանապարհ են ընկնում, և միայն կրտսեր թագավորազնն է հա-

ջողությամբ հաղթահարում փորձությունները: Նա, հոր սրով նախ հաջորդա-

բար սպանելով երկու դևերին, ազատում է նրանցից գերված «լսի կտոր», «հիւ-

րի փերի, լուսեղէն» աղջիկներին, յուրաքանչյուրին կնության տալիս եղբայր-

ներից մեկին, հետո շարունակում իր ճանապարհը՝ ավագ և միջնեկ եղբայր-

ներին հանձնարարելով մնալ իրենց կանանց հետ: Միայնակ ճանապարհ 

ընկնելով՝ սպանում է նաև երրորդ դևին՝ այս անգամ յոթգլխանի, և ազատում 

«լուսնի նմանակ» աղջկան, «որի աչքերը «փայլում էին առաւօտուայ Արուսակ 

աստղի պէս»» (148): Ուշագրավ է, որ Արան մի անգամից ավել չի զարկում 

դևերին, քանի որ գիտի, որ երկրորդ զարկից դևը կլավանա: Սյուժետային այս 

հատվածում շատ հեքիաթներում իրացվող հիշյալ մոտիվից բացի՝ կան հրա-

շապատում հեքիաթների հարացույցին բնորոշ բազում այլ տիպաբանական 

տարրեր՝ բազմաթիվ կրկնություններ, զանազան կրկնվող միջադեպեր, որոնք 

պատմվում են մի քանի անգամ (օրինակ, մի ինչ-որ բերդի հասնելը, բերդի 

պատշգամբում նստած անհաղթելի դևից գերված աղջկա զգուշացումները, թե 

դևը կգա ու կկոտորի բոլորին, սեղան նստել-հաց ուտելը, աղջկա՝ դևի գալը 

իմացնելը, երեկոյան՝ արևամուտին, դևի գալը և ադամորդուն տեսնելու նրա 

զարմանքն ու զայրույթը, դևի թրատվելը հերոսի կողմից և երկու մասի բա-

ժանվելը, կրտսեր եղբոր՝ իր կողմից փրկված աղջիկներին եղբայրներին կնու-

թյան տալը և այլն), որ դարձյալ գալիս են հաստատելու պատումի հեքիաթա-

յին բնույթը: 

Ազատագրված աղջիկներից առաջինի անունը՝ Խազալ, ի դեպ, ըստ Հրաչ-

յա Աճառյանի, ծագումնաբանորեն անստույգ է, որ հանդիպում է ընդամենը 

մեկ անգամ, այն էլ XVII դարում, և որ առավել հետաքրքրական է, արական 

անուն է2, և բնականաբար դժվար է որևէ փաստարկով բացահայտել այդ ան-

                                                                                                                                                         

որպես գլխավոր հերոս հանդես գալու պատճառների մասին տե՛ս Ղանալանյան Ա., Հայ 

ժողովրդական հեքիաթները // «ՊԲՀ», 1965, թիվ 3, էջ 39-40: 
1 Նույն տեղում, էջ 37: 
2 Տե՛ս Աճառեան Հ., Հայոց անձնանունների բառարան, հ. 2, Երևան, 1942, էջ 443: 



 
179 

ծանոթ անվան մուտքն ավանդավեպ-հեքիաթ: Ենթադրելի է, որ այդ անունը 

հնարածին է, ծնունդ՝ բանասաց(ներ)ի ստեղծագործական երևակայության: 

Երկրորդ աղջիկն անանուն է, իսկ երրորդը, որը դառնում է հետագա գոր-

ծողությունների գլխավոր հերոսներից և Արայի կինը, ունի Զուարթ անունը, 

որ ամենայն հավանականությամբ վիպական Նուարդ անվան («Այլ անդէն իսկ 

կենդանութեան իւրում Շամիրամ զծնեալն ի Նուարդայ ի սիրելի կնոջէն 

Արայի, որ…»)1 տառադարձված տարբերակն է, որ անունների նմանահնչու-

թյան պատճառով ասացող-ժողովրդի բերանում դարձել է Զուարթ: 

Ինչպես պատումի մինչ այժմ ներկայացված ու վերլուծված սյուժետային 

հյուսվածքի մեջ, այնպես էլ հետո, որ կտեսնենք ստորև, հանդիպում են 

մոտիվներ, «իրապէս դիցաբանական գծեր» (Ա. Մատիկյան), որ եթե ուղիղ 

առասպելից էլ չեն գալիս, մերձենում կամ նույնանում են առասպելական 

պատկերացումներին, ստեղծված են առասպելական սիմվոլիկայի հիմքով2, 

որոնք, Ա. Մատիկյանի բնութագրմամբ, «մարգարիտներու պէս ասդին 

անդին ցիր եւ ցան սփռուած են»3: 

Ինչպես տեսանք, Արան կռվում է դևերի դեմ, հաղթում, ազատում «լսի 

կտոր», «հիւրի փերի, լուսեղէն», «լուսնի նմանակ» աղջիկներին: Նրանց 

առևանգած դևերի մուտքն ավանդավեպ-հեքիաթ համեմատվում կամ նույ-

նացվում է սև ամպի, երկնքից երկրի մեջ խրված զարհուրելի կրակի հետ: 

Դևերից (փոփոխակ՝ վիշապներից)4 փրկված լուսեղեն աղջիկները (փոփո-

խակ՝ արևը)5 ամուսնանում են թագավորազների (փոփոխակ՝ արևի ամուսնու 

կամ փեսացուի, վիշապամարտիկ հերոսի)6 հետ, ու ճիշտ է, թեև միայն 

կրտսերն է նրանց ազատում դևերի գերությունից, սակայն սյուժետային այս 

ամբողջ ընթացքը կարելի է մեկնաբանել նաև առասպելական համատեքս-

տում որպես ամպրոպային առասպելի մի վերապրուկ, որ ստացել է հեքիաթի 

բնավորություն: Սա այն է, «ինչը,– ինչպես գրում է Թամար Հայրապետյանը,– 

Մ. Աբեղյանը համարում է «կռիվ վիշապների դեմ», որի շուրջը ստեղծված 

վաղնջական առասպելների զուգահեռները հրաշապատում հեքիաթների 

ժանրով կենցաղավարել են պատմական Հայաստանի գրեթե բոլոր գավառ-

ներում»7: 

                                                           

1 Մովսես Խորենացի, էջ 74: 
2 Տե՛ս Վարդանյան Ն., նշվ. աշխ., էջ 176: 
3 Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 24: 
4 Տե՛ս Աբեղյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 144: 
5 Տե՛ս Հարությունյան Ս., Հայ առասպելաբանություն, էջ 49, 55: Տե՛ս նաև՝ Սուքիասյան 

Ա., Հայոց լեզվի հոմանիշների բացատրական բառարան, Երևան, 2009, էջ 110: 
6 Տե՛ս Հարությունյան Ս., Հայ առասպելաբանություն, էջ 63-64: 
7 Հայրապետյան Թ., «Վիպասանքի» հնագույն առասպելների դրսևորումները «Սասնա 

ծռեր» դյուցազնավեպում և հայկական հրաշապատում հեքիաթներում // «ՊԲՀ», 2008, թիվ 2, 

էջ 153: 



 
180 

Ամպրոպային կռվի առասպելը՝ իբրև վիշապամարտ, «Արայ Գեղեցիկ» 

ավանդավեպ-հեքիաթում դրսևորվել է խառը՝ և՛ ուղղակի, և՛ անուղղակի, 

քանի որ վիշապը հանդես է գալիս իր անմիջական կերպարով, իսկ վիշա-

պամարտիկը հեքիաթում սովորական մարդ է՝ Արան, որի՝ իբրև մեռնող ու 

հառնող աստծու վիպականացած դիցաբանական կերպարն ու արարքները, 

ինչպես գիտենք, կապվում են մեռնող-հառնող աստվածության հետ1: Եվ թող 

ամենևին զարմանալի չթվա, որ այստեղ մեռնող-հառնող աստվածությանը 

վիշապամարտիկի հատկանիշներ են վերագրվել2, քանի որ որքան էլ «վիշա-

պամարտը հիմնականում կենտրոնացած է ամպրոպի աստծու շուրջը, բայց 

և այնպես այն բնորոշ է նաև այլ աստվածների ու աստվածությունների, 

որոնք, այդ դեպքում, համադրվում են ամպրոպի աստծու հետ»3: Չի կարելի 

բացառել նաև այն հանգամանքը, որ առասպելաբանական մակարդակում 

Արայի հոր՝ Արամի՝ որպես ամպրոպի աստծու4 հատկանիշները ժառանգա-

կան կապով կամ անունների բացահայտ նմանության շնորհիվ հեշտությամբ 

փոխանցվել են որդուն: 

Պատումի հիշյալ հատվածում կա ևս մեկ դրվագ, որն ուղղակիորեն 

առնչվում է առասպելաբանական մտածողությանը և չի վրիպել նաև Ա. Մա-

տիկյանի ուշադրությունից: Այն ժամանակ, երբ Արան Խազալին հարցնում է, 

թե դեպի որ կողմն է գնացել դևը, և իմանում, որ արևելք, հետևեցնում է, որ 

կվերադառնա արևմուտքից (տե՛ս 146): «Ասկից կը տեսնուի,– գրում է Ա. Մա-

տիկյանը,– որ չեն պակսիր առասպելիս («Արայ Գեղեցիկ» ավանդավեպ – Վ. 
Ա.) մէջ իրապէս դիցաբանական տեսագծեր (Motiv), որոնք իրենց հնու-

թեամբը զմեզ կը տանին կը հասցընեն մինչեւ դիցաբանական շրջանը, որ իր 

կարգին երկնքի՝ բայց յատկապէս աստղներու, արեւու եւ լուսնի երեւոյթնե-

րուն ամենազօր ազդեցութեան տակ էր: Արեւ, լուսին եւ աստղները միշտ 

դէպի արեւմուտք կ’ընթանան եւ սանդարամէտ իջնալով՝ արեւելքէն դար-

ձեալ մէջ տեղ կ’ելեն: Այսպէս նաեւ մարդիկ սանդարամետ կ’իջնան արեւ-

մուտքէն եւ իրենց կեանքն ու լոյսը կը ստանան արեւելքէն: Եւ որովհետեւ 

արեւ, լուսին եւ աստղներ եւ ամէն անձնաւորուած լուսաւոր երեւոյթ վիշապ-

ներէ եւ դեւերէ կը հալածուին, յաւիտենական եւ անվերջ կենածիր մըն է, որ 

                                                           

1 Տե՛ս Աբեղյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 65-68: 
2 Ի դեպ, վաղուց արդեն կարծիք է հայտնվել, որ Վահագնի բնիկ հայկական նախորդը 

եղել է Արա Գեղեցիկը. տե՛ս Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 237, Ադոնց Ն., Հին հայոց 

աշխարհայացքը // Ադոնց Ն., Պատմական ուսումնասիրություններ, Պարիս, 1948, էջ 265-266, 
Петросян А. Е., Армянский эпос и мифология: истоки. Миф и история, Ереван, 2002, с. 95 
(վերջին երկու աղբյուրներն առնված են՝ Պետրոսյան Ա., Տիգրան Մեծի առասպելաբանական 

կերպարը // «ՊԲՀ», 2008, թ իվ 2, էջ 168): 
3 Տե՛ս Պետրոսյան Ա., Հայկական վիշապամարտի երկու հակադիր կերպարներ // «ՊԲՀ», 

2010, թիվ 1, էջ 190: 
4 Տե՛ս Պետրոսյան Ա., Տիգրան Մեծի առասպելաբանական կերպարը, էջ 156, 167, 169: 



 
181 

կ’ընթանայ արեւմուտքէն արեւելք եւ արեւելքէն արեւմուտք»1: 

Տարածության առասպելաբանական նույն ըմբռնումն է հավանաբար 

ընկած և երրորդ դևի հետ հանդիպման դրվագում, որտեղ ասվում է, թե նա 

առավոտյան գնացել էր դեպի հարավ և հյուսիսից պիտի վերադառնար: Եվ 

քանի որ հյուսիսի և հարավի հակադիր ընկալումներում հյուսիսը մեզ մոտ 

ավելի հաճախ հանդես է գալիս լույսի դրական ըմբռնումներով2, ուրեմն 

համանմանությամբ արևելքին և արևմուտքին վերագրված առասպելաբա-

նական գործառույթները կարող ենք ենթադրել, որ փոխանցվել են հորիզո-

նական հարթության մյուս երկու հակադիր կողմերին: 

Ավանդավեպ-հեքիաթի հետագա գործողությունների զարգացման տևա-

կան մի ընթացք, որ իր հիմնական մասով ավելի շատ հեքիաթ է հիշեցնում, 

թերևս կարելի է համարել անկախ մի պատում, որ հավանաբար եկել պատ-

վաստվել է եղածին, և վիպական տարբեր ու անջատ բաղադրիչների հա-

րակցումից ձևավորվել մեկ ամբողջական ստեղծագործություն, հանգամանք, 

որ դարձյալ բնորոշ է հրաշապատում հեքիաթներին: Հակիրճ վերապատմե-

լով այդ դիպաշարը՝ ամեն անգամ, ըստ հարկի, մենք ցույց կտանք հրաշա-

պատում հեքիաթների տիպաբանական կառուցվածքին բնորոշ այն գործա-

ռույթը, որը դրսևորում է առել տվյալ դրվագում: 

Զուարթին դևից ազատելուց հետո, երբ նա ու Արան ծանոթանում են, 

Արան ուզում է իմանալ աղջկա ով լինելը: Պարզվում է, որ աղջիկն անսովոր 

և տարօրինակ Բրօ (նաև՝ Բռօ) անունով թագավորի դուստրն է, որին դևը 

փախցրել է հոր տանից: Ուշագրավ է, որ Զուարթը հորը ներկայացնում է 

իբրև «մի հասարակ մարդ», որ բնակվում էր Մուշի սահմանում: Անշուշտ, 

թագավորին հասարակ մարդ համարելն ավելի շուտ պետք է դիտարկել որ-

պես ասացող-ժողովրդի՝ թագավորին իրեն սոցիալական դիրքով հավասար 

տեսնելու ցանկություն, այլ կերպ ասած՝ բանասացը սոցիալական համասե-

ռություն է ստեղծել իր և թագավորի միջև: 

Պատմվում է, որ մի անգամ՝ հիշյալ Նազիկի-գեօլի շուրջը շրջելիս, հայ-

րը տեսնում է, թե ինչպես մի հովիվ նախրից հեռացող կովի հետևից 

շպրտում է գետնից առած մի քար, որը ծակում-անցնում է կովի փորի միջով 

ու սպանում նրան: Հասկանալով, որ այդտեղ մի գերբնական բան կա, հայրը 

մոտենում է կովի ընկած տեղին և այդտեղ գտնում մի քառակուսի երկաթի 

կտոր, որից զինագործ մի վարպետ թուր է շինում: Իմանալով երկաթի զորու-

թյունը, իհարկե, նա փորձում է մի քանի անգամ խաբել Զուարթի հորը, մինչև 

որ սպառնալիքի տակ բերում տալիս է իսկականը, ինչպես որ սովորաբար 

լինում է հեքիաթներում: Գերբնական ուժով և զորությամբ օժտված այդ «կայ-

ծակի թուրը՝ երկնքից ընկած» (հրեղեն թուր կա բոլոր ժողովուրդների հրա-

                                                           

1 Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 20-21: 
2 Տե՛ս Հարությունյան Ս., Բանագիտական ակնարկներ, 121: 



 
182 

շապատում հեքիաթներում), բազմաթիվ մեծ հաղթություններ է պարգևում 

Զուարթի հորը, որի շնորհիվ նա դառնում է թագավոր: Շամիրամ թագուհին, 

իմանալով այդ թրի մասին, ցանկանում է պատերազմներով տիրանալ նրան, 

սակայն ամեն անգամ չարաչար պարտվում է: Երբ ծնվում են Զուարթն ու 

նրա երեք եղբայրները, Շամիրամը, լսելով աղջկա գեղեցկության մասին, 

որոշում է փախցնել նրան՝ համոզված, որ թագավորը որպես փրկանք 

աղջկա ազատության համար կտա այդ թուրը: Այդ նպատակով նա կանչում 

է իր երեք դևերին և խստիվ պատվիրում փախցնել աղջկան: Աղջկան փախց-

րած յոթգլխանի դևը Զուարթին փակում է իր բերդում: Այստեղ ընդմիջար-

կենք մեր խոսքը և նկատենք, որ սյուժետային այս հատվածը, անշուշտ, 

դարձյալ հնավանդ ամպրոպային առասպելի մի վերապրուկ է, որը, սակայն, 

ստացել է մի փոքր այլ իրացում: Առասպելական մոտիվների նոր երանգնե-

րով ու նորոգ զուգակցումներով փոխվել են նաև գործող անձինք ու նրանց 

հարաբերությունները: Յոթգլխանի դևը, ինչո՞ւ չէ նաև Շամիրամը1 համա-

դրելի են այն առասպելական վիշապին, ում դեմ կռվի է ելնում ամպրոպային 

աստծուն մարմնավորող հերոսը՝ մեր ավանդավեպում, ինչպես արդեն տե-

սանք, Արան: Սա արդեն Արայի կերպարի առասպելաբանական պատկերա-

ցումն է և նրա կերպարի համադրումը հնավանդ երկնային ամպրոպային 

հերոսների մասին պատկերացումներին: 

Զուարթի առևանգումից հետո նրա հայրը, որ արդեն ծերացել էր, վշտից 

ընկնում է անկողին: Երբ մահվան օրերը մոտենում են, նա կանչում է որդի-

ներին, յուրաքանչյուրին տալիս իր կառուցած բերդերից մեկը: Իսկ հետո հա-

մոզված, որ թրի պատճառով եղբայրների միջև շատ կռիվներ կլինեն, կան-

չում է մեծին և պատվիրում այն ծովը ձգել: Ճանաչելով թրի զորությունը՝ ինչ-

պես ավագ, այնպես էլ հետո միջնեկ տղաները փորձում են խաբել իրենց հո-

րը: Եվ միայն կրտսերն է, որ կատարում է հոր պատվերը: Եվ այն ժամ, երբ 

տղան թուրը նետում է ծովը, այն կատաղում է, գազաններ ու ձկներ շպրտում 

դեպի երկինք: Հայրը հոգին հանգիստ ավանդում է, իսկ ծովը, ինչպես պատ-

մում է Զուարթը, այժմ էլ՝ միայն ուրբաթ օրերին, կատաղում ու որոտում է, 

քանի որ, ինչպես նա է բացատրում, թուրն այդ օրն էր ձգվել նրա մեջ: 

Իսկ երբ Արան է ներկայացնում իր պատմությունը և Շամիրամի մոտ 

գնալու պատճառը, Զուարթը վախեցած բացականչում է, թե տեսնելով Շա-

միրամին՝ Արան այլևս չի վերադառնա ու կմոռանա թե՛ իրեն և թե՛ հորը: Ու 

որքան էլ նա փորձում է Արային հետ պահել այդ մտքից, Արան մնում է 

անդրդվելի՝ խոստանալով, որ կվերադառնա, և Զուարթը կլինի իր հարսնա-

ցուն: Այդ ժամանակ Զուարթը խնդրում է, որ Արան գոնե լսի իրեն և ճանա-

                                                           

1 Ի դեպ, Շամիրամի անունը ժողովրդական ստուգաբանության մակարդակում կապվել 

է օձերի հետ, դարձել Շահմարան (պարսկերեն` օձերի թագավոր). տե՛ս Մատիկեան Ա., նշվ. 

աշխ., էջ 71-75: Իսկ կապը օձերի հետ ակնհայտ վիշապային հատկանիշ է. տե՛ս Աբրահամյան 

Լ., Հայոց սրբերը և սրբավայրերը, Երևան, 2001, էջ 367: 



 
183 

պարհին առաջնորդվի իր խորհուրդներով (խորհրդատուի գործառույթ): Նա 

ասում է, որ Շամիրամն ու փնտրած դեղը գտնվում են սահմանից այն կողմ, 

ուր կարելի է հասնել՝ մի շարք փորձություններ հաղթահարելով (հրաշա-

պատում հեքիաթների տիպաբանական կառուցվածքին բնորոշ ևս մեկ գոր-

ծառույթ. «Հերոսը փոխադրվում է… (=տարածական տեղափոխում երկու 

թագավորությունների միջև, ուղևորում)- այդ առարկան գտնվում է ուրիշ, 

այլ երկրում, թագավորությունում…»)1: Հերոսի նախնական փորձությունը 

կատարվում է ճանապարհին՝ մի բարձր լեռան վրա՝ սաղարթախիտ մի 

ահագին ծառի կոճղի մոտ: Հաղթահարելով դասական հրաշապատում հե-

քիաթի հերոսի համար նախնական փորձությունը (այստեղ՝ խորհրդատու 

սպիտակահեր ծերունուն հաջորդաբար երեք անգամ բարևելը, միայն գիրկը 

նետվելուց ու արմունկները սեղմելուց հետո խորհուրդ ստանալը)՝ Արան 

նոր միայն ստանում է ծերունու խորհուրդն ու աջակցությունը: Ուշագրավ է, 

սակայն, որ մինչև խորհուրդ տալը ծերունին իր խոսքը սկսում է հրաշապա-

տում հեքիաթների համար տարածական մի բանաձևումով. «Դժուարին բան 

խնդրեցիր, պատասխանեց ծերունին, թռչունը իւր թևովը օձը իւր պորտով 

չեն կարողացել Շամիրամի երկիրը մտնել» (153): Հետո, պարզվում է, որ այս 

ծերունին Շամիրամի երկրի չորս պահապաններից մեկն է, որի՝ կախարդու-

թյամբ դևի կերպարանք առած երեք եղբայրներին Արան արդեն սպանել էր: 

Ծերունին, որ Արային խոստացել էր չվնասել և օգնել՝ շնորհիվ նրա «մարդա-

վարի» վարմունքի, առաջարկում է բարձրանալ ծառը, 40 տերև քաղել, բայց 

ոչ ավելի, և աջ ձեռքի մեջ պահած՝ բերել իրեն: Տերևների կախարդական զո-

րության շնորհիվ ամբողջ աշխարհը, հայրը՝ կուրացած, դողդոջուն, եղբայր-

ները՝ ուրախ իրենց կանանց հետ, Զուարթը՝ թախիծը երեսին, նաև Շամի-

րամն անցնում են Արայի աչքերի առջևով, որ, ինչպես Ա. Մատիկյանն է 

նկատում, «Ոդիսեւսի սանդարամետի մէջ եղած իր սիրելիներն ու ծանօթ-

ներն տեսնելը կը յիշեցնէ» որպես պատումում դրսևորում առած դիցաբա-

նական մի նոր գիծ2: 

Հետո ծերունին Արային սովորեցնում է, թե ինչպես պետք է նա օգտա-

գործի այդ տերևները՝ որպես հրաշագործ միջոց (մեծ տարածություններ տե-

ղափոխվելու, անտեսանելի դառնալու համար), որպեսզի հաղթահարի բա-

զում ծուղակներ, փորձություններ և արգելքներ, նաև՝ հմայական (այստեղ՝ 

քառասուն նաժիշտները, թանկագին քարերն ու ակները3, Շամիրամի գեղեց-

կությունը) (այստեղ ակնառու է հերոսին ինչ-որ արգելքով դիմելու գործա-

                                                           

1 Հարությունյան Ս., Բանագիտական ակնարկներ, էջ 168: 
2 Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 24: 
3 Բանահյուսությունից հայտնի է, որ Շամիրամը (Շահմարան) իր թանկագին քարերի 

դյութությամբ հմայել, գայթակղել է գեղեցիկ տղաներին, կենակցել և այլն. տե՛ս Մատիկեան 

Ա., նշվ. աշխ., էջ 71-75: 



 
184 

ռույթը)1 ու հասնի իր առջև դրված խնդրի լուծմանը: Արան, կատարելով ծե-

րունու տված պատվերները, մտնում է Շամիրամի ննջարանը, գտնում հոր 

աչքերի դեղը («Հերոսի տրամադրության տակ է ընկնում հրաշագործ մի-

ջոցը…»)2, և այն է, ուզում է դուրս գալ, երբ աչքը ընկնում է անկողնու մեջ ան-

փույթ պառկած Շամիրամի վրա: Չդիմանալով նրա գեղեցկության հրապու-

րանքին՝ Արան, մոռացած ծերունու պատվերը, կռանում է Շամիրամի երե-

սին, իր մատանին դնում նրա մատը, իսկ նրանն առնելով՝ շտապով հեռա-

նում («Արգելքը խախտվում է (հերոսը հակառակն է անում)»)3: Նկարագրված 

վերջին հատվածի կապակցությամբ (Արայի՝ Շամիրամին համբուրելը, մա-

տանիների փոխանակումը) Ա. Մատիկյանը տալիս է իր մեկնաբանությունը 

և գտնում, որ այն տրամագծորեն հակառակ է ոչ միայն Արայի մասին գրա-

կան ավանդությանը, այլև ինքնին ներհակ է առասպելի նպատակին, «որ է 

ցուցնել թէ Արայ Շամիրամին չսիրելուն համար կը մեռնի»4: Մատիկյանը 

կարծեք չի ցանկանում համակերպվել առասպելի կերպարանափոխմանը և 

գրեթե ամեն անգամ, երբ նկատում է առասպելից անկախ մի նոր միջադեպ, 

որ խախտում է նրա բնավորությունը, անում է իր դիտողությունները՝ չկա-

րևորելով, որ դյուցազնական վիպական շրջանը վաղուց արդեն անցել գնա-

ցել էր, և պատումը վերամշակվել է նոր ձևերով և նոր մոտիվներով՝ ենթարկ-

վելով հեքիաթի պարտադրանքին, մանավանդ որ հիշյալ դրվագները ելակե-

տային նշանակություն են ստանում վիպական սյուժեի հետագա ծավալման 

համար, հարմարվում են հեքիաթային գործառույթներին և չեն հակասում 

նրա միջադեպերի դասավորությանը: 

Վերադանանք պատումին: Շամիրամն արթնանալով կռահում է, որ 

օտար ինչ-որ մեկը եղել է իր սենյակում, համբուրել իրեն: Քիչ հետո՝ լվաց-

վելիս, հանկարծ նկատում է, որ մատանին իրենը չէ: Իսկ երբ անծանոթ մա-

տանու վրա կարդում է «Արա գեղեցիկ, որդի Արամ թագաւորի», խիստ զայ-

րանում է և խելագարված հրաման արձակում զորք պատրաստել՝ Արամ 

թագավորի վրա հարձակվելու: 

Իսկ Արան երբ վերադառնում է «ծառուկ ծերունու» մոտ, սա նախ բար-

կանում է Արայի վրա իր պատվերը չկատարելու համար, ապա խորհուրդ է 

տալիս շտապ հեռանալ, քանի որ Շամիրամի զորքերը մի քանի օրից կհաս-

նեն: Արան, «մեկ ոտքը երկու արած», հասնում է Զուարթի բերդը: Դևի բոլոր 

գանձերը բարձելով «հրեղէն» ձիերի վրա՝ նրանք միասին արագ փախչում 

են: Գիշեր-ցերեկ ճանապարհ կտրելով՝ նախ հասնում են միջնակ, ապա 

ավագ եղբոր բերդերը, նրանց էլ իրենց գանձերով հետներն առած՝ շարու-

նակում ճանապարհը: Հասնում են Բերրի (այս տեղավայրի մասին վերևում 

                                                           

1 Տե՛ս Հարությունյան Ս., Բանագիտական ակնարկներ, էջ 167: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 168: 
3 Նույն տեղում, էջ 167: 
4 Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 26: 



 
185 

խոսք եղավ), որոշում հանգստանալ: Ու քանի որ այստեղ ո՛չ ջրեր կային, ո՛չ 

աղբյուրներ, այլ միայն սակավաջուր ջրհորներ, որոնց խորքից միայն կարե-

լի էր ջուր հավաքել, Արան է միայն աներկյուղ համաձայնում իջնել ջրհորը, 

մինչդեռ երկու եղբայրները վախենում են: Եվ մինչ Արան ջուր հավաքելով էր 

զբաղված, եղբայրները խորհուրդ են անում և ականջ դնելով «չար նախանձի 

ձայնին»՝ որոշում են նրան թողնել ջրհորում, առնել բոլոր գանձերն ու հեռա-

նալ: Զուարթին էլ խաբելով, թե իբր Արան որսի է գնացել ու շուտով կհասնի 

իրենց, թողնում, ճանապարհ են ընկնում ու շուտով հասնում հայրական 

իրենց քաղաք՝ Մուսուլ, որ «կըսուի Նինուէ»: Արամ թագավորը, լսելով ավագ 

որդիների սնապարծ պատմությունները, մտքից չի հանում Արային և 

Զուարթի հետ ողբում է: 

Այստեղ ցայտուն կերպով դրսևորվել է հայկական հրաշապատում հե-

քիաթների հիմնական սյուժեներում իրացվող բովանդակային մոտիվներից 

մեկը, երբ կրտսեր թագավորազնը հաջողությամբ լուծում է իր առջև դրված 

դժվարին խնդիրները, ճարում է կուրացած հոր աչքերի դեղը, մի բան, որ չեն 

կարողանում գլուխ բերել նրա ավագ ու միջնակ եղբայրները, որոնք, նա-

խանձելով իրենց կրտսեր եղբորը, դավում են նրան և տիրանում նրա ձեռք 

բերածներին1: 

Միայն վեց օր անց, երբ Արան արդեն լրիվ նվաղել էր, ջրհորի մոտով 

անցնող մի հարուստ վաճառականի ծառաներն են ջրհորի հատակին 

գտնում ու հանում «աննման գեղեցիկ» Արային՝ «մահուան նժարի մեջ», «ոչ 

ողջ, ոչ մեռած»: Արայի՝ ջրհոր ընկնելու և դուրս գալու այս մոտիվը, որ հա-

ճախադեպ է հրաշապատում հեքիաթներում, կարելի է մեկնաբանել և 

առասպելաբանական համատեքստում, քանի որ գեղեցիկ, մեռնող և հա-

րություն առնող առասպելական հերոսին բնորոշ է ջրհորը նետելու մոտիվը, 

որ խորհրդանշում է ժամանակավոր մահը2: 

Բժշկվելով և կազդուրվելով Արան խնդրում է իրեն հասցնել Նինուէ՝ 

թաքցնելով իր պատմությունն ու անձը: Եվ միայն Արայի սրի վրայի ոսկե-

տառ գրառումից՝ «Հայաստանը տիրող թագաւոր Արամ», վաճառականը 

կռահում է նրա ով լինելը և սիրով կատարում է խնդրանքը: Շատ չանցած՝ 

հասնում են Նինուէ («Հերոսը վերադառնում է (= վերադարձ)»)3, և Արան իր 

բերած դեղով բուժում է հոր աչքերը. «Վայրկանաբար լոյսը բղխաց նրա աչ-

քերից, երիտասարդացաւ և աշխոյժ եկաւ վրան» (157): Գրկելով Արային և 

ուրախության ձայներին նրան հասած ու փարված Զուարթին՝ Արամն օրհ-

նում է նրանց: Կարճ է տևում, սակայն, նրանց երջանկությունը: Հաջորդ օրը՝ 

լուսաբացին, Շամիրամն ահագին բանակով պաշարում է Նինուէն: Խուսա-

                                                           

1 Տե՛ս Ղանալանյան Ա., Հայ ժողովրդական հեքիաթները, էջ 37: 
2 Տե՛ս Պետրոսյան Ա., Արամի առասպելը հնդեվրոպական առասպելաբանության հա-

մատեքստում և հայոց ազգածագման խնդիրը, էջ 160: 
3 Հարությունյան Ս., Բանագիտական ակնարկներ, էջ 169: 



 
186 

փելով պատերազմից ու նրա հետևանքներից՝ Արան, հակառակ հոր առա-

ջարկության՝ զորքերի գլուխ անցած՝ կռվել թշնամու դեմ և վանել «մեր 

ազատ լեռներից», նախընտրում է միայնակ գնալ Շամիրամի մոտ ու բանակ-

ցել նրա հետ՝ հասկանալով, որ կռվի համար ուշ է: «Լաւ է, հայրիկ. ինքս 

գերի լինեմ, քան իմ ազգը, ինքս կորչեմ, քան հայոց գահն ու հայոց զօրքը» 

(158),– ասում է նա՝ գերադասելով մեռնել, քան տեսնել իր երկրի կորուստը: 

Ու եթե Արայի այս քայլն Ա. Մատիկյանը գնահատում է «շատ աւելի անվի-

պական»՝ համարելով, որ նրա կերպարը զրկվել է իր ամբողջ վեհությունից 

ու դերից, դարձել մի անձ, «որ մարդկային ամենահամեստ ձիրքերով օժ-

տուած պարզ դիւցազնի մը անուան իսկ արժանի չէ»1, մենք, առարկելով այս 

խիստ ծայրահեղ համոզմունքին, գտնում ենք, որ Արան այստեղ, հակառա-

կը, վերածվել է էպիկական-ժողովրդական մի իսկական հերոսի, ընդհանու-

րի կրողի՝ ձեռք բերելով հասարակական այնպիսի վարքագիծ, որը իմաս-

տավորվում է բարոյական վսեմությամբ, սեփական անձը հանուն հարազատ 

ժողովրդի ու հայրենիքի զոհելու տրամաբանությամբ: Այսպես բանասաց-

ժողովուրդն Արային օժտել է բազմակողմանի հարուստ բնավորությամբ և 

մարդկային վեհ հատկանիշներով, և այստեղ է նաև ավանդավեպ-հեքիաթի 

գեղեցկությունը, որտեղ հերոսականը եկել է իշխելու առասպելականի և 

հեքիաթայինի վրա: 

Գերելով Արային՝ Շամիրամը գոհ վերադառնում է Վան: Ուշագրավ է, որ 

հենց այստեղ՝ սոսկ գերելու դրվագում է, այն էլ այնքան աննկատ, էպիզոդիկ 

արտահայտվում Շամիրամի՝ սեռական տռփանքի պատճառով Արային հե-

տապնդելու առասպելական սյուժետային գիծը («Երբ աւելի մօտից Շամի-

րամ թագուհին տեսաւ Արա Գեղեցկին, մի երևոյթով ճանաչեց նրան, ու խե-
լագարուած ընդառաջ գնաց նրան ու բռնեց ձիու սանձը») (158), որ հնա-

րավոր է մեկնաբանել թերևս նրանով, թե բանասաց-ժողովուրդն ինչպես մո-

ռացել է Արայի՝ իբրև հայոց մեռնող-հառնող աստծու հիմնական առասպե-

լույթը, այնպես էլ մոռացել է նրան սիրահետող դիցուհու մասին պատմող 

սյուժեի հիմքում ընկած առասպելաբանական մոտիվը, որ դարձյալ առա-

սպելի՝ հեքիաթի փոխակերպման ակնառու ապացույց է: 

Կրկին վերադառնանք ավանդավեպ-հեքիաթին: Անցնում է երեք տարի, 

որ Արան Շամիրամի մոտ է: Եվ կարծեք Շամիրամի հետ Արայի տևական 

սիրողությունը մեղմացնելու նպատակով ասացող-ժողովուրդը պատճառա-

բանում է, թե այդ «երկար ու ձիգ տարիները» նրանց համար աննկատ ան-

ցան, այսինքն թե՝ Արան չի գիտակցել հարազատներից այդքան ժամանակ 

հեռու և անհաղորդ մնալը: 

Եվ երեք տարի անց միայն, երբ Արան ստանում է հոր ու Զուարթի թախ-

ծալի ու կարոտաբաղձ նամակը, որոշում է վերադառնալ: Ու թեև Շամիրամ 

                                                           

1 Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 25-26: 



 
187 

թագուհին նրան մեծ զգուշությամբ և հսկողությամբ էր պահում, սակայն 

Արային հաջողվում է փախչել ու հասնել հորն ու Զուարթին: Արան ու 

Զուարթն ամուսնանում են, յոթ օր, յոթ գիշեր հարսանիք անում («Հերոսն 

ամուսնանում է…»)1: Սրանով թվում է՝ ավանդությունը պետք է ավարտվեր, 

ինչպես սովորաբար լինում է հեքիաթներից շատերում, սակայն այն հերոսի 

երջանիկ ամուսնությամբ չի սահմանափակվում, այլ առնում է շարունակու-

թյուն, որը մասամբ հիշեցնում է Արայի և Շամիրամի մասին պատմող 

«պատմականացած զրույցը» (ձևակերպումը Ս. Հարությունյանինն է. տե՛ս 

«Հայ առասպելաբանություն», էջ 366): 

Շամիրամից սպասելով վրեժխնդրության՝ Արան նախապատրաստվում 

է պատերազմի և գարնանը, երբ «դաշտերի շուշանները բացուեցան ու ծա-
ռերի ոստերը արթնացան», ինքն էլ արթնացավ ու գնաց Վան՝ պատերազմի: 

Թերևս կարելի է մտածել, որ այստեղ՝ սոսկ գեղարվեստական մակարդա-

կում, ասացող-ժողովուրդը բնության զարթոնքը նկարագրելիս վերականգ-

նել է հեռավոր հիշողությունն Արայի՝ իբրև «հին հայոց մեռնող-հառնող բու-

սական աստվածության»2 առասպելական գործառույթների մասին, քանի որ, 

ինչպես Գրիգոր Ղափանցյանն է գրում, Արան՝ իր «անվան և պաշտամուն-

քի»՝ իբրև գարնան ծլող և աճող բուսականության, զարթոնքի, հարության 

գաղափարի մարմնավորում, լայն տարածման շնորհիվ անցել է լեզվական 

տարբեր ավանդությունների3: 

Հետևենք ավանդավեպ-հեքիաթի հետագա ընթացքին: Սասունի սահմա-

նում հակառակորդ բանակները հանդիպում են: Ու թեև Արան, թշնամիներին 

ջարդելով, հասնում է մինչև Վանի սահմանը, Շամիրամը նահանջելով, երբ 

հասնում է ծովի ափին գտնվող Ախլաթ (Խլաթում – Վ. Ա.) քաղաքը, հավաքում 

է իր բոլոր ուժերը և հրամայում սրի անցկացնել հայոց ամբողջ բանակը՝ զգու-

շացնելով կենդանի թողնել միայն «զօրքի գլխաւորին, որ երկար մազերով, 

բարձրահասակ և աննման մի երիտասարդ է», և կենդանի բերել իր մոտ: Կա-

տաղի կռիվներում՝ իրարանցման մեջ զոհվում է և Արան: Իսկ նրա զորքը, որ 

կատաղությամբ սկսում է արյան վրեժ լուծել, շուտով, սակայն, հուսահատ-

ված թողնում-փախչում է: Եվ երբ Շամիրամի զորականները ոչ մի տեղեկու-

թյուն չեն տալիս Արայի մասին, նա որոշում է անձամբ ման գալ պատերազմի 

դաշտում և իմանալ, «թէ Արան ընկե՞լ է քաջաբար, թէ փախել թուլամորթ» 

(159): Իսկ երբ գտնում է Արայի «հսկայ դիակը», հառաչելով հրամայում է, որ 

իր պալատ տանեն: Երեք օր շարունակ հառաչելով ու ողբալով Արա 

Գեղեցիկի մահը՝ հրամայում է, որ տանեն ու շուքով թաղեն նրան: 

Դժվար չէ նկատել, որ եթե ավանդավեպ-հեքիաթի ավարտը ըստ էության 

կրկնում է Արայի և Շամիրամի մասին «վիպականացած առասպելի» 

                                                           

1 Հարությունյան Ս., Բանագիտական ակնարկներ, էջ 169: 
2 Հարությունյան Ս., Հայ առասպելաբանություն, էջ 365: 
3 Տե՛ս Ղափանցյան Գ., Արա Գեղեցիկի պաշտամունքը, Երևան, 1944, էջ 93-95: 



 
188 

(ձևակերպումը Ս. Հարությունյանինն է. տե՛ս «Հայ առասպելաբանություն», էջ 

365) վերջը, որտեղ նույնպես Արան սպանվում է ու թաղվում, սակայն գոր-

ծողությունների իրացման մեջ տեսանելի է նաև զանազանությունը «արտա-

քուստ իբրև պատմական ավանդություն հրամցվող» զրույցից1, որտեղ սպան-

ված Արայի դին Շամիրամը դնում է իր ապարանքի վերնատանը և Արայի 

մահվան վրեժն առնելու համար կռվի ելած հայոց զորքին հայտարարում, թե 

«Ես իմ աստվածներին հրամայեցի նրա վերքերը լիզել և նա կկենդանանա», 

իսկ երբ Արայի դին սկսում է նեխել, նա թաղում է այն և իր հոմանիներից 

մեկին ծպտելով ու զարդարելով՝ լուր տարածում, թե «Աստվածները Արային 

լիզելով ու կենդանացնելով՝ մեր փափագն ու ցանկությունը կատարեցին…»2: 

Եթե տարբերությունը պատմական ավանդությունից սոսկ գործողու-

թյունների մակարդակում է, ապա ավանդական զրույցի հետ ակներև է ու բո-

վանդակային, որ վերաբերում է Շամիրամի կողմից Արայի վերակենդանաց-

ման առասպելական փաստին, ինչը վկայված է ուշ շրջանի պատմիչ Թովմա 

Արծրունու «Պատմություն Արծրունյաց տան» երկում՝ կապված Լեզք տեղան-

վանը ժողովրդի տված բացատրության մեջ3, ինչպես նաև ժողովրդական 

ավանդազրույցում, որտեղ չաստվածները, Շամիրամի կարգադրությամբ 

լիզելով զոհված Արայի դիակը, կենդանացնում են նրան4: Սրան միանգամայն 

համահունչ է Անանունի այն պնդումը, թե «զԱրայի լեզուլ աստուածոցն և 

յարուցանել: …Եւ այսպէս հանէ համբաւ արալեզաց տիկինն Շամիրամ»5: 

Ավանդավեպ-հեքիաթում ո՛չ աստվածների, ո՛չ չաստվածների և ո՛չ էլ 

արալեզների մասին ակնարկ անգամ չկա: Ու եթե չկա նաև հարության 

միջադեպը, ինչպես որ Մովսես Խորենացու մոտ է, ապա կարելի է մտածել, 

որ ասացող-ժողովուրդն այլևս չի հավատացել, որ աստվածները կամ Շամի-

րամը իր կախարդությամբ կարող էին կենդանացրած լինել Արային: Չի կա-

րելի բացառել նաև այն, որ այդ փոփոխությունն ավանդազրույցներից տեղի 

է ունեցել Մովսես Խորենացու ազդեցությամբ՝ գրական ճանապարհով և 

գրքային ավանդությամբ, քանի որ շատ հաճախ, ինչպես գրում է Ա. Եղիա-

զարյանը, «Գրավոր աղբյուրների այս կամ այն հատվածը, տարրը տարած-

վում է ժողովրդի մեջ զանազան հանգամանքների շնորհիվ, դառնում խոսք 

ու զրույց և հետո անցնում էպոսին»6: Ճիշտ է, թեև այստեղ ասվածը վերաբե-

րում է գրականությունից էպոս առնչություններին ու ազդեցություններին, 

սակայն եզրակացությունը, կարծում ենք, կարելի է հավասարապես տարա-

ծել բանահյուսական ստեղծագործությունների վրա ընդհանրապես: 

                                                           

1 Հարությունյան Ս., Հայ առասպելաբանություն, էջ 367: 
2 Մովսես Խորենացի, էջ 61, 63: 
3 Տե՛ս Թովմա Արծրունի և Անանուն, էջ 334, 335: 
4 Տե՛ս Ղանալանյան Ա., Ավանդապատում, էջ 193: 
5 Պատմութիւն Սեբէոսի, էջ 51: 
6 Եղիազարյան Ա., Սասնա ծռեր էպոսի պոետիկան, Երևան, 1999, էջ 37: 



 
189 

Վերն ասվածը թերևս կարելի է որակել որպես հակադարձում-պատաս-

խան նաև Ա. Մատիկյանի այն խիստ վիճելի տեսակետին, թե «Եթե իբրեւ 

պատմական անձնաւորութիւն գոյութիւն իսկ ունենար Արայ եւ Շամիրամէն՝ 

Հայաստանի ամենամեծ հակառակորդէն սպաննուէր, հայ ժողովուրդն՝ եթէ 

երբեք զայն դիցաբանական զրույցներու նիւթ ընէր, անշուշտ հնարքը պիտի 

գտնէր կերպով մը զինքն ապրեցընելու, ինչպէս ըրած են մեր հեթանոս 

նախնիները զինքն յարութիւն առած նկատելով»1: 

Եվ վերջում եթե ըստ Մովսես Խորենացու վկայության՝ Արան զոհվում է 

Արայի դաշտում, «որ նրա անունով կոչվեց Այրարատ»2, իսկ ըստ լեգենդի՝ 

Արայի լեռան փեշերին գտնվող Արզնի գյուղի մոտ3, ապա ավանդավեպ-հե-

քիաթի համաձայն՝ նա զոհվում է Ախլաթում (159): Այսպես, ինչպես պա-

տումի սկիզբը հեքիաթային ավանդական բանաձևային չէր, այնպես էլ 

ավանդական չէ վերջը, քանի որ եթե հրաշապատում հեքիաթների մեջ չարի 

և բարու պայքարը սովորաբար վերջանում է բարու հաղթանակով, այստեղ 

ավարտվում է նրա մահով: 

Քննության առարկա ավանդության մեջ, ի դեպ, մի առանձին տեղ են 

զբաղեցնում 3, 6, 7, 40 թվերը (երեք եղբայր, երեք դև, երեք անգամ, երեք օր, 

երեք տարի, վեց օր-վեց գիշեր, յոթ օր-յոթ գիշեր, յոթգլխանի դև, յոթ պահա-

պան, քառասուն տերև, քառասուն նաժիշտ), որոնք այնքան սիրված և 

ընդունված են հրաշապատում հեքիաթներում: 

Ի մի բերելով քննարկված ամբողջ նյութը՝ կարող ենք ասել, որ Արա Գե-

ղեցիկի և Շամիրամի մասին պատմող վիպականացած առասպելը, իր ծագ-

մամբ ի սկզբանե լինելով դիցաբանական ստեղծագործություն, սկիզբ առնե-

լով դարերի խորքից, հետագայում դուրս է եկել առասպելաբանության շրջա-

նակներից և գոյակցելով բանահյուսական վիպական այլ ստեղծագործու-

թյունների, մասնավորապես հեքիաթի հետ՝ ենթարկվել է այդ ստեղծագոր-

ծությունների ազդեցությանը, հետզհետե կորցրել իր ժանրային ուրույն նկա-

րագիրը և բանահյուս բանասաց-ժողովրդի ստեղծագործական երևակայու-

թյան շնորհիվ վերածվել համեմատաբար ընդարձակ հեքիաթատիպ մի պա-

տումի, որի մեջ նկատելի են թե՛ վիպաառասպելաբանական և թե՛ հրաշա-

պատում առանձին տարրեր, իսկ վերջինների մեջ էլ և՛ առասպելաբանա-

կան, և՛ հեքիաթային թեմաների, սյուժեների, դրանցում միավորված բազմա-

թիվ ու բազմազան մոտիվների, կերպարների, կառուցվածքի ու ոճի առկա-

յության փաստեր: 

Քանի որ բանավոր ավանդությունից գրառված և հրատարակված այս 

պատումը՝ «Արայ Գեղեցիկը», չունի որոշակիորեն արտահայտված ու շոշա-

փելի ժանրային նկարագիր, անշուշտ դժվար է ասել, առավել ևս պնդել, թե 

                                                           

1 Մատիկեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 26: 
2 Մովսես Խորենացի, էջ 61, 63: 
3 Տե՛ս Ղանալանյան Ա., Ավանդապատում, էջ 166-167: 



 
190 

առասպելաբանական և հեքիաթային մոտիվներով հարուստ այս ստեղծա-

գործության մեջ վիպական այդ ժանրերից որն է որի վրա ավելի շատ ազդել 

կամ իշխում: Սակայն ավանդավեպ-հեքիաթի կառուցվածքը, գլխավոր մո-

տիվները, առասպելականի՝ հեքիաթային մտածողությամբ վերիմաստավո-

րումն աներկբայորեն վկայում են, որ փոխադարձ ազդեցությունների միջա-

վայրում, այնուամենայնիվ, հեքիաթն է ներխուժել առասպելի հնավանդ տա-

րածք և պարտադրել իր տրամաբանությունը: Այս հանգամանքը լրացուցիչ 

կերպով հաստատում է, որ առասպելի աստիճանական թուլացման հե-

տևանքով առավել մեծ տեղ է սկսել զբաղեցնել հրաշաբան հորինվածքը, 

առասպելաբանական մոտիվները ստացել են այլ իրացում՝ ձևով ու էու-

թյամբ խիստ մոտենալով հրաշապատում հեքիաթին: 

Ինչպես տեսանք, Արամի մասին միջադեպերն ավելի շուտ հեքիաթային 

են, Արայի դեպքում՝ մեծ մասամբ առասպելական հիմքով հեքիաթային: Նրա 

կերպարը, որ տալիս է առասպելաբանական ընթերցման հնարավորություն՝ 

մասամբ պահպանելով իր մասին դիցաբանական պատկերացումները, հարս-

տացել է հրաշապատում հերոսին բնորոշ ածանցյալ կամ տարբերակիչ հատ-

կանիշներով՝ դառնալով բազմագործառույթ: Նրա կերպարը փեղկվել է, որ 

կարող է պատճառաբանվել որպես հետևանք ինչպես տարբեր ժամանակների 

գեղագիտական ըմբռնումների, այնպես էլ տարբեր հերոսների մարմնավորած 

տարբեր ժանրերի պահանջների: Կարելի է նաև մտածել, որ Արայի փառքի 

վերաբերյալ ժողովրդի ունեցած իրական վերաբերմունքը հետագայում բանա-

հյուսական դրսևորում է առել նաև ժողովրդական տարբեր, սակայն միմյանց 

հարակցված հեքիաթների ընդհանուր սյուժետային հյուսվածքի մեջ, որտեղ 

հերոսը շարունակել է պահպանել իր նախնական կերպարից տարրեր: Մեր 

կարծիքով՝ այս տեսակետները միմյանց չեն հակասում, անգամ լրացնում են: 

Այսպիսով՝ տեղի է ունեցել առասպելի հեքիաթացում, որտեղ առասպե-

լը, մասամբ պահպանելով իր ծանոթ և ավանդական սյուժետային տեսքն ու 

արտաքինը, կորցրել է ներքին էությունն ու բովանդակությունը, հեռացել իր 

ժանրային նկարագրից և հեքիաթի ժանրային պահանջով ձեռք բերել ընդհա-

նուր հեքիաթային ժանրին մոտեցող միջին մի որակ:  

 
 

Վաչագան Ավագյան – «Արա Գեղեցիկ» ավանդավեպի բանագիտական 
քննությունը 

 

Առաջնորդվելով առասպելի՝ հեքիաթի փոխակերպման վերաբերյալ բանագի-

տության մեջ հայտնի տեսական սահմանումներով՝ հոդվածագիրը բանագիտական 

վերլուծության է ենթարկել 1902 թ. ականավոր ազգագրագետ-բանահավաք Երվանդ 

Լալայանը գրի առած «Արայ Գեղեցիկ» ավանդավեպը և ցույց տվել, թե ինչպես Արա 

Գեղեցիկի և Շամիրամի մասին վիպականացած առասպելը, որ վկայված է միջնա-

դարյան հայ պատմագրության մեջ, իր ծագման նախնական արմատներով սկզբնա-

պես լինելով դիցաբանական ստեղծագործություն, հետագայում հետզհետե կորցրել 

է իր առասպելաբանական կերպարանքը, փոխել խառնվածքը, հեքիաթացման ըն-



 
191 

թացք ապրել՝ վերածվելով ընդարձակ մի պատումի, որ ավելի շատ հեքիաթի բնա-

վորություն ունի և առավելապես հեքիաթ է հիշեցնում: Հեղինակը ավանդավեպ-հե-

քիաթի հանգամանալից քննությամբ պարզում է ինչպես նրանում ցայտուն կերպով 

դրսևորվում ստացած հրաշապատում հեքիաթներին բնորոշ տիպաբանական 

առանձնահատկությունները, այնպես էլ պատումի սյուժետային հյուսվածքի մեջ 

ցույց տալիս այն մոտիվները, որոնք ստեղծված են առասպելական սիմվոլիկայի 

հիմքով և կարող են մեկնաբանվել նաև առասպելական համատեքստում: 
 
 

Вачаган Авагян – Фольклористический анализ легенды «Ара Прекрасный» 

 
Ключевые слова – Арам, Ара Прекрасный, Шамирам, филология, народный сказатель, 

жанр, мифология, миф, легенда, сказка, сказание, тема, превращение в сказку, трансфор-

мация, мотив, происшествие, герой, функция 
 

Руководствуясь известными теоретическими определениями о превращении мифа в 

сказку, автор статьи подверг фольклористическому анализу сказание «Ара Прекрас-

ный», записаннoe выдающимся этнографом-фольклористом Ервандом Лалаяном в 1902 

году. В статье показано, как миф об Ара Прекрасном и Шамирам, упомянутый в средне-

вековой армянской историографии, изначально был мифологическим произведением, но 

позже постепенно утратил свой мифологический облик, изменил характер, прошел через 

процесс трансформации в сказку, превратившись в развернутую историю, имеющую 

более сказочный характер и больше всего напоминающую сказку. Путем детального 

изучения легенды-сказки автор статьи выясняет как ярко проявляющиеся в ней 

типологические особенности волшебных сказок, так и показывает те мотивы в наррации, 

которые созданы на основе мифической символики и могут быть интерпретированы в 

мифологическом контексте. 
 

 

Vachagan Avagyan – Folkloristic Analysis of the Legend “Ara the Beautiful” 

 
Key Words – Aram, Ara the Beautiful, Shamiram, philology, folk narrator, genre, mythology, 

myth, legend, tale, theme, transformation into a fairy tale, transformation, motive, event, hero, 

function 
 

Guided by the well-known theoretical definitions of the myth transformation into a fairy 

tale, the author of the article carried a folkloristic analysis of the legend “Ara the Beautiful” 

recorded by the eminent ethnographer and folklorist Yervand Lalayan in 1902. It shows how 

the myth of Ara the Beautiful and Semiramis, mentioned in the medieval Armenian 

historiography, was originally a mythological work, but later gradually lost its mythological 

appearance, changed its nature and became a fairy tale undergoing a process of transformation. 

It became an extended story with a more fabulous nature and a reminiscent of a fairy tale. By 

studying the legend-fairy tale in detail, the author of the article has discovered both the 

typological features of a fairy tale that are vivid in it, and also has shown those motives in the 

plot which are based on mythical symbolism and can be interpreted in a mythological context. 
 

Ներկայացվել է 01.10.2020 

Գրախոսվել է 08.02.2021 

Ընդունվել է տպագրության 14.04.2021 


