
 
201 

 

 

ԼԵԶՎԱԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆ 
 

 

 
ՆԱՐԻՆԵ ԴԻԼԲԱՐՅԱՆ  

 

ԿՐՈՆԻ ԵՎ ՀԱՎԱՏԱԼԻՔՆԵՐԻ ԻՄԱՍՏԱՅԻՆ ԴԱՇՏԻՆ ՊԱՏԿԱՆՈՂ 

ԲԱՌԵՐԸ ԵԶՆԻԿ ԿՈՂԲԱՑՈՒ «ԵՂԾ ԱՂԱՆԴՈՑ» ԵՐԿԻ ԳՐԱԲԱՐ 

ԲՆԱԳՐՈՒՄ 

 
Բանալի բառեր – Եզնիկ Կողբացի, «Եղծ աղանդոց», գրաբար, արդի արևելահա-

յերեն, բառապաշար, իմաստաբանություն, կրոնի և հավատալիքների իմաստային 
դաշտ, բառիմաստի ընդլայնում, նեղացում, լեզվամտածողություն 

 

V դարի մատենագիր, Մեսրոպ Մաշտոցի և Սահակ Պարթևի աշակերտ 

Եզնիկ Կողբացու նշանավոր երկը, որն առավելապես հայտնի է «Եղծ աղան-

դոց» վերնագրով, մեզ է հասել եզակի ընդօրինակությամբ, թվագրված 1280, 

ձեռամբ Լուսեր գրչի, անվերնագիր: Պահպանված բնագրի սկզբում կարմիր 

թանաքով գրված է «Երանելւոյն Եզնըկայ վարդապետի», ապա այլ ձեռագրով 

փոխված է «Երանելոյն Եզնակ վարդապետին Կողբացւոյ», ուստի հրատա-

րակիչները առաջարկել են տարբեր խորագրեր՝ «Յաղագս Աստուծոյ», «Գիրք 

ընդդիմութեանց», «Ճառք ընդդէմ աղանդոց»: Դավանաբանական-իմաստա-

սիրական այս աշխատության աշխարհաբար թարգմանության և գիտական 

ծանոթագրությունների հեղինակ Ա. Աբրահամյանը, իբրև առավել ամբողջա-

կան սկզբնաղբյուր, առանձնացրել է Եզնիկ Կողբացու վենետիկյան առաջին 

հրատարակության բնագիրը, որի խորագիրն ընդհանրացել է հայագիտու-

թյան մեջ՝ «Եղծ աղանդոց» («Աղանդների հերքումը») տարբերակով1: 

Եզնիկ Կողբացու դավանաբանական, բանավիճային այս աշխատու-

թյունը V դարի մատենագրության բացառիկ գործերից է ոչ միայն իր բովան-

դակությամբ, այլ նաև՝ լեզվական որակով, այն համարվում է ոսկեղենիկ 

գրաբարի դասական նմուշ: V դարի հայ մատենագրության լեզվաոճական 

դասերին անդրադարձած բոլոր հայագետները, սկսած Արսեն Բագրատու-

նուց մինչև Հր. Աճառյան, ընդգծել են Եզնիկ Կողբացու երկի լեզվի կա-

տարելությունը, պատահական չէ, որ նրա անվամբ է կոչվում առաջին դասը, 

որտեղ ընդգրկված են մեր թարգմանական գրականության մարգարիտները՝ 

Աստվածաշունչը, Հովհան Ոսկեբերանի, Կյուրեղ Ալեքսանդրացու մեկնու-

թյունների ու ճառերի մի մասը, դավանաբանական շատ այլ գործեր, այստեղ 

                                                           

1 Եզնիկ Կողբացի, Եղծ աղանդոց, Երևան, 1994, էջ 286: 



 
202 

ինքնուրույն, ոչ թարգմանական միակ գործը՝ Եզնիկ Կողբացու «Եղծ աղան-

դոց»-ն է: Այս դասի երկերի լեզուն համարվում է «բոլորից կանոնավորը, 

ճիշտը, հստակը, արվեստավորն ու գեղեցիկը»1: 

Սույն հետազոտության նպատակը Եզնիկ Կողբացու աշխատության 

բառապաշարի քննությունն է՝ կրոնի և հավատալիքների իմաստային դաշ-

տին պատկանող բառ-եզրույթների բովանդակային վերլուծությունը, դրանց 

բառակազմական գործուն կաղապարների առանձնացումը, ծագումնաբա-

նության պարզաբանումը և արդի արևելահայերենում կրոնական բառերի 

հնարավոր իմաստային տեղաշարժերի և կենսունակության բացահայ-

տումը: Եզնիկ Կողբացու աշխատությունը բաղկացած է չորս գլխից, որոնցից 

յուրաքանչյուրը բովանդակությամբ ինքնուրույն և ամբողջական գործ է՝ Ա. 

«Եղծ աղանդոց հեթանոսաց», Բ. «Եղծ Քէշին պարսից», Գ. «Եղծ կրօնից յու-

նաց իմաստնոց» և Դ. «Եղծ աղանդոյն Մարկիոնի»: Այս չորս գլխից դուրս ենք 

գրել կրոնի և հավատալիքների հիմնային իմաստային դաշտին պատկանող 

միջուկային բառերն ու բառակապակցությունները՝ դրանք ենթարկելով տա-

րաժամանակյա լեզվաոճական վերլուծության: 

Կրոնի և հավատալիքների իմաստային դաշտը կազմված է վաղնջական 

ծագում ունեցող միջուկային բառերից, որոնք, որպես կանոն, բնիկ ծագում 

ունեն և արմատական բառային միավորներ են, որոնցից ածանցման և բա-

ռաբարդման միջոցով հետագայում առաջանում են նոր հասկացություն-ան-

վանումներ: Այդ բառերի բնութագրումը կարևոր է ոչ միայն դասական լեզ-

վաբանության տեսանկյունից, այլև նոր լեզվաբանական գիտակարգերի հա-

յեցակետերից, ինչպիսիք են հոգելեզվաբանությունը և հանրալեզվաբանու-

թյունը: 

Դասական գրաբարի հավատալիքային դաշտի բառանունների վերլու-

ծությունը թույլ կտա վերականգնել նաև վաղնջահայերենի և հնագույն հայե-

րենի համարժեք բառաշերտերը, որոնք լեզվականի հետ մեկտեղ նաև քաղա-

քակրթական մեծ արժեք ունեն, որովհետև բացահայտում են հնդեվրոպա-

կան ժողովուրդների աշխարհընկալման յուրահատկությունները, հոգևոր և 

նյութական մշակույթների հարաբերությունները: 

Ինչպես նշում է վաղնջահայերենի առաջին վերականգնող և հետազոտող 

ակադեմիկոս Գ. Ջահուկյանը, վաղնջահայերը, անջատվելով հնդեվրոպական 

միասնությունից, ժառանգել են պաշտամունքային աշխարհի հստակ համա-

կարգ՝ ծիսական արարողակարգերով, որոնք ձևավորում էին կրոնական գա-

ղափարներ արտահայտող բառանունների իմաստային դաշտը. «Աստվածա-

յինը կապվում էր մի կողմից շողացող երկնքի և լուսավոր օրվա, մյուս կողմից 

նախնիների («հոր» ՝ ⃰pəte'r «ավագ սերնդի ներկայացուցիչ, նախնի, հայր») 

պաշտամունքի հետ. հմմտ. ⃰dei- «շողալ», որից «պաշտվող երկինք», «օր», 

                                                           

1 Աճառյան Հր., Հայոց լեզվի պատմություն, II մաս, Երևան, 2013, էջ 78: 



 
203 

«աստված» գաղափարները, այլև ⃰dįēus- pəte'r «երկնահայր, երկնային հայր» 

կազմությունը. այստեղից են հայ. տիւ, թերևս նաև երկին ( ⃰ dųi- ?) և սերկ 
«այսօր» ( ⃰ k՛e-dųi- ?) բառերը»1: Նշենք, որ ցայսօր Հայր բառը մեծատառով 

առանձին կամ կայուն բառակապակցությունների կազմում (Երկնային Հայր, 
Երկնաւոր Հայր) աստված բառի հոմանիշներից է, ինչպես նաև հոգևորական-

ների ընդհանրական անվանումների բաղադրիչ՝ տեր հայր, հայր սուրբ: 

Համարժեք է «Եղծ աղանդոց»-ում վկայված ճառագել բառի ստուգաբա-

նական բացատրությունը, որի համար Վ. Համբարձումյանն առաջարկում է 

վերականգնել նոստրատիկ հիմք՝ ⃰jarΛ, համարժեք փայլել, լույս տալ իմաս-

տով2: Այսինքն՝ մեր ուսումնասիրության առարկա իմաստային դաշտի որոշ 

բառեր իրենց ծագումով ոչ թե հնագույն են, այլ վաղնջագույն, լեզուների 

նոստրատիկ ընդհանրության ժամանակների ստացվածք: 

Աստվածայինը, առաջնային ընկալմամբ, նախ այն է, ինչն օժտված է 

աստվածային արարչագործ ուժով, զորությամբ, այսինքն՝ սրբազան է, սուրբ, 

ապա այն ամենն է, ինչին արգելված է մահկանացուներին դիպչել: Հետևա-

բար հավատալիքների դաշտի մի եզրում տոտեմներն են, մյուսում՝ տաբու-

ները: Այս երկուսի միջև բաշխվում են կրոնական դաշտի մնացյալ հասկա-

ցություններն իրենց բառային նշանակումներով՝ որպես գոյական, ածական, 

բայ և մակբայ, զորօրինակ՝ աստուած, աստուածային, աստուածանալ և 
աստվածօրէն, սրբութիւն, սուրբ, սրբանալ, սրբօրէն և այլ: 

Մարդիկ աստվածային ուժերից ակնկալում են կա՛մ ի շահ և ի պաշտ-

պանություն իրենց որոշակի գործողությունների, ծեսերի իրականացում, 

կա՛մ ի հակառակ իրենց կատարվող որևէ գործողության կասեցում, խափա-

նում: Այս նպատակները իրականացման երկու ձև ունեն՝ բառային, որը 

աղոթքն է, և առարկայական՝ զոհաբերությունը, մատաղը, մոմավառությու-

նը, խնկարկումը, ծիսակարգային տարբեր գործողությունների իրականա-

ցումը, որը զուգահեռաբար ուղեկցվում է աղոթքով: 

Կրոնի իմաստային դաշտի որոշ բառեր հնագույն ժամանակներում սեր-

տորեն կապվում էին իրավունքի, օրենքի իմաստային դաշտի հետ, դրա վկա-

յությունները գտնում ենք հենց Եզնիկ Կողբացու երկում, քանզի առաջնային 

օրենքը աստվածային սկզբունքն էր, Աստուծո խոսքը, որն անառարկելի էր: 

Կրօն բառն ինքնին ծագում է կրեմ բայի արմատից և ՆՀԲ-ում բացատրվում է 

որպես կարգ, կանոն և օրէնք, «որպէս կրեալ եւ պահեալ կամ կրելի օրինօք»3: 

Կրոնի իմաստային դաշտը սերտորեն առնչվում էր նաև ժամանակի 

                                                           

1 Ջահուկյան Գ. Բ., Հայոց լեզվի պատմություն. նախագրային ժամանակաշրջան, Երևան, 

1987, էջ 84: 
2 Հմմտ. Համբարձումյան Վ., Հայերենի բառաքննական և ստուգաբանական ուսումնասի-

րություններ, Երևան, 2012, էջ 60: 
3 Հայր Գաբրիէլ Աւետիքեան, Հայր Խաչատուր Սիւրմէլեան, Հայր Մկրտիչ Աւգերեան // 

Նոր բառգիրք հայկազեան լեզուի, հ. 1, Վենետիկ, 1836, էջ 1138: 



 
204 

իմաստային դաշտի միջուկային բառերի հետ, որովհետև ժամանակն ինքնին 

աստվածային կարգ է՝ ծննդյան և մահվան ժամանակահատվածներով, 

որոնք զուգադրվում են օրվա առավոտյան հատվածի, ցերեկվա, երեկոյի և 

գիշերվա պատկերացումների հետ, որպես լուսավոր օրվա՝ արևածագի 

սկիզբ, ապա՝ աստիճանական մայրամուտ և այնուհետև՝ հարություն, այս 

աստվածաստեղծ շղթան պարբերական կրկնվում է: Հիշյալ իրողություննե-

րը՝ ծնունդ, թաղում, ծիսակարգային նշանակությամբ են օժտված և զանա-

զան արարողություններով են զուգակցվում, այսինքն՝ ունեն զգալի թվով 

բառային նշանակումներ հասկացությունների ծառի տեսքով: 

Լայն առումով կրոնի, իրավունքի իմաստային դաշտերը ենթադաշտա-

յին հարաբերություններ ունեն մարդ, հասարակական կյանք արտահայտող 

բառերի թեմատիկ մեծ խմբի հետ՝ նշանակելով մարդու հոգևոր կյանքը բնո-

րոշող հասկացություններ: Ինչպես նշում է Գ. Ջահուկյանը, «վերջապես կա 

մարդու հոգևոր կյանքի մի բնագավառ, որ առաջացել է բնության զանազան 

երևույթների պատճառները չիմանալու և սրա հետ կապված ինչ-որ անզգա-

յելի էակների գոյությունը ենթադրելու հետևանքով: Սա կրոնի բնագավառն 

է, որ մեծ դեր է խաղացել մարդու կյանքում և մեր լեզվում թողել հատուկ 

տերմինաբանություն»1: 

Արդի հայերենի այս կրոնական եզրաբանությունը ձևավորվել է վաղնջա-

հայերենից մինչև հին հայերեն՝ գրաբար, ընկած ժամանակահատվածում, և 

այդ եզրույթների զգալի մասը վկայված է Եզնիկ Կողբացու «Եղծ աղանդոց»-

ում, որը միաստվածության տրամաբանական ջատագովումն է՝ ի հերքումն 

հեթանոսական բազմաստվածության. «...մի է Տէր, եւ մի հաւատ, եւ մի մկրտու-

թիւն, եւ մի Աստուած ի վերայ ամենեցուն եւ ընդ ամենեսեան եւ ամենայնիւ»2: 

Ընդ որում հայ իմաստասերը հեթանոսական աղանդների, պարսից կրոնի, 

հունական իմաստասերների ու կրոնների, ինչպես նաև Մարկիոնի աղանդի 

հերքումը ի սկզբանե կատարում է ժամանակի գիտական, տրամաբանական 

փաստարկների ուժով, բարձր հռետորաբանությամբ. «Քանզի ոչ եթէ 

անիրաւութեամբ ինչ յաղթել ջանամք, այլ իրաւամբք զճշմարիտն ուսանել»3: 

Այժմ ընտրողաբար, ըստ «Եղծ աղանդոց»-ի չորս գրքի, անդրադառնանք 

կրոնի և հավատալիքների իմաստային դաշտին բնորոշ գրաբարյան բառերի 

իմաստաբանական և բառակազմական նկարագրին: Առաջին գիրքը, որը վե-

րաբերում է հեթանոս աղանդների հերքմանը, սկսվում է աներեւոյթ-ի և նրա 

յաւիտենական զօրութեան պարզաբանումից: Աներեւոյթ եզրույթը մեզ հե-

տաքրքրող իմաստային դաշտում երկածանց կազմություն է՝ նախածանցա-

վոր և վերջածանցավոր, ի-ա վերջադրական խառն հոլովման գոյական է, 

                                                           

1 Ջահուկյան Գ. Բ., Ժամանակակից հայոց լեզվի իմաստաբանություն և բառակազմու-

թյուն, Երևան, 1989, էջ 152: 
2 Եզնիկ Կողբացի, նշվ. աշխ., էջ 136: 
3 Նույն տեղում, էջ 20: 



 
205 

որը գրաբարի բառապաշարում նաև ածական-մակբայ է՝ ամենատարբեր 

նրբիմաստներով, վերջիններս արդեն զգայական ընկալումների դաշտի բա-

ռեր են: Մեզ հետաքրքրող տեսանկյունից, ՆՀԲ-ում աներեւոյթ բացատրվում 

է որպես անտես աչաց, աներևակ, աներեւան1: Առավել որոշակի այն գերբա-

նական ուժի նշանակում է, գերբնականը հասանելի չէ մարմնավոր տեսավո-

րությանը: Քանզի հեթանոսական հավատքում, որը Եզնիկ Կողբացու հայե-

ցակետից տարբեր աղանդների միավորում է, երկնքի պաշտամունքը զու-

գակցվում է երկրային չորս սրբազան տարրերի աստվածացման հետ, ուստի 

«Եղծ»-ում բազմիցս հանդիպում ենք ջուր, երկիր (հող), օդ և հուր հաս-

կացությունների անվանումներին, որոնք ամբողջացնում էին նախնական 

աշխարհաստեղծումը: Դրանց դեմ ապստամբում էր քրիստոնյա հայ իմաս-

տասերը՝ պնդելով, թե հիշյալ չորս տարրերն արարչության արգասիք են, 

երևացող և նյութական, ասել է թե՝ պաշտամունքի անարժան. «Եւ մանա-

ւանդ մարմնաւորք եւ երեւելիք, որպէս արեգակնդ եւ լուսինդ եւ աստեղք եւ 

հուր եւ ջուր եւ երկին, որ ի մոգուց եւ հեթանոսաց պաշտին»2: 

Այստեղ իմաստաբանորեն և քերականորեն նշույթավորված են ոչ միայն 

առարկայանիշ կրոնական բառերը, այլև՝ որականիշ: Որականիշ ածական-

ները գրաբարում, որպես կանոն, խոսքիմասային փոխանցմամբ սահուն 

դառնում էին գոյական անուններ՝ հոլովվելով և հոդեր ստանալով, ինչպես 

վերոնշյալ աներեւոյթ-ը կամ անստեղծ, անգոյ, անսկիզբն, մշտնջենական, 
անքնին, անհաս, անարար, աննախանձ և համանման ածականները: Այս 

բոլոր որոշիչները առանց հավելյալ բառակազմական միջոցների փոխարի-

նում էին իրենց որոշյալներին: 

Եզնիկ Կողբացու «Եղծ աղանդոց»-ում հավատալիքների իմաստային 

դաշտի բառերի բառակազմական վերլուծությունը ցույց է տալիս, որ ան- 

ժխտական բնիկ ածանցի օգնությամբ գրաբարում ստեղծվում էին յուրօրի-

նակ բառազույգեր՝ գերբնական, աստվածային էություններ նշանակող հաս-

կացություններ և դրանց երկրային հակոտնյաներ, որոնք աստվածայինի և 

չաստվածայինի, սրբազանի ու պիղծի բառային կերպավորումն էին՝ ասուն և 
անասուն, խօսուն և անխօսուն, մտաւոր և անմտաւոր, բանաւոր և անբանա-
ւոր, ընտրեալ և անընտրեալ: Զուգահեռաբար ան- ածանցի փոխարեն V 

դարի դասական մատենագիրը հաճախ կիրառում է նաև չ- ժխտական 

ածանցը՝ կազմելով նույնարմատ բառազույգեր, ինչպես օրինակ՝ մարդու 

մարմնավոր և հոգևոր էության մեջ չարիքի դրսևորմանը վերաբերող այս 

նախադասության մեջ, որտեղ մարդը համարվում է անձնավոր, իսկ չարիքը՝ 

ոչ անձնավոր, աղարտված բարքի սոսկական արգասիք. «Արդ զմարդկան 

իսկ չարեաց հարցցուք. արգասի՞ք անձանց իցեն, եւ եթէ անձինք իսկ 

                                                           

1 Նոր բառգիրք հայկազեան լեզուի, հ. 1, էջ 140: 
2 Եզնիկ Կողբացի, նշվ. աշխ., էջ 12: 



 
206 

չարիքն, զի որ ինչ ի մարմինս եւ ի հոգիս շարժմունք խաղան, ոչ մարթի 

ասել՝ թէ այն մարդ իցէ, այլ կամական շարժմունք՝ զի մարդն անձնաւոր է, եւ 

բարքն չանձնաւորք, որպէս սպանութիւն կամ շնութիւն՝ որ ի բարուցն 

գործիցեն»1: 

«Եղծ աղանդոց»-ը գրաբարից աշխարհաբար փոխադրած Ա. Աբրահամ-

յանը գրաբարյան այս դավանաբանական բառազույգը՝ անձնաւոր-չանձնա-
ւոր, թարգմանելիս վերափոխել է՝ անձնաւոր-ը դարձնելով գոյակ, իսկ չանձ-
նաւոր-ը՝ գոյակ չէ. «...մարդը գոյակ է, իսկ բարքը գոյակ չէ...»2: Մեր համոզ-

մամբ, այս փոփոխությունը, թեև հասկանալի, բայց ոճականորեն չեզոք ու 

պարզունակ է դարձրել բնագրի ձևակերպումը: Թարգմանիչն ըստ երևույթին 

արդի արևելահայերենում չ մասնիկի գործածությունը համարել է հնաոճ, 

բայց Եզնիկ Կողբացու լեզվին բնորոշ չ- ժխտական նախածանցի միջոցով 

ստեղծված բառանունների կիրառությունը իրենց հաստատական ձևերի 

հետ մեկտեղ խոսքի ոճավորման յուրահատուկ արտահայտչամիջոց է, որն 

առավել պատկերավոր և ազդու է դարձնում աստվածայինի և երկրայինի 

հավերժական հակադրամիասնությունը. այսպես օրինակ՝ էականք և չէա-
կանք, մշտնջենաւորք և չմշտնջենաւորք, արարածք և չարարածք անընդմեջ 

մրցակցում են, պայքարի մեջ են, և հենց այդ պայքարի միջոցով են որոշվում 

կյանքի տրամաբանությունը և նախախնամության կամքը: 

Զգալի է նաև -իչ բնիկ վերջածանցի բառակազմական արդյունավետու-

թյունը կրոնի իմաստային դաշտի հասկացությունների կերտման ընթաց-

քում: Այս –իչ-ը դասական գրաբարում ենթակայական դերբայի ձևույթի գոր-

ծառույթ ուներ, թեև նրա մեջ արդեն խորանում էր ընդհանրական բայանվա-

նական իմաստը, այսպես ունենք՝ արարիչ, ստեղծիչ, տուիչ, շարժիչ, փոխիչ, 
կարգիչ, յօրինիչ, գտիչ, խափանիչ նշանակումները աստվածայինի բազմա-

կողմ բնորոշման համար: -Իչ-ով ունենք նաև աստվածայինին ծառայող ան-

ձանց նշանակումներ՝ թովիչ, ձօնիչ, պաշտիչ, գրիչ և այլն: 

Անցյալ դերբայի –եալ մասնիկով կազմված եզրույթներն ավելի սակավ 

են, սակայն համգործածական՝ անկեալ, առաքեալ, Բարձեալ:  
Գրաբարում կրոնի իմաստային դաշտի բառերի կազմությանը մասնակ-

ցում էր նաև -եղէն վերջածանցը, որը լեզվի հետագա շրջանում լիովին փո-

խում է իր իմաստային բովանդակությունը՝ վերածվելով նյութական իմաստ 

արտահայտող հավաքական բառակազմական ձևույթի՝ ոսկեղեն, արծաթե-
ղեն, բանջարեղեն, խմորեղեն: Այնինչ հին գրական հայերենում -եղէն ածան-

ցը դրվում էր ամենից առաջ հոգևոր ոլորտի հասկացություններ նշանակող 

արմատների վրա՝ ցույց տալով դրանց ծագումը, սերումը և պատկանելու-

թյունը՝ աստուածեղէն, մարդեղէն, ոգեղէն, հողմեղէն, բոցեղէն. «Քանզի յոր-

                                                           

1 Եղնիկ Կողբացի, նշվ. աշխ., էջ 30: 
2 Նույն տեղում, էջ 31։ 



 
207 

ժամ մեք ասեմք՝ թէ սիք շնչէ, ստորնեայք ասեն այս շնչէ, եւ վասն տարածու-

թեանն միայն եւ արագութեան կոչին հրեշտակք եւ դեւք եւ հոգիք մարդկան,՝ 

ոգեղէնք, որ է հողմեղէնք, նոյնպէս եւ վասն արգութեան եւ տարածութեան 

հոգեղէնք, որ է հողմեղէնք, բայց բնութիւն նոցա ի վեր է քան զհողմն եւ քան 

զհուր, նուրբ եւ արագ քան զմիտս»1: 

Ունենք նաև առնել-արարել բայի կատարյալի արմատից կազմված հա-

կանիշների զույգ, որոնց միջոցով հակադրվում են աստվածությունը և աստ-

ծո արարչության արդյունքը, գերակա և ստորակա էությունները՝ արարիչ և 
արարածք։ 

«Եղծ աղանդոցում» վկայված են նաև կրոնի իմաստային դաշտին պատ-

կանող գրաբարյան գեղեցիկ բազմաբաղադրիչ դարձվածքներ, ինչպես օրի-

նակ՝ ամենագէտ գիտութիւն, անպակաս իմաստնութիւն, ամենարուեստ 
իմաստնութիւն, աղբիւր բարութեան (աստված բառի դարձվածային հոմա-

նիշներ են), Աստուծոյ արուեստագիտութիւն, խոպանացեալ որթ (մեղսա-

գործ մարդ), կենդանարար կենդանի, պաշտօն տանել, պաշտօն մատուցա-
նել, երկրպագութիւն առնուլ, երկրպագութիւն մատուցանել, լինել ի տան 
աստուծոյ, յաղօթս առնել, հաղորդութիւնս առնել, յաշտ առնել, յաղօթս 
համբառնալ, ժառանգել զկեանս յաւիտենից, ելանել ի խաչ, դարձուցանել 
զարեգակն ի խաւար, դարձուցանել զլուսինն յարիւն և այլն: 

Կրոնական դաշտի բայական հարադրությունների միավորներից ամե-

նագործածականը՝ առնել անկանոն նույնարմատ բայն է, նրա հոմանիշ 

ստեղծանել-ը, պակասավոր գոլ-ը և եմ բայի ներկայի եզակի երրորդ դեմքի Է 
ձևը, որը գոյականի արժեք ունի՝ քրիստոնեական Աստուծո ամենատարած-

ված նշանակումներից է, գրվում է մեծատառով, թեքվում է, հոդ ստանում՝ է-
ն, է-ին, ունի իր հակոտնյան՝ չէ-ն, վերջինս հեթանոս, հեռացող, անկյալ 

աստվածությունների բառ-խորհրդանիշն է: Հիշենք թևավոր խոսք դարձած 

հանրահայտ նախադասությունը երկրորդ գրքից. «… մեծի ծաղու արժանի է, 

զի չէրն չէին վասն չէին յաշտ առնէր»2: 

Ընդհանրացնելով ամրագրենք, որ առաջին գրքում վկայված կրոնանիշ 

բառերի մեծամասնությունը ծագմամբ բնիկ է, կազմությամբ՝ արմատական 

կամ ածանցավոր, բարդություններն առավել հազվադեպ են, իրանական փո-

խառությունների տարրը առկա է, բայց չի գերակայում, հունական կամ ասո-

րական փոխառությունները շատ ավելի սակավ են: Իրավիճակը փոխվում է 

հաջորդող գլուխներում՝ պայմանավորված հեղինակի քննարկած, ավելի 

ստույգ ընդդիմախոսության կամ եղծման ենթակա թեմաներով: 

Ինչպես նշում է Գ. Ջահուկյանը, նախաքրիստոնեական կրոնի հետ 

կապված բազմաթիվ հատուկ և հասարակ բառեր իրանական փոխառու-

                                                           

1 Եզնիկ Կողբացի, նշվ.աշխ., էջ 74-76: 
2 Նույն տեղում, էջ 106: 



 
208 

թյուններ են, քանզի հայոց հեթանոսական դիցարանը հետագայում մեծա-

պես կրել է իրանական դիցարանի ազդեցությունը, հնագույն հայկական 

աստվածությունները դուրս են մղվել իրանական աստվածների ազդեցու-

թյամբ, ինչպես օրինակ՝ մեռնող և հարություն առնող աստուծո՝ Արայի 

պաշտամունքը, որը փոխարինվեց Վահագն Վիշապաքաղի և Մհեր-Միթ-
րայի պաշտամունքով1: Իսկ հելլենիստական շրջանում զգալի դարձավ 

հունական ազդեցությունը, որն արտահայտվեց այդ լեզվից կատարված 

կրոնանիշ բառերի առատ փոխառություններով, քրիստոնեական գաղափա-

րախոսությունն իր հերթին մեր բառապաշարում ամրագրեց հունական և 

ասորական բազմաթիվ կրոնական եզրույթներ: 

Երկրորդ գլխում կրոնական իմաստ են ստանում այնպիսի զգայական 

ընկալման վերացական բառեր, ինչպիսիք են փառք-ը և նրանից ածանցյալ՝ 

փառաւոր-ը, քանզի փիլիսոփա, դավանաբան Եզնիկ Կողբացու համոզմամբ՝ 

մշտակա, հարակա փառքը բնորոշ էր միայն բարձրագույն էակներին, իսկ 

մահկանացուների փառքը անցողիկ է, դեպքերի արգասիք, որը երբեմն 

փոխարինվում է թշվառությամբ: Երկրորդից չորրորդ գլուխներում թեև 

կրոնական փոխառությունների քանակը զգալի է, բայց դրանց հիմնական 

մասը իրանական է, զուգահեռաբար կան ասորական և հունական ծագման 

բառեր՝ բարսմունք, բագին, գեհեն, դեւ, դէն, դժոխք, դրախտ, մոգ, մոգպետ, 
մազդեզն, յուշկապարիկ, յաշտ, հրէշ, պայ, վարդապետ, քէշ, հեթանոս, 
քաւդեայ, քուրմ, սատանայ, եկեղեցի, հերետիկոս, հիւղէ, սրովբէ և այլն: 

«Եղծ աղանդոյն Մարկիոնի» գրքում արդար և արդարութիւն որականիշ 

գոյականը և նրա արմատ ածականը կամ երանութիւն և երանելի զույգը 

ձեռք են բերում ակնհայտ կրոնական բովանդակություն: Արդար ածականը 

դառնում է աստված բառի հոմանիշ, և աշխարհաբար թարգմանության մեջ 

Ա. Աբրահամյանը թեև թողնում է արդար բառը, բայց կողքին փակագծում 

ավելացնում է աստված բառը հասկանալիության համար, քանի որ այս 

բառի կրոնական իմաստն արդի արևելահայերենում ակնհայտ մթագնած է: 

Դյուրընկալ լինելու համար գրաբարով մեջբերենք Եզնիկ Կողբացու այդ նա-

խադասության հատվածը, ապա Ա. Աբրահամյանի համարժեք թարգմանու-

թյունը: Այսպես՝ «Դարձեալ, եւ զոր արդարն ասեն՝ թէ արդարեւ արդար էր, 

յետ բաժանելոյ զիշխանութիւնսն, իւր զերկինսն երկոսին առնլոյ, հիւղեայ եւ 

որդւոցն նորա զերկիրն միայն թողլոյ, զիարդ էր, զի միւսանգամ նորա աշ-

խարհին ցանկացեալ…», աշխարհաբար թարգմանված է հետևյալ կերպ. 

«Դարձյալ՝ նրանց արդար (աստված) կոչածն էլ, եթե իսկապես արդար էր, 

ինչպես էր, որ տիրապետությունները բաժանելուց, երկու երկինքն էլ իրեն 

                                                           

1 Հմմտ. Յովհաննէս Կարագեոզեան, Սեպագիր տեղանուններ, Երևան, 1998, էջ 286-287: 



 
209 

վերցնելուց, հյուլեին ու նրա որդիներին միայն երկիը թողնելուց հետո, նորից 

աչք էր գցել նրա (հյուլեի) աշխարհին…»1: 

Եզնիկ Կողբացու «Եղծ աղանդոց» երկում առկա կրոնի և հավատալիք-

ների իմաստային դաշտի քննությունը երևան է բերում իմաստաբանական 

տեղաշարժերի ուշագրավ բնույթը՝ իմաստի ընդլայնում, նեղացում, շրջում, 

որը պայմանավորված է լեզվակիր հանրույթի մտածողության մեջ կատար-

վող փոփոխություններով։ Շատ հասկացությունների մեջ առկա կրոնական 

իմաստը կարող է ինչպես մթագնել, այնպես էլ ընդգծվել: Այսինքն՝ հասարա-

կական կյանքին բնորոշ իմաստային դաշտի հիմնաբառերը հեշտությամբ 

կարող են դառնալ կրոնանիշ, հնարավոր է նաև հակառակ անցումը: 

Բնության իմաստային դաշտին պատկանող բառերի պարագայում 

ակնհայտ են նրանց կրոնական բովանդակության հետևողական մթագնումը 

և ապա՝ կորուստը։ Մարդկության գոյության նախնական շրջանում բնու-

թյան երևույթների, կենդանի և անկենդան աշխարհի միավորների անվա-

նումները սկզբնապես կրոնական-պաշտամունքային բովանդակություն 

ունեին, բայց այն աստիճանաբար կորչում է և վերականգնելի է դառնում 

միայն ստուգաբանական կամ տարաժամանակյա մակարդակում: Այս տես-

անկյունից անդրադառնանք աստուած բառի ստուգաբանական պատմու-

թյունը: Աստ արմատը սկզբնապես համարվում էր իրանյան azdâ-ի իմաս-

տային զարգացումը հայերենում, սակայն Գ. Ջահուկյանի իմաստաբանա-

կան և ծագումնաբանական հետազոտությունն ապացուցում է, որ աստուած 

բառը բարդություն է, որի երկու արմատներն էլ հայկական են. աստ-ը ծա-

գում է «ամրություն, ուժ, զորություն» արմատի ⃰աստիւ տիպի մի ձևից և ած 

արմատից, որը հին հայերենում ուներ «բերել» իմաստը, այս արմատը հետա-

գայում ձեռք է բերել նաև ածանցային կիրառություն: Գ. Ջահուկյանի վերա-

կանգնմամբ, -ած ածանցը հնում ունեցել է ներգործական արժեք, ինչպես 

գթած(գթացող) և ողորմած(ողորմացող) ձևերում, ուստի աստուած-ը կարող 

էր նշանակել հաստող, ստեղծող, ըստ էության՝ ուժ և զորություն բերող2: 

Անդրադառնանք նաև Վ. Համբարձումյանի վերականգնմանը, որը դարձյալ 

բառի բնիկ հնդեվրոպական ծագումն է հաստատում, բայց այն համարում է 

հնդեվրոպական դիցարանի գերագույն աստուծո անվան հայկական տարբե-

րակը իմաստային ընդլայնմամբ հասարակ անուն դարձած: Ըստ այդմ՝ աս-

տուած բառի հիմքում Տուած դիցանունն է, որը հնդեվրոպական ծագում ունե-

ցող գերագույն ուժի («լույսի», հետագայում՝ «աստծո») անվան հետ է կապված: 

Ցեղակից լեզուներում այս *տու բաղադրիչի զուգահեռները՝ իբրև «երկնքի կամ 

արևի աստված» հասկացության անվանումներ, դառնում են հատուկ 

անուններ (հմմտ. հին հնդ. Dyaus, լատ. Diouis և այլն), դրանց համար վե-

                                                           

1 Եզնիկ Կողբացի, նշվ. աշխ., էջ 208-209: 
2 Հմմտ. Ջահուկյան Գ. Բ., Հայերենի Աստ արմատը // «ԲԵՀ», 2000, թիվ 1, էջ 28-29: 



 
210 

րականգնվում է հ.-ե. ընդհանուր *t’ieu- «աստված» բառարմատը, որի համար 

նախնական է «օր» իմաստը (հմմտ. հայ. տիւ «ցերեկ» արմատը): Եվ նշյալ 

*Տուած «լույս», «լույսի աղբյուր», «լուսատու» նշանակությունները Վ. Համ-

բարձումյանը վերականգնում է Աստուած / Աստված բառի իմաստային կա-

ռուցվածքում, այսինքն՝ «արարիչ՝ լույսի աղբյուր և լույս տվող՝ լուսատու»1: 

Մարդկության զարգացմանը զուգընթաց՝ կրոնական և հավատալիքային 

նշանակություն ունեցող վաղնջական բառերի իմաստաբանական կառուց-

վածքը հստակ փոփոխությունների է ենթարկվում, որոնց հետևանքով գեր-

բնականությունը քայլ առ քայլ հանգում է բնականության: Որպես օրինա-

չափություն՝ շատ բառեր, որոնք ի սկզբանե կրոնական իմաստ ունեին, աստի-

ճանաբար վերածվում են ընդհանուր բառապաշարի միավորների, որոնց 

արտահայտած զգացումները, զուտ ծիսակրոնական բովանդակությունից 

ձերբազատվելով, դառնում են բարոյական, իրավական արժեքների, որակ-

ների նշանակումներ: Կրոնի իմաստային դաշտից նման բառային միավոր-

ները ուղղակի տեղափոխվում են այլ իմաստային դաշտեր, դրանք կազմում 

են մարդու նշանային հոգևոր գործունեության, նրա զգայությունների, զգաց-

մունքների ու ընկալման, կամքի, իմացության հետ կապված գոյականներ ու 

ածականներ: Զորօրինակ՝ բախտաւորութիւն, բարերարութիւն, բարկութիւն, 
բնութիւն, իմաստնութիւն, հեստութիւն, յարութիւն, ողորմութիւն, չուառու-
թիւն, պատուիրան, պատիժ, կենդանի, անմահ, չար, բարի, կենարար և այլն: 

Պետք է արձանագրել, որ կրոնի, հավատալիքների իմաստային դաշտի 

բնիկ և փոխառյալ բառերը գրաբարում զգալի էին, դրանք հիմնական բառա-

ֆոնդին էին պատկանում, որովհետև այն դարերում երկնայինը և երկրայինը 

մարդկային կյանքի հիմքում էին, իրարից անբաժան: Այս տեսանկյունից 

Եզնիկ Կողբացու «Եղծ աղանդոց»-ը հավատալիքային մեր հնագույն բառա-

պաշարի ուսումնասիրության բացառիկ սկզբնաղբյուր է: Այս երկում վկայված 

բառ-հասկացությունների մեծամասնությունը ժառանգեցին ինչպես միջին, 

այնպես էլ նոր գրական լեզուները՝ արևելահայերենն ու արևմտահայերենը, 

բարբառները՝ աննշան հնչյունական փոփոխություններով, բայց իմաստային 

մեծ տեղաշարժերով՝ հարստացնելով բառապաշարն իր բոլոր շերտերով: 
 

Նարինե Դիլբարյան – Կրոնի և հավատալիքների իմաստային դաշտին պատկանող 
բառերը Եզնիկ Կողբացու «Եղծ աղանդոց» երկի գրաբար բնագրում 

 

Եզնիկ Կողբացու «Եղծ աղանդոցը» V դարի հայ ինքնուրույն մատենագրության 

նշանավոր երկերից է, որն առանձնանում է ոչ միայն բովանդակության ինքնատի-

պությամբ, այլև լեզվաոճական յուրահատկություններով: Այս հետազոտության ըն-

թացքում գրքի չորս գլուխներից դուրս են գրվել կրոնի և հավատալիքների իմաստա-

յին դաշտին պատկանող բառեր և արտահայտություններ, դարձվածքներ ՝ բացա-

                                                           

1 Տե՛ս Համբարձումյան Վ. Գ., Հայերեն աստված բառի ծագումն ու տիպաբանությունը, 

Երևան, 2002, էջ 30-32: 



 
211 

հայտելով այս միավորների բառակազմական, ստուգաբանական և իմաստաբանա-

կան առանձնահատկությունները: Կրոնական բառերի իմաստային դաշտը շատ 

սերտորեն կապված է «օրենք», «մարդ և սոցիալական հարաբերություններ», «բնու-

թյուն և բնական երևույթներ» բառապաշարային թեմատիկ խմբերի միավորների 

հետ: Կրոնական բառերի տարաժամանակյա վերլուծությունը ցույց է տալիս բառա-

րանային այս միավորների պարբերական փոխանցումները մի խմբից մյուսը՝ կապ-

ված մարդկային մտածողության փոփոխությունների, քաղաքակրթական տեղա-

շարժերի, հեթանոսական բազմաստվածությունից, բնապաշտությունից միաստվա-

ծությանն անցնելու հետ: Այս իմաստային դաշտի բառ-եզրույթները, միջուկային 

հասկացությունները հիմնականում բնիկ հնդեվրոպական շագում ունեն, ինչպես 

օրինակ՝ աստված, դի, հավատ, մեղ, ձոն, տօն, ոգի, որոնց հետագայում ավելացվել 

են իրանական, հունական և ասորական փոխառությունները՝ դէն, մազդեզն, քէշ, 
մեհեգիան, քէշ, յաշտ, մոգ, դեւ, դրախտ, հրէշ, եկեղեցի, հերետիկոս, կաթողիկոս, 
եպիսկոպոս, քրիստոնեայ, հեթանոս, սատանայ, սրովբէ, քուրմ եւ այլն: Այս երկում 

վկայված բառ-հասկացությունների, արտահայտությունների, դարձվածքների մեծա-

մասնությունը ժառանգեցին ինչպես միջին, այնպես էլ նոր գրական հայերենները՝ 

հարստացնելով բառապաշարն իր բոլոր շերտերով: 
 

 

Нарине Дилбарян – Слова, принадлежащие к семантическому полю «религия и 

верования», в книге Езника Кохбаци «Опровержение ересей» 

  
Ключевые слова – Езник Кохбаци, «Опровержение ересей», древнеармянский язык, 

современный восточноармянский язык, лексика, семантика, семантическое поле религии и 

верований, расширение значения, сужение, лингвистическое мышление 

 

«Опровержение ересей» Езника Кохбаци – знаменитое творение армянской автор-

ской литературы V века, оно отличается не только оригинальностью содержания, но и 

языковыми особенностями. В данном исследовании мы выписали из 4 глав книги слова 

и словосочетания, принадлежащие к семантическому полю «религия и верования», 

выявляя их словообразовательные, этимологическиие и смысловые особенности. Семан-

тическое поле религиозных слов очень тесно связано с единицами лексико-тематических 

групп «право», «человек и социальные отношения», «природа и природные явления». 

Диахронический анализ религиозных слов выявил периодические переходы данных лек-

сических единиц из одной группы в другую, в зависимости от изменений в человеческом 

мышлении, цивилизационных перемен, перехода от языческого политеизма и пантеизма 

к монотеизму. Основные понятия этой лексической группы – коренные индоевропей-

ские слова, такие как, например, աստուած, դի, հաւատ, մեղ, ձօն, տօն, ոգի, к которым 

позже добавились иранские, греческие и сирийские заимствования: դէն, մազդեզն, քէշ, 
մեհեան, բագին, բարսմունք, յաշտ, մոգ, դեւ, դրախտ, հրէշ, եկեղեցի, հերետիկոս, 
կաթողիկոս, եպիսկոպոս, քրիստոնեայ, հեթանոս, սատանայ, սրովբէ, քուրմ и др. 

Как среднеармянский, так и современный литературный язык унаследовали многие ре-

лигиозные термины, фразеологизмы, словосочетания древнеармянского языка, представ-

ленные в «Опровержении ересей» Езника Кохбаци, и обогатили свой словарный запас на 

всех уровнях. 

 



 
212 

Narine Dilbaryan – Words Belonging to the Semantic Group “Religion and Beliefs” 

in the Book “The Refutation of the Sects” by Yeznik Koghbatsi 

 
Key Words – Yeznik Kokhbatsi, “The refutation of the sects”, Ancient Armenian language, 

Modern Eastern Armenian language, vocabulary, semantics, semantic field of religion and beliefs, 

expansion of meaning, reduction, linguistic thinking 
 

“The Refutation of the Sects” by Yeznik Koghbatsi is one of the famous creations of the 

Armenian literature of the 5th century, which is distinguished not only by its original content, 

but also by its linguistic qualities. In this study, we wrote out the words and phrases belonging 

to the semantic group “religion and beliefs” from four chapters of the book, identifying word-

building, etymological and semantic features of these words and terms. The semantic field of 

religious words is very closely related to the units of lexical thematic groups “rights”, “people 

and social relations”, “nature and natural phenomena”. The analysis of religious words shows 

the natural semantic transitions of lexical units from one group to another due to changes in 

human thinking, the transition from pagan polytheism, pantheism to monotheism. The basic 

concepts of this lexical group are Indo-European words, for example, աստուած, դի, հաւատ, 

մեղ, ձօն, տօն, ոգի, to which Iranian, Greek and Syrian borrowings were later added: դէն, 

մազդեզն, քէշ, մեհեան, բագին, բարսմունք, յաշտ, մոգ, դեւ, դրաշտ, հրէշ, եկեղեցի, 

հերետիկոս, կաթողիկոս, եպիսկոպոս, քրիստոնեայ, հեթանոս, սատանայ, սրովբէ, 
քուրմ, etc. Many religious terms, phraseological units, phrases of the Ancient Armenian lan-

guage presented in “The Refutation of the Sects” by Yeznik Koghbatsi were handed down to 

both Middle Armenian literary language and Modern one, enriching the vocabulary at all its 

levels. 

 

Ներկայացվել է 11.01.2021 

Գրախոսվել է 29.01.2021 

Ընդունվել է տպագրության 14.04.2021 

 


