
ԵՐԵՎԱՆԻ ՊԵՏԱԿԱՆ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆ 

ՀԱՅԱԳԻՏԱԿԱՆ ՀԵՏԱԶՈՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ 

 
YEREVAN STATE UNIVERSITY 

INSTITUTE FOR ARMENIAN STUDIES 

 

 

 

 

 

ՀԱՅԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՀԱՐՑԵՐ 
 

ՀԱՆԴԵՍ 
 

 

2 (26) 
 

 

ARMENOLOGICAL ISSUES  
 

BULLETIN 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ԵՐԵՎԱՆ – YEREVAN 

ԵՊՀ ՀՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆ – YSU PRESS 

2022 
 



 
2 

Հանդեսը լույս է տեսնում տարեկան երեք անգամ 

Հրատարակվում է 2014 թվականից 

 

The Bulletin is published thrice a year. 

It has been published since 2014 

 

Գլխավոր խմբագիր` Սիմոնյան Ա. Հ. 

 

Խմբագրական խորհուրդ` 

 

Ավետիսյան Լ. Վ. (գլխավոր 
խմբագրի տեղակալ) 
Ավետիսյան Յու. Ս. 
Գասպարյան Ս. Ք. 
Դեդեյան Ժ. (Ֆրանսիա) 
Եղիազարյան Ա. Ս. 
Զաքարյան Ս. Ա. 
Հարությունյան Ս. 
Հայրունի Ա. Ն. 
Ղարիբյան Ա. Ա. 

Մանուկյան Ս. Ա. 
Մելքոնյան Ռ. Հ. 
Մինասյան Է. Գ. 
Մխիթարյան Վ. Գ. 
Պետրոսյան Վ. Ս. 
Պողոսյան Վ. Ա. (պատասխա- 
նատու քարտուղար) 
Սահակյան Լ. Ս. 
Սայադով Ս. Մ. (Ռուսաստան) 
 

 
 

Editor-in-chief: Simonyan A. 

 

Editorial Board: 

Avetisyan L. (Deputy editor-in-

chief) 

Avetisyan Y. 

Dedeyan G. (France) 

Gasparyan S. 

Gharibyan A. 

Haroutyunian S. 

Hayruni A. 

Manukyan S. 

Melkonyan R. 

Minasyan E. 

Mkhitaryan V. 

Petrosyan V. 

Poghosyan V. (Executive 

Secretary) 

Sahakyan L. 

Sayadov S. (Russia) 

Yeghiazaryan A. 

Zakaryan S. 

 



 
3 

 
 

ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆ 

 
ԱԼԻԿ ՂԱՐԻԲՅԱՆ 

ՌՈՒԶԱՆՆԱ ԳԱՍՊԱՐՅԱՆ 

 

ԱԴՐԲԵՋԱՆԱԿԱՆ ԿԵՂԾԱՐԱՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ ԵՐԵՎԱՆԻ ՇՈՒՐՋ 

 
Բանալի բառեր – Էրեբունի-Երևան, Երևան, Երևանի նահանգ, Հերոդոտոս, եկեղե-

ցիներ, հայկական մշակույթ, քրիստոնեական ժառանգություն, ադրբեջանական կեղծա-
րարություններ 

 

Հազարամյակների պատմություն ունեցող Էրեբունի-Երևանը, որը 

ստեղծվել է մ. թ. ա. 782 թվականին, հայտնվել է ադրբեջանական կեղծարա-

րության առանցքում։ Գաղտնիք չէ, որ Հայաստանի հարևան Ադրբեջանը 

ստեղծման առաջին իսկ օրից (1918 թ. մայիսի 28) յուրացրել և շարունակում 

է յուրացնել ոչ միայն իրանական (պարսկական)1, այլև հայկական բնակա-

վայրերը՝ դրանք աշխարհին ներկայացնելով իբրև «պատմական ադրբեջա-

նական» տարածք։ Ցավոք, մի շարք հայկական բնակավայրերի թվում 

ադրբեջանական կեղծարարության թիրախում է հայտնվել պատմական 

Հայաստանի մաս կազմած, բնիկ հայկական և այժմ Հայաստանի Հան-

րապետության մայրաքաղաք Երևանը։ 

Մ. թ. ա. V դարի հույն ականավոր պատմագիր Հերոդոտոսի (մ. թ. ա. 

484-425)՝ աշխարհին, ինչպես նաև Հայաստանին և հայերին առնչվող իր ժա-

մանակաշրջանի տեղեկությունները եղել և մնում են հավաստի սկզբնաղբ-

յուրներ։ Նա կարևոր տեղեկություններ է հաղորդում պարսից արքունիքին 

հայերի վճարած հարկերի մասին2: Ըստ նրա՝ Հայաստանը ներառված էր 13-

րդ և 18-րդ սատրապությունների կազմում3, որոնցում էր ընդգրկված նաև 

Երևանի ներկայիս տարածքը։ Չափազանց կարևոր է Կիլիկիային և Հայաս-

տանին առնչվող Հերոդոտոսի այն վկայությունը, ըստ որի՝ սահմանը հա-

                                                           

1 2022 թ. Հայաստան այցելած ադրբեջանցի պատգամավորները սոցիալական ցանցում 

հրապարակած Կապույտ մզկիթի ֆոնին արված լուսանկարին կից գրել էին, թե իբր կառույցն 

ադրբեջանական է, որին հետևել են թե՛ Իրանի դեսպանության եռալեզու պատասխանը և թե՛ 

մզկիթի հոգևորականների արձագանքը // https://www.youtube.com/watch?v=qMwZSSMhw 

Ss&t=4s /09.03.2022/: 
2 Herodotus, The Histories, Translated by George Rawlinson, Roman Roads Media, Moscow, 

2013, p. 219, 338-340. // https://files.romanroadsstatic.com/materials/herodotus.pdf, Olmstead A. T., 

History of the Persian Empire, the University of Chicago Press, Chicago and London, Copyrighting 1948, 

by the University of Chicago, p. 291, 275 // https://oi.uchicago.edu/sites/oi.uchicago.edu/files/uploads/ 

shared/docs/history_persian_empire.pdf. 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 219։ 

https://www.youtube.com/watch?v=qMwZSSMhwSs&t=4s
https://www.youtube.com/watch?v=qMwZSSMhwSs&t=4s
https://files.romanroadsstatic.com/materials/herodotus.pdf,


 
4 

մարվում էր Եփրատ գետը1, և որտեղ, բնականաբար, չէին կարող լինել ո՛չ 

Թուրքիան և ո՛չ էլ առավել ևս Ադրբեջանը2 [տե՛ս նկար 1]։ 

Կեղծարարությունների ակունքներն ու պատճառներն ավելի խորքային 

են։ Պատճառներից առաջինը կապված է դեպի Երևան թուրքական մի շարք 

արշավանքների հետ, որոնց արդյունքում քաղաքը ենթարկվել է ավերա-

ծությունների և հայաթափվել։ Հաջորդը սերտորեն կապված է պարսից շահ 

Աբաս Ա-ի 1603-1604 թթ. Երևան կատարած արշավանքի հետ, որի արդյուն-

քում բռնի տեղահանվել է շուրջ 300.000 հայ և փոխվել տարածաշրջանի, 

հատկապես քաղաքի ժողովրդագրական պատկերը (որոշ սկզբնաղբյուրնե-

րում հիշատակվում է 500.000-600.000 հայ3)։ Սակայն նույնիսկ 1604 թ. բռնա-

գաղթից հետո Արևելյան Հայաստանի բազմաթիվ բնակավայրերում բնակ-

չության մեծ մասը դարձյալ կազմում էին հայերը։ XVII դարի 50-ական թվա-

կաններին Երևան այցելած ֆրանսիացի ճանապարհորդ Ժան-Բատիստ 

Տավերնիեն գրում է, որ «չպետք է զարմանալ, եթե քաղաքների և գյուղերի 

մեջ մի մահմեդականի դիմաց հիսուն հայ է գտնվում»4։ Երևանի բնակչու-

թյան ամենաբարձր տոկոսը կազմում էին հայերը, այնուհետև՝ թաթարները, 

օսմանյան թուրքերն ու պարսիկները5։ 

Տարիներ ի վեր գտնվելով պարսկական և ժամանակ առ ժամանակ 

թուրքական տիրապետության ներքո՝ Երևանում բազմաթիվ շենք-շինու-

թյուններ կրում էին արևելյան՝ ավելի կոնկրետ իրանական ճարտարապե-

տության տարրեր, ինչը հետագայում ադրբեջանական կեղծարար քարոզչու-

թյան հիմնաքարերից մեկը դարձավ6։ 

Թուրք-պարսկական պատերազմների արդյունքում Երևանը բազմիցս 

ենթարկվել է պաշարման, ավերածությունների և անցել ձեռքից ձեռք7։ 

Արշավանքների ընթացքում Երևանը վերածվել է ավերակների, նրա բնակ-

չության մեծ մասը ոչնչացվել է կամ հարկադրված թողել իր հայրենի քաղա-

քը և դիմել փախուստի։ Հայ, վրացի և թուրք պատմագիրների ու հիշատակա-

                                                           

1 Herodotus, նշվ. աշխ., էջ 80, 339, 340, Olmstead A. T., նշվ. աշխ., էջ 39, 117, 300: 
2 Տե՛ս Olmstead A. T., նշվ. աշխ., էջ 33: 
3 Տե՛ս Դանիելյան Լ. Գ., Առաքել Դավրիժեցու երկը որպես Սեֆյան Իրանի XVII դարի 

պատմության սկզբնաղբյուր, Երևան, 1978, էջ 103-106։ 
4 Հղումն ըստ՝ Լեո, Հայոց պատմություն, հ. III, Երևան, 1946, էջ 272։ 
5 Նույն տեղում: 
6 https://az.sputniknews.ru/20180416/azerbaijan-istorija-erevan-erebuni-414904329.html 

/09.03.2022/ shorturl.at/tIMY7 /09.03.2022/ 
7 Տե՛ս Փափազյան Հ. Դ., Օտար տիրապետությունր Արարատյան երկրում // ՀՍՍՀ ԳԱ 

«Տեղեկագիր հասարակական գիտությունների», 1960, թիվ З7-38, էջ 22, Լեո, նշվ. աշխ., էջ 173, 

Ալիշան Ղ., Այրարատ, Վենետիկ, 1890, էջ 300, Մելիքսեթ-Բեկ Լ., Վրաց աղբյուրները Հայաս-

տանի և հայերի մասին, հ. Գ, Երևան, 1955, էջ 61, Մանր ժամանակագրություններ XIII-XVIII 

դդ., հ. II, կազմեց՝ Վ. Ա. Հակոբյան, Երևան, 1956, էջ 427, «Թուրքական աղբյուրները Հայաս-

տանի, հայերի և Անդրկովկասի մյուս ժողովուրդների մասին», հ. Ա, կազմեց Ա. Խ. Սաֆ-

րաստյան, Երևան, 1961, էջ 33։ 

https://az.sputniknews.ru/20180416/azerbaijan-istorija-erevan-erebuni-414904329.html


 
5 

գիրների երկերում տրված են այդ պատերազմների ընթացքում հայերի և 

հարևան ժողովուրդների կրած տառապանքները՝ կոտորածներն ու գերեվա-

րությունը, սովն ու մահասփյուռ հիվանդությունները1։ 

Քաղաքը ենթարկվել է ավերածությունների, ինչպես օրինակ 1514 թ. 

սուլթան Սելիմի, 1534 թ. Սուլեյմանի, 1635 թ. Մուրադ IV-ի և 1724 թ. Ահմեդի 

կողմից2։ Ավերածություններից հետո իշխող կողմը կատարում էր շինարա-

րական աշխատանքներ։ Երևանը զգալի տուժել է նաև երկրաշարժերից, օրի-

նակ՝ 1679 թ. հունիսի 4-ի երկրաշարժից հետո քաղաքը վերածվել է ավերակ-

ների3, Գետառ գետի վարարումները ևս իրենց ավերիչ հետքն են թողել քա-

ղաքի վրա։ 

1555 թ. Թուրքիայի և Պարսկաստանի միջև կնքվում է առաջին հաշտու-

թյան պայմանագիրը, որով Հայաստանը բաժանվում է այդ երկու պետու-

թյունների միջև։ Սահմանը, ըստ այդ պայմանագրի, անցնում էր Հայկական 

պար լեռնաշղթայով։ Դրանով Երևանի խանությունը և նշված լեռնաշղթայից 

հյուսիս գտնվող մյուս բոլոր տարածաշրջանները անցնում էին Պարսկաս-

տանի տիրապետության տակ։ 

Երևանի՝ իբրև «հնագույն ադրբեջանական պատմամշակութային կենտ-

րոնի», իբր անկախությունից հետո նորաստեղծ Հայաստանի Հանրապետու-

թյանը նվիրաբերված ադրբեջանական նորաստեղծ առասպելը այժմ ևս 

դրվել է քարոզչական շրջանառության մեջ4։ Ադրբեջանական կեղծարարու-

թյունը չի սահմանափակվում միայն հայկական մի շարք բնակավայրերին 

առնչվող առասպելների ստեղծմամբ և տարածմամբ։ Հայերին համարելով 

վերաբնակներ, որոնք իբր զավթել են ադրբեջանական խանության տարածք-

ները, նշվում է, թե նրանք հաստատվել են Հյուսիսային Ադրբեջանի տարած-

քում 1804-1813 թթ. ռուս-պարսկական և 1828-1829 թթ. ռուս-թուրքական պա-

տերազմներից հետո և հատկապես 1828 թ. փետրվարի 10-ին կնքված 

Թուրքմենչայի պայմանագրի 15-րդ կետով5։ Նմանատիպ «փաստերի» հիշա-

տակումը ինքնին վկայում է Ադրբեջանի քարոզչամեքենայի կողմից ոչ միայն 

հայոց այլև պարսից պատմության կեղծարարության մասին։ 

Հայ էթնիկ բնակչության մեծամասնության մասին հավաստի վկայու-

թյուններ են առկա հատկապես ցարական Ռուսաստանի սկզբնաղբյուրնե-

րում: 1827 թ. ռուս-պարսկական պատերազմի ընթացքում Երևանի գրավ-

ման տեսարանը նկարագրելիս գեներալ Պասկևիչն ասել է. «Տասնութ 

                                                           

1 Տե՛ս Ալիշան Ղ., Հայապատում, Վենետիկ, 1901, էջ 598, «Թուրքական աղբյուրները Հա-

յաստանի, հայերի և Անդրկովկասի մյուս ժողովուրդների մասին», հ. Բ, կազմեց Ա. Խ. Սաֆ-

րաստյան, Երևան, 1964, էջ 154-155, 271, Հակոբյան Վ., նշվ. աշխ., էջ 355, Լեո, Հայոց 

պատմություն, հ. II, Երևան, 1946, էջ 188-193, Ալիշան Ղ., Այրարատ, էջ 300-301։ 
2 Տե՛ս Акопян Т. Х., Очерк истории Еревана, Ереван, 1977, с. 83. 
3 Տե՛ս նույն տեղում, Շահազիզ Ե., Հին Երևանը, Երևան, 1931, էջ 86։ 
4 Տե՛ս Мехтиев Р., Нагорный Карабах։ история прочитанная по источникам, Москва, 2014, с. 18: 
5 Տե՛ս նույն տեղում։ 



 
6 

հազար բնակիչներ, որոնց մեծ մասը հայեր էին, բռնությամբ քշված բերդը, 
խնդրեցին Գասսանին հանձնվել…»1։ Ռուսների կողմից Երևանի բերդի 

գրավման իրադարձությունների ականատես և ժամանակակից, Երևանի 

սեմինարիայի ուսուցիչ Կ. Շուլգինը ևս փաստում է, որ Երևան քաղաքի 

բնակչության ճնշող մեծամասնությունը հայեր էին2։ 

Քարոզչական առասպելների գոյությունն այնքան ակնհայտ է և առանց 

փաստական հենքի, որ հավանաբար աշխարհում միայն ադրբեջանցիների 

համար է գոյություն ունեցել ադրբեջանական Սեֆյան`Արևելքի ամենախո-

շոր պետություններից մեկը3։ 

Երևանի բնակչության էթնիկական կազմի և թվաքանակի փոփոխու-

թյունների մասին արժեքավոր է հետազոտող Մերուժան Կարապետյանի 

հոդվածը, որում մասնավորապես անդրադարձ է կատարվում Ժ.-Բ. Տավեր-

նիեի, գերմանացի ճանապարհորդ Գասպար Շիլինգերի, հոլանդացի վաճա-

ռական Ստրեյսի, ճիզվիտական միաբանության անդամ Մոնիեի և ալյոց 

վկայություններին, որոնցում բացահայտորեն նկատվում է, որ XVII դարում 

և XVIII դարասկզբին Երևանի բնակչության մեծամասնությունը հայեր էին4։ 

Այսպիսով, թուրք-պարսկական երկարատև պատերազմները և մեծ 

չափերի հասնող գերեվարությունները, խաների ու փաշաների միջև մղվող 

երկարատև պայքարն ու կռիվները, վրաց Հերակլ թագավորի (1744-1798) ար-

շավանքները, պարբերաբար կրկնվող հիվանդությունները, երկրում տիրող 

փակ բնատնտեսությունն արգելակում էին Երևանի զարգացումը։ Անկայուն 

քաղաքական վիճակի և բնական չնչին աճի հետևանքով XVI-XVIII դարերում 

Երևանի բնակչության թվի ավելացումը կամ նվազումը հիմնականում 

կապված էր բնակչության մեխանիկական ներհոսքի և արտահոսքի հետ։ 

Երևանի հայկական մշակութային ժառանգության մեջ, բացի բազմաթիվ 

ճարտարապետական կոթողներից, կարևոր տեղ են զբաղեցնում և հայ 

քաղաքակրթության մասին աներկբա վկայում հայկական եկեղեցիները։ 

Սուրբ Աստվածածինը (Կաթողիկե) [տե՛ս նկար 2, 3] հին մատուռ-եկեղեցինե-

րից է, հին կառույցի պատերին եղած արձանագրություններից վաղագույնը 

թվագրված է 1264 թվականով5։ Նույն եկեղեցու արևմտյան ճակատին կան 

1229 թ., 1284 թ., ինչպես նաև XVI դարում, իսկ հյուսիսային պատին՝ 1609 թ. 

                                                           

1 Потто В., Кавказская война, т. 3, Персидская война (1826-1828 гг.), 1993, глава XXX, 

ПОКОРЕНИЕ ЭРИВАНИ // https://statehistory.ru/books/Kavkazskaya-voyna--Tom-3--Persidskaya-

voyna-1826-1828-gg/30. 
2 Сборник материалов для описания местностей и племён Кавказа, выпуск 4, отдел 2, 1884 г., 

ВЗЯТИЕ ЭРИВАНИ. (По рассказам старожилов) с. 34-35 // https://cloud.mail.ru/public/8QTa/2vQrGTFvZ. 
3 Տե՛ս Джафарли Н., Азербайджанское государство Сефевидов, СПб., 2009, с. 13, Шукюров 

К. К., Багиев Т. Р., Карабах: история в контексте конфликта, СПб., 2014, с. 14. 
4 Տե՛ս Կարապետյան Մ. Մ., Երևանի բնակչության էթնիկական կազմի և թվաքանակի 

փոփոխությունները 1600-1724 թթ. // «Պատմաբանասիրական հանդես» (այսուհետև «ՊԲՀ»), 

1986 // https://arar.sci.am/dlibra/publication/191080/edition/173552?language=en 
5 https://www.yerevan.am/am/holy-mother-of-god-kathoghike-church/ /11․04․2022/ 

https://statehistory.ru/books/Kavkazskaya-voyna--Tom-3--Persidskaya-voyna-1826-1828-gg/30
https://statehistory.ru/books/Kavkazskaya-voyna--Tom-3--Persidskaya-voyna-1826-1828-gg/30
https://cloud.mail.ru/public/8QTa/2vQrGTFvZ
https://www.yerevan.am/am/holy-mother-of-god-kathoghike-church/


 
7 

թվագրված արձանագրություններ։ Աշխարհբեկ Քալանթարի համոզմամբ՝ 

եկեղեցու բազիլիկը, ըստ կառույցի տեսակի կայուն տիպ է և ամենաուշը VII 

դարի շինություն է, իսկ ներկայումս պահպանված Սուրբ Աստվածածին 

մատուռը, որ շարունակում է կրել Կաթողիկե անունը, կառուցվել է X դարում1: 

Երևանի հնագույն եկեղեցիները [տե՛ս նկար 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10, 11, 12, 

13] դեռ վաղ միջնադարից փաստում են հայկական քրիստոնեական քաղա-

քակրթական համալիր ժառանգության մասին։ 

Ադրբեջանա-թուրքական հայատյաց քաղաքականության մեկ այլ 

առանձնահատուկ ժամանակաշրջան 1918-1920 թվականներն էին։ Առաջին 

աշխարհամարտի ավարտին՝ 1918 թ., թուրքական զորքերը, չնայած իրենց 

պարտությանը ընդհանուր ճակատում, շարունակեցին առաջխաղացումը 

դեպի Արևելք՝ ձգտելով հասնել պանթուրքական ծրագրի իրականացման 

նպատակներին։ 1918 թ. սեպտեմբերին Բաքվի գրավումից հետո իրակա-

նացվեց քաղաքի հայ բնակչության՝ ավելի քան 30.000 մարդկանց ոչնչա-

ցումը։ Երևանի նահանգում հայերի ճնշող մեծամասնության վերաբերյալ 

տեղեկություններ են առկա նաև «Կովկասյան օրացույցում»- ում2։ 

Ադրբեջանական կեղծարարության նպատակներից է նաև քողարկել 

Բաքվի հայկականությունը, քանզի այդ քաղաքում առկա հայ քրիստոնեական 

ժառանգության մասին են վկայում տեղի Հայ առաքելական եկեղեցիները3. 

1. Բաքվի Սուրբ Աստվածածին եկեղեցին հին Բաքվի Իչարի շահար 

թաղամասում է, 1797 թ. հիմնադրված (այժմ պահպանված է զանգակատան 

առաջին հարկը) [տե՛ս նկար 14]4։ 

2. Սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչ եկեղեցին հիմնադրվել է 1887 թ. (այժմ 

օգտագործվում է որպես գրադարան) [տե՛ս նկար 15]5։ 

3. Սուրբ Թադևոս-Բարդուղիմեոս մայր տաճարը 1900 թ. գտնվում էր 

Դիմիտրովա-Բոնդարնայա-Շամսի Բադալբեյլի փողոցում [տե՛ս նկար 16]6։ 

4. Սուրբ Հարություն մատուռ – քանդված [տե՛ս նկար 17]7։ 

                                                           

1 Սեդրակ Բարխուդարյան –120: Գիտական հոդվածների ժողովածու, Երևան 2019, էջ 32 

// https://iae.am/sites/default/files/database/S.Barkhudaryan-120_2019.pdf // https://www.yerevan.am/ 

am/holy-mother-of-god-kathoghike-church/ /11․04․2022/ 
2 “Кавказский календарь”, 1915 (LX г.), Тифлис, с. 218-219, 250-255. 
3 Տե՛ս Stepanyan G., On the History of the Armenian Sanctuaries of Absheron Peninsula / 

shorturl.at/jzAFH /17.05.2022/. 
4 shorturl.at/atzLS /15․05․2022/ 
5 shorturl.at/fBMX9 /15․05․2022/ 
6 shorturl.at/doEH1 /15․05․2022/ 
7 shorturl.at/hsENQ /15․05․2022/ 

https://iae.am/sites/default/files/database/S.Barkhudaryan-120_2019.pdf
https://www.yerevan.am/am/holy-mother-of-god-kathoghike-church/
https://www.yerevan.am/am/holy-mother-of-god-kathoghike-church/


 
8 

 
 
Աշխարհի քարտեզն ըստ Հերոդոտոսի, որտեղ Հայաստանը հիշատակված է 

Փոքր Ասիայի արևելյան մասում։ 
(մ. թ. ա. V դար)1 (նկար 1) 
 

     
 

Սուրբ Աստվածածին բազիլիկ եկեղեցին 
քանդելուց առաջ, 1936 (նկար 2) 

Սուրբ Աստվածածին բազիլիկ եկեղեցին 
քանդման պահին, 1936 (նկար 3) 
 

 
 

                                                           

1 https://appreciatingoldbooks.wordpress.com/tag/thucydides // /11․04․2022/ 

https://appreciatingoldbooks.wordpress.com/tag/thucydides%20/


 
9 

   
 

Սբ. Պողոս Պետրոս եկեղեցի VI դար1 

(Երևան, Կենտրոն համայնք, ներկայիս  

Մոսկվա կինոթատորնի տեղում) (նկար 4) 
 

Ավանի տաճար VI դար2(նկար 5) 
 

    

 

     
 

Քանաքեռի Սուրբ Հակոբ եկեղեցի, XVII 
դարի վերջ (Քանաքեռի 6-րդ փողոց)5 
(նկար 8) 

Զորավոր Սուրբ Աստվածածին եկեղեցի, 
1693 թ. (ք. Երևան, Ղազար Փարպեցի 
փողոց)6 (նկար 9) 

                                                           

1
 https://www.yerevan.am/en/st-peter-and-paul-church/ /15.05.2022/ 

2
 https://www.yerevan.am/en/avan-temple-ruined/ /15.05.2022/ 

3
 https://www.yerevan.am/en/chapels-of-avan-ruined/ /15.05.2022/ 

4
 https://www.arlis.am/documentview.aspx?docid=56884 (11) /15.05.2022/ 

5 https://www.yerevan.am/en/kanaker-st-james-church/ /15.05.2022/ 
6 https://www.yerevan.am/en/holy-mother-of-god-zoravor-church/ /15.05.2022/ 

Սբ. Հովհաննես մատուռ, XIV դարի 
սկիզբ3 (նկար 6) 

Սբ. Աստվածածին մատուռ, XIV դարի 
սկիզբ4(նկար 7) 

https://www.arlis.am/documentview.aspx?docid=56884


 
10 

  
 

Սուրբ Գևորգ եկեղեցի, XVII դարի վերջ  
(ք. Երևան, Նորագավիթ) 1 (նկար 10)  
 

Սուրբ Հովհաննես Մկրտիչ եկեղեցի, 
1710 թ. (ք. Երևան, Հովհաննես Կոզեռնի 
փող. 9)2 (նկար 11) 
 

   
 

Սուրբ Սարգիս եկեղեցի, 1842 թ. (մինչև վերակառուցումը և վերակառուցումից 
հետո)3 (նկարներ 12, 13) 

 

           
 

Սուրբ Աստվածածին եկեղեցի (Բաքու), 
1797 թ. (նկար 14) 

Սուրբ Գրիգոր Լուսավորիչ եկեղեցի, 
(Բաքու) 1887 թ. (նկար 15) 

                                                           

1 https://www.yerevan.am/en/noragavit-st-george-church/ /15.05.2022/ 
2 https://www.yerevan.am/en/st-john-the-baptist-church/ /15.05.2022/ 
3 https://www.yerevan.am/en/st-sarkis-vicarial-church/ /15.05.2022/ 



 
11 

   
 

Սուրբ Թադևոս-Բարդուղիմեոս մայր 
տաճար (Բաքու), 1900 թ. (նկար 16)  
 

Սուրբ Հարություն մատուռ (Բաքու) 
(նկար 17) 
 

 

 
Ալիկ Ղարիբյան, Ռուզաննա Գասպարյան – Ադրբեջանական 

կեղծարարությունները Երևանի շուրջ 
 

Հազարամյակների հայկական քաղաքակրթական օրրան Էրեբունի-Երևանը 

այսօր առավել քան հայտնվել է ադրբեջանական կեղծարարության կենտրոնում։ 

Ադրբեջանի Հանրապետությունը ստեղծման առաջին իսկ օրից վարում է յուրացման 

քաղաքականություն ոչ միայն իրանական (պարսկական), այլև հայկական բնակա-

վայրերի նկատմամբ։ Պատահական չէ, որ այդ թիրախում է հայտնվել նաև Հայաս-

տանի Հանրապետության մայրաքաղաք Երևանը։ Տարիներ ի վեր գտնվելով 

պարսկական և ժամանակ առ ժամանակ թուրքական տիրապետության ներքո՝ 

Երևանում բազմաթիվ շենք-շինություններ կրել են արևելյան՝ ավելի շատ իրա-

նական ճարտարապետության տարրեր, ինչն էլ հետագայում ադրբեջանական 

կեղծարար քարոզչության թիրախներից մեկը դարձավ։ 

 
Алик Гарибян, Рузанна Гаспарян – Азербайджанские фальсификации  

истории Еревана 

 
Ключевые слова – Ереван-Эребуни, Республика Армения, Ереван, армянская цивили-

зация, армянские населенные пункты, азербайджанские фальсификации, иранская архитек-

тура, турецкое владычество 

 

Ереван-Эребуни, являющийся на протяжении тысячелетий колыбелью армянской 

цивилизации, оказался в центре азербайджанских фальсификаций. Азербайджанская 

Республика, начиная с первого дня своего основания, проводит политику присвоения не 

только иранских (персидских), но и армянских населенных пунктов. Не случайно, что в 

роли мишени выступила и столица Республики Армения Ереван. Так как Ереван в 

течение многих лет находился под персидским, а иногда и под турецким владычеством, 

то много строений в нем содержали элементы восточной, в большей степени иранской 

архитектуры, что и стало в дальнейшем целью фальсификационной азербайджанской 

пропаганды. 

 

 



 
12 

Alik Gharibyan, Ruzanna Gasparyan – Azerbaijani Falsifications Regarding Yerevan 
 

Key words – Erebuni-Yerevan, Republic of Armenia, Yerevan, Armenian civilization, Persian 

rule, Iranian architecture, Azerbaijani falsification, establishment, settlements, capital, Turkish rule 

 

The cradle of the Armenian civilization of millennia, Erebuni-Yerevan, is now in the 

center of Azerbaijani falsification more than ever. From the very first day of its establishment, 

the Republic of Azerbaijan has pursued a policy of taking over not only Iranian (Persian) but 

also Armenian settlements. It is not accidental that the capital of the Republic of Armenia, 

Yerevan, has also been targed by them. Having been under Persian rule, and from time to time 

under Turkish rule, for many years, many buildings in Yerevan have elements of Eastern, more 

precisely Iranian architecture, which has become one of the targets of Azeri counterfeit 

propaganda. 

 

Ներկայացվել է 20.06.2022 

Գրախոսվել է 22.06.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 

 

Ալիկ Ղարիբյան – ԵՊՀ hայոց պատմության ամբիոնի դոցենտ, պատմական 

գիտությունների թեկնածու (algharibyan@yahoo.com) 

Ռուզաննա Գասպարյան – ԵՊՀ hայագիտական հետազոտությունների ինստի-

տուտի կրտսեր գիտաշխատող, ցեղասպանագիտության ասպիրանտ  
(ruzanna.gasparyan@ysu.am) 

 

mailto:ruzanna.gasparyan@ysu.am


 
13 

 

 

 

 
ԱՐԳԻՇՏԻ ՎԱՐԴԱՆՅԱՆ 

 

ՄԱՄԻԿՈՆՅԱՆՆԵՐԻ ԾԱԳՄԱՆ ԽՆԴԻՐԸ ՊԱՏՄԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ ԵՎ 

ՆՐԱՆՑ ՆԱԽԱՀԱՅՐԵՆԻՔԻ ՏԵՂՈՐՈՇՄԱՆ ՀԱՐՑԸ 

 
Բանալի բառեր – Մովսես Խորենացի, Սեբեոս, Մամիկոնյաններ, Մեծ Հայք, Ճենաս-

տան, Քուշանաց աշխարհ, Սասանյան Պարսկաստան, «Աշխարհացույց», սկզբաղբյուր-
ներ 

 

Թե՛ վաղ միջնադարյան Հայաստանի և թե՛ հայ նախարարական տների 

պատմության մեջ իր ուրույն տեղն ունի Մամիկոնյան իշխանական ընտա-

նիքի գործունեությունը, որն ամբողջությամբ շաղկապված է հայ ժողովրդի 

հերոսական անցյալի հետ։ Քրիստոնեություն ընդունելուց հետո՝ մի քանի 

դար շարունակ, Մամիկոնյան գործիչներն առանցքային դեր էին կատարում 

հայ ժողովրդի կյանքում. Արշակունյաց թագավորության օրոք գլխավորում 

էին բոլոր օրհասական ճակատամարտերը, իսկ մարզպանության օրոք՝ 

ղեկավարում հայ ժողովրդի ազատագրական պայքարը օտար տիրապե-

տության դեմ։ Սակայն մեր օրերում, սրբագրելով հայոց պատմությունը, 

փորձ է արվում նսեմացնել Մամիկոնյան տոհմի դերը Մեծ Հայքի քաղաքա-

կան կյանքում։ Ինչպես հայ նախարարական շատ տոհմերի, այնպես էլ Մա-

միկոնյանների գործունեության սկզբնական փուլը սկզբնաղբյուրների սա-

կավության պատճառով ուսումնասիրողների շրջանում տարակարծություն-

ների տեղիք են տալիս։ 

XIX դարի և հատկապես XX դարասկզբի մի շարք հետազոտողներ 

ուշադրությունը բևեռեցին Մամիկոնյան տոհմի ծագման և գործունեության 

սկզբնական ժամանակաշրջանի մի շարք հարցերի լուսաբանման վրա։ Մինչ 

նրանց տեսակետներին անդրադառնալը նշենք, որ ըստ հայ մատենագիր-

ների տեղեկությունների՝ Մամիկոնյանները Մեծ Հայքում հայտնվել են III 

դարի առաջին կեսերին, երբ Արևելքում արդեն պատմական ասպարեզ էր 

իջել Սասանյան աշխարհակալությունը1, և 226 թ. Արտաշիրը պարթևների 

                                                           

1 Պարսքի տիրակալ Արտաշիրին հաջողվում է հաղթանակ տանել պարթևաց վերջին 

գահակալ Արտավան Ե-ի նկատմամբ և կործանել պարթևական թագավորությունը: Տե՛ս 

«Օտար աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին», 9, «Հին հունական աղբյուրներ», Ա, 

Հովսեպոս Փլավիոս, Դիոն Կասսիոս (այսուհետև՝ Դիոն Կասսիոս), թարգմանություն 

բնագրից, առաջաբան և ծանոթագրություններ Ս. Մ. Կրկյաշարյանի, Երևան, 1976, էջ 226, 

Մովսէս Խորենացի, Պատմութիւն Հայոց, քննական բնագիրը և ներածութիւնը Մ. Աբեղեանի 

եւ Ս. Յարութիւնեանի (այսուհետև՝ Մովսէս Խորենացի), Երևան, 1991, էջ 205։ 



 
14 

մայրաքաղաք Տիզբոնում թագադրվել էր արքայից արքա1: 

Ըստ Մովսես Խորենացու տեղեկությունների՝ առաջին Մամիկոնյանները 

Մեծ Հայքում են եղել 240-ական թվականների սկզբներին՝ մասնավորապես 

Սասանյան տիրակալ Շապուհ I-ի (241-272) կառավարման սկզբնական շրջա-

նում: Մեջբերենք Պատմահոր հաղորդած տեղեկությունը. «Վախճանեալ Ար-

տաշրի որդւոյ Սասանայ՝ թողու զթագաւորութիւնն Պարսից որդւոյ իւրում 

Շապհոյ։ Ի սորա աւուրս ասեն եկեալ ի Հայս նախնի ազգին Մամիկոնէից յա-

րևելից հիւսիականէն, ի քաջատոհմիկ և ի գլխաւոր աշխարհէ և ամենայն հիւ-

սիսականաց ազգաց առաջին ասեմ իսկ զՃենացն, որ ունին զրոյցս այսպիսիս։ 

Յամս կատարման կենացն Արտաշրի, Արբոկ ոմն Ճեն-բակուր, որպէս 

ասի ի նոցա լեզուն պատիւ թագաւորության. սորա երկու դայեկորդիք, Բղդոխ 

և Մամգոն անուն կոչեցեալ, մեծ նախարարաք։ Եւ չարախօսեալ Բղդոխայն 

զՄամգոնայն՝ հրամայեաց թագաւորն Ճենաց Արբոկ սպանանել զՄամգոնն։ 

Զոր իմացեալ Մամգոնայն՝ ոչ գայ ի կոչն արքայի,այլ փախուցեալ աղխիւ 

իւրով անկանի առ Արտաշիր թագաւորն Պարսից։ Եւ Արբոկ հրեշտակս 

առաքէ խնդրել զնա. և ի չլսելն Արտաշրի՝պատերազմ ի վերայ նորա յօրինէ 

թագաւորն Ճենաց։ Եւ իսկոյն մեռեալ Արտաշրի՝ թագաւորէ Շապուհ։ 

Արդ՝ թէպէտ և ոչ տայ Շապուհ զՄամգոնն ի ձեռս տեառն իւրոյ, այլ և ոչ 

յԱրեաց երկրին թողու. բայց ամենայն աղխիւն իւրով առաքէ զնա իբրև զվտա-

րանդի առ գործակալս իւր որ ի Հայս»2։ Ըստ պատմիչի՝ Շապուհ I-ը, 

չցանկանալով նաև փչացնել հարաբերությունները Ճենաց արքայի հետ, քանի 

որ վերջինս պահանջում էր իրեն հանձնել փախստականներին, պատվիրա-

կություն է առաքում նրա մոտ՝ բացատրելով իր կատարած քայլի շարժառիթը։ 

Մինչ Մովսես Խորենացու՝ Ճենաց աշխարհից Մամիկոնյանների Հայաս-

տան գաղթի վերաբերյալ հաղորդումը, պատմական որոշ իրադարձություն-

ներով պայմանավորված, տեղեկություններ է հաղորդում նաև Փավստոս Բու-

զանդը։ Առաջինը վերաբերում է 371 թ. Ձիրավի հաղթական ճակատամար-

տին, երբ սպարապետ Մուշեղ Մամիկոնյանը բացատրություն էր ներկայաց-

նում հայոց թագավոր Պապ Արշակունուն (369-374) աղվանից Ուռնայր արքա-

յին ազատ արձակելու արտառոց դեպքի մասին: Ըստ Փավստոս Բուզանդի՝ 

Մուշեղի մասին արքան նշում է. «Զի այր՝ որ ազգաւ պատուական է իբրև 

զմեզ, և նախնիքն դորա իբրև զնախնիսն մեր, և թողեալ նախնեացն դորա 

զթագաւորութիւնն Ճենաց աշխարհին, եկեալք առ մեզ նախնիքն՝ ի նախ-

նեացն մերոց ի վերայ կեցեալք և մեռեալք են»3։ Հաջորդ դեպքն այն է, երբ 
                                                           

1 Տե՛ս Дьяконов М. М., Очерк истории древного Ирана, Москва, 1961, с. 258: 
2 Մովսէս Խորենացի, էջ 221-222։ Մամիկոնյանների՝ Հայաստան գաղթի վերաբերյալ 

տե՛ս Մանր ժամանակագրություններ XIII-XVIII դդ., հ. II, կազմեց Վ. Ա. Հակոբյան, Երևան, 

1956, էջ 317։ 
3 Փաւստոսի Բիւզանդացւոյ Պատմութիւն Հայոց, բնագիրը Ք. Պատկանյանի, թարգմա-

նությունը և ծանոթագրություննները Ստ. Մալխասյանցի (այսուհետև՝ Փաւստոս Բիւզանդ), 

Երևան, 1987, էջ 304, 306։ 



 
15 

միջֆեոդալական պայքարի հետևանքով լարվում են հարաբերությունները 

Վարազդատ արքայի (374-378) և սպարապետ Մանվել Մամիկոնյանի միջև, 

վերջինս, դիմելով թագավորին, ասում է, որ իրենք նրա ծառաները չեն. «Այլ 

ընկերք ձեր և ի վերոյ քան զձեզ. զի մեր նախնիքն լեալ էին թագաւորք 

աշխարհին Ճենաց, և վասն եղբարց իւրեանց գրգռութեանն, զի արիւն մեծ 

անկեալ է ի վերայ. վասն այնր եմք գնացեալք. և վասն բարւոյ հանգստի 

գտանելոյ՝ եկեալ դադարեալ եմք»1: Ի լրումն Մովսես Խորենացու և Փավստոս 

Բուզանդի հաղորդումների՝ Ճենաստանից գալու Մամիկոնյան տոհմապետի 

հանգամանքների մասին հիշենք Սեբեոսի աշխատությանը կից Անանունի 

հաղորդումները։ Նախ նշենք, որ վերջինս ևս նրանց հայրենիքը համարում է 

Ճենաստանը2 (որի տեղադրությանը սկզբնաղբյուրներում վկայված նյութի 

հիման վրա կփորձենք անրադառնալ ստորև), ապա նշում. «զՄամիկն և 

զԿոնակն, արս երկուս լեալ քաջս և գլխաւոր եղբարս հարազատս, որդիք 

Կառնամայ նախարարին, որ էր երկրորդ ի թագաւորութեանն Ճենաստանի»3, 

սակայն, ինչպես կտեսնենք, Սեբեոսի նշած Մամիկոնյանների գաղթի երթու-

ղին տարբերվում է Մովսես Խորենացու հաղորդումից։ Հետագա հեղինակնե-

րից X դարի պատմիչ Մովսես Վայոցձորեցին կրկնում է Փավստոս Բուզանդի 

հաղորդումները Մամիկոնյանների՝ Մեծ Հայքում հայտնվելու մասին, սա-

կայն, ի տարբերություն վերջինիս հաղորդման, օգտվելով մեզ անհայտ 

սկզբնաղբյուրից, նշում է. «…որոց անուանք նոցա, անդրանկանն՝ Մամ, և 

երկրորդին Կոն յորջորջիւն, և ի նոցունց անուանեցան Մամիկոնք»4։ XIII դարի 

պատմիչ Վարդան Վարդապետը, իր «Աշխարհացոյց»-ում անդրադառնալով 

տարբեր երկրների նկարագրությանը, հիշատակում է նաև Մամիկոնյանների 

գաղթը Ճենաստանից՝ նշելով, որ տոհմի նախահայրերը երկուսն են՝ «ազգն 

Մամիկոնէից Բ. եղբարքն Մամակ և Կոնակ փախուցեալք ի թագաւորէն Ճեն-

բակրոյ եւ եկին առ թագաւորն Հայոց Արտաշէս (Տրդատ Բ – Ա. Վ.), եւ նա 

վասն քաջութեանց նոցա կարգեաց զօրավարս Հայոց գնդին եւ կոչեաց Մամի-

կոնեանք»5։ Ի տարբերություն Մովսես Խորենացու հաղորդման՝ Անանունը 

նշում է, որ Մամիկոնյանները Ճենաստանից փախուստի ժամանակ ոչ թե 

ապաստան գտան Սասանյան Արտաշիր արքայի մոտ, այլ նրանք «գնան առ 

արքայն Արշակունի, որ նստէր ի Բահլ Շահաստանի, յերկիրն Քուշանաց»6: 

                                                           

1 Փաւստոս Բիւզանդ, էջ 366։ 
2 Տե՛ս Պատմութիւն Սեբէոսի, աշխատասիրությամբ Գ. Վ. Աբգարյանի (այսուհետև՝ 

Սեբէոս), Երևան, 1979, էջ 56։ 
3 Նույն տեղում։ 
4 Պատմութիւն Սրբոյն Ներսիսի Պարթեւի Հայոց Հայրապետի, «Սոփերք Հայկականք», Զ, Վե-

նետիկ, 1853, էջ 120-121, Մեսրոպայ Երիցու Վայոցձորեցւոյ Պատմութիւն Սրբոյն Ներսիսի Հայոց 

Հայրապետի // «Մատենագիրք Հայոց», ԺԱ. հատոր, Ժ. դար, Անթիլիաս-Լիբանան, 2010, էջ 738։ 
5 «Աշխարհացոյց» Վարդանայ Վարդապետի (այսուհետև՝ Վարդանայ Վարդապետ), 

քննական հրատարակութիւն Հայկ Պէրպէրեանի, Բարիզ, 1960, էջ 53-54։ 
6 Սեբէոս, էջ 57։ Քուշանների մեծ մասն ապրում էր Բակտրիայում, որի կենտրոնն էր 

Բահլ քաղաքը (տե՛ս «Աշխարհացոյց» Մովսէսի Խորենացւոյ յաւելուածովք նախնեաց (այսու-



 
16 

Կարծում ենք, որ Անանունի հաղորդումն ավելի վստահելի է1, քանի որ 

Արշակունիների թշնամի Սասանյան գահակալները, որոնք ձգտում էին տա-

րածաշրջանում վերացնելու Արշակունյաց թագավորությունները, նրանց մոտ 

չէին ուղարկի Մամիկոնյան գաղթականներին, որոնք կամա թե ակամա պետք 

է ծառայության անցնեին Արշակունիների մոտ՝ ընդդեմ Սասանյանների։ 

Քանի որ Քուշանաց երկրում ևս կառավարում էին Արշակունիները, ուստի, 

ըստ Մովսես Խորենացու, երբ սկսվեց հայ-պարսկական պատերազմը, հայոց 

թագավոր Տրդատ Բ-ին (216-256) Բահլից «բերին նմա համբաւ, եթէ «ազգական 

քո Վեհսաճան, հանդերձ ցեղիւն իւրով Կարենեան Պահլաւին, ոչ հնազան-

դեաց Արտաշրի, այլ ի կոչ քո դիմեալ գայ առ քեզ»2: Եվ հավանաբար այս պա-

տերազմի ժամանակ3, որը տևեց տասնմեկ տարի, հայոց արքայի համախոհն 

էր Քուշանաց թագավոր Վասուդևան4։ Պայքարը վերջիվերջո ավարտվեց 

                                                                                                                                                         

հետև՝ «Աշխարհացոյց»), Վենետիկ, 1881, էջ 41-42)։ Բահլը հիշտակվում է նաև «Աշխարհա-

ցույց»-ի համառոտ խմբագրությունում (տե՛ս «Աշխարհացոյց» Է դարու, ՍՊԲ, 1872, էջ 23)։ Քա-

ղաքի ավերակները հայտնաբերվել են ներկայիս Աֆղանստանի տարածքում՝ Ամու-Դարյա 

(Օքսուս) գետի հովտում։ 
1 Ն. Ադոնցը ևս հակված է այն տեսակետին, որ Մամիկոնյան եղբայրները Բահլից ան-

ցան ոչ թե Պարսկաստան, այլ Արշակունի արքայի մոտ, այնտեղից՝ Հայաստան: Տե՛ս Адонц 

Н. Г., Армения в эпоху Юстиниана, Ереван, 1971, с. 403: 
2 Մովսէս Խորենացի, էջ 209։ Հետագայում Շապուհ I-ին հաջողվեց ասպարեզից 

վերացնել նաև Արշակունի Կարենյան Պահլավի տոհմը, փրկվեց միայն Պերոզամատը՝ 

«նախնի մեծի ազգի Կամսարականաց» (տե՛ս նույն տեղում, էջ 146, 209-210)։ Նրանք ևս 

Մամիկոնյան նախնիների պես փախել են Քուշանաց աշխարհ, իսկ այնտեղից Մեծ Հայք են 

գաղթել 224 թ. հետո: Տե՛ս Կոգեան Ս., Կամսարականները «տեարք Շիրակայ եւ Արշարու-

նեաց», պատմական ուսումնասիրութիւններ, Վիեննա, 1926, էջ 13-14։ 
3 Հովհան Մամիկոնյանը ևս, անդրադառնալով հայ-պարսկական հակամարտությանը, 

նշում է, որ հայոց և պարսից թագավորների միջև միջնորդ եղավ «արքայն ճենաց և ոչ կարաց 

գրաւել զսիրտ նոցա ի հաշտութիւն» (տե՛ս Յովհան Մամիկոնեան, Պատմութիւն Տարօնոյ, 

աշխատությամբ և առաջաբանով Ա. Աբրահամյանի (այսուհետև՝ Յովհան Մամիկոնեան), 

Երևան, 1941, էջ 67)։ Նմանատիպ տեղեկություն է հայտնում նաև Ուխտանեսը՝ նշելով, որ հա-

յոց Խոսրով թագավորը վրեժխնդիր եղավ. «Հալածական առնէր զԱրտաշիր զարքայն Պարսից 

մինչեւ ի սահմանս Ճենաց. զոր բազում անգամ միջնորդեալ՝ ասեն՝ Ճենաց արքային, ո՛չ կա-

րաց առնել հաշտութիւն» (տե՛ս Ուխտանէս եպիսկոպոս, Պատմութիւն Հայոց // «Մատենա-

գիրք Հայոց», ԺԵ. Ժ. դար, գիրք Բ, Երևան, 2011, էջ 485): Սակայն, ինչպես հայտնի է, երկու 

հակառակորդների միջև հաշտություն չկայացավ, և ինչպես վերը նշել ենք, պատերազմն 

ավարտվեց հայ-քուշանական դաշնակցության պարտությամբ, իսկ Ճենաց երկրի սահման-

ներին հասնելը պատմիչների երևակայության արդյունք է, քանզի այդպիսի հաղթանակի 

դեպքում կտապալվեր Սասանյան դինաստիան։ Իսկ Ճենաց թագավորի միջնորդությունը 

խիստ կասկածելի է, քանի որ, ինչպես վերը նշել ենք, Սասանյանների նպատակը հարևան 

երկրներում Արշակունիների բոլոր ճյուղերի վերացումն էր, իսկ այդ ամենին տեղյակ հայոց 

թագավոր Տրդատ Բ-ն չէր դիմի նման երերուն հաշտության։ 
4 Տե՛ս Луконин В. Г., Завоевания Сасанидов на востоке и проблем кушанской абсолютной 

хронологии // “Вестник древней истории”, 1969, № 2, с. 28, Grousset R., Histoire de l’Arménie des 

origines à 1071, Paris, 1973, p. 114: Ավելի վաղ՝ 231-232 թթ. ևս Արտաշիր Սասանյանի դեմ կազ-

մակերպվել էր հայ-քուշանական դաշինք, որը ևս չհասավ իր նպատակին: Տե՛ս Մանասերյան 

Ռ., Սասանյանների դեմ Հռոմեական կայսրության և Հայաստանի պատերազմին քուշանների 



 
17 

դաշնակիցների անհաջողությամբ1, և Մամիկոնյանները հայ Արշակունիների 

դաշնակից Քուշանաց երկրից, որտեղ ժամանակավորապես ապաստան էին 

գտել, գաղթեցին Մեծ Հայք։ Դրա վառ ապացույցն է Սեբեոսի հաղորդումը. 

«Յայնժամ հրամայէ արքայն Պարթևաց զաւրաց իւրոց տանել զնոսա զգուշու-

թեամբ մեծաւ, կնաւ և որդւովքն իւրեանց և ամենայն աղխիւն իւրեանց յեր-

կիրն Հայոց առ ազգական իւր արքայն Արշակունի, որ էր թագաւոր Հայաս-

տան երկրին, ուր և սերեալ բազմացան յոյժ, և եղեն յազգ մեծ ի Մամիկայ և ի 

Կոնակայ: Յայսմանէ այն է սպարապետ»2։ Առաջ անցնելով նշենք, որ Շապուհ 

I-ին հաջողվեց նախ 245-248 թթ. վերացնել հնդկա-պարթևական թագավորու-

թյունը՝ արշավելով Քուշանշահր3, ապա հետագայում նաև տապալել 

Արշակունիների հնդկա-քուշանական թագավորությունը, ինչի հետևանքով 

Միջին Ասիայում քուշանական տիրապետությունը դադարեց գոյություն 

ունենալուց4։ Այս արշավանքների շնորհիվ պարսկական տիրապետության 

սահմանները հասան մինչև Հնդկաստանի Պուրուշապուրա (այժմ՝ Փեշավար 

քաղաքը)5, կազմվեց նոր կախյալ թագավորություն, որի մեջ էին Սակաստա-

նը, Տուբեստանը և Հնդկաստանի որոշ տարածաշրջաններ6։ 

Վերադառնալով բուն նյութին՝ նշենք, որ Սեբեոսի երկրորդ հաղորդումը 

Մամիկոնյան նախահոր վերաբերյալ ևս տարբերվում է մյուս սկզբնաղբյուր-

ների հաղորդումներից։ Ըստ Մովսես Խորենացու տեղեկությունների՝ 

Մամիկոնյանների նախահայրը Մամգունն7 է, ապա, ինչպես վերը տեսանք, 

Անանունի մոտ դրանք երկուսն են՝ Մամիկը և Կոնակը։ Հետագա ուսումնա-

սիրողների մեծ մասը հակված է նախապատվությունը տալու Սեբեոսի հա-

ղորդմանը։ Սակայն մինչ այդ նշենք, որ ուսումնասիրողներից Հ. Անդրիկ-

                                                                                                                                                         

մասնակցության հարցի շուրջ (231-232 թթ.) // Մերձավոր և Միջին Արևելքի երկրներ և 

ժողովուրդներ, XXVIII, Երևան, 2011, էջ 22-26։ 
1 Հայ-պարսկական պատերազմների, քուշանների ու հայերի դաշնակցության մասին 

տե՛ս Ագաթանգեղայ Պատմութիւն Հայոց, քննական բնագիրը Գ. Տեր-Մկրտչյանի և Ս. Կանա-

յանցի, աշխարհաբար թարգմանությունը և ծանոթագրությունները Արամ Տեր-Ղևոնդյանի, 

Երևան, 1983, էջ 26, 28։ Պատերազմական գործողությունների թատերաբեմը հիմնականում 

եղել են Մեդիան ու նրա հարևան Ադիաբենը: Տե՛ս Մելքոնյան Հ. Գ., Ադիաբենի պետությունը և 

Հայաստանը, Երևան, 1980, էջ 183։ 
2 Սեբէոս, էջ 57։ 
3 Տե՛ս Луконин В. Г., նշվ., աշխ., էջ 34, 36-37։ 
4 Շապուհ I-ի քուշանական արշավանքների և քուշանական թագավորության հետագա 

կացության մասին տե՛ս Дьяконов М. М., Мандельштам А. М., Средняя Азия в III-V вв. // 

Очерки истории СССР. III-IX вв., Москва, 1958, с. 331-336: 
5 Տե՛ս Բայբուրդյան Վ., Իրանի պատմություն (հնագույն ժամանակներից մինչև մեր 

օրերը), Երևան, 2005, էջ 119։ 
6 Տե՛ս Луконин В. Г., նշվ., աշխ., էջ 37։ 
7 Մ. Թումանյանը նշում է, որ Մամգոան (Մամգուն) ոչ թե անձի անուն է, այլ այդպես 

կոչվում էր Ճենաց տան նահապետը, քանզի այդ տիտողսը նշանակում է Մանաց իշխան: Տե՛ս 

Թումանեան Մ., Մի քանի նկատողութիւն Մամիկոնեանց գաղթականութեան մասին // 

«Հանդէս ամսօրեայ» (այսուհետև՝ «ՀԱ»), 1911, թիւ 9, էջ 52): 



 
18 

յանն ընդհանրապես չի հավատում Մամգունի գոյությանը՝ համարելով դա 

առասպել, պատմիչների երևակայության արդյունք, Մամիկոնյաններին թա-

գավորական ծագում վերագրելու համար1։ XX դարասկզբին հարցին առա-

ջիններից անդրադարձած Մ. Աբեղյանը նշում է. «Զույգ անունների իբրև մի 

անուն ընդունվելը, ինչպես՝ Մամ-Կոն Խորենացու մոտ, հատուկ է ժո-

ղովրդական վեպին»2: Նշանավոր հայագետ Ն. Ադոնցը ևս, առավելություն 

տալով Սեբեոսի հաղորդմանը, տեսակետ է հայտնում, որ Մովսես Խորենա-

ցին արհեստականորեն միաձուլել է Մամակ և Կոնակ անունները, միացնե-

լով դարձրել է մեկ անուն՝ Մամգուն3: Մեկ այլ աշխատանքում Ն. Ադոնցը 

նշում է, որ Մամիկոնյան նախահայր եղբայրների՝ Մամիկ և Կոնակ անուն-

ները հանված են Մամ-ի-կոն անվան ընդգծված մասերից4: Ն. Ադոնցի առա-

ջին տեսակետին է հակված նաև Ա. Մատիկյանը5։ Ե. Քասունին ևս իրա-

վամբ, ինչպես Ն. Ադոնցը, Մովսես Խորենացուն համարելով հակամամիկոն-

յան, նշում է, որ նշանավոր տոհմի վերաբերյալ նրա «պատմածները սկզբնա-

կան չեն և կողմնակցական ոգիով գունաւորուած ու աղաւաղուած են»6։ Իսկ 

բանասեր Գ. Աբգարյանը, մի ամբողջ աշխատություն նվիրելով Սեբեոսի եր-

կին, քննարկելով սկզբնաղբյուրների, մասնավորապես Անանունի հաղոր-

դումները Մամիկոնյանների նախահայրերի վերաբերյալ, առաջնությունը 

տալիս է այդ հաղորդմանը՝ համարելով, որ Մամիկոնյանների մասին այն 

հայ պատմագրության մեջ անդրանիկ գրանցումն է, սակայն թյուրիմացա-

բար գտնվել է VII դարում գրված «Սեբեոսի Պատմության» կազմում7 և 

պատկանում է Ագաթանգեղոսի գրչին8: Ուստի ելնելով այդ հանգամանքից՝ 

հարկ է նախապատավությունը տալ երկու տոհմապետի՝ Մամիկ և Կոնակ 

եղբայրներին, որոնք Մովսես Խորենացին միավորել է որպես մեկ անուն9: 

                                                           

1 Տե՛ս Անդրիկեան Հ., Բիւզանդի Մամիկոնեանները, Վենետիկ, 1904, էջ 13։ 
2 Աբեղյան Մ., Հայ ժողովրդական վեպը, Թիֆլիս, 1908, էջ 115, ծան. 1։ 
3 Տե՛ս Ադոնց Ն., «Հայոց նախնական պատմությունը» Սեբեոսի երկում և դրա աղերսները 

Մովսես Խորենացու և Փավստոս Բուզանդի երկասիրությունների հետ // Ադոնց Ն., Երկեր, հ. 

Բ, Պատմա-բանասիրական ուսումնասիրություններ, Երևան, 2006, էջ 276։  
4 Տե՛ս Ադոնց Ն., Բագրատունյան փառքը // Ադոնց Ն., Երկեր, հ. Ա, Պատմագիտական 

ուսումնասիրություններ, Երևան 2006, էջ 498: 
5 Տե՛ս Մատիկյան Ա., Անանուն կամ կեղծ – Սեբէոսը, Բ. // «ՀԱ», 1912, թիւ 9, էջ 539։ 
6 Քասունի Ե., Ճենաց աշխարհ. աշխարհագրական – պատմական հետազօտութիւն մը 

(Մամիկոնեանց ծագման վերաբերմամբ) // «Հասկ», հայագիտական տարեգիրք, Գ. տարի, 

Անթիլիաս-Լիբանան, 1957, էջ 98։  
7 Տե՛ս Աբգարյան Գ. Վ., «Սեբեոսի Պատմությունը» և Անանունի առեղծվածը, Երևան, 

1965, էջ 96։ Գ. Աբգարյանը, ծանոթագրելով Սեբեոսի աշխատությունը, ևս մեկ անգամ 

քննության ենթարկելով «Մամիկոնյան» անվան ստուգաբանությունը, նախապատվությունը 

տալիս է պատմիչի հաղորդմանը: Տե՛ս Սեբէոս, էջ 211, ծան. 76։ 
8 Տե՛ս Աբգարյան Գ. Վ., նշվ. աշխ., էջ 97։ 
9 Ուսումնասիրողները եկել են այն համոզման, որ Մովսես Խորենացին ծանոթ է եղել 

Ագաթանգեղոսի երկին և այն օգտագործել իր աշխատությունում: Տե՛ս Հովհաննիսյան Պ., 



 
19 

Իսկ ուսումնասիրողների մի ստվար մաս հակված է այն կարծիքին, որ 

Մամիկոնյանների նախահայրը մեկն է՝ Մամգուն1, կամ Մամիկ և Կոնակ 

անունները ծագում են Մամիկոն(յան) տոհմանունից2։ 

Ինչ վերաբերում է Մամիկոնյանների նախահայրենիքին, ապա, ինչպես 

վերը տեսանք, սկզբնաղբյուրների մեծ մասը փաստում է, որ նրանք եկել են 

Ճենաստանից։ Վերջինիս տեղադրությունն արդեն երկու հարյուրամյակ 

ուսումնասիրողների ուշադրության կենտրոնում է, սակայն տեղորոշումը 

վերջնական տրված չէ։ Սկզբնաղբյուրներում նյութի սակավության 

պատճառով հեռու ենք այն մտքից, որ մեզ լիովին կհաջողվի տալ նշանավոր 

իշխանական ընտանիքի նախահայրենիքի ստույգ վայրը, սակայն փորձենք 

հարցին մոտենալ այլ կողմից։ 

Ճենաստանի տեղադրությանն անդրադառնում է այնպիսի պատմա-

աշխարհագրական հուշարձան, ինչպիսին է VII դարում գրված Անանիա 

Շիրակացու «Աշխարհացոյց»-ը3։ Հեղինակը Ճենքը կամ Ճենաց աշխարհը 

նկարագրում է իր ամբողջ ընդգրկումով՝ նշելով. «ԼԷ. աշխարհ Ասիոյ 

Սիւնիկիա է, որ է Ճենք, յելից կալով Սկիւթիոյ. սահմանի նովաւ ի մտից, իսկ 

ի հիւսիսոյ եւ յելից՝ Անծանօթ երկրաւ.եւ ի հարաւոյ՝ Հնդկօք եւ Սիւնեցոց 

աշխարհօք. եւ է Ճենաստան ընդարձակ դաշտս բնակեալ ազգս քսանեւինն, 

յորոց մին մարդակերք, առ Անծանոթ երկրաւ։ Ունի լերինս վեց, եւ լինի անդ 

դարիճենիկ եւ կասիմոն, ի Կասիա լեռնէ, եւ սկիւթիկոն՝ որ է ատրագոյն 

ինքնեղ, եւ ունի հրէշ եւ մուշկ. եւ շիրամարգ շատ, եւ այլ հաւս պիտանիս, եւ 

քրքրումս անբաւս, մինչ զի հեծեալ ոք ի սպիտակ զերդակ ձիով, սպիտակ 

բազէիւ երթեալ յորս՝ դառնայր դեղնացեալ ամենեւին։ Լինի ապրիշում շատ 

եւ ազնիւ քան զամենայն երկիր. վասն որոյ բնակիչք երկրին արուեստաւորք 

կերպասագործք ընչաւէտք, յորոց արքայն Ճենբակուր նստի ի քաղաքին 

                                                                                                                                                         

Պատմագրություն // Հայոց պատմություն, հ. II, Միջին դարեր (IV դար – XVII դարի առաջին 

կես), գիրք առաջին (IV դարի սկիզբ – IX դարի կես), Երևան, 2018, էջ 533։ 
1 Տե՛ս Չամչյանց Մ., Հայոց պատմություն (սկզբից մինչև 1784 թվականը), հ. Ա, Երևան, 

1985, էջ 412, 414, Ինճիճեան Ղ., Հնախօսութիւն աշխարհագրական Հայաստանեայց աշխար-

հի, հ. Բ., Վենետիկ, 1835, էջ 14, Թումանեան Մ., նշվ. աշխ., էջ 526, Մանանդյան Հ., Քննական 

տեսություն հայ ժողովրդի պատմության // Մանանդյան Հ., Երկեր, հ. Բ, Երևան, 1978, էջ 93, 

Айвазян К. В., «История Тарона» и армянская литература IV-VII веков, Ереван, 1976, с. 206-210, 

Մաթեւոսեան Ռ., Մովսէս Խորենացու վկայութիւնները Մամիկոնեան-Խաղբակեան տոհմի 

ծագման մասին // «Հայկազեան հայագիտական հանդէս» (այսուհետև՝ «ՀՀՀ»), հ. ԺԹ., Պէյրութ, 

1999, էջ 94 և այլք։ 
2 Տե՛ս Քեշիշյան Ա., Մամիկոնյանների ծագման ավանդությունը և պատմական իրա-

կանությունը // Հայոց պատմության հարցեր (գիտական հոդվածների ժողովածու) (այսու-

հետև՝ «ՀՊՀ»), Երևան, 1997, էջ 14։ 
3 «Աշխարհացոյց»-ի ստեղծման ժամանակի, ձեռագրերի և հեղինակի մասին մանրա-

մասն տե՛ս Վարդանյան Ա., «Աշխարհացոյց»-ի ուսումնասիրության համառոտ պատմություն 

// «ՀՊՀ», թիվ 9, Երևան, 2008, էջ 23-36)։ 



 
20 

Սիւռայ՝ որ է ի հարաւային արևելեայ ծայրի աշխարհին»1: Ապա «Աշխարհա-

ցոյց»-ի հեղինակը հաջորդիվ Ճենաստանի հարևանությամբ նշում է. «Աշ-

խարհ Ասիոյ Սիւնեցւոցն է, առ երի Ճենաց, սահմանի նովաւ ի հիւսիսոյ, իսկ 

ի յելից եւ ի հարաւոյ Անծանօթ երկրաւ. իսկ ի մտից՝ Հնդկօք եւ Կանաչուտ 

ծովովն, մինչեւ յԱնծանօթ երկիր»2։ Ուսումնասիրողների մեծամասնության 

կարծիքով՝ այդ երկիրը Չինաստանն է։ Այս հաղորդումը ցույց է տալիս, որ 

չինական իշխանությունները և Ճենաստանը եղել են հարևաններ։ 

Անանիա Շիրակացու հաղորդումից3 մի քանի դար անց Վարդան Վար-

դապետը, նկարագրելով արևելյան երկրների աշխարհագրությունը, նշում է. 

«Իսկ ի կողմանէ Պարսից, սկսեալ յարեւելից, նախ Չինումաչին եւ Խաթա 

քաղաքն եւ աշխարհն, որ են գին բոլոր աշխարհին, եւ են ուղղափառ հաւա-

տով քրիստոնեայք, եւ ունին թագաւորութիւն եւ քահանայութիւն…։ Եւ անտի 

գայ երկիրն Քուշանաց եւ ապա աշխարհն Ճենաց, ուստի էին ազգն Մամիկո-

նէց Բ եղբարքըն...»4։ 

Երկու աշխարհագիրների աղոտ հաղորդումները ցույց են տալիս, որ Ճե-

նաստանը Պարսկաստանին հարևան երկիր չէ, ինչպես նշում են Հ. Սվազյանը5, 

Հ. Դավթյանը6 և ուրիշներ, այլ նրանց միջև եղել են այլ թագավորություններ 

կամ իշխանություններ, մասնավորապես Վարդան Արևելցու հաղորդմամբ՝ 

Քուշանաց աշխարհը, ինչին կանդրադառնանք ստորև։ 

Բացի աշխարհագիրների հաղորդումներից, Ճենաստանի և ճեների մա-

սին տարբեր իրադարձությունների հետ կապված տեղեկություններ կան նաև 

հետագա հայկական սկզբնաղբյուրներում։ Հետաքրքիր նյութեր են պարու-

նակում VIII դարի պատմագիր Ղևոնդի՝ դեպի Ճենաստան արաբական 

արշավանքներին առնչվող տեղեկությունները։ Մասնավորապես, մեծ ուշադ-

րություն է գրավում արաբների երթուղին։ Վերելքի ուղին բռնած Արաբական 

                                                           

1 «Աշխարհացոյց», էջ 46։ Տե՛ս նաև Անանուն (Է. դար), Աշխարհացոյց, Գիտա-քննական 

բնագիր Ա., Յակոբեանի // «ՀԱ», 2013, թիւ 1-12, էջ 184-185։ Սյուռա քաղաքը եղել է Ճենաստա-

նի մայրաքաղաքը, որտեղ նստել է Ճենբակուրը։ 
2 «Աշխարհացոյց», էջ 46։ 
3 Իսկ ինչ վերաբերում է այն հարցին, որ Անանիա Շիրակացու «Աշխարհացոյց»-ում Ճե-

նաստանի արևմտյան հարևան է հիշատակվում Սկյութիան, այլ ոչ թե Քուշանաց աշխարհը, 

ապա դա բացատրվում է այն հանգամանքով, որ Քուշանաց թագավորությունները, III-IV 

դարերի ընթացքում աստիճանաբար թուլանալով, դուրս են եկել քաղաքական ասպարեզից։ 

Քուշանական վերջին պետական միավորումների մնացորդները կործանվեցին V դարի 

առաջին կեսին։ «Քուշան» անվանումին հայկական սկզբնաղբյուրներում վերջին անգամ 

հանդիպում ենք V դարում (տե՛ս Եղիշէ, Վասն Վարդանայ եւ հայոց պատերազմին, Երևան, 

1989, էջ 22)։ Աշխարհագրական այս իրողությունն արձանագրել է Անանիա Շիրակացին՝ իր 

վերոհիշյալ հաղորդմամբ, որ VII դարում Քուշանց աշխարհը՝ որպես Ճենաստանի արևմտյան 

հարևան, այլևս գոյություն չուներ։ 
4 Վարդանայ Վարդապետ, էջ 53։ 
5 Տե՛ս Սվազյան Հ., Ճաները և «Ճենաց աշխարհը» ըստ հայկական աղբյուրների // «Պատ-

մա-բանասիրական հանդես» (այսուհետև՝ «ՊԲՀ»), 1976, թիվ 4, էջ 208։ 
6 Տե՛ս Դավթյան Հ., Մամիկոնյաններ. առասպել և իրականություն, Երևան, 2015, էջ 102-103։ 



 
21 

խալիֆայությունը Վլիթ խալիֆայի օրոք (705-715) արշավանք ձեռնարկեց 

դեպի Ճենաստան։ Արաբ զորավար Մահմեդը, դուրս գալով Դամասկոսից, 

շարժվելով արևելք, «անցանէր ընդ Ասորեստան, ընդ աշխարհն Պարսից և ընդ 

Խորասան. և երթեալ հասանէր ի մասն ինչ Ճենաց աշխարհին և բանակէր առ 

եզր գետոյն հզօրագունի, որ Բօտիսն կոչի»1։ Ըստ պատմիչի՝ արաբ զորա-

վարին Բոտիս գետի ափին, որը հավանաբար Ճենաստանի սահմանագիծն 

էր, դիմավորում է Ճենաց արքան՝ Ճենբակուրը, 40.000 հեծյալներով2։ Բանակ-

ցությունները վերջանում են անարդյունք, իսկ բախումն ավարտվում է 

արաբների ջախջախիչ պարտությամբ3։ Հետաքրքիր է այն հանգամանքը, որ 

թե՛ III և թե՛ VIII դարերում Ճենաստանը ոչ միայն պահպանել էր իր գոյու-

թյունը, այլև հզոր պետություն էր, որն ի վիճակի էր դիմագրավել աշխարհա-

կալ Արաբական խալիֆայությանը և հաղթանակ տանել: Ճենաստան պետու-

թյունը կարողացավ գոյատևել նաև հետագա դարերում։ Նրա մասին վերջին 

տեղեկությանը հանդիպում ենք Վարդան Վարդապետի աշխատանքում։ Իսկ 

XIII դարի երկրորդ կեսին և XIV դարի սկզբին ստեղծագործած Ստեփանոս 

Օրբելյանը, անդրադառնալով իր տոհմային նախարարական տան ծագմանը, 

նկարագրում է նաև Ճենաստանի սահմանները՝ նշելով, որ այն գտնվում է 

«յարևելս կոյս, որ անդ է քան զաշխարհն Խալանդրաց՝ սահմանակից Խազրաց 

և Հոնաց, որ և ձգի երկայնութեամբ մինչև ցԵմաւոն լեառն»4։ Պատմիչի 

հիշատակած Եմավոն լեռը Ք. Պատկանյանը նշում է Իմաուս անվամբ5։ Վ. 

Վալադյանը Եմավոն կամ Իմաուս լեռները նույնացնում է Հիմալայան 

լեռնաշղթայի հետ6, որից արևելք սկսվում է Չինաստանը։ 

Այսպիսով՝ հայկական սկզբնաղբյուրների գերակշիռ մասը Մամիկոն-

յան տոհմի նախահայրենիքը համարում է Ճենաստանը7, որը բուն Չինաս-

տանը չէ, ինչպես գրաբարից աշխարհաբար թարգմանելիս ներկայացված է 

«Աշխարհացոյց»-ում8՝ աղավաղելով սկզբնաղբյուրի հաղորդումը. այն նրա 

հարևան պետությունն է, սակայն սկզբնաղբյուրներում ներկայանում է 

                                                           

1 «Պատմութիւն Ղևոնդեայ Մեծի վարդապետի Հայոց», Ս. Պետերբուրգ, 1887, էջ 37։ Այդ 

արշավանքի մասին տե՛ս Бартольд В. В., Сочинения, общие работы по истории средней Азии, т. 

II, ч. (1), Москва, 1963, с. 118: 
2 Տե՛ս «Պատմութիւն Ղևոնդեայ Մեծի վարդապետի Հայոց», էջ 38։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում։ 
4 Պամութիւն նահանգին Սիսական, արարեալ Ստեփաննոսի Օրբէլեան արքեպիսկո-

պոսի Սիւնեաց, Թիֆլիս, 1910, էջ 370։  
5 Историа монголов по армянским источникам, выпуск первый, перевод и обьяснения К. 

Патканова, С.- Петербург, 1873, с. 80, пр. 29. 
6 Վալադեան Վ., Մամիկոնեանների չինական ծագումը // «Հայրենիք», 1964, թիվ 4, էջ 24։ 
7 Ճեների և Ճենաստանի վերաբերյալ հայկական սկզբնաղբյուրների տեղեկությունները 

համառոտ, սակայն որևէ նոր տեղեկատվություն չպարունակող նյութ է ներկայացնում 

Սիմեոն Ապարանցին: Տե՛ս Սիմէօն վարդապետի Ապարանցւոյ, Վիպասանութիւն սակս 

Պալհաւունեացն զարմի եւ Մամիկոնեանցն սեռի, Վաղարշապատ, 1870, էջ 28-32։ 
8 Տե՛ս Անանիա Շիրակացի, Մատենագիտություն, թարգմանությունը, առաջաբանը և 

ծանոթագրությունները Ա. Գ. Աբրահամյանի և Գ. Բ. Պետրոսյանի, Երևան, 1979, էջ 311-312։ 



 
22 

տարբեր նկարագրությամբ։ Ինչպես վերը տեսանք, Ղևոնդի աշխատանքում 

Մահմեդը Խորասանն անցնելուց հետո՝ ինչ-որ ժամանակ անց, միայն կարո-

ղացավ հասնել Ճենաց աշխարհ: Վարդան պատմիչի հաղորդմամբ՝ Քուշա-

նաց երկրից հետո է սկսվում Ճենաստանը, իսկ ըստ Ստ. Օրբելյանի՝ նրանց 

նախահայրենիքը գտնվում էր Խալանդրաց աշխարհից այն կողմ՝ խազար-

ների և հոների հարևանությամբ։ Եվ դա է պատճառը, որ հայ և օտարազգի 

ուսումնասիրողները երկու և ավելի հարյուրամյակ շարունակ փորձում են 

նախանշել այդ պետության սահմանները՝ որոշ դեպքերում անտեսելով 

պատմիչների հաղորդումները, իրարամերժ տեսակետներ հայտելով և փոր-

ձելով Մամիկոնյաններին տալ տեղական՝ բուն հայկական, կովկասյան, ճա-

նական և այլ ծագումնաբանություն։ 

Առաջինը հարցին անդրադարձած Մ. Չամչյանը, անվերապահորեն ըն-

դունելով Մովսես Խորենացու հաղորդումը Մամիկոնյանների տոհմի ծագման 

մասին1, ինչպես նաև անդրադառնալով Օրբելյաններին, առանձնացնում է 

Ճենաց աշխարհը Ճենաստանից։ Առաջինը նա տեղադրում է «առ սահմանօք 

հոնաց եւ հեփթաղաց. յորոց հատուած եկին ուռպելեանք»2, իսկ երկրորդը՝ «ի 

ներքին կողմն արևելից ասիո՝ ը մէջ սկիւթացւոց եւ չինէացւոց»3: 

Ուսումնասիրողների մի խումբ Մամիկոնյաններին վերագրում է չինա-

կան ծագում։ Ֆրանսիացի հայագետ Ժ. Սեն-Մարտենը, ի թիվս այլ հայ նա-

խարարական տների ծագումնաբանության, հանգամանորեն ուսումնասի-

րության ենթարկելով նաև Մամիկոնյանների ծագման խնդիրը, նշում է, որ 

բոլոր հայ մատենագիրները հիշատակում են նրանց չինական ծագում ունե-

նալու հանգամանքը4՝ դրանով իսկ շրջանցելով նաև Ճենաստանի՝ իբրև 

առանձին պետության տեղադրության հարցը։ Ճենաստանի գոյությունը 

որպես առանձին պետություն չի ընդունում նաև Մ. Թումանյանը՝ նշելով, որ 

այդ առնչությամբ հարկ է ըմբռնել չինական այն նահանգը, որտեղ իշխել է 

Ճեն հզոր տունը, իսկ Մամիկոնյանները եղել են Ճեն հարստության շառա-

վիղը5։ Ճենաստանը Չինաստանի հետ է նույնացնում նաև Ստ. Մալխասյան-

ցը6՝ հղում կատարելով հայկական սկզբնաղբյուրներին։ Սակայն ինչպես վե-

րը տեսանք, թե՛ Փավստոս Բուզանդը, թե՛ Մովսես Խորենացին և թե՛ 

Սեբեոսը որևէ ակնարկ չունեն, որ Ճենաստանը բուն Չինաստանն է։ 

XIX դ. երկրորդ կեսին Ք. Պատկանյանը, ի թիվս հայագիտության մեջ 

                                                           

1 Չամչյանց Մ., նշվ. աշխ., հ. Ա, էջ 412, 414-415։ Մխիթարյան միաբանության անդամ Ղ. 

Ինճիճյանը, հպանցիկ անդրադառնալով հարցին, որևէ կարծիք չի հայտնում Ճենաստանի 

վերաբերյալ՝ կրկնելով Մովսես Խորենացուն: Տե՛ս Ինճիճեան Ղ., նշվ. աշխ., էջ 141։ 
2 Չամչյանց Մ., նշվ. աշխ., հ. Գ, ցանկեր, էջ 164։ 
3 Նույն տեղում։ 
4
 Տե՛ս Saint-Martin J., Mémoires historiques et géographiques sur l’Arménie, t. II, Paris, 1819, p. 26: 

5 Տե՛ս Թումանեան Մ., նշվ. աշխ., էջ 517, 528։ 
6 Տե՛ս Փաւստոս Բիւզանդ, էջ 443, ծան. 205։ 



 
23 

եղած մի շարք վիճելի հարցերի, անդրադառնալով վերոհիշյալ խնդիրներին, 

նշում է, որ Հայաստան գաղթած ճեներն իսկական չինացիները չեն, և նրանք 

Մեծ Հայք են գաղթել Ամու-Դարյայի ափերից1՝ փոխելով նախկինում արտա-

հայտած իր տեսակետը, որ ճեները նույն չինացիներն են2։ 

Ն. Ադոնցը, քննելով հայ նախարարական տների վարչաքաղաքական 

կացությունը, անդրադառնալով Մամիկոնյաններին, նախ նշում է, որ «Ճե-

նաց աշխարհ» անվան տակ պետք է հասկանալ Պարսկաստանից արևելք՝ 

Բալխից այն կողմ ընկած երկրներից մեկը, մասնավորապես Չինաստանը3, 

սակայն Մամիկոնյան նախահայրերի փախուստն այնտեղից հավանական 

չի համարում և նրանց սերված է համարում Տայքի հարևանությամբ ապրող 

ճաներից4։ Հ. Մուրադյանը ճաների վերաբերյալ Ն. Ադոնցի տեսակետը 

կրկնել է տասնամյակներ անց. հղելով Մովսես Խորենացու «ամենայն հիւսի-

սականաց ազգաց առաջին» մեջբերումը՝ նա կարծում է, որ պատմահայրը 

նկատի ունի Մեծ Հայքի հյուսիսը. «Ճենաց երկիրը ու ճենացիներին հարկա-

վոր է որոնել ոչ թե Միջին Ասիայում կամ Չինաստանում, այլ պատմական 

Հայաստանի հյուսիսում»5։ 

Հավանաբար Ն. Ադոնցի ազդեցության ներքո, բայց ի տարբերություն նրա 

տեսակետի, Լեոն, հպանցիկ անդրադառնալով Մամիկոնյաններին, ճաներին 

տեղադրում է բուն Տայքում՝ նշելով. «Մամիկոնյան նախարարների հռչակավոր 

տոհմը առաջ է եկել Տայք նահանգի ճաներից, որոնք հաբեթական մի ցեղ էին»6՝ 

բնականաբար Մամիկոնյանների նախահայրենիքը համարելով Տայքը՝ զանց 

առնելով պատմիչների հաղորդումները նրանց գաղթի վերաբերյալ7։ 

 Բ. Կյուլեսերյանը ևս նմանատիպ տեսակետ է հայտնում՝ Մամիկոնյան-

ներին վերագրելով ճանական ծագում, իսկ Ճենաց աշխարհը նույնացնելով 

Ճանիքի8՝ Լազիկայի հետ9։ Իսկ նշանավոր լեզվաբան Գր. Ղափանցյանը 

                                                           

1 Տե՛ս Патканов К., О месте занимаемом армянским язиком в кругу индоевропейских // «Из-

вестия Кавказского отдела Императорского русского географического общества», т. VI, Тифлис, 

1879-1881, с. 47: 
2 Տե՛ս «История Халифов вардапета Гевонда писателя VIII века», пер. К. Патканяна, СПб., 

1862, с. 142, пр. 105, Армянская География VII века по р. Х. (приписывавшаяся Моисею Хорен-

скому), текст и перевод и присовокуплением карт и объяснительных примечаний издал К. П. 

Патканов, СПб., 1877, с. 82, пр. 207: 
3 Տե՛ս Адонц Н., նշվ. աշխ., էջ 403։ 
4 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 403-404։ 
5 Մուրադյան Հ., Վարդանանց ապստամբությունը, Երևան, 1989, էջ 219։ 
6 Լեո, Երկերի ժողվածու, հ. Ա, Երևան, 1966, էջ 361։  
7 Անդրադառնալով Լեոյի այս տեսակետին` Խ. Վեմյանը ևս այն համարում է տա-

րակուսելի և նշում, որ Մովսես Խորենացու՝ Մամիկոնյանների գաղթի վերաբերյալ տեղեկու-

թյունը հարկ է հավաստի համարել: Տե՛ս Վեմյան Խ., Մամիկոնյանների նախահայրենիքը // 

«Բանբեր Հայաստանի արխիվների», 1966, թիվ 3, էջ 204։ 
8 Տե՛ս Կյուլեսերյան Հ., Եղիշէ, Քննական ուսումնասիրութիւն, Վիեննա, 1909, էջ 291։ 
9 Լազիկայի տարածքը համապատասխանում է հետագա Գուրիային և գտնվում է Սև 

ծովի հարավարևելյան ափին: Տե՛ս Երեմյան Ս. Տ., Հայաստանը ըստ «Աշխարհացոյց»-ի (փորձ 



 
24 

հարցի վերաբերյալ շեշտում է. «Խորենացու «Ճենի» տակ պետք է հասկանալ 

ոչ թե չինացու, այլ «Ճան» լազ ժողովրդին»1։ 

Մամիկոնյանների գործունեությանն անրադարձած կովկասագետ Կ. 

Թումանովը մերժում է Ճենաստանի՝ իբրև առանձին պետության գոյության 

հարցը` համարելով այն Չինաստան, ապա նշում, որ Մամիկոնյաններն 

ունեին ճանական ծագում, և նրանց նախահայրենիքը համարում է Լազի-

կան2։ Ավելի վաղ արտահայտված մեկ այլ տեսակետով նա Մամիկոնյաննե-

րին համարում է Տայքի հնագույն տերերը՝ վերագրելով նրանց վրացական 

ծագում, իսկ տոհմի հիմնադիր նշում Տիգրան Բ-ի (մ. թ. ա. 95-55) զորավար 

Մանկայոսին3՝ առանց հաշվի առնելու սկզբնաղբյուրների հաղորդումները 

նրանց՝ Ճենաստանից գաղթելու վերաբերյալ III դարի առաջին կեսին։ 

Նշենք, որ Կ. Թումանովից դեռևս տասնամյակներ առաջ գերմանացի հայա-

գետ Յ. Մարկվարտը ևս Մամիկոնյանների նախահայր է կարգում Տիգրանա-

կերտի կայազորի հրամանատարին4։ Հետագայում այդ տեսակետին հպան-

ցիկ, առանց որևէ պնդման, հարևանցիորեն անդրադարձել են Ն. Ադոնցը5 և 

Գ. Խալաթյանցը6: Իսկ Մ. Թումանյանը, հղելով վերջիններիս, եթե Մանկայո-

սին անվերապահորեն չի համարում Մամիկոնյան, ապա մ. թ. ա. I դարի 

կեսերին Ասորիք արշաված Օսակեսին7 և մ. թ. I դարի 60-ական թվականնե-

րին հռոմեացիների հետ բանակցած զորավար Վասակին8 համարում է այդ 

տոհմի ներկայացուցիչներ9։ Լեոն և Հ. Մանանդյանը ևս ենթադրեցին, որ 

Մամիկոնյանները Տիգրան Բ-ի օրոք արդեն նշանավոր դիրքի հասած են 

եղել՝ շնորհիվ Մանկայոսի10։ Այս փաստարկը, որը չի ամրապնդվում որևէ 

սկզբնաղբյուրով, ունի միայն անվան նմանություն Մամիկոնյան իշխանների 

հետ և մնում է որպես ենթադրություն, թվում էր, թե հետագայում կմերժվի։ 

Սակայն այն ունեցավ հետևորդներ և որպես իրական փաստ ներկայացվեց 

                                                                                                                                                         

VII դարի հայկական քարտեզի վերակազմության ժամանակակից քարտեզագրական հիմքի 

վրա), Երևան, 1963, էջ 54 և կից քարտեզը, Բ 4, Հակոբյան Թ. Խ., Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., 

Բարսեղյան Հ. Խ., Հայաստանի և հարակից շրջանների տեղանունների բառարան, հ. 2, 

Երևան, 1988, էջ 554։ 
1 Ղափանցյան Գր., Հայոց լեզվի պատմություն, Երևան, 1961, էջ 46։ 
2 Տե՛ս Toumanoff C., The Mamikonids and the Liparitids, Armeniaca, Venice, 1969, p. 132-133: 
3 Տե՛ս Toumanoff C., Studies in Christian Caucasian History, Georgetown, 1963, p. 209: 
4 Տե՛ս Marquart J., Eranšahr nach der Geographie des Ps. Moses Xorenaći, Berlin, 1901, S. 177: 
5 Տե՛ս Aдонц Н., նշվ. աշխ., էջ 411, 415: 
6 Տե՛ս Халатьянц Г., Очерк истории Армении, Москва, 1910, с. 183: 
7 Տե՛ս Դիոն Կասսիոս, էջ 165, 240, ծան. 145։ 
8 Տե՛ս Поблий Корнелий Тацит, Анналы, Малые произведения, История, Москва, 2003, с. 

371, «Օտար աղբյուրները հայերի մասին», թիվ 3, «Լատինական աղբյուրներ», Կ. Տակիտուս, 

քաղեց և լատիներենից թարգմանեց Պ. Սոտնիկյան, Երևան, 1941, էջ 113։ 
9 Տե՛ս Թումանեան Մ., նշվ. աշխ., էջ 521։ 
10 Տե՛ս Լեո, նշվ. աշխ., էջ 304, Մանանդյան Հ., Քննական տեսություն հայ ժողովրդի 

պատմության // Մանանդյան Հ., Երկեր, հ. Ա, Երևան, 1977, էջ 499, ծան. 2։ 



 
25 

հայտնի պատմաբան Գ. Սարգսյանի կողմից։ Վերջինս նշեց, որ Մանկայոսին 

Մամիկոնյան համարելը միանգամայն համոզիչ է1։ Հետագայում Ա. Քեշիշ-

յանը, տարանջատելով Մամիկոնյանների ծագման և Ճենաստանի տեղորոշ-

ման հարցերը, անդրադառնալով հունա-հռոմեական հեղինակների մոտ հի-

շատակվող Մանկայոսին և զույգ Վասակներին, ևս հակված է ենթադրելու, 

որ Մամիկոնյաններն ավելի հնագույն տոհմ են, և նրանց գաղթին առնչվող 

ավանդությունն իրականությանը չի համապատասխանում2, հետևաբար 

նրանց համարում է տեղական՝ հայկական ծագում ունեցող տոհմ3։ Ռ. Մա-

թևոսյանը, ավելի հեռուն գնալով, նշեց, որ Մանկայոսը ոչ թե Մամիկոնյան-

ների տոհմի հիմնադիրն է, այլ ներկայացուցիչը, և Մամիկոնյաններն ավելի 

հին տոհմ են, քան Մանկայոսի ապրած ժամանակահատվածը4։ 

Հայագիտության մեջ Մամիկոնյանների ծագման վերաբերյալ մեկ այլ 

ուղղություն հանդես եկավ նախորդ դարասկզբին։ Ուսումնասիրողներից Մ. 

Անանիկյանը5, Հ. Անդրիկյանը6, Կ. Տեր-Սահակյանը7, Հ. Աստուրյանը8, Վ. Վա-

լադյանը9, Հ. Սվազյանը10 և ուրիշներ, մերժելով նրանց գալուստը Ճենաստանից, 

համարում են, որ Մամիկոնյանները Մեծ Հայք են գաղթել Պարթևական 

(պարսկական) թագավորությունից և ունեն իրանական ծագում՝ սերված 

լինելով պարթև Արշակունիներից կամ Անակ Պարթևի ժառանգներից։ Իսկ Հ. 

Արմենն ինչպես Մամիկոնյաններին վերաբերող մի շարք հարցերում, այնպես 

էլ նրանց ծագման խնդրում, առանց որևէ քննական մոտեցման, նրանց կնքեց 

որպես սկյութացի՝ նշելով, որ նրանք «Կասպից ծովու հարաւ-արեւելեան 

երկրամասի մէջ ապրող Սկիւթացի ցեղ մը, որ Պարթեւ Արշակունիներու 

անկումէն վերջ… ապաստանեցաւ հայ Արշակունի թագաւորի մօտ»11։ Ավելի 

թափանցելով իր հակամամիկոնյան մոլուցքում՝ նա նրանց վերագրեց 

                                                           

1 Տե՛ս Սարգսյան Գ., Հայաստանի պետական կարգը հելլենիստական դարաշրջանում // 

Հայ ժողովրդի պատմություն (այսուհետև՝ «ՀԺՊ»), հ. I, Երևան, 1977, էջ 681։ 
2 Տե՛ս Քեշիշյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 10-11։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 20, նույնի՝ Մամիկոնեանների ծագումը Խաղբակեանների առնչող 

տեսակէտի վերլուծութիւն // «ՀՀՀ», հ. ԻԲ, Պէյրութ, 2002, էջ 86, 99-101։ 
4 Տե՛ս Մաթեւոսեան Ռ., նշվ. աշխ., էջ 101։ 
5 Տե՛ս Անանիկեան Մ., Ս. Գիրքը եւ Մամիկոնեանները // «Բանասէր», հ. Զ, Պարիս, 1904, 

էջ 241-242։ 
6 Տե՛ս Անդրիկեան Հ., նշվ. աշխ., էջ 11, 17։ 
7 Տե՛ս Տեր Սահակեան Կ., Վաղարշ Ե. Պարթեւաց թագաւորը նախահայր Մամիկոնեանց 

// «Բազմավէպ», 1906, թիւ 9, էջ 390, 393, 396։ 
8 Տե՛ս Աստուրեան Հ., Քաղաքական վերաբերութիւններ ընդ մէջ Հայաստանի եւ Հռովմայ 

190 էն ն. Ք. մինչեւ 428 յ. Ք., Վենետիկ, 1912, էջ 192-193: 
9 Տե՛ս Վալադեան Վ., նշվ. աշխ., էջ 33-34։ 
10 Տե՛ս Սվազյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 211-212։ 
11 Արմէն Հ., Մամիկոնեանները Արշակունեաց օրով // «Պատմական քննարկումներ», 

Պէյրութ, 1968, էջ 130։ 



 
26 

թաթարական ծագում1, ինչը հակագիտական եզրահանգում է2: 

Մամիկոնյանների ծագման վերաբերյալ անհեթեթ տեսակետ է նրանց 

նախահայրենիքը Կովկասում՝ Դերբենդի շրջակայքում, փնտրելը։ Դրան 

հիմք է ծառայել VII դարի պատմիչ Հովհան Մամիկոնյանի հաղորդումն 

Անակ Պարթևի որդու՝ Սուրենի վերաբերյալ, որն իբր թե հոր սպանությունից 

հետո անցավ Ճենաց աշխարհ և ինչ-որ ժամանակ անց այնտեղ թագավորեց3։ 

Հովհան Մամիկոնյանի այս հաղորդումը, որը նույնիսկ հեռավոր կապ չունի 

Մամիկոնյանների, առավել ևս նրանց ծագման հետ4, կրկնել է Վարդան 

Վարդապետը5: Պատմիչների այս հաղորդումները հիմք են հանդիսացել, որ 

ուսումնասիրողներից նախ Ղ. Ալիշանն իր աշխատության ծանոթագրությու-

նում նշի. «Ճենքս ոչ են Չինք, այլ տոհմ կովկասեան ի սահմանս Դարբան-

տայ»6։ Իսկ Գր. Խալաթյանն արձանագրում է, որ այդպիսի ազգի՝ ճեների գո-

յությունը Հյուսիսային Կովկասի ժողովուրդների մեջ պետք է փնտրել7։ Այս 

հիմնազուրկ տեսակետը որևէ աղերս չունի սկզբնաղբյուրների հաղորդում-

ների հետ, և ինչպես նկատել է Հ. Դավթյանը, «ճեները (միգուցե ուրիշ 

ինքնանվանումով) Կովկասից հեռու գտնվող հայրենիք ունեցող արևելյան 

ժողովուրդ էին»8։ Եվ դեռևս անվան նմանությունը հիմք չէ Ասիայի խորքերից 

ճեներին արհեստականորեն բերելու և Դերբենդի շրջակայքում տեղադրելու 

համար և դրա հիման վրա կառուցելու Մամիկոնյանների ծագման վերը 

նշված վարկածը։ 

Հայ և օտարազգի մի շարք ուսումնասիրողներ, շոշափելով Մամիկոն-

յանների նախահայրենիքի խնդիրը, համարում են, որ նրանք Մեծ Հայք են 

գաղթել Բակտիրիայից9։ Նշենք, որ վերջինս քուշանների հայրենիքն է, որ-

տեղից նրանք ժամանակի ընթացքում տարածվեցին Միջին Ասիայի հյուսի-

սային նահանգներում10: Մամիկոնյանների և Կամսարականների՝ Բակտ-
                                                           

1 Տե՛ս Արմէն Հ., նշվ. աշխ., էջ 136։ 
2 Հ. Արմենի՝ Մամիկոնյանների ծագման տեսակետի քննադատությունը տե՛ս Մուրադ-

յան Հ., նշվ. աշխ., էջ 218-226; 
3 Տե՛ս Յովհան Մամիկոնեան, էջ 70։ 
4 Վ. Վարդանյանը Հովհան Մամիկոնյանի այս հաղորդումը ոչ միայն անհավանական է 

համարում, այլև կասկած է հայտնում Գրիգոր Լուսավորչի եղբայր Սուրենի գոյության մասին 

ընդհանրապես: Տե՛ս Մամիկոնյան Հ., Տարոնի պատմություն, թարգմանությունը, ներա-

ծությունը և ծանոթագրությունները՝ Վարդան Վարդանյանի, Երևան, 1989, էջ 151, ծան. 25։ 
5 Տե՛ս Հավաքումն պատմութեան Վարդանայ Վարդապետի լուսաբանեալ, ի Վենետիկ, 

1862, էջ 47։ 
6 Տե՛ս նույն տեղում, ծան. 2։ 
7 Խալաթեանց Գր., Զենոբ Գլակ, համեմատական ուսումնասիրութիւն, Վիեննա, 1893, էջ 39։ 
8 Դավթյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 55։ 
9 Բակտրիան ներառում է ժամանակակից Տաջիկստանի մեծ մասը, Ուզբեկստանի 

հարավային և Աֆղանստանի հյուսիսային շրջանները: Տե՛ս История народов Узбекистана, т. 1, 

Ташкент, 1950, с. 44, Большая советская энциклопедия, т. 2, Москва, 1970, с. 550: 
10 Տե՛ս Ртвеладзе Э. B., Кушанское царство: династии, государство, народ, язык, письмен-

ность, религии, Ташкент, 2019, с. 67: 



 
27 

րիայից Մեծ Հայք գաղթի վերաբերյալ առաջիններից մեկը նշել է Գ. Ասլանը, 

սակայն նա, զանց առնելով սկզբնաղբյուրների հաղորդումները, այն թվա-

գրում է նախքան պարթևական արքայատոհմի կործանումը1։ Արևելագետ Ժ. 

Լորանը2, Ս. Կոգյանը3 և Խ. Վեմյանը4 տոհմի նախահայրենիքը նույնպես հա-

մարում են Բակտրիան։ Սակայն հեղինակների մի խումբ գաղթը իրավացիո-

րեն տեսնում է ոչ թե նախքան Արշակունիների անկումը, այլ Սասանյան-

ների առաջին տասնամյակներին5։ Անվանի պատմաբան Հ. Մանանդյանը, 

նախապատվությունը տալով Սեբեոսի հաղորդմանը, ընդգծում է, որ Մամի-

կոնյանների նախնիները՝ «Մամիկն ու Կոնակը, գաղթել են Հայաստան Ճե-

նաստանից, այսինքն՝ Անդրկասպյան երկրի արևելյան շրջաններից»6։ Ե. 

Քասունին նշում է, որ Ճենաց աշխարհը Չինաստանը չէր, այլ նրան հարա-

կից երկիր Կենտրոնական Ասիայում, և բուն Ճենաստանը ընդգրկում է Քաշ-

կարի և Խոգանդի շրջանները, Քաշմիրը և Աֆղանստանի որոշ մարզեր7։ Խ. 

Վեմյանը նույնպես Ճենաստանը Չինաստան չի համարում, այլ նշում է, որ 

Մամիկոնյանների մեկնավայրը Միջին Ասիայում է (Բակտրիայում)8։ Վ. 

Վարդանյանը, հպանցիկ անդրադառնալով հարցին, Ճենաստանը համարում 

է առանձին պետություն՝ շեշտելով, որ այն գտնվում էր «պատմական Թո-

խարստան և Կաշմիր մարզերն ընդգրկող երկրամաս Քուշանաց թագա-

վորության կազմում»9։ 

Հ. Սվազյանը, որը նույնպես Ճենաստանը համարում է առանձին 

պետություն, այն տեղադրում է անմիջապես Խորասանից հետո՝ Պարսկաս-

տանի արևելյան սահմաններից ոչ շատ հեռու հոսող Ամու-Դարյա գետի 

                                                           

1 Տե՛ս Aslan K., Études historiques sur le peuple arménien, Paris, 1909, p. 139: Գ. Աբգարյանը 

Մամիկոնյանների՝ Ճենաստանից Մեծ Հայքում հաստատվելը տեսնում է ոչ թե III դարի 

կեսին, այլ ավելի վաղ՝ առաջին Արշակունի հայ թագավորների ժամանակ (Աբգարյան Գ. Վ., 

նշվ. աշխ., էջ 90) և նշում, որ Տրդատ Գ-ի ժամանակ արդեն սպարապետության պաշտոնն էին 

վարում (տե՛ս նույն տեղում, էջ 87)։ Սակայն հեղինակը չի մանրամասնում, թե առաջին 

Արշակունիներ ասելով կոնկրետ որ ժամանակաշրջանը նկատի ունի, երբ Մեծ Հայքում I 

դարում հաստատվեց Արշակունիների գահատո՞հմը, թե՞ երբ գահը դարձավ ժառանգական։ 
2 Նշենք, որ Ժ. Լորանի աշխատանքը հրատարակվել է 1919 թ., սակայն օգտվել ենք 

հետագա վերահրատարակությունից: Տե՛ս Laurent J., L’Arménie entre Byzance et l’Islam depuis 

la conquête arabe jusqu’en 886, Lisbonne, 1980 p. 101, 116, rem. 109: 
3 Տե՛ս Կոգեան Ս., նշվ. աշխ., էջ 13-14։ 
4 Տե՛ս Վեմյան Խ., նշվ. աշխ., էջ 204։ 
5 Տե՛ս Կոգեան Ս., նշվ. աշխ., էջ 13-14, Մանանդյան Հ., նշվ. աշխ., հ. Բ, էջ 93, 94, Երեմյան Ս. 

Տ., Հայ-քուշանական պայքարը Սասանյանների դեմ // «ՀԺՊ», հ. II, Երևան, 1984, էջ 30, ծան. 41։ 
6 Մանանդյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 93։ 
7 Տե՛ս Քասունի Ե., նշվ. աշխ., էջ 81, 95, 97։ 
8 Տե՛ս Վեմյան Խ., նշվ. աշխ., էջ 204։ 
9 Թովմա Արծրունի և Անանուն, Պատմութիւն տանն Արծրունեաց, բնագիրը 

հրատարակության պատրաստեց, աշխարհաբար թարգմ. և ծանոթագր. Վ. Մ. Վարդանյանի, 

Երևան, 1985, էջ 523, ծան. 207։ 



 
28 

ափերին1, և նշում. «Ճենաց երկիրը տարածված է եղել Ամու-Դարյայի և Սիր-

Դարյայի միջև տեղավորված տարածության այն մասում, որը հետագայում 

արաբներից նվաճվելուց հետո, նրանց կողմից կոչվեց Մավերաննահր՝ Սար-

մարղանդ կենտրոնով»2։ Մամիկոնյան իշխանական տոհմի մի շարք առանց-

քային հարցերի անդրադարձած Հ. Դավթյանը, քննության ենթարկելով նաև 

խնդրո առարկա հարցը, նշում է, որ Ճենաց աշխարհը գտնվում է Ասիա 

մայրցամաքի խորքում. «Մամիկոնյանները Ճենքից կամ Ճենաստանից էին, 

որը բուն Չինաստանը չէր, այլ նրան հարակից երկիր էր»3։ 

Այսպիսով՝ հեղինակների գերակշիռ մասը, հենվելով աշխարհագիրների 

ու պատմիչների տեղեկությունների վրա, կարծում է, որ Մամիկոնյանները 

եկել են Ճենաստանից, և ինչպես ճիշտ նկատել է Ե. Քասունին, այն ունեցել է 

փոփոխական սահմաններ4: Նույնը կարելի է ասել նաև Քուշանաց աշխարհի 

վերաբերյալ, քանի որ, ինչպես արդեն նշել ենք, հայկական սկզբնաղբյուրների 

մեծ մասը տարբեր դարերում տարբեր կերպ է նկարագրում Ճենաստանը և 

նրա հարևաններին։ Հարկ է նշել, որ հստակ է միայն այն, որ ըստ «Աշխար-

հացոյցի»-ի՝ Ճենաստանը հարավից սահմանակցում էր Հնդկաստանին, 

սահմանի արևմտյան մասով՝ Քուշանաց երկրին, ապա նոր միայն դրանից 

արևմուտք Պարսկաստանն էր5, քանի որ Անանունը ընդգծում է, որ Մամիկոն-

յանները Ճենաստանից հետո ապաստան գտան Քուշանաց երկրում՝ Բահլ 

Շահաստանում։ Իսկ ինչպես գիտենք Ղևոնդի հաղորդումից, Մահմեդը, 

Պարսկաստանը և վերջինիս նահանգ Խորասանն անցնելով, ոչ թե անմիջա-

պես հասավ Ճենաստան, ինչպես նշում է Հ. Սվազյանը6՝ փորձելով Ճենաց 

աշխարհը դարձնել Պարսկաստանին անմիջապես հարևան երկիր, այլ ըստ 

պատմիչի` Խորասանից հետո «երթեալ հասանէր ի մասն ինչ Ճենաց աշխար-

հին»7՝ անցնելով Քուշանաց երկրով։ Մեկ անգամ ևս նշենք, որ Վարդան Վար-

դապետը ևս քուշանների երկրից հետո է նախանշում Ճենաստանը՝ որպես 

նրան անմիջական հարևան երկիր։ Սկզբնաղբյուրների կցկտուր տեղեկու-

թյունները համադրելով՝ կարելի է նշել, որ Ճենաստանն արևմուտքից անմի-

ջական սահմանակից էր Քուշանաց երկրին և նրա կենտրոն Բակտրիային, 

                                                           

1 Տե՛ս Սվազյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 208։ 
2 Նույն տեղում, էջ 209։ 
3 Դավթյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 55, 56, 309, նույնի՝ Ովքե՞ր են և որտեղի՞ց են եկել առաջին 

Մամիկոնյանները // «ՊԲՀ», 2015, թիվ 3, էջ 149։ 
4 Տե՛ս Քասունի Ե., նշվ. աշխ., էջ 95։ 
5 Պարսկաստանի և Քուշանաց երկրի հարևանությունն արտացոլված է նաև տարբեր 

ժամանակների քարտեզներում: Տե՛ս Карта по Птоломею (տե՛ս «Աշխարհացոյց»-ի հավելվա-

ծում), Европа и Азия в IV в. (տե՛ս Очерки истории СССР), Les Églises du royaume de Perse (տե՛ս 

https:// roland-expert.tive journal.com) 491239.htme.), Северо-западная граница Кушанского 

государства (տե՛ս Ртвеладзе Э. B., նշվ. աշխ., էջ 69): 
6 Տե՛ս Սվազյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 208։ 
7 «Պատմութիւն Ղևոնդեայ Մեծի վարդապետի Հայոց», էջ 37։ 



 
29 

հարավից՝ Հնդկաստանին՝ ընդգրկելով ներկայիս Քաշմիրի հյուսիսային որոշ 

շրջաններ, հյուսիսից, ըստ պտղոմեոսյան նկարագրության, պետք է սահմա-

նակից լիներ Սակաստանին, որից հյուսիս տարածվում էր սկյութական աշ-

խարհը, իսկ արևելքից սահմանակցում էր Չինական կայսրությանը՝ գուցե 

խնդրո առարկա ժամանակահատվածում մաս կազմելով չինական աշխար-

հին, քանի որ Չինաստանի սահմանները չպետք է դիտարկել ներկայիս չա-

փանիշներով, քանզի այն տարբեր դարերում փոփոխական է եղել։ 

Այսպիսով՝ Մամիկոնյանները 240-ական թվականների առաջին կեսին, 

ներքին խժդժությունների պատճառով թողնելով իրենց նախահայրենիքը՝ 

Ճենաստանը, ապաստան գտան Մեծ Հայքում՝ Տրդատ Բ-ի մոտ, որն աշխար-

հաքաղաքական բարդ պայմաններում պայքարում էր Սասանյան ծավալա-

պաշտական քաղաքականության դեմ։ Մամիկոնյաններն իրենց քաջության 

և շրջահայացության շնորհիվ կարճ ժամանակամիջոցում դասվեցին ավագ 

նախարարների շարքին և երկար դարեր գլխավորեցին հայ ժողովրդի 

օրհասական պայքարը։ 

 
 

Արգիշտի Վարդանյան – Մամիկոնյանների ծագման խնդիրը պատմագիտության 
մեջ և նրանց նախահայրենիքի տեղորոշման հարցը 

 

Թե՛ Արշակունյաց թագավորության և թե՛ մարզպանության շրջանում հայ նա-

խարարական տների պատմության մեջ իր ուրույն տեղն ունի Մամիկոնյան իշխա-

նական ընտանիքի գործունեությունը։ 240-ական թվականների կեսերին ներքին 

խռովությունների արդյունքում և աշխարհաքաղաքական բարդ պայմանների հե-

տևանքով նրանք լքեցին իրենց հայրենիքը՝ Ճենաստանը: Վերջինիս տեղորոշումը 

շուրջ երկու հարյուրամյակ ուսումնասիրողների ուշադրության կենտրոնում է, 

որոնք հայտնել են տարբեր տեսակետներ այդ հարցում։ Ուսումնասիրությունը ցույց 

է տվել, որ Մամիկոնյանների նախահայրենիքը հարավից սահմանակցում էր 

Հնդկաստանին, արևմուտքից՝ Քուշանաց աշխարհին, հյուսիսից՝ Սակաստանին, 

իսկ արևելքից՝ Չինական կայսրությանը։ Դուրս գալով իրենց հայրենիքից՝ Մամի-

կոնյանները նախ ապաստան գտան Բահլում՝ Վասուդևա Արշակունու մոտ։ Վերջի-

նիս ջանքերի շնորհիվ ազատվելով պատժից՝ նրանք հանգրվանեցին Մեծ Հայքում՝ 

Տրդատ Բ-ի մոտ, որն այդ ժամանակ անհավասար պայքար էր մղում Սասանյան 

աշխարհակալության դեմ՝ փորձելով պաշտպանել երկրի գոյությունը և անկախու-

թյունը։ Հետագա տասնամյակներում Մամիկոնյանները ոչ միայն դասվեցին առաջ-

նակարգ նախարարների շարքում, այլև գլխավորեցին այնպիսի առանցքային գոր-

ծակալություն, ինչպիսին էր հայոց բանակի սպարապետությունը։ 



 
30 

Аргишти Варданян – Проблема происхождения рода Мамиконянов в 

историографии и вопрос о локализации их прародины 

 
Ключевые слова – Мамиконяны, Мамгун, Мамик и Конак, Великая Армения, Ченастан, 

Мовсес Хоренаци, Ананун, Трдат II, Кушанское царство, Китай, Ашхарацуйц (География), 

первоисточники 

 

Как в годы правления династии Аршакуни, так и в период марзпанства в истории 

армянских нахарарских домов особое место занимает деятельность княжеского дома 

Мамиконянов. В середине 240-х годов в результате внутренних раздоров и сложной 

геополитической ситуации они покинули свою родину (Ченов), вопрос локализации 

которой на протяжении двух столетий оставался в центре внимания исследователей, 

высказывавших разные точки зрения. Исследования свидетельствуют о том, что 

прародина Мамиконянов на юге граничила с Индией, на западе – с Кушанским 

царством, на севере – с Систаном, а на востоке – с Китайской империей. Покинув роди-

ну, Мамиконяны сперва нашли пристанище в Балхе – у Васудева Аршакуни. Благодаря 

усилиям последнего избежав наказания, они обосновались в Великой Армении, у Трдата 

II, который боролся с господством Сасанидов, пытаясь сохранить независимость страны. 

В последующие десятилетия Мамиконяны не только снискали славу лучших нахараров, 

но и возглавили такое ключевое звено, каким являлось спарапетство армянской армии. 

 

 

Argishti Vardanyan – The Issue of Mamikonyans’ Origin in Historiography and the 

Question of their Homeland’s Location 

 
Key words – Mamikonyans, Mamgun, Mamik and Konak, Greater Armenia, Chenastan, 

Movses Khorenatsi, Ananun, Trdat II, Kushan Empire, China, Ashkharatsuyts (Geography), 

primary sources 
 

Both during the reign of the Arshakuni dynasty and Marzpanate period, the activities of 

the Mamikonyan princely family played a special role in the history of the Armenian Nakharar 

houses. In the mid-240s, as a result of internal strife and a difficult geopolitical situation, they 

left their homeland - Chenastan, the issue of localization of which for two centuries remained 

in the focus of attention of researchers who have expressed different points of view. Studies 

show that the ancestral home of the Mamikonyans bordered India in the south, the Kushan 

Empire in the west, Sistan in the north, and the Chinese Empire in the east. Having left their 

homeland, the Mamikonyans first found refuge in Bahl, where Vasudev Arshakuni gave them 

shelter. Owing to the efforts of the latter, having escaped punishment, they settled in Greater 

Armenia, where Trdat II reigned, who fought against the rule of the Sassanids, trying to 

preserve the independence of the country. In subsequent decades, the Mamikonyans not only 

gained fame as the best nakharars, but also headed the key position in the Armenian army - the 

position of Sparapet (supreme commander). 
 

Ներկայացվել է 03.05.2022 

Գրախոսվել է 31.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 
 

Արգիշտի Վարդանյան – ՀՀ ԳԱԱ պատմության ինստիտուտի ավագ 

գիտաշխատող, պատմական գիտությունների թեկնածու (geghamavan@schools.am) 



 
31 

 
 

 

 

ՎԱՐԴԱՆ ԱԼԵՔՍԱՆՅԱՆ 
 

ՀԱՅՈՑ ԵԿԵՂԵՑԻՆ ԱԲԲԱՍՅԱՆ ՀԱՐՍՏՈՒԹՅԱՆ ՕՐՈՔ 

(VIII ԴԱՐԻ ԵՐԿՐՈՐԴ ԿԵՍ) 
 

Բանալի բառեր –Սիոն Ա Բավոնեցի, Եսայի Ա Եղիպատրուշեցի, Սողոմոն Ա 
Գառնեցի, Հովսեփ Բ Փարպեցի, Ղևոնդ պատմիչ, Հայոց կաթողիկոս, Պարտավի 
եկեղեցաժողով, արաբական խալիֆայություն, եկեղեցական կալվածք, հարկային 
քաղաքականություն, եկեղեցական ունեցվածքի կողոպուտ 

 

Արաբների կրոնական քաղաքականության ընդհանուր բնութագիրը 

Աբբասյան խալիֆայության օրոք արմատապես փոխվում է իրավիճակը 

ենթակա քրիստոնեական երկրներում: Կրոնական, սոցիալական, իրավական 

բռնություններով ուղեկցվող հարկային քաղաքականությունն ու զավթումները 

անտանելի վիճակ էին ստեղծում հայ ժողովրդի համար: Սոցիալական թշվա-

ռության հասցնող կեղեքումները տարածվում էին ժողովրդի բոլոր խավերի 

վրա՝ թե՛ նախարարի ու շինականի, թե՛ հոգևորականի ու զինվորականի: 

Արաբների թիրախում Հայաստանի ներքին ինքնավարությունը մարմնավորող 

հասարակական երկու կարևոր ինստիտուտներն էին նախարարական համա-

կարգը և եկեղեցին: Նրանք հասկանում էին, որ այդ երկու հաստատություննե-

րի քայքայումը և թուլացումը զգալիորեն կդյուրացնեն իրենց կառավարումը: 

Բռնագրավում էին հայ նախարարների և եկեղեցու տիրույթներն ու կալված-

ները, սահմանափակում նրանց իրավունքները: Այս ամենի հետևանքով 

խարխլվում էր հոգևոր-ավատական կառույցի տնտեսական հիմքը՝ եկեղեցա-

կան հողատիրությունը: Հոգևորականությունը դառնում էր հարկատու, են-

թարկվում կրոնական բռնությունների և հավատափոխության: Խալիֆայու-

թյունը սահմանափակումներ էր կիրառում եկեղեցական արարողությունների 

համար: Արգելվում էին քաղաքների միջով խաչերով և սրբապատկերներով 

եկեղեցական թափորների անցումները, եկեղեցիներում կոչնակներ հնչեցնելը, 

ճանապարհների վրա և այլ վայրերում խաչեր կանգնեցնելը1: Արգելվում էին 

նոր եկեղեցիների կառուցումն ու հների վերանորոգումը: Աբբասյանները 

երբեմն նաև քանդում էին նոր եկեղեցիները2: 

Սակայն լինում էին նաև «շեղումներ» խալիֆայության կանոնադրած 

                                                           

1 Տե՛ս Гиргас В., Права христиан на востоке по мусульманским законам, СПб., 1865, с. 68: 
2 Տե՛ս Արաբական աղբյուրներ, Գ, Արաբ մատենագիրներ, Թ-Ժ դարեր, Աբու Յուսուֆ, 

ներած. և բնագրերից թարգմ. Ա. Տեր-Ղևոնդյանի, Երևան, 2005, էջ 111, 116: Օմայան խալիֆները 

վարում էին կրոնական հանդուրժողականության քաղաքականություն, քրիստոնյաները 

հետապնդումների չէին ենթարկվում: Քրիստոնեական նվաճված երկրներին տրված էր 

կրոնական ինքնավարություն: Ճիշտ է, արգելված էր նոր եկեղեցիների կառուցումը, սակայն 

նաև չէր կարելի քանդել քրիստոնեական հները (տե՛ս Гиргас В., նշվ. աշխ., էջ 65, 70): 



 
32 

ուղղությունից, երբեմն թույլ էին տալիս նոր եկեղեցի կառուցել: Դա պայմա-

նավորված էր օրվա տիրակալի բնավորությամբ և արժեքային համակար-

գով1: Մուսուլմանական որոշ իրավագետներ այն կարծիքին էին, որ արաբ 

տիրակալները չպետք է միջամտեն քրիստոնյաների կրոնական ծիսակա-

տարություններին ու սովորույթներին, եթե դրանք վնաս չեն բերում մուսուլ-

մանական համայնքին: Եթե խաչը կամ սրբապատկերը եկեղեցում կամ նրա 

կալվածքներում էին զետեղվում, ապա իշխանությունները չէին միջամտում2: 

Խալիֆայությունը ոչ միշտ էր վարում բռնի իսլամացման քաղաքակա-

նություն, բայց ի վերջո խալիֆները շահագրգռված էին, որ պետության բոլոր 

նահանգներում լինի մեկ միասնական կրոն3: Այս մարտահրավերին Հայոց 

եկեղեցին փորձում էր դիմակայել հոգևորականության կարգավիճակն ու 

իրավունքները սահմանող պայմանագրերի կնքումով4: Այսպիսի պայմանա-

գրի օրինակ է Սահակ Ձորոփորեցի (677-703) կաթողիկոսի՝ Խառան ճանա-

պարհորդելուց հետո Հայոց եկեղեցուն արաբների տված հրովարտակ-պայ-

մանագիրը5: Արաբ խալիֆայից եկեղեցու իրավունքները և քրիստոնեության 

դավանումը երաշխավորող հրովարտակ է ստանում նաև Հովհան Օձնեցին 

(717-728)6: Հոգևորականները տեսականորեն ազատված էին ջիզիայից՝ 

գլխահարկից, բայց շատ հաճախ ստիպված էին ընծաներ մատուցել արաբ 

կառավարիչներին: Վանականները ազատ էին գլխահարկից, քանի որ հա-

մարվում էին ընչազուրկներ, սակայն, ինչպես գրում է VIII դարի արաբ կրո-

նական իրավագետ Աբու Յուսուֆը, եթե պարզվում էր, որ ունեն որևէ հա-

                                                           

1 Տե՛ս Tritton A. S., The Caliphs and their Non-Muslim Subjects, London, 1970, p. 38-39: Արա-

բական օրենսդրության դրույթները միշտ չէ, որ գործադրվում էին ճշտությամբ և խստու-

թյամբ, շատ բան կախված էր տիրող միապետից: Եթե նրանք կրոնամոլ և խստասիրտ էին, 

զիմմիները (հովանավորյալները) իրենց վրա զգում էին այս բոլոր արգելքների և ստորա-

ցումների ամբողջ ծանրությունը (տե՛ս Լեո, Երկերի ժողովածու, հ. Բ, Երևան, 1967, էջ 279): 
2 Տե՛ս Արաբական աղբյուրներ, էջ 115: 
3 Տե՛ս Тер-Гевондян А. Н., Армения и арабский халифат, Ереван, 1977, с. 225-226: 
4 Պայմանագիրը կամ ապահովության գիրը մուսուլման իշխողները կարող էին տալ թե՛ 

խալիֆայությանը հպատակ ոչ մուսուլմաններին, թե՛ այլ պետության հպատակին, որն 

ապաստանում էր խալիֆայությունում: Նման պայմանագիրը պետք է ընդունելի լիներ բոլոր 

մուսուլմանների համար: Պայմանագիր ունեցող քրիստոնյաներն ապստամբության դեպքում 

կորցնում էին ամեն ինչ (տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Հայ ժողովրդի իրավական վիճակը 

խալիֆայության տիրապետության ներքո // «Լրաբեր հասարակական գիտությունների» 

(այսուհետև՝ «ԼՀԳ»), 1975, թիվ 4, էջ 75-76): Արաբ զորավար Հաբիբ իբն Մասլաման 

պայմանագիր է կնքում Դվինի բնակիչների հետ, որով երաշխավորում է նրանց ունեցվածքը, 

եկեղեցիները, տաճարները այնքան ժամանակ, քանի դեռ նրանք հավատարմորեն կվճարեին 

գլխահարկը (ջիզիա) ու հողահարկը (խարաջ) (տե՛ս Արաբական աղբյուրներ, էջ 271): 
5 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց // Մատենագիրք Հայոց, 

հ. Զ, Ը դար, Անթիլիաս-Լիբանան, 2007, էջ 753-754: 
6 Տե՛ս Կիրակոս Գանձակեցի, Պատմություն հայոց, աշխատասիրությամբ Կ. Մելիք-

Օհանջանյանի, Երևան, 1961, էջ 68: Ա. Տեր-Ղևոնդյանի կարծիքով՝ այս հրովարտակում 

հավանաբար ձևակերպված են եղել նաև եկեղեցու հողատիրական իրավունքները (տե՛ս Տեր-

Ղևոնդյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 80): 



 
33 

սույթ, նրանցից գլխահարկ էր գանձվում1: Այսպիսի վերապահումները պա-

տեհ սողանցքներ էին արաբ հարկահանների համար՝ մտնելու հայկական 

հարուստ վանքերը և կողոպտելու՝ պատճառաբանելով, թե վանականներն ի 

վիճակի են գլխահարկ վճարելու: Նման օրինակներ են Բագավանի Սուրբ 

Գրիգոր2, Վասպուրականի Վարագա վանքերում տեղի ունեցած դեպքերը3: 

Հայ ժողովրդի հարստահարությունը, ինչպես նկարագրում է Ղևոնդ պատ-

մագիրը, աննախադեպ բնույթ ընդունեց Աբբասյան խալիֆ Աբու-Ջաֆար ալ-

Մանսուրի օրոք (754-775): Ոչ միայն մեծապես ավելացրին հարկերը, այլև 

պահանջում էին նախկին երեք տարվա չվճարածը: Աբու-Ջաֆար ալ-Մանսու-

րը հարկ էր պահանջում մինչև իսկ հանգուցյալներից, ուստի և քահանաներին 

հրամայել էր ներկայացնել մահացածների և նրանց ընտանիքների ցուցակնե-

րը: Չվճարող շինականների պարանոցին կապարե կնիք էին դրոշմում4: Հա-

սարակ մարդկանց խոշտանգում էին փոկահարությամբ, գելարաններով և կա-

խաղաններով, իսկ ոմանց «մերկացեալ ի զգեստուցն՝ արկանէին ի մէջ լճից յա-

ւուրս դառնաշունչ ձմերայնւոյ եւ կարգէին ի վերայ պահապանս», որպեսզի 

թույլ չտային նրանց ջրից դուրս գալ5: Չարչարանքների և ծաղրի էին են-

թարկվում նաև հայ հոգևորականները. «Եւ եւս առ այսոքիւք արհամարհու-

թիւնք հայրապետաց, այպանութիւնք եպիսկոպոսաց, գան եւ խոշտանգանք 

քահանայից, իշխանաց եւ նախարարաց քարշանք եւ քայքայութիւնք. որում ո՛չ 

կարացեալ հանդուրժել զաւրագլուխք աշխարհիս՝ հեծէին եւ հառաչէին 

յանհանդուժելի տագնապէն»6: Այս ամենը Հայաստանում կատարվում էր Եզիդ 

իբն Ուսայդ ոստիկանի ձեռքով (759-769): Անհանդուրժելի հարկապահան-

ջության և կամայականությունների դեմ Հայոց իշխան Սահակ Բագրատունին 

և կաթողիկոս Տրդատ Ա Ոթմսեցին (741-764) քանիցս բողոք են ներկայացնում 

նրան, սակայն նա անպատասխան է թողնում նրանց գանգատները: Ի վերջո 

հարստահարությունների վերաբերյալ նրանց բողոքը հասնում է խալիֆին, 

որը նրան ետ է կանչում և փոխարենը նշանակում նոր ոստիկան՝ «զԲաքար 

որդի Մսլիմայ» (769-771) անունով7: Սակայն դրությունը մնում է անփոփոխ: 

 

                                                           

1 Տե՛ս Արաբական աղբյուրներ, էջ 101: Քրիստոնյա վանականները, անկախ հասույթնե-

րից, Մուհամմեդի խոսքով ազատված են եղել գլխահարկից (տե՛ս Гиргас В., նշվ. աշխ., էջ 29): 
2 Տե՛ս Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, Պատմութիւն հայոց // Մատենագիրք հայոց, հ. 

ԺԱ, Ժ դար, Պատմագրութիւն, գիրք Ա, Անթիլիաս-Լիբանան, 2010, էջ 424: 
3 Տե՛ս Թովմա Արծրունի եւ Անանուն, Պատմութիւն տանն Արծրունեաց // Նույն տեղում, 

էջ 228, 226: 
4 Սկզբնական շրջանում սովորաբար տուրք վճարողների վզին կապարե կնիք էր դրվում 

(խատամա ֆի բիքար): Ավելի ուշ ներմուծվում է ստացականի ձևը (տե՛ս Նալբանդյան Հ., 

Արաբների հարկային քաղաքականությունը Հայաստանում // ՀՍՍՌ ԳԱ «Տեղեկագիր 

հասարակական գիտությունների», 1954, թիվ 12, էջ 80, ծանոթ. 1):  
5 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 829: 
6 Նույն տեղում: 
7 Տե՛ս Մարկուարտ Յ., Վրական Բագրատունեաց ծագումը // «ՀԱ», 1912, թիվ 12, էջ 713: 



 
34 

Սիոն Բավոնեցու աթոռակալությունը 

767 թ. վախճանվում է երեք տարի աթոռակալած կաթողիկոս Տրդատ Դաս-

նավորցին (764-767), և նոր կաթողիկոս է ընտրվում Աղձնիքի եպիսկոպոս Սիոն 

Բավոնեցին: Նրա այդ պաշտոնում նշանակվելը մեզ հասած միակ դեպքն է, երբ 

արաբները միջամտում են Հայոց կաթողիկոսի ընտրությանը, քանզի արաբ 

ոստիկանները հազվադեպ էին միջամտում նման ընտրությանը: Պատճառն 

այն է, որ Հայաստանում մեծ հեղինակություն էր վայելում Հայոց իշխանը, որը 

վճռական ձայն ուներ կաթողիկոսի ընտրության հարցում: Նա միջնորդ էր 

խալիֆայական իշխանությունների և հայ ժողովրդի միջև, ուստի ոստիկանի 

դերն այս դեպքում որոշակիորեն սահմանափակվում էր1: Սիոն Ա Բավոնեցին 

սերում էր Այրարատ աշխարհի Արագածոտն գավառի Բավոնք գյուղից, որի 

անունը հանդիպում է նաեւ Բավոնիք, Բզնույք և Բիսովնք գրությամբ2: Երիտա-

սարդ տարիներին նա դաստիարակվում և ուսանում է հայրապետանոցում, 

ցուցաբերում «բնաւոր առաքինութիւնս»3: Նրա մասին Մ. Չամչյանը գրում է. 

«Տղայ գոլով հասակաւ, օրինակ բարի եղև ծերոց. և վարժեալ յամենայն 

առաքինութիւնս և յուսումն աստուածային գրոց՝ եղև այր կատարեալ»4: Հայոց 

կաթողիկոս Տրդատ Ոթմսեցու (741-764) օրոք Սիոն Բավոնեցին ձեռնադրվում է 

Աղձնիքի եպիսկոպոս: Եպիսկոպոսական պաշտոնավարության ժամանակ 

Սիմ լեռան ցամաքած աղբյուրին վերստին հորդահոս ջուր պարգևելու 

հրաշագործությունը մեծ հռչակ է բերում նրան, ուստի ճանաչված էր որպես 

«այր սուրբ եւ սքանչելի»5: 

Սիոն Բավոնեցու աթոռակալությունը համընկնում է Արմինիայի ոստի-

կան Սուլեյմանի պաշտոնավարությանը (759-770), որը մինչ այդ հարավային 

զորքերի հրամանատարն էր6: Սուլեյմանը անձամբ ճանաչում էր Աղձնյաց 

                                                           

1 Արաբական խալիֆայության մեջ կային մի քանի ազգային կրոնական համայնքներ՝ 

ասորի Նեստորականների, ասորի Հակոբիկների, հունադավան Մելքիտների, Մարոնիների, 

հայկական և ղպտի եկեղեցիները: Այս եկեղեցիների պետերը եկեղեցական ժողովի կողմից 

ընտրվելուց հետո պետք է հաստատվեին նաև խալիֆայական հրովարտակով: Հաճախ 

խալիֆաներն անձամբ միջամտում էին և արգելում որևէ պատրիարքի ընտրություն (տե՛ս 

Tritton A. S., նշվ. աշխ., էջ 78-88, Տեր-Ղևոնդյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 79-80): Հայոց կաթողիկոսին 

արաբները անվանում էին «ջաթլկի», «ջաթղիկ» (տե՛ս Մովսէս Կաղանկատուացի, 

Պատմութիւն Աղուանից աշխարհի, քնն. բնագիրը և ներածությունը՝ Վ. Առաքելյանի, Երևան, 

1983, էջ 296): 
2 Կիրակոս Գանձակեցին Սիոն Բավոնեցու ծննդավայր նշում է Բագավանը, որը, 

կարծում ենք, թյուրիմացություն է, որովհետև այն նույնիսկ Արագածոտնում չի գտնվում (տե՛ս 

Կիրակոս Գանձակեցի, նշվ. աշխ., էջ 71): 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 422: 
4 Չամչյան Մ., Հայոց պատմություն, հ. Բ, Երևան, 1984, էջ 410: 
5 Հաւաքումն պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, Վենետիկ, 1862, էջ 75: 
6 Տե՛ս Ֆասմէր Ռ., Հայաստանի ոստիկաններու ժամանակագրութիւնն առաջին Աբբա-

սեանց օրով // «ՀԱ», 1928, թիվ 3-4, էջ 157: Հ. Նալբանդյանի կարծիքով՝ ոստիկան Սուլեյմանը 

Եզիդ իբն Ուսայդ աս Սուլամին է (տե՛ս Նալբանդյան Հ., Արաբացի ոստիկանները 



 
35 

եպիսկոպոս Սիոն Բավոնեցուն և պատշաճ վերաբերմունք ուներ նրա 

նկատմամբ: Պահպանվել է մի պատմություն այն մասին, թե ինչպես Սասու-

նում՝ Սիմ լեռան ստորոտում գտնվող Բազմաբուխ աղբյուրը ցամաքում է, 

որը «բազում այգեստանք եւ բուրաստանք տնկոց եւ արտավարք ոռոգանեալ 

բուծանէին»: Դրա հետևանքով աղբյուրից օգտվող գյուղերի բնակչությունը 

հայտնվում է ծանր կացության մեջ: Կատարվածը խորապես հուզում է 

Սուլեյմանին, որը դիմում է Սիոն եպիսկոպոսի օգնությանը: Բնակիչները, 

հավաքվելով ցամաքած աղբյուրի մոտ, եպիսկոպոսի գլխավորությամբ աղո-

թում են, իսկ Սիոնի գավազանի հարվածից հետո «յանկարծակի յական թաւ-

թափելն բղխէ աղբիւրն՝ վտակեալ յորդաբուղխ ականակիտ պարզուածիւ» և 

վերստին ոռոգում ցամաքած հողերը: Կատարվածը մեծ տպավորություն է 

թողնում արաբ հրամանատարի վրա: Վերջինս, տեսնելով Դվինի թափուր 

հայրապետական աթոռը, «վաղվաղակի առաքէ ի խնդիր եպիսկոպոսին 

Սիոնի, եւ ածեալ կացուցանել զնա հրամայէ յաթոռ հայրապետութեան»1: 

Վայելելով արաբ ոստիկանի հովանավորությունը՝ նորընտիր կաթողի-

կոսը ձեռնամուխ է լինում երկրում հաստատելու հանդարտություն և եկեղե-

ցական բարձիթողի եղած կանոնները կրկին կյանքի կոչելու: Այդ անելու հա-

մար հարկավոր էր եկեղեցական ժողով գումարել, որի անհրաժեշտության 

առնչությամբ կաթողիկոսն ասում է. «Միաբանական ժողով ամ յամէ մեզ 

արժան է հասանել, քննել եւ տեսանել զկարգս եկեղեցւոյ, զոր կանոնեցին 

սուրբ հարքն, թէ որպէս ունիցին առաջնորդք կամ ժողովուրդք եկեղեցւոյ»2: 

Ժողովը տեղի ունեցավ նրա աթոռակալության սկզբնական ժամանակա-

շրջանում: Ավելի ուշ հնարավոր չէր, քանի որ կարճատև հանդարտությունը 

շատ չանցած խախտվեց. Հայաստանը հայտնվեց խռովությունների խառնա-

րանում, երբ անհնար էր եկեղեցական ժողով գումարել: Ուստի Մաղաքիա 

Օրմանյանը ժողովի հավանական տարեթիվ է համարում 768 թ.3: Այն 

գումարվեց ոչ թե Դվինում, այլ Պարտավում, որն Աղվանից եկեղեցու՝ Հայոց 

Արևելից կողմերի կաթողիկոսական աթոռանիստն էր: Պարտավի ընտրու-

թյունը թելադրված էր անվտանգության նկատառումներով, քանզի այնտեղ 

համեմատաբար ապահով էր: Դվինում մեծաքանակ արաբ վերաբնակիչների 

հաստատումը ոչ միայն քաղաքի ժողովրդագրական պատկերն էր փոխել, 

                                                                                                                                                         

Հայաստանում // ՀՍՍՌ ԳԱ «Տեղեկագիր հասարակական գիտությունների», 1956, թիվ 8, էջ 

112): 
1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 423: Արաբագետ Ա. Տեր-Ղևոնդյանի 

կարծիքով՝ այս փաստը ուղղակի միջամտություն չէ, այլ ավելի շատ առաջարկ է (տե՛ս Տեր-

Ղևոնդյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 80): 
2 Կանոնագիրք Հայոց, աշխատասիր. Վ. Հակոբյանի, հ. Բ, Երևան, 1971, էջ 4, Ղլտճեան 

Ա., Կանոնք Պարտաւի ազգային ժողովի, Վաղարշապատ, 1905, էջ 11: 
3 Տե՛ս Օրմանյան Մ., Ազգապատում, հ. Ա, Ս. Էջմիածին, 2001, § 605, սյունակ 1027: 



 
36 

այլև իշխող վարչակազմի ազգային և կրոնական պատկանելությունը1: Այս 

հանգամանքը խոչընդոտ էր հայ հոգևորականության ազատ գործունեու-

թյան համար, որի վկայությունը Դավիթ Արամոնացու (728-741) օրոք կաթո-

ղիկոսական նստավայրի տեղափոխումն էր Դվինից Արամոնք: 

Պարտավի ժողովի մասնակիցներից անվանապես հիշատակվում են 

Ոստանի Գևորգ, Սյունյաց Սադովկ և Գողթանի Եսայի եպիսկոպոսները, 

Սահակ Բագրատունի պատրիկը, Ատրներսեհ Սյունին, Սմբատ Բագրատու-

նին, Մեհրուժան Արծրունին, Վահրամ Խորխոռունին, Արտավազդ Աշոցյա-

նը, Վահան Վանանդեցին, Սահակ Գողթնացին, Աղվանից կաթողիկոս Դա-

վիթը, Վարազքուրդակ Վաչագանյանը, Վարդան Սատոնյանը, Տիրիկ Քա-

րոնյանը և ուրիշներ: Ժողովին, ինչպես հավաստում է կաթողիկոսը, որոշ 

եպիսկոպոսներ մասնակցել չկարողացան, ուստի նամակով դիմեցին Հայոց 

հայրապետին՝ հայտնելու իրենց խորհուրդները դրա ավարտից հետո. 

«Կոչեցի զեպիսկոպոսակիցս իմ ի հոգեկան հարկիս այսորիկ, խորհուրդ 

տնտեսել մեզ սպասաւորաց բանին, զոր ընկալաք յանձին՝ հովուել զժողո-

վուրդ Տեառն, հաստատել զաւանդեալ աւրինադրութիւն սուրբ հարցն, իսկ 

զթերին լնուլ բարեպաշտութեամբ, ի նոյն կանոն միաբանել: Եւ վասն զի 

ամենայն ուրեք խափան եւ արգելեալ տեսանեմք զգործ մշակութեան 

վերատեսուչ դիտողաց եկեղեցւոյ ի բռնագոյն գործավար իշխեցողաց, որ ընդ 

մեզս են եպիսկոպոսացս որոց խափան եղեւ ի նոցանէ առ մեզ գալ, հաւա-

նական իւրեանց թղթովք գրեցին մեզ ածել յաւարտումն բարի զբարւոքապէս 

խորհուրդն»2: «Կանոնագիրք Հայոց»-ում Պարտավի ժողովի կանոնները 

դրված են Վաչագան Բարեպաշտի կանոններից առաջ, որը ժամանակա-

գրորեն ճիշտ չէ, սակայն թերեւս ճիշտ է Մաղաքիա Օրմանյանի այն ենթա-

դրությունը, թե Պարտավում հիշյալ կանոնները թարմացվեցին3: 

Պարտավի ժողովն ընդունեց 24 կանոն, որոնք «Կանոնագիրք Հայոց»-ում 

հայտնի են իբրև «Կանոնք Սիոնի հայոց կաթողիկոսի»4: Կանոնները վերաբե-

րում են եկեղեցական կարգ ու կանոնին, եկեղեցականների պարտավորու-

թյուններին և իրավունքներին: Ժողովրդի մասին չհոգացող և իրենց պար-

տականություններում ծուլացող եպիսկոպոսները, քորեպիսկոպոսները և 

քահանաները պետք է կարգալույծ արվեին: Եպիսկոպոսներին արգելվում էր 

ուրիշ վիճակներից քահանա ձեռնադրել, բռնությամբ եկեղեցական տու-

գանքներ գանձել, սեղանի և եկեղեցու նվիրատվությունները քահանաներին 

հանձնել: Նրանք պետք է օրհնեին միայն «ի հայրապետանոցէն» ստացած 

                                                           

1 Տե՛ս Ադոնց Ն., Բագրատունյաց փառքը // Ադոնց Ն., Երկեր, հ. Ա, Պատմագիտական 

ուսումնասիրություններ, Երևան 2006, էջ 442-443, Юзбашян К., Армянские государства в эпоху 

Багратидов и Византия IX-XI вв., Москва, 1988, с. 46: 
2 Կանոնագիրք Հայոց, հ. Բ, էջ 4-5, Ղլտճեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 11-12: 
3 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 605, սյունակ 1028: 
4 Տե՛ս Կանոնագիրք Հայոց, հ. Բ, էջ 3-18, Ղլտճեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 10-25: 



 
37 

մեռոնը: VI կանոնով սահմանվում էր եկեղեցիներում վարդապետներ նշա-

նակել և քարոզչությունը չդադարեցնել, որպեսզի չկարողանան «ճարակող 

աղանդք հերձուածոցն ի ներքս (եկեղեցի – Վ. Ա.) մտցեն»: VIII կանոնում 

ակնարկվում է այն մասին, որ երբեմն տգետ քահանաները մկրտության 

ավազանը անարգում են և ջուրը «լուացման հանեն արտաքս հեղուն ի 

կոխումն և յապականութիւն»1: Քահանաները պետք է իրենց պարտականու-

թյուններն անխափան կատարեն, պատրաստեն պատարագի նշխարքը, բա-

ժակում բավականաչափ գինի լցնեն և այնուհետև այլ գինի չխառնեն: XV կա-

նոնում նշվում էր, որ կրոնավորը չպետք է թողնի իր վանքը և «տեղափոխ լինի 

ուխտէ յուխտ»: Վանքը կարելի էր թողնել միայն առաջնորդության հանձ-

նարարությամբ՝ քարոզչության նպատակով: Եկեղեցական հաստատու-

թյուններին կարգադրվում էր վանքերի հասույթներն անխափան պահել և 

դրանք ծախսել միայն եկեղեցու առաջնորդների, հյուրերի, աղքատների և 

կարոտյալների վրա: Հասույթները հափշտակողները և յուրացնողները են-

թարկվում էին նզովքի: Արգելվում էր հարկերը վճարելու համար «վաճառեսցէ 

զեկեղեցի կամ զսպաս սրբութեան կամ ի կարասւոյ կամ յանդաստանաց 

եկեղեցւոյ»: 

XI կանոնով արգելվում էր ամուսնությունը հեթանոսների հետ, իսկ XIII 

կանոնով՝ երրորդ ամուսնությունը: Երկրորդ ամուսնության դեպքում պետք 

է պահվեր ապաշխարության կանոնը: XVI կանոնով արգելվում էր ամուս-

նությունը ազգականների միջև՝ մինչև չորրորդ սերունդ: XVII կանոնը սահ-

մանում էր ողորմություն այն թափառաշրջիկներին, «որք վիճակաւ են հաս-

տատեալ», իսկ «աւտար վիճակաւորացն չտալ ինչ»: Դրա համար պատվիր-

վել է կառուցել անկելանոցներ՝ հիվանդներին և անկարողներին մի տեղ հա-

վաքելու և թույլ չտալու, որ նրանք մուրացկանությամբ և թափառաշրջիկու-

թյամբ զբաղվեն: XVIII կանոնով քառասունքից, հոգոցից, ագապեից և այլ 

արարողություններից ստացված հասույթները պետք է հանձնվեն եկեղեցուն 

և տաներեցներին, և միայն ավելորդները կարելի էր տալ այլ եկեղեցիների 

կամ կրոնավորներին ու աղքատներին: XXI կանոնը արգելում էր եկեղեցին 

փակել առանձին անձանց հանցանքի, հանդիսությունների, զվարճության 

կամ հարկերի հավաքման պատճառով: Այս կարգարդությունն ուղղված էր 

թե՛ հոգևորականներին և թե՛ գեղջավագներին: XXII-XXIII կանոնները սահ-

մանում էին մեկ տարվա ապաշխարություն գերության մեջ հեթանոսների 

հետ պղծվածներից կամ իրենց կամքից անկախ՝ հեթանոսներից պղծված 

կանանցից: 

Վերջին՝ XXIV կանոնով, Հին կտակարանի գրքերից 37-ը ճանաչվում էին 

                                                           

1 Կանոնագիրք հայոց, հ. Բ, էջ 9: Ստ. Մելիք-Բախշյանի կարծիքով՝ Պարտավի 

եկեղեցաժողովի մի շարք կանոններ (մասնավորապես VI, VIII, XVII, XXIV) ուղղված էին այդ 

ժամանակ Հայոց եկեղեցու համար մեծ վտանգ ներկայացնող պավլիկյանների դեմ (տե՛ս 

Մելիք-Բախշյան Ս. Տ., Հայաստանը VII-IX դարերում, Երևան, 1968, էջ 252-253): 



 
38 

կանոնական: Հիշվում են Մովսեսի Հնգամատյանը և բազմաթիվ այլ գրքեր: 

Պարտավի ցուցակում չեն հիշվում միայն ինը գիրք, որոնք նշանակությամբ 

երկրորդական են: Հետաքրքիրն այն է, որ դրանք չկան հրեական կամ Եզրի 

կանոնում, և բողոքականները դրանք սովորաբար դուրս են թողնում կանո-

նից: Ստացվում էր, որ Հայոց եկեղեցին նույն վերաբերմունքն ուներ հիշյալ 

ինը գրքերի նկատմամբ: Սա էր պատճառ դարձել, որ լատին քարոզիչները 

Պարտավի կանոնը լրացրել են և հավելել երկրորդականները, որպեսզի 

Հայոց և բողոքական եկեղեցու նույնատիպ մոտեցման հարցը վերանա1: 

Երկրի հարաբերական խաղաղությունը Պարտավի ժողովից հետո 

խախտվում է: Սուլեյմանը ետ է կանչվում2, և Արմինիայի ոստիկան է կարգ-

վում Հասան Իբն Կահաթբան (771-775): Երկրի հարստահարության քաղաքա-

կանությունն ամբողջ ուժով կրկին կյանքի է կոչվում, ժողովրդին կեղեքում են 

բոլոր հնարավոր և անհնարին միջոցներով: Բնակչության սպանություններն 

ու գերեվարությունները զանգվածային բնույթ էին ստանում. «Յաւուրս սորա 

(Սիոն Բավոնեցու – Վ. Ա.) եղեւ կոտորումն Քաղինոյ եւ Արենոյ եւ գիւղաքա-

ղաքին Թալնայ», որտեղ սպանվեց յոթ հարյուր և գերվեց հազար երկու հար-

յուր մարդ3: Եվ որպես այս անտանելի վիճակի ուղղակի հետևանք՝ 774 թ. 

Հայաստանում սկիզբ է առնում մի հուժկու ապստամբություն, որի մասին 

մանրամասն տեղեկություններ է հաղորդում Ղևոնդ պատմիչը: Շարժման 

գլուխ են կանգնում Մամիկոնյանները, որոնք ազատագրական ապստամբու-

թյունների առաջնորդ լինելը կարծես թե համարում էին իրենց տոհմային 

պարտականությունը4: Արաբներին տված ջարդերը և Արտավազդ ու Մուշեղ 

Մամիկոնյանների առաջին հաղթանակները մեծացնում են շարժման շրջա-

նակները: Իրենց զորքերով նրանց են միանում մյուս նախարարները, ինչպես 

նաև «բազումք ի ռամիկ ժողովոց եկեալ խառնէին ի գունդն նոցա»5: Նրանց 

հետ չի միաբանում միայն Աշոտ Բագրատունին՝ Եզիդ ոստիկանից պատրիկ 

նշանակված Սահակ Բագրատունու որդին: 775 թ. գարնանը արաբները Ամր 

զորավարի գլխավորությամբ Խորասանի ընտիր զորքերից 30.000-անոց բա-

նակ են ուղարկում ապստամբների դեմ: Անտեսելով Աշոտ Բագրատունու 

զգուշացումը՝ ապստամբները հարձակվում են Արճեշի վրա: Այստեղ դարա-

նակալ Ամրի զորքերը գրոհում և փախուստի են մատնում հեծելազորը, իսկ 

անզեն և կռվի անվարժ ռամիկներին կոտորում: Արճեշի պարտության լուրը 

բարոյալքում և վհատություն է առաջացնում Կարինը պաշարածների շարքե-

րում: Հայերն ունեին ընդամենը 5000 կռվող՝ հետևակ և թեթև զինված, մինչդեռ 

                                                           

1 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 607, սյունակ 1030: 
2 Մեզ անհայտ սկզբնաղբյուրից օգտված Մ. Չամչյանը գրում է, որ Սուլեյմանը ոչ թե ետ է 

կանչվել, այլ մահացել է (տե՛ս Չամչյան Մ., Հայոց պատմություն, հ. Բ, Երևան, 1984, էջ 413): 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 423: 
4 Տե՛ս Մանանդյան Հ., Երկեր, հ. Բ, Երևան, 1978, էջ 554: 
5 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 832: 



 
39 

Ամրը, որ գալիս էր նրանց դեմ, ուներ 30.000-անոց լավ զինված հեծելազոր: 

Հայկական փոքրաթիվ զորքը կարող էր հեշտությամբ խույս տալ թշնամու 

հետ ընդհարվելուց և անցնել Բյուզանդիայի արևելյան սահմաններ, սակայն 

«լաւ համարեցան ընտրել զմահ անձանց, քան տեսանել զկորուստ աշխարհիս 

եւ զանպատուութիւն եկեղեցեաց Քրիստոսի… ինքնակամ յաւժարութեամբ 

դիմեցին ի վիշտն. եւ ժողովեալ զգունդս իւրեանց իբրեւ արս հինգ հազար 

գնացին ի քաղաքէն Կարնոյ անցանէին ընդ սահմանսն Բասենոյ՝ ի գաւառն 

Բագրեւանդ»1: Ճակատամարտը տեղի է ունենում Բագրևանդ գավառում՝ 

Արածանի գետից դեպի հարավ՝ Արձնի գյուղի մոտ, 775 թ. ապրիլի 24-ին: 

Արաբների թվական գերակշռությունը գերազանցում է ապստամբների 

անձնուրացությանը: Ղևոնդի տվյալներով՝ ապստամբներից 3000 մարդ զոհ-

վեց, որոնց մեջ էին Սմբատ Բագրատունի սպարապետը, նրա բարձակից և 

նիզակակից Սահակ Բագրատունին, Մամիկոնյաններից՝ Մուշեղ զորավարը 

և Սամուելը, նաև Վահան Գնունին և այլ նախարարներ: Բագրևանդի ճակա-

տամարտը բոլորովին սանձարձակ է դարձնում արաբներին, որոնք ասպա-

տակում են բոլոր ուղղություններով, ավերում եկեղեցիներ, ոչնչացնում խա-

չեր, տանջում եկեղեցականներին, կոտորում բնակչությանը. «Տագնապ մեծ 

յարուցանէին ի վերայ բնակչաց երկրին, ուս եդեալ ընդ ամենայն քաւարանս 

աղաւթից՝ խոկային կործանել եւ շփոթել զսրբութիւն եկեղեցեաց Քրիստոսի. 

խորտակէին եւ զնմանութիւն պայծառացեալ խաչին Քրիստոսի զոր ապաւէն 

եւ հովանի ի յելս եւ ի մուտս կանգնեալ ի պատճառս երկրպագութեան հա-

մագոյ Երրորդութեանն. եվ հրկիզութեամբ բառնային ի միջոյ: Վարէին ուժգին 

հեռութեամբ ընդ քահանայս եւ ընդ մոնոզոնս եւ ընդ պաշտաւնակիցս նոցին, 

իբրեւ առաջնորդք գոլ նոցին՝ որք վախճանեցան ի պատերազմին: Յափշտա-

կէին եւ ի տեղիս տեղիս զսպասս եկեղեցւոյ. եւ զնշխարս սրբոց Աստուծոյ 

վարեալ տանէին յաւարի»2:  

Ապստամբությունից շատ չանցած, իսկ չի բացառվում, որ անգամ դրա 

ընթացքում՝ 775 թ., իր մահկանացուն է կնքում Հայոց կաթողիկոս Սիոն Ա 

Բավոնեցին: Նա ապստամբության կողմնակից չէր, և հնարավոր է, որ 

ապստամբած նախարարներն առանձնապես ականջ չէին դրել նրա հորդոր-

ներին: Դա է ապացուցում այն փաստը, որ նրա անունը բացարձակապես չի 

հիշատակվում ապստամբության և կռիվների առնչությամբ: Հավանաբար 

երկրի ավերումն ու արաբների խժդժությունները գերեզման տարան խոհա-

կան միտք ունեցող, սառը մտածող, երկրի բարեկարգությանը ձգտող Հայոց 

կաթողիկոսին: Նա թաղվում է Դվինի հայրապետանոցի գերեզմանում՝ «ի 

քնարանի ընդ հարս իւր»:  

 

                                                           

1 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 837: 
2 Նույն տեղում, էջ 839: 



 
40 

Եսայի Ա Եղիպատրուշեցու աթոռակալությունը 

774-775 թթ. ապստամբության պարտությունից հետո Հայաստանի պատ-

մությունը VIII դարի վերջին քառորդում պարբերական կոտորածների ու 

գաղթի, ծանր հարկապահանջության և ավազակային կողոպուտների, ինչ-

պես նաև ամեն տեսակ բռնությունների և հալածանքների անընդհատ 

ժամանակագրություն է: Ահա այսպիսի ժամանակաշրջանում, երբ հայրապե-

տական գահը մնացել էր թափուր, կաթողիկոս է ընտրվում Եսայի Եղի-

պատրուշեցի եպիսկոպոսը, որի հոգևոր-եկեղեցական գործունեության մա-

սին մատենագրության մեջ տեղեկությունները սուղ են և ցաքուցրիվ: Հայտնի 

է, որ նրա ծննդավայրը Նիգ գավառի Եղիպատրուշ գյուղն է: Ապագա կաթո-

ղիկոսի ծագման և վաղ մանկության մասին Հովհաննես Դրասխանակերտցու 

աշխատության մեջ պահպանվել է հետևյալ ավանդությունը. Եսայի Եղի-

պատրուշեցին եղել է որբևայրի կնոջ մինուճար որդին: Ծծկեր երեխայի հետ 

գյուղից գյուղ թափառելով՝ մուրացիկ կինը հասնում է Դվին և հանգրվանում 

կաթողիկոսարանի բակում, որտեղ հավաքվում էին տարաբախտ մուրացիկ-

ներ և անհույս տառապյալներ: Իր և երեխայի ապրուստը հոգալու համար 

կինը չի հեռանում Մայր եկեղեցու բակից, որտեղ «ցրտահար սառուցեալ ի 

ձմերայնի լինէր եւ տապախարշ արեւակէզ յամարայնի»: Մի առիթով, երբ 

կաթողիկոսարանի քահանաները կնոջը հորդորում են տեղափոխվել ավելի 

ապահով ապաստարան, նա մարգարեական պատասխան է տալիս. «Ո՞չ գի-

տէք, զի սակս կաթողիկոսութեան զորդեակս իմ աստ սնուցանեմ»1: Մանկա-

հասակ երեխան մեծանում է, ուսանում հայրապետանոցի դպրոցում: Եսայի 

Եղիպատրուշեցի որբի աշակերտությունը հավանաբար համընկնում է Հով-

հան Օձնեցի կաթողիկոսի պաշտոնավարության ժամանակաշրջանին: Հա-

մադրելով առկա տվյալները՝ կարելի է պնդել, որ Եսայի Եղիպատրուշեցին 

ծնվել է Սահակ Ձորոփորեցի կաթողիկոսի (677-703) գահակալության վերջին 

տարիներին2: Կաթողիկոսարանի դպրոցում ուսում ստանալուց հետո նա 

անցնում է հոգևոր ծառայության, գրեթե 30 տարեկանում ձեռնադրվում եպիս-

կոպոս ու կարգվում Գողթան գավառի հոգևոր առաջնորդ3: 

Եսայի Եղիպատրուշեցին մասնակցել է 726 թ. Հովհան Օձնեցու և Հակո-

բիկ ասորիների Աթանաս պատրիարքի նախաձեռնությամբ Մանազկերտ 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 424, Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, 

Պատմութիւն Տիեզերական // Մատենագիրք հայոց, հ. ԺԵ, Ժ դար, Պատմագրութիւն, գիրք Բ, 

Անթիլիաս-Լիբանան, 2010, հանդես Բ, գլ. Դ, էջ 706, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, 

Ժամանակագրութիւն, աշխատասիր. Կ. Մաթևոսյանի, Երևան, 2014, էջ 160, Հաւաքումն 

պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, էջ 75: 
2 Հր. Աճառյանի կարծիքով՝ Եսայի կաթողիկոսը ծնվել է 696 թ. (տե՛ս Աճառյան Հ., Հայոց 

անձնանունների բառարան, հ. Բ, Երևան, 1942, էջ 125): 
3 Հայր Ալիշանի կազմած գավազանացանկում 768-773 թվականներին հիշատակվում է 

Եսայի անունով Գողթան եպիսկոպոսը: Ենթադրում ենք, որ այստեղ խոսքը նույնանուն այլ 

եպիսկոպոսի մասին է (տե՛ս Ալիշան Ղ., Սիսական, Վենետիկ, 1893, էջ 312): 



 
41 

քաղաքում գումարված հայ-ասորական եկեղեցաժողովին, որը մեծ նշա-

նակություն ունեցավ Հայոց եկեղեցու դավանաբանական սկզբունքների 

հստակեցման առումով1: Ասողիկի հավաստմամբ՝ այս ժողովը հայոց աշ-

խարհից վերացրեց «զքաղկեդոնականացն երկաբնակ խոստովանութիւն»2: 

Եսայի Եղիպատրուշեցու անունը հիշատակվում է նաև 768 թ. Սիոն Ա 

Բավոնեցու (767-775) նախաձեռնած Պարտավի եկեղեցական ժողովի մաս-

նակիցների ցուցակում, որին ներկա էին եպիսկոպոսներ, երեցներ, ինչպես 

նաև ազատներ և նախարարներ Սահակ Բագրատունու գլխավորությամբ3: 

775 թ. Եսայի Եղիպատրուշեցին մոտ 78-79 տարեկան հասակում ընտրվել է 

Հայոց կաթողիկոս և «բարի վարուք» պաշտոնավարել տասներեք տարի4: 

Եսայի կաթողիկոսի հովվապետության ժամանակաշրջանը հարուստ էր 

պատերազմներով և այլևայլ իրադարձություններով: Ամիրապետ Մահդին 

(775-785) սկզբում ճնշում է Խորասանի ոստիկան Յուսուֆ իբն Իբրահիմի 

ապստամբությունը, ապա՝ 778 թ., պատերազմ սկսում Բյուզանդական կայս-

րության դեմ, որի Լևոն Դ կայսրը (775-780) պայքար էր սկսել կորցված տա-

րածքները վերադարձնելու համար: Բյուզանդական զորքերի հրամանա-

տարն էր Միքայել Լախանոդրակոն, իսկ գործող զորաբանակների հրամա-

նատարները՝ հայազգի Գրիգորի որդի Տաճատ Անձևացին, Արտավազդ 

Մամիկոնյանը, Մուշեղի որդի Գրիգոր Մամիկոնյանը և Վարազտիրոցը: 

Բյուզանդական զորքը հայ զորահրամանատարների առաջնորդությամբ 

778 թ. Գերմանիկե (Մարաշ – Վ. Ա.) քաղաքի մոտ ջախջախիչ պարտության 

է մատնում արաբներին: Խալիֆայական բանակը ամոթապարտ նահանջում 

է, բայց պատերազմը չի ավարտվում: Տաճատ Անձևացին, որ հաղթական 

կռիվներ էր վարել բուլղարների դեմ, կայսրությունից ստանում է «պատիւ 

իշխանութեան ի վերայ Հայաստանի»: Պատերազմը շարունակվում է փոփո-

խական հաջողությամբ: Արաբները տեղ-տեղ առավելության են հասնում, 

սակայն Արմինիայի ոստիկան Եզիդ իբն Ուսայդը (775-780), որը նաև զոր-

քերի հրամանատարն էր, Պոնտոսի կողմերում ծանր պարտություններ է 

կրում: Ըստ երևույթին, երկու կողմերը ծանր կորուստներ էին ունեցել, որով-

հետև պատերազմական գործողությունները դադարում են: Պատերազմի 

ավարտից հետո Մահդին Հարուն ալ Ռաշիդին հանձնում է Ատրպատակա-

                                                           

1 Տե՛ս Ժամանակագրութիւն տեառն Միխայէլի Ասորւոց պատրիարքի, Յերուսաղէմ, 

1871, էջ 339-340, Տէր-Մինասեանց Ե., Հայոց եկեղեցու յարաբերութիւնները Ասորւոց 

եկեղեցիների հետ, Ս. Էջմիածին, 1908, էջ 178-231, Վարդանյան Վ., Հովհան Օձնեցու պայքարը 

հայոց դավանանքի անաղարտության պահպանման համար // «Էջմիածին», 2007, թիվ Ե, էջ 

41-49:  
2 Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 704: 
3 Տե՛ս Կանոնագիրք Հայոց, հ. Բ, էջ 5, Ղլտճեան Ա., նշվ. աշխ., էջ 12: 
4 Տե՛ս Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 423-424, Ստեփանոս Տարաւնեցի 

Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 706, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 160, Հաւաքումն 

պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, էջ 75: 



 
42 

նի և Հայաստանի կառավարումը՝ փոխարքայի լիազորություններով1: Միա-

ժամանակ Հայաստանում նշանակվում էին ոստիկաններ, և Եզիդին 

հաջորդում է 0սմանը (781-785): 

Բյուզանդիայում շուտով մահանում է կայսր Լևոն Դ-ն: Նրան հաջորդում 

է Կոստանդին Զ Ծիրանածինը, որի մանկահասակության պատճառով երկի-

րը կառավարում էր մայրը՝ Իրենե կայսրուհին: Վերջինս, լինելով մեծամիտ 

ու փառամոլ կին, փորձում է վերականգնել կայսրության երբեմնի փառքը: 

Կորցնելով արևմտյան տիրույթները, որտեղ ֆրանկների արքա Կառլոս 

Մեծը գրավել էր Իտալիան՝ կայսրուհին ձեռնամուխ է լինում կայսրության 

սահմանների ընդարձակմանն Արևելքում: Բյուզանդական զորքերի գլխա-

վոր հրամանատարը կրկին Լախանդրակոնն էր, իսկ արաբական բանակի-

նը՝ Մահդիի որդի Հարուն ալ Ռաշիդը: Արաբները սկզբում զգալի առաջխա-

ղացում են ունենում, սակայն առանձին զորաբանակների հայ հրամանա-

տարները՝ իրենց ճկուն մարտավարությամբ, արաբներին սովի են մատնում: 

Տաճատ Անձևացին, որը հայ զորահրամանատարներից առաջինն էր, 

գաղտնի բանակցությունների մեջ է մտնում Հարունի հետ: Տաճատ Անձևա-

ցին Արաբական Հայաստանից էր, որտեղից արաբների բռնությունների 

հետևանքով 760-ական թթ. փախել էր կայսրություն ու ծառայության անցել 

հույներին: Բանակցությունների մեջ մտնելով արաբների հետ և երաշխիք-

ներ ապահովելով իր նախկին հեղինակավոր դիրքի համար՝ նա որոշում է 

վրեժ լուծել փառամոլ կայսրուհուց2: Հայկական գնդով անցնում է արաբների 

կողմը և նրանց ցույց տալիս Կոստանդնուպոլիս տանող դյուրին ճանա-

պարհները: Սրա հետևանքով արաբները հասնում են Կոստանդնուպոլիս, և 

կայսրն ու կայսրուհին ստիպված են լինում 782 թ. ծանր պայմաններում 

հաշտություն կնքել՝ արաբներին վճարելով 70.000 ոսկի ռազմատուգանք3: 

Ըստ օտար սկզբնաղբյուրների՝ Տաճատ Անձևացին անգամ իսլամ է ըն-

դունել, սակայն հայկական սկզբնաղբյուրները դա չեն հաստատում, առավել 

                                                           

1 Փոխարքայի և ոստիկանի պաշտոնները տարբեր են: Փոխարքաները հիմնականում 

ռազմական առաջնորդներ էին, իսկ վարչական, հատկապես հարկային գործերը վարում էին 

նահանգների ոստիկանները: Սակայն որոշ դեպքերում փոխարքաները ոստիկաններ չէին 

նշանակում, և իրենք անձամբ էին կառավարում երկիրը (տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Արաբական 

խալիֆայության հյուսիսային փոխարքայությունը // Մերձավոր և Միջին Արևելքի երկրներ, 

Արաբական երկրներ, Գ, Երևան, 1967, էջ 167): 
2 780 թ.՝ ամուսնու մահից հետո դառնալով պետության գլուխ՝ Իրենե կայսրուհին 

հակահայ շարժում սկսեց: Նա աթենացի էր և ձգտում էր ուժեղացնել հույն տարրը՝ ետ մղելով 

հայերին: Մոլեռանդ կայսրուհին իրենից հեռացրեց հայ նշանավոր մարտական ուժերին, 

շրջապատեց արքունիքը ապիկար և նենգամիտ ներքինիներով: Նրա առաջին զոհը Տաճատ 

Անձևացին էր, որը փախավ արաբների մոտ և մեծ ընդունելություն գտավ (տե՛ս Ադոնց Ն., 

Մամիկոնյան իշխանուհին բյուզանդական գահի վրա // Ադոնց Ն., Երկեր, հ. Ա, էջ 289-290): 

«Տազադ» անունով հայի (որը նույն Տաճատ Անձևացին է) քաջասրտության մասին վկայում են 

նաև արաբական սկզբնաղբյուրները (տե՛ս Ֆասմէր Ռ., նշվ. աշխ., էջ 160): 
3 Տե՛ս Լեո, նշվ. աշխ., էջ 405: 



 
43 

ևս, որ պատրիկության պաշտոնը զբաղեցնում էին միայն քրիստոնյա հայ 

իշխանները1: Չնայած ոստիկան 0սմանը փորձում է դժվարություններ հա-

րուցել՝ պատճառաբանելով, թե հայ նախարարները չեն ուզում նրա իշխա-

նությունը ճանաչել, սակայն Հարուն ալ Ռաշիդը, որ Տաճատ Անձևացու 

նկատմամբ երախտագիտության զգացում ուներ և նրան անգամ «հայր իւր 

անուանեաց», ստիպում է 0սմանին իր կարգադրությունը կատարել: Սակայն 

խարդավանքները չեն դադարում, և Տաճատ Անձևացին 785 թ. սպանվում է 

խազարների դեմ արշավանքի ժամանակ Բագրատ Բագրատունու և Ներսեհ 

Կամսարականի հետ: 

Եսայի կաթողիկոսի աթոռակալության ժամանակաշրջանի մեծագույն 

մասը համընկնում է արաբ ամիրապետ Մուհամմեդ Մահդիի գահակալու-

թյանը (775-785): Անգութ բռնակալ Ալ Մանսուրին փոխարինած նրա որդու 

վերաբերյալ Ղևոնդը գրում է. «Սա էր ազնուական քան զհայր իւր եւ լաւա-

գոյն բարուք»: Նա վերանայում է Հայաստանի նկատմամբ հարկային ահա-

բեկման քաղաքականությունը, մեղմացնում ժողովրդին ուժասպառ անող 

խստությունները2, որոնք կային ոստիկան Հասան իբն Քահթաբայի (771-775) 

օրոք3: 785 թ. մահանում է ամիրապետ Մահդին և խալիֆ է դառնում նրա 

ավագ որդի Մուսա ալ Հադին: Ղևոնդ պատմիչը նրան որակում է որպես 

«այր ժանտ եւ ապարասան եւ այսակիր», որը զվարճության համար նույնիսկ 

իր մարդկանց էր նետահարում4: 

Ոստիկանի պաշտոնով Հայաստան է ուղարկվում Խուզայմա իբն Խա-

զիմը (786-787), որը «ըստ անուանն իսկ խազմարար եւ դժոխաձեւ» անձնա-

վորություն էր: Նրա առաջին գործերից մեկը Համազասպ, Սահակ և Մեհ-

րուժան Արծրունիների ձերբակալությունն էր, որոնք ըստ գործող կարգի՝ 

Դվինում ներկայանում են նրան: Նոր ոստիկանը ամիրապետի առաջ ամ-

բաստանում է՝ նրանց մեղադրելով Արճեշի պատերազմում մասնակցություն 

ունենալու մեջ: Երեքամսյա ձերբակալությունից հետո Մուսա խալիֆը կար-

գադրում է նրանց մահապատժի ենթարկել: Նրանք դրանից կարող էին խու-

սափել, եթե մուսուլմանություն ընդունեին: Մեհրուժանը համաձայնվում է, 

սակայն Համազասպն ու Սահակը բացահայտ մերժում են: Խազիմը նույնիսկ 

ատյան է հրավիրում և փորձում խոշտանգումներով նրանց ստիպել ընդու-

նելու իսլամը, բայց հաջողության չի հասնում: Նրանց գլխատված մարմին-

                                                           

1 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 617, սյունակ 1044: 
2 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 841: 
3 Տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Արմինիայի ոստիկանների ժամանակագրությունը // «ՊԲՀ», 

1977, թիվ 1, էջ 121, Նալբանդյան Հ., Արաբացի ոստիկանները Հայաստանում, էջ 112-113, 

Ֆասմէր Ռ., նշվ. աշխ., էջ 166: Կահթաբա ոստիկանի օրոք տեղի ունեցավ Արտավազդ, ապա 

Մուշեղ Մամիկոնյանի գլխավորած համաժողովրդական ապստամբությունը 774-775 

թվականներին: Այս մասին ակնարկում են նաև արաբ պատմիչները (տե՛ս Արաբական 

աղբյուրներ, էջ 281, տե՛ս նույն տեղում, Յակուբի, էջ 367): 
4 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 846: 



 
44 

ները փայտերից կախելով՝ այրում են, իսկ մոխիրը ցրիվ տալիս որպես ան-

պատվություն: Ըստ Մ. 0րմանյանի՝ Արծրունյաց իշխանների նահատակու-

թյունը տեղի է ունեցել 786 թ. ութօրեքին1: Եսայի կաթողիկոսի կոնդակով 

Համազասպն ու Սահակը հռչակվում են Հայոց եկեղեցու տոնելի սրբեր: 

Մուսա ալ Հադիի գահակալությունը տևում է ընդամենը 14 ամիս: 

Եղբոր մահից հետո գահ է բարձրանում Հարուն ալ Ռաշիդը (786-809): 

Անգամ հեքիաթների հերոս դարձած Հարուն ալ Ռաշիդը, որին արաբ հեղի-

նակները վերագրում են մեծագործություններ և ամեն տեսակի առաքինու-

թյուններ, Ղևոնդի խոսքերով, ագահ էր ու արծաթասեր2: Խալիֆները ըստ 

իրենց չար բարքի՝ Հայաստանում նշանակում էին «հրամանատարս ապա-

րասան եւ ժանտաբարոյ անաստուածութեամբ, որք զերկիիւղ Աստուծոյ 

անգամ և ընդ միտ ոչ ածէին»3: Հարուն ալ Ռաշիդը Ատրպատականի, Հայաս-

տանի, Վրաստանի և Աղվանքի իշխանությունը հանձնում է իր Ուբայդալլահ 

(788-791) անունով եղբորը: Խազիմը ետ է կանչվում և ոստիկանի պաշտոնը 

հանձնվում է Եզիդի որդի Եզիդ իբն Մուզեդին, որին շատ չանցած փոխարի-

նում է Աբդուլ Քեբիրը, նրան՝ «Սուլեման (788-790 – Վ. Ա.) ոմն քան զամենե-

սին ժանտ եւ չարագործող»: Սուլեյմանի հարկային «երևակայությունը» սահ-

մաններ չեր ճանաչում, հարկերն այն աստիճան են ավելացվում, որ մարդիկ 

«ոչ կարէին բառնալ. զի որ ինչ գտանէր ի ձեռին ուրուք հայթայթանք՝ ընդ 

անձին իւրոյ ոչ լինէր բաւական գնոց»4: Սուլեյմանը Հայաստանի հարկահա-

վաքության գործը հանձնարարում է իր փեսային՝ Իբնդոկե անունով մի կրո-

նափոխ հույնի, որի գործողությունները Դվինում ուղեկցվում էին մարդկա-

յին խոշտանգումներով5: Եսայի կաթողիկոսի առաջնորդությամբ բազմաթիվ 

նախարարներ և եպիսկոպոսներ դիմում են ոստիկան Սուլեյմանին՝ խնդրե-

լով թեթևացնել հարկերը: Նա ոչ միայն չի ընդառաջում, այլև կրկնապատ-

կում է դրանք, իսկ գլխահարկի հավաքումը առավելագույն չափի հասցնելու 

համար հրամայում է «կնիք կապարեայ դնել յամենեցուն պարանոցսն»6: 

Երբ Եսայի կաթողիկոսը «փոխեցաւ երանելի առ Քրիստոս՝ սուրբ եւ 

ուղիղ հաւատով», Իբնդոկե հարկահանը որոշեց օգտվել դրանից և տիրանալ 

Հայոց եկեղեցու ստացվածքներին և սպասքին: Նա գույքագրել տվեց 

եկեղեցական ամբողջ ունեցվածքը: Այս մասին Ղևոնդ պատմիչը գրում է. «Եւ 

                                                           

1 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 618, սյունակ 1047: 
2 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 849: 
3 Նույն տեղում: 
4 Նույն տեղում: 
5 VIII դարի երկրորդ կեսից հայ նախարարները զրկված էին հարկերը հավաքելու 

իրավունքից, և հայկական գավառներում շրջում էին արաբ հարկահանները, որոնք գործում 

էին ամեն տեսակ կամայականություններ (տե՛ս Նալբանդյան Հ., Արաբների հարկային 

քաղաքականությունը Հայաստանում, էջ 80-81):  
6 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 850, Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 726: 



 
45 

կոչէր առ ինքն զամենայն կղերոսս սպասաւորացն եւ ուժգին սպառնալեաւք 

զարհուրեցուցանէր զնոսա. «Տեսէ՛ք, ասէ, մի ինչ ծածկիցէք յինէն այլ զամե-

նայն յայտ բերջիք: Ապա թէ ոք թաքուսցէ ինչ, եւ յետոյ յայտ գայցէ՝ ինքն 

անձին իւրում պարտաւոր եղիցի»»1: Ահաբեկված հոգևորականները նրան են 

հանձնում եկեղեցական արարողությունների ժամանակ գործածվող սրբա-

զան առարկաները, ինչպես նաև «ետուն եւ զամենայն ինչ զոր գտանէին ի 

գանձս ծածկութին ցուցին նմա, եւ ոչ ինչ մնաց ի ծածկութեան, զոր ոչ եդին 

առաջի նորա՝ զսպասս ցանկալիս ոսկւոյ եւ արծաթոյ եւ որ ի քարանց պա-

տուականաց, եւ զհանդերձս թագաւորացն, զոր ի պատիւ սրբոյ եւ փառաւո-

րեալ աստուածընկալ սեղանոյն եւ խորանին Տեառն նուիրեալ էին»2: Իբնդո-

կեն հափշտակում է ամենաարժեքավոր իրերը, իսկ մյուս մասը հանձնում 

եկեղեցու ավանդապահներին3: «Այդ նոր տեսակ բռնութիւնը մտածած են 

ոստիկանն (Սուլեյմանը (788-790) – Վ. Ա.) ու հարկահանը (Իբնդոկեն – Վ. 
Ա.), հարկաւ Եսայիի անժառանգ մեռած ըլլալուն հիմնուելով, եւ անժառան-

գին ստացութիւնը տէրութեան իրաւունք ցուցնելով, իբր այն թէ կաթողիկո-

սարանը եւ կաթողիկէ եկեղեցին կաթողիկոսին անձնական գույքը ըլլային, 

եւ իր մահէն ետքը անտէրունջ ստացութիւն նկատուէին»4,– եզրակացնում է 

Մ. Օրմանյանը: Այս ամենը վկայում է այն մասին, որ Օմայանների օրոք 

Հայոց եկեղեցուն շնորհված ինքնավարությունը էապես նվազել էր: 

Հայտնվելով արաբների ստեղծած դժոխային իրականության մեջ՝ հայ 

ազնվականության մի մասը ռազմիկ դասի հետ գերադասում է հեռանալ 

Հայաստանից, որի մասին ուշագրավ վկայություն ունի Ղևոնդ պատմիչը: 

Արաբների հարկային կեղեքումներից ազատվելու համար ավելի քան 12.000 

մարդ «մերկք եւ բոկք եւ սովամահք» կանանցով և երեխաներով Շապուհ 

Ամատունու, նրա որդի Համամի և այլ նախարարների գլխավորությամբ 

հեռանում են Բյուզանդիայի սահմաններ5: Սուլեյմանի ուղարկած զորքերը 

նրանց հասնում են Կող գավառում6 և փախստականների մի մասին ուժով 

                                                           

1 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851: Տե՛ս նաև Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 728, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 161: 
2 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851: Հայր Օրմանյանը 

ենթադրում է, որ այդ հարստության մեջ եղել են նաև Արշակունյաց ժամանակաշրջանից 

մնացած գանձեր (տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 620, սյունակ 1051): 
3 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851, Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 728, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 161: 
4 Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 620, սյունակ 1051: 
5 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 850, Ստեփանոս Տա-

րաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 727: 
6 Կողը Տայք նահանգի գավառներից է Կուր գետի ակունքների շրջանում (տե՛ս Հակոբ-

յան Թ. Խ., Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ., Հայաստանի և հարակից շրջանների 

տեղանունների բառարան, հ. Գ, Երևան, 1991, էջ 195): Մ. Օրմանյանը կարծում է, որ արաբ-

ները փախստականներին կասեցրել են Գուգարքի Կողբափորում՝ այսօրվա Ղազախի 

տարածքում (տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 619, սյունակ 1049): 



 
46 

ետ են դարձնում, իսկ մեկ այլ մասին կոտորում: Սակայն մի նշանակալի 

մաս կարողանում է Եգերաց աշխարհի վրայով անցնել Պոնտոս: Իշխանները 

արժանանում են զանազան պատիվների1: Հենց այս ծանր տարիներին է 

սկսվում արաբական ցեղերի զանգվածային վերաբնակեցման գործընթացը 

Հայաստանում, որում զգալի դեր են խաղում Շայբանի և Սուլամի ցեղի 

արաբ կառավարիչները2: 

 

Եսայի Եղիպատրուշեցուն հաջորդած կաթողիկոսների գահակա-

լությունը 

Եսայի Եղիպատրուշեցուց հետո «զՍտեփաննոս ոմն ի Դվին քաղաքէ կա-

ցուցանէին յառաջնորդութեան»3: Ստույգ հայտնի չէ, թե ով է Ստեփանոս 

Դվինցին, սակայն ենթադրելի է, որ եղել է վիճակավոր եպիսկոպոսներից 

մեկը: Մ. Չամչյանը կարծում է, որ Ստեփանոս Ա Դվինցին Կիրակոս Գանձա-

կեցու մոտ հիշատակված Ստեփանոս «դրան երէցն» է4: Ղևոնդ պատմիչը հա-

ղորդում է, որ Ստեփանոսը կաթողիկոսական գահ է բարձրանում «բազում 

կաշառաւք»՝ եկեղեցական ունեցվածքից արաբ հարկահանին վճարելով բազ-

մաթիվ մեծարժեք առարկաներ5: Ստեփանոսին հաջողվում է արաբների 

ձեռքից ազատել եկեղեցապատկան մի շարք գյուղեր իրենց հողատարածու-

թյուններով և դրանց վրա աշխատող բազմաթիվ գյուղացիներով. «Վատնեաց 

(Ստեփանոսը – Վ. Ա.) զամենայն ինչս եւ զստացուածս, մինչեւ եղեւ թողու-

թիւն գիւղից եւ ծառայից եւ պարտուց. եւ ապա կատարած»6: Հայրապետական 

աթոռին կաշառքով տիրանալու Ղևոնդի հիշատակած «փաստը» նույնությամբ 

կրկնում են հետագա մատենագիրներ Ասողիկը, Սամվել Անեցին, Կիրակոս 

Գանձակեցին: Այսօրվա հասկացությամբ կաշառքով պաշտոնի հասնելու 

հանգամանքը ստվերում է արաբական տիրապետության դժնդակ շրջանում 

Հայոց եկեղեցու իրավունքների համար մարտնչող հոգևորականի կերպարը: 

Սակայն քննելով Ստեփանոսի աթոռակալության պարագաները, մասնավո-

րապես «բազում կաշառաւք» գահին տիրանալու փաստը՝ պարզում ենք, որ 

                                                           

1 Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 850: 
2 Արաբների վերաբնակեցումը Հայաստանում ուներ ռազմավարական նշանակություն: 

Դրանով ոչ միայն ստեղծվում էր ամուր հենակետ և նվաճված երկրում ապահովվում 

«հագստություն», այլև ստեղծվում էր ամուր պատվար Բյուզանդիայի և խազարների դեմ 

պայքարում (տե՛ս Тер-Гевондян А. Н., Армения и арабский халифат, Ереван, 1977, с. 114-115): 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 424: 
4 Տե՛ս Չամչյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 419: Կիրակոս Գանձակեցին պատմում է, որ 773 թ. 

Դվինի կաթողիկոսարանում հռչակված էր Ստեփանոս անունով «դրաներէց», որը «բանիբուն 

ճանաչիւր, եհաս ի կատարումն ամենայն իմաստասիրական և գրամարտիկոս արուեստից՝ 

հանդերձ հոգևորական առաքինութեամբ» (Կիրակոս Գանձակեցի, նշվ. աշխ., էջ 72): 
5 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851, Ստեփանոս 

Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 728, Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 161, 

Կիրակոս Գանձակեցի, նշվ. աշխ., էջ 75: 
6 Տե՛ս Պատմաբանութիւն Ղեւոնդեայ մեծի վարդապետի հայոց, էջ 851: 



 
47 

«կաշառք» նշանակել է «որպէս թէ կշռեալ տուրք, որպէս փրկանք»1: Փաստո-

րեն, հանգուցյալ Եսայի կաթողիկոսից հետո արաբ հարկահանները ոչ միայն 

թալանել էին Դվինի կաթողիկոսարանի թանկարժեք առարկաները, այլև 

հարկի դիմաց բռնազավթել եկեղեցապատկան տիրույթները՝ գյուղեր, կալ-

վածներ: Նորընտիր կաթողիկոսը հարկադրված է եղել նրանց վճարելու լրա-

ցուցիչ «ինչս եւ զստացուածս»՝ ետ բերելու որպես գրավ կաթողիկոսարանից 

բռնագրավված «գիւղից եւ ծառայից»-ը և փակելու այդ նպատակով արված 

պարտքերը: Ակներև է դառնում, որ նա Սուլեյմանին և Իբնդոկեին մեծագու-

մար վճարումներ է արել ոչ թե կաթողիկոս դառնալու, այլ արդեն որպես 

կաթողիկոս փրկագին է վճարել եկեղեցու եկամուտի հիմնական աղբյուրները 

վերականգնելու համար: 

Ստեփանոսը աթոռակալել է երկու տարի՝ 788-790 թթ.: Ամենայն հավա-

նականությամբ կարճատև աթոռակալությունը պայմանավորված է եղել նրա 

առաջացած տարիքով: 

Ստեփանոսին փոխարինում է Յովաբը՝ «յՈստանէն, ի կուրապաղատին 

ապարանից»: Ոստանից լինելը հուշում է նրա Դվինցի լինելու մասին: Մ. Օր-

մանյանի կարծիքով՝ «ի կուրապաղատին ապարանից» չի նշանակում, որ նա 

ազնվական ծագում է ունեցել, ավելի շուտ դա կարող է վկայել իշխանական 

կալվածքում ծնված լինելու մասին2: 790-791 թթ. նրա վեցամսյա պաշտոնա-

վարությունը ոչնչով չի նշանավորվել: Հայոց եկեղեցու սաստիկ կեղեքում-

ները և թալանը արաբները շարունակել են նաև Ստեփանոսի և Յովաբի 

կարճատև պաշտոնավարության ժամանակաշրջանում: 

Եկեղեցիների և վանքերի զանգվածային կողոպուտը շարունակվում է՝ 

ընդունելով ավելի մեծ չափեր: «791 թ. Սպքի ամիրայ,– գրում է Մխիթար 

Այրիվանեցին,– զվանորայսն հայոց և զամենայն եկեղեցիս կողոպտեաց և ի 

Բաղտատ յղարկեաց զոսկին և զարծաթն»3: Եկեղեցական հարստություն-

ներին աչք դրած արաբ պաշտոնյաների ագահության և խարդախության 

մասին Հովհաննես Դրասխանակերտցին հետևյալ միջադեպն է հիշում. ժա-

մանելով Նախիջևան՝ Եզիտ անունով ոստիկանը իր զորահրամանատարնե-

րին ուղարկում է Հայաստանի տարբեր գավառներ «առնուլ հարկս և տուրս»: 

Ալի անունով իշխանը ուղարկվում է Բագրևանդ: Սա հասնում է Բագավան 

գյուղ և գիշերելու նպատակով մտնում Սուրբ Գրիգորի վանք: Տեսնելով 

վանքի «զգեղեցիկ եւ զյաւետ չքնաղատեսս սպասս աստուածակերտ խորա-

նին՝ զոսկեղէնս եւ զարծաթեղէնս եւ զգունակ գունակ երանգս առագաստին 

սրբութեան եւ զհանդերձանս եւ զարկանելիս»՝ հարկահանը գայթակղվում է 

                                                           

1 Նոր Բառգիրք Հայկազեան լեզուի, հ. Ա, Վենետիկ, 1836, էջ 1052: 
2 Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 625, սյունակ 1059: Վարդան Արևելցու երկում նա 

հիշատակվում է Յոբ անունով: Տե՛ս Հաւաքումն պատմութեան Վարդանայ վարդապետի, էջ 

76: 
3 Տե՛ս Մխիթարայ Այրիվանեցւոյ Պատմութիւն հայոց, Մ. Էմին, Մոսկվա, 1860, էջ 53: 



 
48 

և փորձում խորամանկությամբ հափշտակել սրբությունները: Խարդախա-

միտ արաբը իր մտահղացումն իրականացնելու համար մշակում է հայ 

եկեղեցականներին ծուղակը գցելու սցենար: Նա սպանում է իր անարգ 

ծառաներից մեկին և մեղքը բարդում վանականների վրա: Շինծու դեպքի 

մասին Ալին զեկուցում է ոստիկանին և նրանից ստանում հրաման «առանց 

հարց եւ փորձ յատենի կոտորել զսուրբ արսն»: Անօրեն պաշտոնյան սրի է 

քաշում քառասունից ավելի վանականի և հափշտակում եկեղեցու սուրբ 

մասունքները: Որոշ ժամանակ անց վերադառնում են այն վանականները, 

որոնց հաջողվել էր փախուստով խուսափել խոշտանգումից և տեսնում են «ի 

բազմախողխող երկաթոյն տապաստ անկեալ զդիակունս սրբոցն եւ 

զեկեղեցին Քրիստոսի խրթնացեալ ի բարեզարդութենէ բեմին»1: Այս փաստը 

արաբների հարստահարությունների և հայ հոգևորականների կրած անլուր 

տառապանքների ցայտուն վկայություններից մեկն է:  

791 թ. «ծերացեալ յոյժ» տարիքում կաթողիկոս է ընտրվում Սողոմոնը, 

որը Մազազ գավառի Գառնի գյուղաքաղաքից էր: Նա մանկությունից ապրել 

էր կրոնական կյանքով, ուսանել Մաքենյաց մեծահռչակ վանքի դպրոցում: 

Այստեղ նա աշակերտում է «Հարանց հայր» հորջորջված Սողոմոնին2, որի 

ձեռքի տակ «վարժեալ եւս էր ի փիլիսոփայական արուեստս եւ առաւել եւս 

հմուտ լեալ փսղատութեան կրթանաց»3: Հասնելով վարդապետական աստի-

ճանի՝ ապագա կաթողիկոսը դասավանդում է նույն դպրոցում: «Հարանց 

հայր» Սողոմոնի մահից հետո (VIII դարի երկրորդ կես) Սողոմոն Գառնեցին 

ստանձնում է Մաքենյաց ուխտի և վարդապետարանի առաջնորդությունը: 

Որոշ ժամանակ անց վանականները ստիպված են լինում հեռանալ իրենց 

մենաստանից: Երբեմնի համախմբված միաբանությունը երկփեղկվում է4: 

Սողոմոն Գառնեցին «հասարակ բաժնիւ կրաւնաւորական դասիւն երթեալ 

բնակէր ի Զրեսկ5, որ ի Շիրակ գաւառի»1: Զրեսկի սրբավայրում խցաբնակ 

                                                           

1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 425, Հաւաքումն պատմութեան 

Վարդանայ վարդապետի, էջ 76: 
2 «Հարանց հայր» Սողոմոնի մասին տե՛ս Ալեքսանյան Վ., Սողոմոն Մաքենացու 

գործունեության շուրջ (VIII դար) // Հայոց պատմության հարցեր, ՀՀ ԳԱԱ Պատմության 

ինստիտուտ, 16, Երևան, 2015, էջ 98-117, Ղազարոսյան Ա., Մաքենոցաց ուխտը և Սողոմոն 

Մաքենացին // «Էջմիածին», 2002, թիվ Դ, էջ 37: 
3 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 425: «Փսղատությունը» սաղմոսերգու-

թյունն է: 
4 Միաբանության երկփեղկման պատճառը ստույգ հայտնի չէ: Հայր Օրմանյանը 

ենթադրում է, որ պառակտումը եղել է կրոնական կենսակերպի խստությունների շուրջ ծա-

գած տարակարծությունների հետևանքով: Տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 626, սյունակ 1060: 
5 Զրեսկի վանքը գտնվում է Մեծ Հայքի Գուգարք նահանգի Ջավախք գավառում, 

Ախալքալաք քաղաքի մոտ, VII-VIII դարերում եղել է հոգևոր կենտրոն (տե՛ս Հակոբյան Թ. Խ., 

Մելիք-Բախշյան Ստ. Տ., Բարսեղյան Հ. Խ., նշվ. աշխ., հ. Բ, Երևան, 1988, էջ 322): Հովհաննես 

Դրասխանակերտցին շփոթմամբ Զրեսկը տեղագրում է Շիրակում: Նույնը կրկնում է նաև Ստ. 

Օրբելյանը: Ըստ ակադեմիկոս Աշ. Մելքոնյանի՝ առնվազն IX դարից առաջ Զրեսկը եղել է Հայ 



 
49 

«ոմն միանձնեայ» Սողոմոնը ապրում է խստակրոն կյանքով՝ իրեն նվիրելով 

«բազում ճգանց եւ աշխատութեանց»: Նա շուտով իր ձեռքն է վերցում Զրեսկի 

առաջնորդությունը: Իսկ Յովաբ հայրապետի մահից հետո նրան այդտեղից 

«չուեալ ածէին յաթոռ հայրապետութեանն»: Սողոմոն Գառնեցու՝ կաթողիկո-

սության գնալու պատրաստակամությունը զարմանք է առաջացնում հոգևո-

րականների մոտ: Զրեսկի ճգնախցից կաթողիկոսանիստ Դվին ուղեկցող 

ազնվականներից մեկի հարցին, թե ինչու է համաձայնել խոր ծերության 

հասակում և վատառողջ վիճակում դառնալ կաթողիկոս, Սողոմոն Գառ-

նեցին պատասխանում է. «Երթամ, զի գեղապաճոյճ նկարողաց սեւել զիս 

ընդ այլ հայրապետսն տամ յորմ եկեղեցւոյն»2: Սրբակրոն հոգևորականի 

վարքագիծը կարելի է մեկնաբանել որպես արաբական տիրապետության 

ամենածանր ժամանակաշրջանում ժողովրդին և եկեղեցուն ծառայելու 

վճռականության նշան: Ծերունազարդ կաթողիկոսը պաշտոնավարում է «ոչ 

աւելի քան զմի ամ» և 792 թ. կնքում մահկանացուն: Թողնելով իր «կենդանա-

գրի ի քաւարանի սրբում»՝ թաղվում է Դվինի կաթողիկոսարանին կից գե-

րեզմանոցում, որտեղ ամփոփված էին իր նախորդները3: 

792-795 թթ. աթոռակալում է կաթողիկոս Գևորգ Ա Բյուրականցին: Նրա 

մասին Հովհաննես Դրասխանակերտցու տեղեկությունները սահմանափակ-

վում են նրա՝ Արագածոտն գավառից լինելու հիշատակությամբ: Նրա 

ծննդավայրի մասին ավելի մանրամասն առաջինը հայտնում է Ասողիկը. 

                                                                                                                                                         

Առաքելական եկեղեցու հոգևոր կենտրոն (տե՛ս Մելքոնյան Ա., Ջավախքը 19-րդ դարում և 20-

րդ դարի առաջին քառորդին, Երևան, 2003, էջ 45-46): 
1 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 425-426: Այս կապակցությամբ Ստ. 

Օրբելյանը գրում է, որ վանականներին Զրեսկ է առաջնորդել ոչ թե «Հարանց հայրը», այլ նրա 

նույնանուն աշակերտ Սողոմոն Գառնեցին. նրանց մի մասը «գնացին ընդ հօրն Սաղոմոնի, ոչ 

առաջնոյն որ հարանց հայր կոչեցաւ, այլ ընդ նորին աշակերտին»: Սյունյաց պատմիչը 

հայտնում է, որ այդ տեղափոխությունը պայմանավորված է եղել Գեղարքունիքում Բաբանի 

պատճառած ավերածություններով (տե՛ս Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն 

տանն Սիսական, Մոսկվա, 1861, գլ. ԼԲ, էջ 116): Հ. Աճառյանը նկատում է, որ այդ 

տեղափոխությունը չի կարելի կապել Բաբանի արշավանքի հետ, քանի որ այն տեղի է ունեցել 

ավելի ուշ՝ 839 թ. (տե՛ս Աճառյան Հ., Հայոց անձնանունների բառարան, հ. Դ, Երևան, 1948, էջ 

568-569): Միաբանների երկրորդ խումբը հոգևոր հայրերից մեկի առաջնորդությամբ, որի 

անունը հայտնի չէ, տեղափոխվում է Արցախ և հաստատվում Ջրաբերդ գավառի Ջրվշտիկ 

կամ Եղիշե առաքյալի վանքում (տե՛ս Ստեփաննոսի Սիւնեաց եպիսկոպոսի Պատմութիւն 

տանն Սիսական, գլ. ԼԲ, էջ 116): 
2 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 426, Հաւաքումն պատմութեան 

Վարդանայ վարդապետի, էջ 76: Նա ուզում էր ասել, թե միայն իր նկարը պետք է պատկերվի 

Մայր եկեղեցու պատին: Դա նաև մեզ տեղեկացնում է, որ այն ժամանակ սովորություն է եղել 

կաթողիկոսների նկարը սև գույնով նկարել կաթողիկոսարանի եկեղեցու պատի վրա (տե՛ս 

Աճառյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 568): 
3 Դրասխանակերտցու վկայությամբ նրա պատկերը նկարվել է եկեղեցու պատին (տե՛ս 

Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 426): 



 
50 

«Տէր Գէորգ, յԱրագածոտն է, ի գեղջէ Աշտարակաց»1: Նրա մականունը՝ «հոյլ 

որբուկն», առաջին անգամ նշում է Սամվել Անեցին, որը վաղարշապատյան 

հրատարակության մեջ ձեռագրերից միայն մեկի հիման վրա տպվել է «խուլ 

որբուկ» ձևով2: Նշանավոր բնագրագետ Նորայր Բյուզանդացին «հոյլ որ-

բուկն» սրբագրել է «խոյլսրբուկ» և հետևյալ բացատրությունն առաջարկել՝ 

«որ սրբէ կամ բժշկէ զխոյլս»3: Ս. Բաբայանը մականունը կաթողիկոսի 

երբեմնի «կոչման» աղավաղված ձև է համարել4: Պատմաբան Կ. Մաթևոս-

յանի կարծիքով՝ Գևորգ կաթողիկոսի վերաբերյալ «հոյլ որբուկ» արտահայ-

տությունն արվել է «ամբողջովին որբ» իմաստով, քանի որ նրանից քիչ առաջ 

աթոռակալած Եսայի հայրապետի համար Սամվել Անեցին հայտնում է, թե 

նա միակողմանի որբ էր5: Ենթադրելի է, որ Գևորգ Բյուրականցին 

հովվապետել է խոր ծերության հասակում: 

Յոթ տարվա ընթացքում (788-795) միմյանց հաջորդած չորս ծեր հոգևո-

րականների կաթողիկոսության փաստը պատահականություն չէ: Մանա-

վանդ եթե ընդունում ենք, որ Արմինիայում Հայոց կաթողիկոսը փաստացի 

քաղաքական դեմք էր և ոչ թե փոքրամասնություն կազմող կրոնական հա-

մայնքի ղեկավար: Այստեղ հայ նախարարները (Հայոց իշխան, սպարապետ) 

կարող էին բարձր դիրքերի հասնել առանց կրոնափոխ լինելու6: Այս ամենը 

հաշվի առնելով՝ արաբները հետևողականորեն հեղինակազրկում էին Հայոց 

հայրապետի ինստիտուտը: Խալիֆայության ստեղծած ծանր պայմանները 

ստիպում էին երիտասարդ և գործունյա հոգևորականներին հեռու մնալ կա-

թողիկոս ընտրվելու գայթակղությունից: Իսկ ծեր և տարիքավոր հոգևորա-

կանների կաթողիկոսացմամբ արաբները բռնի վճարումներ ունենալու առիթ 

և պատեհություն էին ստեղծում:  

 

Հովսեփ Բ Փարպեցու աթոռակալությունը 

795 թ.՝ Գևորգ Ա Բյուրականցուց հետո կաթողիկոս է ընտրվում Յովսեփ 

Բ-ն, որը, ի տարբերություն իր սակավակյաց նախորդների, աթոռակալում է 

համեմատաբար երկար՝ տասնմեկ տարի: Նա նույնպես Արագածոտն գավա-

ռից էր: Հովհաննես Դրասխանակերտցին նրա բուն ծննդավայր է նշում «ի 

բնակչաց Սրբոյն Գրիգորի»7: Ասողիկը փոքր-ինչ հստակեցնում է՝ նշելով, որ 

                                                           

1 Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 706: 
2 Տե՛ս Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 161, Սամվել Անեցի, 

Ժամանակագրութիւն, Վաղարշապատ, 1893, էջ 90, Կիրակոս Գանձակեցի, նշվ. աշխ., էջ 75: 
3 Բյուզանդացի Ն., Նախնիք, Ժնև, 1996, էջ 127: 
4 Ամենայն հայոց կաթողիկոսներ, հանրագիտարան, էջ 36: 
5 Տե՛ս Սամուէլ Անեցի եւ շարունակողներ, նշվ. աշխ., էջ 376, ծանոթ. 154: 
6 Այլ ոստիկանություններում քրիստոնյա իշխանը կարող էր բարձր դիրքի հասնել 

կրոնափոխ լինելու ճանապարհով (տե՛ս Տեր-Ղևոնդյան Ա., Արաբական ամիրայությունները 

Բագրատունյաց Հայաստանում, Երևան, 1965, էջ 41-42): 
7 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 426: 



 
51 

նա ծագում էր «ի գեղջէ սուրբ Գրիգորի»: Այս տեղեկությունները թույլ են տա-

լիս եզրակացնել, որ նոր հայրապետի ծննդավայրը Արագածոտն գավառի 

Փարպի գյուղն է, որտեղ կառուցված եկեղեցին կրում է սուրբ Գրիգորի անու-

նը: Ասողիկը նշում է նաև նրա մականունը՝ «Կարիճ»1: Հովսեփի կաթողիկո-

սության օրոք Արմինիայի ոստիկան է նշանակվում տխրահռչակ Խուզիյամա 

իբն Խազիման (803-806), որի հարաբերությունները կառավարման սկզբում 

հայ նախարարների հետ հաշտ էին: Սակայն շուտով նա ձեռնամուխ է լինում 

անօրեն կեղեքումների և «զընդ իւրեւ կացեալսն նուաճէր»: Խուզիյամա իբն 

Խազիման շարունակում է հայկական կալվածները յուրացնելու և այդ տա-

րածքների վրա արաբ վերաբնակիչների համայնքներ հիմնադրելու խալիֆա-

յության ծրագիրը: Նա փորձում է հայրապետական տիրույթներից յուրացնել 

մի շարք դաստակերտներ և ագարակներ: Տեսնելով «զգեղեցկութիւն մեծամեծ 

դաստակերտիցն տան կաթողիկոսարանին»՝ նա պահանջում է իրեն վաճառել 

Արարատյան դաշտում գտնվող երեք նշանավոր կալվածքները՝ Արտաշատը, 

Կավակերտը և Հոռոմոց մարգը. «դաւաճանեալ ի չար ցանկութենէն եւ ի 

դիւամոլ ագահութենէն ուժգին իմն դժրութեամբ յինքն (Խուզիյամա իբն 

Խազիման – Վ. Ա.) ի հայրապետէն Յովսէփայ խնդրէր տալ նմա զմեծ դաստա-

կերտս իբր ի պատճառս գնոց արծաթոյ»2: Խուզիյամա իբն Խազիման իրակա-

նում ոչ թե ցանկանում էր գնել նշվածները, այլ վաճառքի անվան տակ օրինա-

կան տեսք տալ եկեղեցու կալվածքների հափշտակությանը: Կաթողիկոսը 

մերժում է նրան՝ պատասխանելով, որ ինքն իրավասու չէ եկեղեցու գույքը և 

ունեցվածքը վաճառելու, քանզի դրանք նվիրատվություններ են: Կաթողիկո-

սին համոզելու զանազան հնարքների ապարդյուն գործադրումից հետո 

ոստիկանն անցնում է ճնշումների և բռնադատությունների: Իր նպատակին 

հասնելու համար ագահ ոստիկանը բանտարկում է կաթողիկոսին և «կապէր 

զնա ի շղթայս եւ գանիւ հարկանէր»: Խիզախ հայրապետը, «զմահ ընդ կեանս 

խառնեալ», տոկունությամբ կրում է իրեն հասած անմարդկային տանջանք-

ները: Ցանկացածը ամեն գնով ձեռք բերելու մոլուցքով տարված խորամանկ 

ոստիկանը բեմադրում է Հայոց հայրապետին կաշառելու շինծու մի ներկայա-

ցում. նա հրամայում է ծառաներին հրապարակավ, ի տես բոլորի, գանձերով 

լցված երեք պարկ, որոնցից յուրաքանչյուրում իբրև մեկ դաստակերտի գինն 

էր, տանել կաթողիկոսի բանտախուց: Սակայն ներսում դրանք պետք է գաղտ-

նաբար տեղափոխվեին այլ վայր: Այս ամենը պետք է այնպես արվեր, որ 

հայրապետը չկռահեր նրանց մտադրությունը: Դուրս գալով այդտեղից՝ ոստի-

կանի գործակալները պետք է լուրեր տարածեին, որ հայրապետը վերցրել է 

գանձերը և դաստակերտները վաճառել ոստիկանին: Այդքանից հետո 

ոստիկանը զավթում է դաստակերտները: Այս բեմադրության նպատակը իր 
                                                           

1 Տե՛ս Ստեփանոս Տարաւնեցի Ասողիկ, նշվ. աշխ., էջ 706: Հայր Օրմանյանը կասկածում 

է «կարիճ» մականվան հավաստիությանը և կարծում, որ այն գրչագրական սխալ է և ավելի 

հավանական է, որ լինի «կտրիճ» (տե՛ս Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 629, սյունակ 1065): 
2 Յովհաննէս Դրասխանակերտցի, նշվ. աշխ., էջ 426: 



 
52 

զավթումների «օրինականությունը» ապահովելն էր, քանզի չէր կարող այդ 

ամենն անել բացահայտ, որովհետև «ոչ ունէր զայն իշխանութիւն յամիրապե-

տէն»1: Այնուհետև կաթողիկոսին ազատում են բանտից, և նա վերադառնում է 

իր պաշտոնին: Լսելով կեղծ գործարքի մասին՝ աներկյուղ կաթողիկոսը վճռա-

կանորեն «յատենի ուղղոց»-ում2 պաշտպանում է Հայոց եկեղեցու իրավունք-

ները: Իսլամական դատարանում նա ապացուցում է վաճառքի ապօրինու-

թյունը, ագահ ոստիկանի ձեռքից ետ է վերցնում Կավակերտն ու Հոռոմոց 

մարգը, իսկ Արտաշատը դուրս է գալիս կաթողիկոսարանի տիրույթների 

ցանկից և անցնում արաբներին: Ընչաքաղց արաբ պաշտոնյան չի դադարեց-

նում բռնությունները եկեղեցու նկատմամբ, չարչարանքների են ենթարկվում 

նաև քահանաները: Հայոց հայրապետի համառությունը կոտրելու համար 

դիմում է նրա հարազատներին ահաբեկչելու միջոցին. նրա ուղարկած մար-

դիկ Մեծամոր գետի ակունքում խեղդամահ են անում կաթողիկոսի եղբորը, 

որը փորձել էր ամբաստանագրով խալիֆին տեղեկացնել ոստիկանի գործած 

ապօրինությունների մասին: Եղբոր մահը ծանր վիշտ է պատճառում Հովսեփ 

կաթողիկոսին: Պաշտոնավարելով տասնմեկ տարի՝ 806 թ. նա հիվանդանում 

է և մահանում: Հիրավի, Հովսեփ հայրապետի գործելակերպը եկեղեցու իրա-

վունքներն ու ունեցվածքը անձնվիրաբար պաշտպանելու հարցում, դրա 

համար խոստովանողական տանջանքներ կրելը, դատարանում իր իրա-

վացիությունն ապացուցելը և կալվածքները ետ բերելը արժանի են բարձր 

գնահատականի: Հովսեփ կաթողիկոսի օրոք տեղի է ունենում ոստիկանի 

փոփոխություն, Խուզիյամա իբն Խազիմանին փոխարինում է Հոլը: Չի 

բացառվում, որ արաբ պաշտոնյայի այս փոփոխությունը թելադրված էր հենց 

Հայոց եկեղեցու նկատմամբ նրա հրահրած սադրանքներով և հակամար-

տությամբ: Արաբների համար այս շրջանում կրոնական հալածանքները 

միջոց էին իրենց հիմնական նպատակի իրագործման համար3: Հայոց եկեղե-

ցու և հոգևորականության դեմ գործադրված բռնությունների և հալածանք-

ների հիմնական նպատակը ոչ թե հրով ու սրով հայերի մեջ անպայման 

իսլամի տարածումն էր, այլ երկրի կողոպուտը: 
 

 

Վարդան Ալեքսանյան – Հայոց եկեղեցին Աբբասյան հարստության օրոք (VIII 
դարի երկրորդ կես) 

 

Հայոց եկեղեցին Աբբասյանների տիրապետության առաջին ժամանակաշրջա-

նում՝ 750-800-ական թթ., ապրում էր իր բազմադարյան պատմության դժվարին ժամա-

նակաշրջաններից մեկը: Եկեղեցին դիմագրավում էր միաժամանակ երեք ուղղություն-

ներով նետված մարտահրավերների, որոնք գալիս էին մուսուլման արաբներից, քաղ-

                                                           

1 Չամչյան Մ., նշվ. աշխ., հ. Բ, էջ 427: 
2 Մ. Օրմանյանի կարծիքով, «յատենի ուղղոց»-ը խալիֆի դատարանն է, «ինչը որ 

կատարելապէս կը յարմարի Հարուն-էլ-Ռաշիտի, օրենսգիտութեամբ եւ մեծանձնութեամբ 

հռչակուած ամիրապետին» (Օրմանյան Մ., նշվ. աշխ., § 630, սյունակ 1067): 
3 Տե՛ս Մելիք-Բախշյան Ստ., նշվ. աշխ., էջ 137-138: 



 
53 

կեդոնական Բյուզանդիայից և պավլիկյաններից: Եռակի գրոհի պայմաններում Հայոց 

եկեղեցին ամրապնդում էր իր ինքնուրույնությունը, կերտում ազգային օրենսդրություն 

և գաղափարախոսություն: Կամայականություններով և կողոպուտով ուղեկցվող եկե-

ղեցական ունեցվածքի և հողերի բռնագրավումը, արաբական ցեղերի վերաբնակեցու-

մը և Հայաստանի ժողովրդագրական քարտեզի փոփոխումը լուրջ հարվածներ էին Հա-

յաստանի ինքնավարությունը մարմնավորող Հայոց եկեղեցուն: Այդ ամենի հետևան-

քով խարխլվում և թուլանում էր հոգևոր-ավատական կառույցի տնտեսական հիմքը՝ 

եկեղեցական հողատիրությունը, կրճատվում էին նրանից եկող հասույթները: Հայոց 

եկեղեցին դիտելով որպես կողոպուտի և հարստացման առարկա՝ արաբները չէին 

անտեսում նաև այն հանգամանքը, որ դրանով թուլացնում էին իրենց գլխավոր ախո-

յանի՝ Բյուզանդիայի ազդեցության տարածման կարևոր լծակներից մեկը Հայաստա-

նում: Եկեղեցական հալածանքներն ավելի սանձարձակ դարձան հատկապես 774-775 

թթ. ապստամբության պարտությունից հետո, երբ Հայաստանի քաղաքական թատե-

րաբեմից հեռացան Մամիկոնյան և Կամսարական նախարարական տները, որոնք 

եկեղեցու ջերմ աջակիցն էին և պետականության ջատագովը: Հոգևորական դասը 

դարձավ ավելի անպաշտպան և խոցելի, քանզի արաբները չէին խորշում անգամ հո-

գևորականների խոշտանգումներից և սպանություններից: Արաբները հեղինակա-

զրկում էին Հայոց հայրապետի ինստիտուտը, որը հայության համար միասնության 

խորհրդանիշն էր: Արաբ պաշտոնյաների նկատմամբ ունեցած ընդգծված զգուշավոր 

վերաբերմունքը չէր խանգարում հայոց կաթողիկոսներին անձնվիրաբար պայքարելու 

եկեղեցու իրավունքների և ունեցվածքի պաշտպանության համար: 
 

 

Вардан Алексанян – Армянская церковь в период Аббасидской династии 

(вторая половина VIII века) 
  

Ключевые слова – Арабский халифат, армянский патриархат, Сион I Бавонеци, Есаи I 

Египатрушеци, Согомон I Гарнеци, Овсеп II Парпеци, историк Левонд, церковное поместье, 

угнетение, налоговая политика, Партавский церковный собор, грабеж церковного имущества 
 

С приходом к власти Аббасидов серьезным образом ухудшилось состояние Армян-

ской церкви. Во второй половине VIII века Армянская церковь пережила один из самых 

сложных периодов своей многовековой истории. Церковь одновременно столкнулась с 

тремя вызовами, исходящими от арабов-мусульман, халкидонских византийцев и павлики-

анцев. В условиях тройственного нападения Армянская церковь укрепила свою независи-

мость, сформировала национальное законодательство и идеологию. Сопровождающийся 

произволом грабеж церковного имущества, конфискация земель, переселение арабских 

племен, изменение демографической карты Армении стали серьезными ударами по церкви, 

олицетворяющей автономию Армении. В результате была ослаблена экономическая база 

духовно-феодальной структуры – церковное землевладение, и сокращены доходы от нее. 

Воспринимая Армянскую церковь как объект грабежа и обогащения, арабы в то же время 

не могли игнорировать тот факт, что тем самым они ослабляют один из важных рычагов 

распространения влияния в Армении их главного врага – Византии. Гонения на Армянскую 

церковь особенно усилились после поражения восстания в 774-775 гг., когда с 

политической арены Армении ушли феодальные дома Мамиконян и Камсаракан, которые 

были ярыми сторонниками церкви и государства. Духовенство стало более уязвимым, 

потому что арабы не гнушались пытать или убивать его представителей. Арабы 

дискредитировали институт армянского патриарха, который был для армян символом 

единства. Выраженное настороженное отношение к арабским чиновникам не помешало 

армянским католикосам самоотверженно бороться за защиту прав и имущества церкви. 
 



 
54 

Vardan Aleksanyan – Armenian Church in the Period of the Abbasid Dynasty (Second 

Half of the VIII Century) 
 

Key words – Arab Caliphate, Armenian Patriarch, Sion I Bavonetsi, Esai I Egypatrushetsi, 

Soghomon I Garnetsi, Hovsep II Parpetsi, Historian Levond, Church Estate, Oppression, tax 

policy, Partava Church Cathedral, robbery of church property 
 

With the coming to power of the Abbasids, the condition of the Armenian Church 

seriously deteriorated. In the second half of the VIII century, the Armenian Church 

experienced one of the most difficult periods in its centuries-old history. The church 

simultaneously faced three challenges coming from the Muslim Arabs, the Chalcedonian 

Byzantines and the Paulicians. In conditions of the triple attack, the Armenian Church 

strengthened its independence, formed national legislation and ideology. The robbery of church 

property, the confiscation of lands, the resettlement of Arab tribes, the change in the 

demographic map of Armenia, accompanied by arbitrariness, became serious blows to the 

church, which personified the autonomy of Armenia. As a result, the economic base of the 

spiritual-feudal structure - church land ownership - was weakened, and the income from it was 

reduced. Accepting the Armenian Church as an object of robbery and enrichment, at the same 

time, the Arabs could not ignore the fact that by doing so they weakened one of the important 

levers for spreading the influence of the main enemy of Byzantium in Armenia. The 

persecution of the Armenian Church especially intensified after the defeat of the uprising in 

774-775, when the feudal houses of Mamikonyan and Kamsarakan, who were ardent 

supporters of church and state, left the political arena of Armenia. The clergy became more 

vulnerable because the Arabs did not disdain to torture or kill them. The Arabs discredited the 

institution of the Armenian Patriarch, which was a symbol of unity for the Armenians. The 

expressed wary attitude towards the Arab officials did not prevent the Armenian Catholicos 

from selfless struggle for the protection of the rights and property of the church. 
 

Ներկայացվել է 13.04.2022 

Գրախոսվել է 10.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 
 

Ալեքսանյան Վարդան – ԵՊՀ Իջևանի մասնաճյուղի հայոց պատմության և 

հասարակագիտության ամբիոնի դոցենտ, պատմական գիտությունների թեկնածու 
(vardanalexanyan406@gmail.com) 

 

 



 
55 

 

 
 
 

ԱՐՄԱՆ ԵՂԻԱԶԱՐՅԱՆ 
 

ԵՐԵՎԱՆԻ 1724 ԹՎԱԿԱՆԻ ԻՆՔՆԱՊԱՇՏՊԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ 
 

Բանալի բառեր – Աբրահամ Երևանցի, Չելեբի-Զադե, Երևանի բերդ, Ձորա-
գյուղ, ինքնապաշտպանություն, օսմանյան բանակ, պաշարում, ամրոցի գրավում 
 

Հայոց պատմության նշանակալի իրադարձություններից է Երևանի 1724 

թ. հերոսական ինքնապաշտպանությունը օսմանյան թուրքերից։ Ամիսներ 

շարունակ Երևանի բնակիչները համառ կռիվներով կասեցնում էին թուրքա-

կան բազմահազարանոց բանակի անընդհատ հարձակումները՝ նրան պատ-

ճառելով հսկայական կորուստներ: Պետք է փաստել, որ Երևանի հայության 

ինքնապաշտպանությանն առնչվող աղբյուրագիտական տեղեկությունները 

միմյանցից էապես տարբերվում են, որի պատճառով հաճախ պատմաբան-

ներն իրարամերժ եզրակացությունների են հանգել: Ներկայումս, երբ 

Երևանի պատմության ուսումնասիրությունը բացի զուտ պատմական իրո-

ղությունների լուսաբանումից ստացել է նաև քաղաքական հնչեղություն, 

հրատապ է Երևանի 1724 թ. ինքնապաշտպանության ամբողջական և 

խորքային ուսումնասիրությունը: 
 

Երևանի 1724 թ. ինքնապաշտպանության մասին աղբյուրագիտական 

տեղեկությունները 

1720-ական թվականների սկզբին աֆղանների ներխուժման պատճառով 

իրանական պետությունը հայտնվել էր կործանման եզրին։ Օգտվելով ախո-

յան երկրի ծանր վիճակից՝ օսմանյան թուրքերը վերստին օրակարգ են բե-

րում Երևանին տիրելու իրենց վաղեմի ծրագիրը։ Օսմանյան բանակն անց-

նում է հարձակման։ 1724 թ. սկզբին Երևանի պարսիկ խան Միհր-Ալին Եղ-

վարդում փորձում է կասեցնել թշնամու առաջխաղացումը, բայց պարտվելով 

նահանջում է Երևան, որտեղ ապաստանել էին նաև շրջակա գյուղերի բնա-

կիչները: Ապրիլին սկսվում է Երևանի հայերի շուրջ երկամսյա ինքնա-

պաշտպանությունը։ 

Այս հերոսամարտն ամենայն մանրամասնությամբ նկարագրված է Աբ-

րահամ Երևանցու «Պատմութիւն թագայորի Պարսից» երկում1, որտեղ 

նշվում է, որ մարտի 6-ին օսմանյան բանակը Ախուրյան գետի (Արփա-չայ) 

                                                           

* Հետազոտությունն իրականացվել է ՀՀ գիտության կոմիտեի ֆինանսական 

աջակցությամբ՝ 21T-6A043 ծածկագրով գիտական թեմայի շրջանակներում: 
1 Տե՛ս Աբրահամ Երեւանցի, Պատմութիւն պատերազմացն 1721-1736 թուի, յառաջաբան, 

բնագիր, խմբագիր օրինակ եւ ծանոթագրութիւններ պատրաստեց Հ. Սահակ Ճեմճեմեան 

Մխիթարեան Ուխտէն, Վենետիկ – Ս. Ղազար, 1977: 



 
56 

ափից շարժվեց և հասավ Եղվարդ: Այստեղ նրա դեմ դուրս եկավ Երևանի 

Միհր-Ալի խանի 12 հազարանոց բանակը, որը պարտվեց և գրեթե լիովին 

ոչնչացվեց: Օսմանյան բանակը Եղվարդից տեղաշարժվեց և պաշարեց 

Կարբի գյուղը: Գյուղացիները շուրջ 40 օր պաշտպանվեցին, մինչև որ տեղ 

հասած փաշան առաջարկեց նրանց հանձնվել: Կարբեցիները 10 օր 

խնդրեցին որոշում կայացնելու համար, այդ ընթացքում Երևանի խանից օգ-

նություն խնդրեցին, բայց չստացան, ուստի որոշեցին հանձնվել: Այնուհետև 

Աբրահամ Երևանցին տեղեկացնում է, որ օսմանյան զորքը շարժվել է դեպի 

Երևան. «Եղեւվարդայ վեր կացավ մինչ ի Երեւվան, գ [=3] ավուրն հասավ 

Երեւանայ մօտն»: Այդ ընթացքում Երևանի բոլոր կողմերի գյուղերի բնակիչ-

ները եկել, ապաստանել էին քաղաքում: Օսմանյան զորքը Երևանին մոտե-

ցավ արևմուտքից: «Երեւանայ խանն, որ կասեն Միհրայլի խան, հրայման 

ետ, քաղաքի թուրքն եկավ քրիստոնի մէջն մտավ, կռիվ արին օսմանցուն 

հետ՝ մինչ ի կ [=60] օրն»: Մի քանի օր տևած կռիվներից հետո օսմանյան 

զորքը թուլանում է և օգնության կանչում այլ ուժերի: Բայազետից ուղարկում 

են 35 հազար զինվորներ, բայց դրանից հետո ևս Երևանը մնում է անառիկ: 

Սուլթանը կրկին 10 հազարանոց զորաբանակ է ուղարկում, որը բանակում է 

Նորագավթի կողմում: Օգնություն ստանալուց երեք օր անց օսմանյան 

բանակը հզոր հարձակում է ձեռնարկում և անցնելով գետը՝ քաղաք մտնում 

Ձորագյուղի կողմից՝ կոտորելով երկու հազար հայերի: Այդ ժամանակ «տա-

չիգըն (պարսից զինվորները – Ա. Ե.) փախավ մտավ բերդի մէջն, քրիստոնայ 

մնաց ի քաղաքի մէջն»1: Խանի զինվորներն իրենց հետ բերդ էին տարել մի 

քանի հայ մեծամեծերի՝ իրենց ընտանիքներով2: Գիշերը Երևանի ինքնա-

պաշտպանության հրամանատարները՝ «Հունդի բէկենց Յօհանն, Քէչի բէ-

կենց Պողոսըն, Միրզայջանենց Թավի, Կառճիկ Օվանէսն», հավաքվում են 

խորհրդակցության: Նրանք հասկանում էին, որ եթե իրենք օգնություն 

չստանան, հաջորդ օրը օսմանյան բանակը ամբողջությամբ կգրավի քաղա-

քը: Նրանք որոշում են դիմել Կոնդի բոշաների օգնությանը: Բոշաների մեծա-

վորները խոստանում են 200 զինվոր ուղարկել և, իրոք, շուտով ներկայանում 

են 234 զինվորներով3: Օգտվելով այն բանից, որ հաջորդ օրը թշնամին գրոհ 

չձեռնարկեց, որոշվեց արագորեն զորահավաք կատարել Երևանում ապաս-

տանած՝ շրջակա գյուղերի ժողովրդի շրջանում: Երևանցիներից և փախս-

տականներից հավաքված և Ձորագյուղում կենտրոնացված զինվորները բա-

ժանվեցին խմբերի՝ պաշտպանելու Ձորագյուղ բերող ճանապարհները և 

կարևոր տեղամասերը: Ձորագյուղում ապաստանած փախստականներից 

հավաքվել էր երեք հազար զինվոր4, Երևանի Ջուհայրենց թաղից 955 զինվոր, 

                                                           

1 Աբրահամ Երեւանցի, էջ 23-26: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 29: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 26: 
4 Այս զինվորները, ըստ Մ. Կարապետյանի, ձորագյուղցիներ էին (տե՛ս Կարապետյան 

Մ., Բնակչության էթնիկ կազմը և էթնիկ պրոցեսները Երևանում 1724-1800 թվականներին // 



 
57 

Հին Երևան թաղից՝ չորս հազար զինվոր: Վերջիններիս գլխավորում էին 

փահլևան (գոտեմարտիկ) Նիկողոսը (Նիկողայոս), Մարիամի որդի (Մա-

րիամյան) Անդոնը (Անտոնիոս), Խաթունի որդի (Խաթունյան) Բութիքը և 

տեր Մովսեսը: Ինքնապաշտպանության զինվորների ընդհանուր թիվը 9423 

էր, իսկ խաղաղ բնակչության թիվը հասնում էր 28 հազարի: Ըստ այդմ՝ 

զինվորներից շուրջ 5000-ը հավաքագրվել էին Երևանի բուն հայ ազգա-

բնակչությունից, իսկ այլք՝ փախստականներից և Կոնդի բոշաներից: 

Ինքնապաշտպանական ուժերի՝ Ձորագյուղում կենտրոնանալն ուներ 

իր պատճառը: Ըստ Աբրահամ Երևանցու՝ օսմանյան բանակը շրջապատել 

էր քաղաքը բոլոր կողմերից, սակայն, բացի Ձորագյուղի կողմից, մոտենալ 

չէր կարողանում, քանի որ քաղաքը պաշտպանված էր անանցանելի ծառաս-

տաններով1: 

Շուտով օսմանյան բանակին օգնության եկավ երեք հազարանոց եգիպ-

տական զորքը, որը սկզբում տեղակայվեց Նորագյուղի կողմում, իսկ այնու-

հետև գրոհեց Ձորագյուղի ուղղությամբ՝ ճեղքելով պաշտպանությունը: Հայ 

զինվորները սկսեցին նահանջել և Ձորագյուղի կեսն ընկավ թշնամու ձեռքը: 

Ինքնապաշտպանությանը միացան 234 բոշա զինվորները: Հայկական ուժե-

րը մեծ հաղթանակ տարան՝ տալով 1300 զոհ: Պարտված և գետի մյուս կողմը 

նահանջած օսմանյան բանակի սպանված զինվորների թիվը վեց հազար էր: 

Օսմանյան բանակը հաջորդ անգամ գրոհեց Կոնդի վրա: Հայկական 

ուժերը արագորեն տեղափոխվեցին նոր ճակատ և քշեցին թշնամուն՝ տալով 

440 զոհ (400 հայ և 40 բոշա): Օսմանյան բանակը մինչ օգնական նոր ուժերի 

գալը երկար ժամանակ չէր գրոհում, իսկ 15 օր անց, երբ երկու փաշաների 

գլխավորությամբ եկան նոր զորքեր2, կռիվը վերսկսվեց: Հայկական զորքը 

հավաքվել էր Ձորագյուղում, իսկ թուրքերը գրոհում էին տարբեր կողմերից: 

Ճակատամարտը տևեց առավոտից մինչև երեկո, Երևանի պաշտպանները 

կռվեցին մինչև վերջին զինվորը: Օսմանյան բանակը նրանց կարողացավ 

հաղթել միայն թվաքանակով՝ կենտրոնացնելով ահռելի ուժեր: Աբրահամ 

Երևանցին արձանագրում է. «Թվին ՌՃՀԳ [1724] ումն, ունիսի է [=7] ումն, 

օսմանցին առավ քաղաքն, նստավ: Մնաց բերդն»: Երևանի գրավումից հետո 

թուրքերը սկսեցին հայերի կոտորածը3: 

Անդրադառնալով պաշարված բերդի հանձնմանը՝ Աբրահամ Երևանցին 

գրում է, որ այդ հարցում միջնորդ եղավ Հայոց կաթողիկոս Աստվածատուր 

                                                                                                                                                         

«ՊԲՀ», 1987, թիվ 3, էջ 95), սակայն հազիվ թե նման կարծիքի կարելի է հանգել Աբրահամ 

Երևանցու «Ձորայգեղայ հզօրքն (իմա՝ զորք – Ա. Ե.), որ է ԳՌ [3. 000] պատվայկան գեղից մար-

դիք» տեղեկությունից (Աբրահամ Երեւանցի, էջ 28): Վերջինս իրականում վկայում է այն մա-

սին, որ զինվորները հավաքագրվել էին Երևանի շրջակա գյուղերից քաղաքում ապաստա-

նածներից («պատվայկան գեղից մարդիք»): 
1 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 29: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 28-30: 
3 Նույն տեղում, էջ 31: 



 
58 

Ա Համադանցին (1715-1725), որի շնորհիվ ապահովվեց կայազորի անվտանգ 

հեռացումը1: Այնուհետև պատմիչն արձանագրում է բերդի հանձնման 

ամսաթիվը. «Թվին ՌՃՀԳ [1724] ումն, օգոստոսի ի [20] մին, եղավ վերջ, 

հանդարտեցավ օսմանցին, միչ ի նուեմբերն»2: 

Աբրահամ Երևանցու աշխատության՝ «Պատմութիւն պատերազմացն» 

կոչվող խմբագրված տարբերակում նշմարելի են որոշակի տարբերություն-

ներ: Մասնավորապես, Երևանի վրա Եղվարդից արշավող զորքն Աբդուլլա 

փաշայի բանակն էր, որն օգնության էր հասել Կարբին պաշարող օսմանյան 

զորքին3: Հայերի կողքին նշվում է Միհր-Ալի խանի հրամանով մարտնչող 

պարսիկների և ոչ թե թուրքերի մասին4, հայերի հրամանատարներն էին՝ 

Հովհաննես Հունդիբեկյանը, Պողոս Քիջիբեկյանը, Հովհաննես Կառջիկը և 

Դավիթ Միրզեջանյանը5, Երևանի բերդից օսմանյան փաշայի կողմից ազատ 

արձակվածները հիշատակված են որպես պարսիկ, այլ ոչ թե թուրք6:  

Երևանի գրավման մասին Հայոց կաթողիկոս Աստվածատուր Ա Համա-

դանցին Գանձասարի կաթողիկոս Եսայի Հասան-Ջալալյանին (1701-1728) 

1724 թ. սեպտեմբերի 4-ին գրում է, որ օսմանյան զորքերը տիրել են պարս-

կական տերության տարբեր շրջանների՝ մինչև Երևան: Ընդ որում՝ նա հա-

տուկ նշում է. «Դուք մի մտածեք, որ այդ վայրերը գրավված չեն, իրապես 

գրավված են»7: 

Այլ հայ հեղինակներ նշում են Երևանի բնակչության կոտորածի8, օսման-

յան բանակի՝ սեպտեմբերին Երևանը գրավելու9 կամ շուրջ երեք ամիս բերդը 

պաշարելու մասին10: Հայկական սկզբնաղբյուրներում նշվում է նաև 1724 թ. 

մարտին կամ սեպտեմբերին Երևանի անկման չճշտված լուրերի մասին11: 

Նկարագրելով Երևանի գրավումը՝ թուրք հեղինակ Չելեբի-Զադեն 

պատմում է, որ օսմանյան բանակը շարժվել է Ախուրյան գետի (բնագրում՝ 

Արփա-Չայիր) ափի բանակավայրից դեպի Երևան հունիսի 13-ին: Երևանի 

                                                           

1 Աբրահամ Երեւանցի, էջ 35: 
2 Նույն տեղում: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 99: 
4 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 100: 
5 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 101: 
6 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 110: 
7 Эзов Г., Сношения Петра Великаго с армянским народом, документы, СПб., 1898, с. 378. 
8 Տե՛ս Ղուկաս Սեբաստացի, Դաւիթ Բէկ կամ Պատմութիւն Ղափանցւոց, բնագիրը՝ Հ. 

Սամուէլ Արամեանի, Երևան, 1992, էջ 102, Մանր ժամանակագրություններ XIII-XVIII դդ., հ. 

II, կազմեց՝ Վ. Ա. Հակոբյան, Երևան, 1956, էջ 433: 
9 Տե՛ս Հակոբյան Վ., Ժամանակագրական մի փաստի ճշգրտման շուրջը // «ԼՀԳ», 1974, 

թիվ 5, էջ 81: Հեղինակը վկայակոչել է Մատենադարանի թիվ 3602 ձեռագիրը: 
10 Տե՛ս Հակոբյան Վ., նշվ. աշխ., էջ 79-80: Այստեղ հեղինակը վկայակոչել է Մատենա-

դարանի թիվ 2121 ձեռագրի 367բ էջը: 
11 Տե՛ս «Армяно-русские отношения в первой трети XVIII века», сборник документов, т. II, 

часть II, под ред. А. Г. Иоаннисяна, Ереван, 1967, с. 84-85, 198-199: 



 
59 

բերդի պաշարման սկզբում ներխուժելով բերդի պարիսպներին արտաքուստ 

կից «վարոշ» (արվարձան)՝ օսմանյան զորքը կոտորել է 10 հազար պարսիկ 

զինվորների: «Բացի այդ, ժողովրդից 10 հազարից ավելի ընտանիք և երեխա-

ների գերի վերցրին»1: Նրանք նաև քանդել են քաղաքի՝ բերդին հարևան տնե-

րը և բերդի շուրջն ամայի տարածք ստեղծել՝ պաշարելով այն2: Օսմանյան 

բանակը պարբերաբար օգնական ուժեր էր ստանում, որոնցից հատկապես 

հիշատակելի է եգիպտացիների երեք հազարանոց զորագունդը3: Երկարատև 

պաշարումից հետո՝ սեպտեմբերի 23-ին, Միհր-Ալի խանը Երևանի բերդը 

հանձնել է թշնամուն4: 

«Ռեվանի (Երևանի – Ա. Ե.) գրավման մասին գրքում», որ գրվել է դեպ-

քերի ժամանակակցի կողմից, ներկայացված է Երևանի բերդի պաշարման 

այլ թվագրում՝ 1724 թ. հուլիսի 6-ից հոկտեմբերի 7-ը5: 

Ըստ Կոստանդնուպոլսի ռուսական դիվանագիտական ներկայացուցիչ 

Ի. Նեպլյուևի 1724 թ. սեպտեմբերի 1-ի տեղեկագրի՝ Պարսկաստանում գոր-

ծող զորքերի փաշան գրել է Բարձր դռանը, որ ցանկանում է միանալ Երևա-

նը պաշարած զորքին, քանի որ այն ի վիճակի չէ գրավելու հայերի, պարսիկ-

ների և մի խումբ վրացիների համատեղ ուժերով պաշտպանվող քաղաքը, 

որի կեսը շրջափակված է զառիթափ լեռներով, իսկ մյուս կեսը՝ ջրով6: Ըստ Ի. 

Նեպլյուևի 1724 թ. սեպտեմբերի երկրորդ կեսի տեղեկագրի՝ Երևանի շուրջը 

հավաքվել է 30 հազարանոց թուրքական կանոնավոր բանակ, նույնքան ան-

կանոն զորամիավորումներ, որոնց միացել է Եգիպտոսից ուղարկված երեք 

հազարանոց զորաջոկատը: Թուրքերն ամեն օր մարդ են ուղարկում քաղաք՝ 

առաջարկելով հանձնվել, սակայն քաղաքացիները հրաժարվում են՝ նախ-

ընտրելով մեռնել կռվում, քան հանձնվել: Երևան քաղաքի կռվողների թիվը 

հինգ հազար է: Ըստ դիվանագիտական ներկայացուցչի՝ մեկ այլ փաշա 

արշավում է դեպի Թավրիզ, բայց թուրքերը հույս չունեին, թե նա կկարողա-

նա գրավել այն, քանզի գրավված վայրերում կայազորներ է թողել և մի մեծ 

զորախումբ Երևան ուղարկել7: Իսկ հոկտեմբերի 10-ի զեկուցագրում Ի. 

Նեպլյուևը գրում է, որ Երևանի բերդի կայազորը հանձնվել է թշնամուն 60-

                                                           

1 «Թուրքական աղբյուրները Հայաստանի, հայերի և Անդրկովկասի մյուս ժողովուրդների 

մասին», թարգմ. թուրքերեն բնագրերից, ներածությունով, ծանոթագրություններով, տերմի-

նաբանական բառարանով և հավելվածով, հ. Ա, կազմեց Ա. Խ. Սաֆրաստյան, Երևան, 1961, էջ 

143: 
2 Տե՛ս նույն տեղում: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 146: 
4 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 149-150: 
5 Տե՛ս “1720-1724  smanl - ran m n sebetleri ve  il h  r  em n  Musta a A a n n  ev n  etih-

n mesi”, by M. M nir A tepe,  stanbul, 1970, s. 45-70: 
6 Տե՛ս Մարտիրոսյան Վ., Անդրկովկասի ժողովուրդների համագործակցությունը և 

Երևանի 1724 թվականի պաշտպանությունը // «ՊԲՀ», 1965, թիվ 2, էջ 189-190: 
7 Տե՛ս «Армяно-русские отношения в первой трети XVIII века», сборник документов, т. II, 

часть II, с. 220: 



 
60 

օրյա կռիվներից հետո՝ 1724 թ. սեպտեմբերի 22-ին1: 

Ջ. Հանվեյը հաղորդում է, որ օսմանյան բանակն անցել է Արաքսը 1724 թ. 

հունիսի կեսին և հասել Երևան հունիսի վերջին2: Բերդը հանձնվել է հոկ-

տեմբերի սկզբին3: 

Մ. Լ. Շեյը հայտնում է, որ Երևանի պաշարումը տևել է 90 օր4, փաստո-

րեն՝ հունիսից մինչև սեպտեմբեր: 

Ըստ Թ. Կրուշինսկու՝ օսմանյան բանակը, որն արշավել է Երևանի ուղ-

ղությամբ, այն գրավել է առաջին իսկ գրոհից, իսկ 30 հազար հայեր, որոնք 

չեն կարողացել ապաստանել քաղաքում, կոտորվել են: Բերդը դիմադրել է 

երկու ամիս և հանձնվել հայոց պատրիարքի միջնորդությամբ5: 

 

Երևանի 1724 թ. կռիվների հարցը պատմագիտության մեջ 

Երևանի պաշտպանության և գրավման վերաբերյալ հայագիտության 

մեջ արտահայտվել են բազմաթիվ և հակասական տեսակետներ: 

Ղ. Ալիշանը և, նրանից օգտվելով, Ե. Շահազիզը, առանց ժամանակա-

գրական հստակեցումների, պարզապես վերապատմում են Աբրահամ 

Երևանցու տեղեկությունները Երևանի ինքնապաշտպանության մասին6: 

Լեոն, Ա. Միրզոյանը և Ա. Սիմոնյանը, հիմնվելով Աբրահամ Երևանցու 

տեղեկությունների վրա, օսմանյան բանակի կողմից Երևանի գրավումը 

թվագրում են 1724 թ. հունիսի 7-ին7: 

Ս. Պողոսյանը և Թ. Հակոբյանը Երևանի ինքնապաշտպանության 60 օրը 

թվագրում են ապրիլի 7-ից հունիսի 7-ը8: 

Ա. Հովհաննիսյանը Երևանի 1724 թ. կռիվներին վերաբերող փաստա-

թղթերում առկա «պարսիկներ» էթնանունը առաջարկում է կարդալ 

«Անդրկովկասի շիաներ» կամ «ադրբեջանցիներ»9, որից հետո պնդում է, թե 

քաղաքի հայերը կազմում էին բնակչության չորրորդ մասը, իսկ մեծամաս-

                                                           

1 Տե՛ս Մարտիրոսյան Վ., նշվ. աշխ., էջ 190: 
2 Տե՛ս “The  evolutions o  Persia by Jonas Hanway”, the Third Edition, Vol. II, London, 1762, p. 211: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 212-213: 
4 Տե՛ս Shay M. L., The Ottoman Empire from 1720 to 1734 as Revealed in Despatches of the 

Venetian Baili, Urbana, 1944, p. 120: 
5 “The History o  the Late  evolutions o  Persia”, Ta en  rom the Memoirs o  Father  rusins i, 

Procurator of the Jesuits at Ispahan, the Second Edition, Vol. II, London, 1733, p. 178. 
6 Տե՛ս «Այրարատ բնաշխարհ Հայաստանեայց», տեղագրեաց Հ. Ղեւոնդ Վ. Մ. Ալիշան, 

Վենետիկ-Ս. Ղազար, 1890, էջ 305, Շահազիզ Յե., Հին Յերեվանը, Յերեվան, 1931, էջ 105-108: 
7 Տե՛ս Լեո, Երկեր, հ. Գ, գիրք Բ, Երևան, 1973, էջ 157, Միրզոյան Ա., Երևանի 1724 թ. 

հերոսական պաշտպանությունը թյուրքական զավթիչներից // ՀՍՍՌ ԳԱ «Տեղեկագիր 

հասարակական գիտությունների», 1953, թիվ 3, էջ 93-96, Սիմոնյան Ա. Պ., Երևան 1920-1967, 

Երևան, 1968, էջ 45-47: 
8 Տե՛ս Պողոսյան Ս. Պ., Հայ ժողովրդի պատմություն, հ. II (IX-XIX դդ.), Երևան, 1965, էջ 

285-288, Հակոբյան Թ. Խ., Երևանի պատմությունը (1500-1800 թթ.), Երևան, 1971, էջ 77-90: 
9 Տե՛ս «Армяно-русские отношения в первой трети XVIII века», сборник документов, т. II, 

часть I, под ред. А. Г. Иоаннисяна, Ереван, 1964, с. LXXV, LXXVII: 



 
61 

նությունն ադրբեջանցիներ էին1: Նրա կարծիքն իր ուսումնասիրության մեջ 

օգտագործում է ադրբեջանցի հեղինակ Ս. Մամեդովը՝ ընդգծելով, որ 

մնացած բնակիչները եղել են թաթարներ, այն է՝ ադրբեջանցիներ2: Մ. Կա-

րապետյանը ապացուցել է, որ Ա. Հովհաննիսյանի օգտագործած սկզբնաղբ-

յուրի՝ Մամի-Կլերակի տեղեկությունը հայերի քանակի մասին վերաբերում է 

ոչ թե քաղաքին, այլ բերդին, ուստի ուսումնասիրողի՝ դրա վրա հիմնված 

տեսակետը Երևան քաղաքում հայերի և այսպես կոչված ադրբեջանցիների 

թվաքանակների հարաբերակցության մասին հիմնազուրկ է3: Ա. Հովհան-

նիսյանը համոզված է, որ հայերը, պարսիկները և ադրբեջանցիները Երևա-

նում միասնական ճակատով կռվել են թուրքական զորքի դեմ4: Նա գրում է, 

որ թուրքերի հարձակումը Երևանի վրա սկսվել է հունիսին և շարունակվել 

երեք ամիս5: Աբրահամ Երևանցու տեղեկություններն Ա. Հովհաննիսյանը 

ժամանակագրորեն տեղավորում է հունիս-սեպտեմբեր ամիսներին, իսկ 

Երևանի բերդի հանձնումը, հենվելով մի թուրք հեղինակի կարծիքի վրա, 

թվագրում 1724 թ. սեպտեմբերի 28-ով6: 

Վ. Մարտիրոսյանը Երևանի 1724 թ. ինքնապաշտպանության ուսումնա-

սիրության մեջ օգտագործել է նոր սկզբնաղբյուրներ, որոնցից հատկապես 

կարևորվում են Ի. Նեպլյուևի զեկուցագրերը՝ ուղղված ցարական արքունի-

քին: Ուսումնասիրողը փորձում է հիմնավորել այն, որ Աբրահամ Երևանցու 

տեղեկությունը, թե Երևանը գրավվել է հունիսի 7-ին, ճիշտ չէ, իսկ իրակա-

նում Երևանն ընկել է 1724 թ. սեպտեմբերի 22-ին, ինչպես նշված է Ի. Նեպ-

լյուևի զեկուցագրում7: Նա հավելում է, թե իբր Երևանի 1724 թ. ինքնապաշտ-

պանության ժամանակ «կողք-կողքի համատեղ պայքարել են հայերը, 

ադրբեջանցիները և վրացիները»8, թեև Երևանի պաշտպանությանն այսպես 

                                                           

1 Տե՛ս «Армяно-русские отношения в первой трети XVIII века», т. II, часть I, с. LXXVII: 
2 Տե՛ս Мамедов С., Исторические связи азербайджанского и армянского народов во второй 

половине XVII – первой трети XVIII в., Баку, 1977, с. 83: 
3 Տե՛ս Կարապետյան Մ., Երևանի բնակչության էթնիկական կազմի և թվաքանակի 

փոփոխությունները 1600-1724 թթ. // «ՊԲՀ», 1986, թիվ 2, էջ 108: 
4 Տե՛ս «Армяно-русские отношения в первой трети XVIII века», т. II, часть I, с. LXXVII: 
5 Տե՛ս նույն տեղում, էջ LXXVIII: 
6 Տե՛ս նույն տեղում, էջ LXXIX: Մեկ այլ տեղում ուսումնասիրողը Երևանի գրավումը 

թվագրում է սեպտեմբերի 26-ով: Տե՛ս նաև «Հայ ժողովրդի պատմություն», հ. IV, Երևան, 1972, 

էջ 157: 
7 Տե՛ս Մարտիրոսյան Վ., նշվ. աշխ., էջ 190-191: Տե՛ս նաև նույնի՝ Հայ և վրաց ժողովուրդ-

ների համագործակցությունը ազատագրական պայքարում (XVIII դարի 20-ական թվական-

ներ), Երևան, 1971, էջ 149: 
8 Մարտիրոսյան Վ., Անդրկովկասի ժողովուրդների համատեղ ազատագրական 

պայքարի պատմությունից // ՀՍՍՌ ԳԱ «Տեղեկագիր հասարակական գիտությունների», 1965, 

թիվ 7, էջ 22: Տե՛ս նաև նույնի՝ Անդրկովկասի ժողովուրդների համագործակցությունը և 

Երևանի 1724 թվականի պաշտպանությունը, էջ 191: 



 
62 

կոչված ադրբեջանցիների1 մասնակցության մասին որևէ փաստ չի հղում: 

Ճիշտ նույն կերպ է Երևանի գրավման ժամանակագրությունն ու բովան-

դակությունը ներկայացնում Զ. Արզումանյանը2: 

Մ. Կարապետյանը գտնում է, որ Երևանի հայերը, ստանալով քաղաքի 

մուսուլմանների աջակցությունը, շուրջ երկու ամիս պաշտպանվել են: Իսկ 

«թուրք», ինչպես նաև «տաճիգ» տերմինները, ըստ նրա, պատմիչն օգտագոր-

ծել է դավանանքային նշանակությամբ՝ նկատի ունենալով մուսուլմաննե-

րին3: Նա կարծում է, որ թուրքերը սկզբում գրավել են քաղաքը, իսկ մի քանի 

ամիս անց՝ սեպտեմբերի 22-ին, բերդը4: 

Հաշվի առնելով օսմանյան բանակի՝ Երևանի գրավմանն առնչվող գի-

տական գրականության մեջ առկա տարաձայնությունները՝ Վ. Հակոբյանը 

հարկ է համարել թեզերի ու հակաթեզերի այդ «բանավեճում» հանդես գալ 

յուրահատուկ սինթեզի դիրքերից: Նա Երևանի գրավման վերաբերյալ 

տեսակետները համադրում է և եզրակացնում, որ սկզբնաղբյուրների 

տեղեկությունները վերաբերում են երկու իրողության՝ Երևան քաղաքի և 

Երևանի բերդի գրավմանը, որոնցից առաջինը տեղի է ունեցել հունիսի 7-ին, 

իսկ երկրորդը՝ սեպտեմբերի 22-ին5: 

Հրապարակի վրա եղած սկզբնաղբյուրների և հետազոտությունների 

ամփոփմամբ Երևանի գրավման ժամանակագրությունը ճշտելու փորձ է 

կատարել Ա. Այվազյանը: Նա Աբրահամ Երևանցու ժամանակագրական 

տեղեկությունները հավաստի չի համարում, քանի որ ըստ պատմիչի՝ 

մարտի 6-ից սկսած, երբ օսմանյան բանակը Արարատյան երկրում սկսեց իր 

առաջխաղացումը, մինչև Երևանի պաշտպանության մեկնարկը տեղի են 

ունեցել 60 օր տևած իրադարձություններ, մասնավորապես Կարբիի 40-օրյա 

ինքնապաշտպանությունը: Երևանի պաշարումը, ըստ Աբրահամ Երևանցու, 

տևել է երկու ամիս: Ա. Այվազյանը իր այս հաշվարկից ելնելով՝ նշում է, որ 

նման ժամանակագրությամբ Երևանի պաշարումը մայիսի 5-ից շուտ սկսվել 

չէր կարող, իսկ այդ պարագայում քաղաքի պաշարումը հունիսի 7-ին 

ավարտվել չէր կարող6: 

Փոխարենը Ա. Այվազյանը հավաստի է համարում իբրև թե օսմանյան 

                                                           

1 «Այսպես կոչված ադրբեջանցիներ» արտահայտությունը շեշտադրվում է այն 

պատճառով, որ XVIII դարում Այսրկովկասի քոչվոր թյուրք-թաթարները «ադրբեջանցի», իսկ 

Այսրկովկասի արևելյան հատվածն Ադրբեջան դեռևս չէին կոչվում: 
2 Տե՛ս Արզումանյան Զ., Անդրկովկասի ժողովուրդների ազատագրական պայքարի 

պատմությունից // «ԼՀԳ», 1973, թիվ 11, էջ 31-33: Բացառություն է միայն Երևանի պաշտպա-

նությանն այսպես կոչված ադրբեջանցիների մասնակցությունը, որի մասին նա չի նշում: 
3 Տե՛ս Կարապետյան Մ., Բնակչության էթնիկ կազմը և էթնիկ պրոցեսները Երևանում, էջ 96: 
4 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 96-97: 
5 Տե՛ս Հակոբյան Վ., նշվ. աշխ., էջ 78-81: 
6 Տե՛ս Այվազյան Ա., Երևանի 1724 թ. պաշտպանության ժամանակագրության մասին // 

«ՊԲՀ», 1991, թիվ 1, էջ 94-95: 



 
63 

պաշտոնական փաստաթղթերից օգտված թուրք հեղինակ Չելեբի-Զադեի 

ժամանակագրական տվյալները՝ կատարելով նաև հիջրայի ամսաթվերի 

վերծանումը, ըստ որոնց՝ Ախուրյան գետի ափից օսմանյան բանակը հու-

նիսի 13-ին շարժվել է դեպի Երևան, որի մատույցներում բանակել է հունիսի 

24-ին՝ սկսելով քաղաքի պաշարումը: Հունիսի 26-ին օսմանյան բանակը 

գրավել է Երևանի՝ բերդից դուրս գտնվող հատվածը՝ վարոշը: Երևանի բերդը 

հանձնվել է սեպտեմբերի 23-ին1: Ա. Այվազյանը կարծում է, որ Չելեբի-Զադեի 

տեղեկությունը վարոշը գրավելու մասին վերաբերում է ոչ թե ամբողջ քա-

ղաքի, այլ նրա որոշ թաղամասերի գրավմանը, քանզի Աբրահամ Երևանցին 

ևս նկարագրում է Ձորագյուղի և Կոնդի շրջանում ընթացող մարտերը2: 

Համադրելով Աբրահամ Երևանցու և Չելեբի-Զադեի տեղեկությունները՝ 

Ա. Այվազյանը փորձում է ճշգրտել Երևանի պաշարման ժամանակագրու-

թյունը: Նա որպես հիմք է ընդունում «եգիպտական զինվորների» մասնակցու-

թյունը Երևանի պաշարմանը: Նրա հաշվարկներով նրանք ժամանել են 

օգոստոսի 13-ին և մասնակցել Երևանի մատույցներում տեղի ունեցած 

հնգօրյա ճակատամարտին՝ 1724 թ. օգոստոսի 14-18-ը: Մուսուլմանները, որ 

մինչ այդ Երևանի խանի հրամանով հայերի հետ մասնակցում էին քաղաքի 

պաշտպանությանը, բերդում են պատսպարվել ու հայերին մենակ թողել 

օգոստոսի 14-ին: Ի վերջո, հեղինակը կատարում է հետևյալ ամփոփումը. 

օսմանյան բանակը Երևանը պաշարել է 1724 թ. հունիսի 24-ին, Ձորագյուղը 

ընկել է սեպտեմբերի 8-ին՝ Էրզրումի Սարի Մուստաֆա փաշայի զորքի ժա-

մանելու հաջորդ օրը, իսկ բերդը՝ սեպտեմբերի 23-ին3: Փաստորեն, Ա. Այ-

վազյանը, մերժելով Աբրահամ Երևանցու ժամանակագրական տեղեկություն-

ները, փաստում է, որ վարոշի ինքնապաշտպանությունը տեղի է ունեցել 

հունիսի 24-26-ին, երբ օսմանյան զորքերը գրավել էին որոշ թաղամասեր, 

այնուհետև քաղաքի մյուս թաղամասերի հայերի պաշտպանությունը քաղաքի 

մուսուլմանների հետ տեղադրում է հունիսի 26-օգոստոսի 14-ին, որից հետո 

վերջիններս լքել են հայերին՝ ամրանալով բերդում: Սեպտեմբերի 16-ին 

կռիվները դադարում են և սկսվում են բերդը հանձնելու բանակցությունները4: 

Թեև Ա. Այվազյանը ժամանակագրական առումով լիովին անտեսում է 

Աբրահամ Երևանցու տվյալները, իրականում վերջինիս ժամանակագրու-

թյան մեջ առկա են այնպիսի տվյալներ, որոնք ճշգրիտ են: Մասնավորապես, 

անդրադառնալով 1724 թ. հունիսի 7-ին օսմանյան բանակի վճռական 

գրոհին, նա նշում է, որ այն տեղի է ունեցել ուրբաթ օրը, ինչը ճշգրիտ է: 

Նմանապես քաղաքի պաշտպանության մասին հեղինակի մանրամասն 

տեղեկությունները՝ հաճախ շաբաթվա օրերի, մարտիկների քանակի և այլնի 

                                                           

1 Տե՛ս Թուրքական աղբյուրները, հ. Ա, էջ 142-150: 
2 Տե՛ս Այվազյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 97: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 100: 
4 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 97-100: 



 
64 

վերաբերյալ նշումներով, որևէ հնարավորություն չեն ընձեռում կասկածի 

ենթարկելու նրա ներկայացրած ժամանակագրական տեղեկությունները, 

քանի որ իրավիճակի վերաբերյալ նման խորքային տեղեկությունների տի-

րապետող հեղինակը անհնար է, որ չտիրապետեր դեպքերի ժամանակա-

գրությանը: 

Տեսակետների նման բազմազանության պայմաններում, երբ «բանավե-

ճը» կարծես այն բանի օգտին է, որ 1724 թ. Երևանում տեղի ունեցած կռիվ-

ներում պետք է առանձնացնել քաղաքի հայերի ինքնապաշտպանությունը 

բերդի դիմադրությունից, զարմանալի է, որ 2010 թ. հրատարակված՝ «Հայոց 

պատմության» նոր ակադեմիական հրատարակության համապատասխան 

հատվածի հեղինակ Վ. Դիլոյանը հենվում է միմիայն Վ. Մարտիրոսյանի և 

Ա. Այվազյանի վերոբերյալ տեսակետների վրա՝ դրանք ենթարկելով ժամա-

նակային վերաձևումների: Ըստ նրա՝ Երևանի՝ հունիսի 7-ին սկսված պաշտ-

պանությունը տևել է երեքուկես ամիս, իսկ սեպտեմբերի 22/23-ին Երևանի 

խանը հանձնել է բերդը1: 

Օսմանյան թուրքերի կողմից Երևանի գրավմանն անդրադարձել են նաև 

ադրբեջանցի հեղինակները: Վերջիններս հակված են Երևանի 1724 թ. 

կռվում լիովին անտեսելու քաղաքի հայերի ինքնապաշտպանության իրո-

ղությունը և ներկայացնելու միայն բերդի հետ կապված զարգացումները: Ն. 

Գյոզալովան, բոլորովին չանդրադառնալով հայկական սկզբնաղբյուրներին 

և ներկայացնելով սահմանափակ թվով եվրոպական սկզբնաղբյուրների 

տեղեկությունները, կարծիք է հայտնում, որ կռիվը կենտրոնացված է եղել 

հիմնականում Երևանի բերդի շուրջ, որը սկսվել է 1724 թ. հունիսին և 

ավարտվել սեպտեմբերի 28-ին2: 

Երևանի խանության պատմության վերաբերյալ կոլեկտիվ մենագրու-

թյան մեջ ադրբեջանցի հեղինակները 1724 թ. Երևանի ինքնապաշտպանու-

թյունը ներկայացնում են որպես ադրբեջանցիների կողմից հայրենի հողի 

պաշտպանության կռիվ, քանի որ, ըստ նրանց՝ «Իրևանի (Երևան – Ա. Ե.) 

պաշտպանության ժամանակ քաղաքի բնակչությունն ամբողջությամբ բաղ-

կացած էին ադրբեջանցիներից»3: Փորձ է կատարվում նաև ներկայացնելու, 

թե իբր օսմանյան թուրքերը հովանավորում էին հայերին4: Ակնհայտ է, որ 

ադրբեջանցի հեղինակների ներկայացրած տեսակետները պատմական 

իրականության հետ որևէ կապ չունեն, ինչն ի հայտ է գալիս ոչ միայն հայ-

կական և օտար սկզբնաղբյուրների տեղեկություններին ծանոթանալիս, այլև 

                                                           

1 Տե՛ս «Հայոց պատմություն», հ. III, Նոր ժամանակաշրջան (XVII դարի երկրորդ կես-

1918 թ.), գիրք առաջին (XVII դարի երկրորդ կես-XIX դարի վերջ), Երևան, 2010, էջ 40-42: 
2 Տե՛ս Гёзалова Н., Вопросы истории Азербайджана XVIII в. (на основе сведений англоязыч-

ных источников историографии), Баку-Москва, 2010, с. 57-60: 
3 Махмудов Я. и др., Иреванское ханство: российское завоевание и переселение армян на 

земли Северного Азербайджана, Баку, 2010, с. 45. 
4 Նույն տեղում: 



 
65 

երկու ադրբեջանական վերոնշյալ մենագրություններում ներկայացված՝ 

Երևանի կռիվների նկարագրություններից, որոնք միմյանցից ամբողջու-

թյամբ տարբերվում են: Պատճառն այն է, որ առաջին հեղինակը փորձել է 

խնդիրը ներկայացնել եվրոպական սկզբնաղբյուրների և պատմագրության 

հիման վրա, ուստի ստացվել է երկրորդ մենագրության՝ հակահայկակա-

նությամբ տոգորված հեղինակների գրածից լիովին տարբերվող տեքստ. 

խոսք չկա այսպես կոչված ադրբեջանցիների կողմից Երևանը պաշտպանե-

լու և Երևանի բնակչության այսպես կոչված ադրբեջանական լինելու մասին: 

Հետազոտողների կարծիքներից պարզ է, որ Երևանի 1724 թ. կռիվների 

վերաբերյալ չկա միասնական և հստակ տեսակետ, ուստի անհրաժեշտ է 

սկզբնաղբյուրային նոր քննություն՝ հայոց պատմության այդ կարևոր դրվա-

գի խորքային լուսաբանման և պատկերի ամբողջական բացահայտման 

նպատակով: 
 

Երևան քաղաքի պատմական աշխարհագրությունը XVIII դարի սկզբին 

Երևանի 1724 թ. կռիվների վերաբերյալ ամբողջական և ճշգրիտ պատկե-

րացում կազմելու համար անհրաժեշտ է ճշգրտել քաղաքի տարբեր հատված-

ների տեղադրությունը, կատարել սկզբնաղբյուրների քննական վերլուծու-

թյուն, որի հիման վրա հնարավոր կլինի պարզաբանել քաղաքի ինքնապաշտ-

պանության թե՛ բովանդակությունը և թե՛ ժամանակագրությունը: 

Խնդրո առարկա ժամանակաշրջանում իրադարձությունների կենտրո-

նում Երևանի այն բերդն էր, որը 1827 թ. գրավեցին ռուսական զորքերը: Այն 

ուներ զույգ պարիսպ: Ըստ Չելեբի-Զադեի՝ Երևանը «մեկը մյուսից 35 քայլա-

չափ տարածությամբ երկու ամրակուռ և հաստատուն պարիսպներով էր 

շրջապատված»1: Ըստ Ժ. Շարդենի՝ բերդն ուներ երեք շարք պարիսպներ2: 

Դատելով թուրք հեղինակի այն տեղեկությունից, թե Երևանի բերդի «պաշա-

րումը անպայմանորեն կապված էր վարոշի գրավման հետ»3, ինչպես նաև 

այն նշումից, որ օսմանյան զինվորների կողմից «վարոշի պարիսպների մոտ 

գտնվող և նրանց կից տները ամբողջովին հողին հավասարվեցին, և շուր-

ջանակի պարիսպների շրջակայքը ազատ հրապարակի վերածվեց»4, կարելի 

է հստակեցնել, որ Երևանի բերդի երկու պարիսպներից արտաքինի հարևա-

նությամբ տարածվում էր թուրք հեղինակների կողմից հիշատակվող 

վարոշը, որը Ա. Սաֆրաստյանի պարզաբանմամբ՝ հունգարերեն բառ է և 

ընկալելի է որպես քաղաքի ծայրամաս, արվարձան կամ շրջակայք5: Վարոշի 

առումով խիստ էական տեղեկություններ է պարունակում Էվլիյա Չելեբիի՝ 

                                                           

1 Թուրքական աղբյուրները, հ. Ա, էջ 143: 
2 Տե՛ս “The Travels o   ir John Chardin into Persia and East Indies”, the Fi th Volume, Containing 

the Author’s Voyage  rom Paris to Ispahan, London, 1686, p. 245: 
3 Թուրքական աղբյուրները, հ. Ա, էջ 143: 
4 Նույն տեղում: 
5 Տե՛ս նույն տեղում, ծանոթագրություն: 



 
66 

Երևանի նկարագրությունը 1640-ական թվականներին. «Բերդը գտնվում է 

Զանգի գետի եզերքին, ձգված է հարավից դեպի հյուսիս և շատ նեղ է: ...Ունի 

երեք հաստատուն երկաթե դարպաս: Թավրիզի դարպասը բացվում է դեպի 

հարավ, Մեյդանի դուռը՝ դեպի հյուսիս։ Վերջինս կոչվում է նաև Յայլայի 

դարպաս...։ Յայլայի դռնից դուրս գտնվող մեծ վարոշը կոչվում է Էսքի շեհիր 

(հին քաղաք – Ա. Ե.)»1: Ակնհայտ է, որ Էվլիյա Չելեբին ևս վարոշ է կոչում 

հենց բերդի շրջակա արվարձանը: Ըստ որում՝ օսմանյան բանակը վարոշը 

գրավում է հայկական թաղերի ռազմակալումից հետո՝ արդեն հունիսի 

երկրորդ կեսին, քանի որ «վարոշի երկու կողմի քարքարոտ լինելը և 

դիմացից խիստ ուժեղ թափով հոսող Զանգի գետը, վարոշի նվաճումն ու 

գրավումը դժվարացնում էին»2: Մյուս կողմից, այն իրողությունը, որ վարոշը 

գտնվում էր բերդի պարսպի հարևանությամբ, ևս հաստատում է, որ այն 

քաղաքի հետ առնչություն չուներ և չպետք է շփոթել քաղաքի հետ, ինչպես 

արել է Ա. Այվազյանը: Ժ. Շարդենի տեղեկություններից հայտնի է, որ 

քաղաքը գտնվում էր բերդից թնդանոթային կրակոցի հեռավորության վրա3: 

Ճիշտ է՝ Ժ. Շարդենի տեղեկությունները վերաբերում են 1670-ական թթ. 

սկզբներին, որից հետո՝ 1679 թ., տեղի է ունեցել Երևանի երկրաշարժը, 

սակայն քաղաքի հատակագծում երկրաշարժից հետո առանձնապես զգալի 

փոփոխություններ չեն կատարվել: 

Վերոհիշյալ տեղեկությունները հնարավորություն են տալիս ճշգրտելու 

Երևանի բերդի և վարոշի աշխարհագրական դիրքերը: Հրազդան գետի ձախ 

զառիվայր ափին՝ դեպի արևելք, գտնվում էր զույգ պարիսպներ ունեցող 

բերդը, իսկ նրա հյուսիսային դարպասից դուրս՝ արտաքին պարսպի հարևա-

նությամբ, տարածվում էր վարոշը: Վերջինս, դատելով այն իրողությունից, որ 

Երևանի քաղաքային հատվածի ինքնապաշտպանության ժամանակ պար-

սիկների կողմից լքված հայությունը խմբվել էր Ձորագյուղի և Կոնդի 

հատվածում, բնակեցված էր մուսուլմաններով: Վարոշից այն կողմ՝ դեպի 

հյուսիս, տարածվում էր Երևան քաղաքը, որն ըստ արդեն նշված հիշատա-

կությունների՝ բնակեցված էր շուրջ 30 հազար զուտ հայ ազգաբնակչությամբ: 

Հին Երևանի կարևոր հատվածներից մեկը Ձորագյուղն էր, որը գտնվում 

էր Կոնդի հարևանությամբ՝ Հրազդան գետի ձախ ափին, ներկայիս Հաղթա-

նակի կամրջից դեպի վեր՝ ընդգրկելով նաև Ս. Սարգիս եկեղեցու տարածքը: 

Զաքարիա սարկավագն ու Սիմեոն Երևանցին այն կոչում են նաև Խնկելո 

ձոր կամ Խնկաձոր4: Սիմեոն Երևանցին Ձորագյուղի տեղանքի մասին գրում 

                                                           

1 «Օտար աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին», Դ, «Թուրքական աղբյուրներ», Գ, 

Էվլիյա Չելեբի, Երևան, 1967, էջ 84-85: 
2 Թուրքական աղբյուրները, հ. Ա, էջ 143: 
3 Տե՛ս Chardin J., նշվ. աշխ., էջ 246: 
4 Տե՛ս «Զաքարեայ սարկաւագի պատմագրութիւն», հ. Բ, Վաղարշապատ, 1870, էջ 32, 51, 

«Ջամբռ. գիրք, որ կոչի յիշատակարան արձանացուցիչ, հայելի և պարունակող բնաւից 



 
67 

է. «Ի գեօղս յայս Ձորագեօղ, որ կոչի Խնկաձոր, ... որ է հանդէպ բերթին 

Երևանու ի հիւսիսակոյսն, ի բարձրահայեաց գագաթանն մեծախոր ձորոյն, 

ու անցանի գետն Հրաստան»1: Քաղաքը հյուսիսում ավարտվում էր Կոնդ 

թաղամասի հյուսիսարևմտյան ծայրամասում գտնվող Երևանի հնագույն գե-

րազմանոցով, որն ի պատիվ միջնադարյան հայտնի պատմագիր և տոմա-

րագետ Հովհաննես Կոզեռնի, որ թաղված էր այնտեղ, հայտնի էր «Կոզեռնի 

գերեզմանոց» անունով2: 

Ի դեպ, Ի. Նեպլյուևի վերոհիշյալ նկարագրությունը, թե Երևան քաղաքի 

կեսը շրջափակված է զառիթափ լեռներով, իսկ մյուս կեսը՝ գետով, ամենայն 

հավանականությամբ վերաբերում է քաղաքին և ոչ թե բերդին, քանի որ 

նկարագրության մեջ ոչինչ նշված չէ բերդի մասին: 

XVIII դ. սկզբին Երևանի դիրքը և տեղանքը, որոնք ստիպում էին օսման-

յան բանակին քաղաքի վրա գրոհել արևմտյան կողմից դեպի Ձորագյուղ, 

պատկերացնելու համար կարևոր է հիշել, որ բացի Հրազդան գետին հարող 

հատվածից, մյուս բոլոր կողմերում քաղաքը շրջապատված էր խիտ ծառաս-

տաններով: Աբրահամ Երևանցին, ինչպես տեսանք, գրում է, որ հին ժամա-

նակներից ի վեր քաղաքի շուրջը տնկվել էին խիտ ծառաստաններ, ըստ 

որում՝ այնքան խիտ, որ պահպանում էին և պատսպարում քաղաքը3: 
 

Երևան քաղաքի և բերդի պաշտպանության ժամանակագրությունը 

Ի սկզբանե անհրաժեշտ է նշել, որ եթե վստահում ենք Աբրահամ Երևան-

ցու տեղեկություններին, իսկ դրանց չվստահելու հիմքեր իրականում չկան, 

ապա ճիշտ են այն հեղինակները, որոնք կարծում են, որ Երևանի հայության և 

բերդի պարսկական կայազորի (նաև բերդի հայերի4) ինքնապաշտպանական 

կռիվները պետք է միմյանցից տարբերակել: Օսմանյան բանակը սկզբում՝ 

ապրիլից մինչև հունիսի 7-ը, կռվում էր Երևան քաղաքի հայության դեմ՝ 

անպարիսպ5 քաղաքը գրավելու նպատակով, իսկ այնուհետև՝ արդեն վարոշի 

գրավումից հետո, պաշարում է բերդը՝ հունիսից մինչև սեպտեմբերի 22-ը: 

                                                                                                                                                         

որպիսութեանց Սրբոյ Աթոռոյս, և իւրոյ շրջակայից վանօրէիցն, համաժողովեցեալ և տարա-

գրեցեալ ի Սիմէօնի ցաւահար և վշտակոծ կաթուղիկոսէ Երևանցւոյ», Վաղարշապատ, 1873, 

էջ 204: 
1 Սիմէօն Երեւանցի, էջ 204: 
2 Տե՛ս Ղաֆադարյան Կ. Գ., Երևան. միջնադարյան հուշարձանները և վիմական 

արձանագրությունները, Երևան, 1975, էջ 47: 
3 Տե՛ս Աբրահամ Երեւանցի, էջ 102: 
4 Այն, որ XVII դ. երկրորդ կեսին և XVIII դ. սկզբին Երևանի բերդում մեծ թվով հայեր 

կային, հայտնի է հայկական և օտար սկզբնաղբյուրներից: Տե՛ս Զաքարիա սարկավագ, հ. Բ, էջ 

89-90: Երևանի բերդի մուսուլմանները ասում էին, որ «մեք ահա դրացի եմք քրիստոնէից, և 

խառն ի խուռն կամք ընդ նոսա»: Ճիզվիտ Մոնիեն հաղորդում է, որ XVIII դ. սկզբին Երևանի 

բերդի չորս հազար բնակիչներից հազարը հայեր էին: Տե՛ս Nouveaux mémoires des missions de la 

campagnie de Jésus dans le Levant, t. III, Paris, 1723, p. 37: 
5 Տե՛ս Աբրահամ Երեւանցի, էջ 101: 



 
68 

Աբրահամ Երևանցու ներկայացրած ժամանակագրության հավաստիու-

թյան առումով անհրաժեշտ է նշել մի կարևոր իրողություն, որը զարմանա-

լիորեն դուրս է մնացել հետազոտողների ուշադրությունից: Հայտնի է, որ 

Կոստանդնուպոլսի 1724 թ. հունիսի 12-ի ռուս-թուրքական պայմանագրով 

նախատեսված միջպետական սահմանագիծն Այսրկովկասում օսմանյան 

տիրապետության ներքո էր թողնում մասնավորապես Թիֆլիսը, Երևանը, 

Նախիջևանը, Գանձակը, Պարտավը և Արցախը1: Ընդ որում՝ օսմանյան կող-

մը ճանաչում էր ռուսական նվաճումները Այսրկովկասում և Կասպից ծովի 

հարավում, իսկ ռուսական կողմը՝ օսմանյան նվաճումները Այսրկովկասում: 

Նվաճումների փոխադարձ ճանաչման փաստն ակնհայտ է դառնում Ի. 

Նեպլյուևի՝ 1724 թ. մայիսի 24-ի զեկուցագրից: Ներկայացնելով ռուս-թուրքա-

կան պայմանագրի նախագիծը՝ նա գրում է, որ պարսկական տերության հո-

ղերը նվաճելու համար սուլթանը մեծաթիվ զորքեր է ուղարկել երեք ուղղու-

թյամբ2՝ արձանագրելով, որ, փաստորեն, 1724 թ. մայիսի դրությամբ օսման-

յան զորքն արդեն ներխուժել էր պարսկական տերություն: Պարզվում է նաև, 

որ ռուս-թուրքական պայմանագրի շուրջ համաձայնությունը վերջնական 

տեքստով արդեն առկա էր 1724 թ. մայիսին, և թուրքական բանակն անցել էր 

իրեն հասանելիք տարածքների գրավմանը: Պայմանագրի դրույթների շուրջ 

նախնական համաձայնությունը կայացել էր դեռևս 1724 թ. մարտի 28-ի 

դրությամբ3, ուստի պատահական չէ, որ հենց մարտ ամսին օսմանյան բա-

նակը, Արաքս գետի ափից շարժվելով, սկսեց Արարատյան երկրի և Երևան 

քաղաքի գրավումը: Փաստորեն, նախքան պայմանագրի կնքումը կողմերը, 

ամենայն հավանականությամբ, փոխհամաձայնեցված ձգտում էին զբաղեց-

նել իրենց անցնող տարածքները: Ի դեպ, սա հանգուցային տեղեկություն է 

Երևանի ինքնապաշտպանության սկիզբը հստակեցնելու համար և փաստո-

րեն հիմնավորում է Աբրահամ Երևանցու ժամանակագրական տվյալների 

արժանահավատությունը: 

Հայկական սկզբնաղբյուրների՝ արդեն բերված տեղեկությունները ևս 

հիմնավորում են այն, որ Երևան քաղաքը գրավվել է բերդի անկումից առաջ: 

Երևանի կռիվների ժամանակագրության և բովանդակության ճշգրտման 

տեսակետից մյուս կարևոր իրողությունն այն է, որ Աբրահամ Երևանցու նման 

Չելեբի-Զադեն ևս պատմում է, որ Երևանի ուղղությամբ օսմանյան բանակը 

շարժվել է Ախուրյան գետի ափից (բնագրում՝ Արփա-Չայիր): Ճիշտ է, թուրք 

հեղինակը այն թվագրում է հունիսի 13-ով, սակայն տեղեկության մեջ 

                                                           

1 Պայմանագրի ամբողջական տեքստը տե՛ս «Полное собрание законов Российской 

империи с 1649 года», т. VII, 1723-1727, СПб., 1830, N 4531, с. 503-508: Տե՛ս նաև «Армяно-

русские отношения в первой трети XVIII века», сборник документов, т. II, часть II, c. 177-181: 
2 Տե՛ս «Армяно-русские отношения в первой трети XVIII века», сборник документов, т. II, 

часть II, c. 181: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 158-172: 



 
69 

բացակայում են Եղվարդի ու Կարբիի դեպքերը և Երևանի պաշտպանությանը 

հայերի մասնակցության դրվագները: Բացի այդ, ըստ նրա՝ օսմանյան բա-

նակը անմիջապես հասնում է Երևան ու անհապաղ ձեռնամուխ լինում բերդի 

պաշարմանը: Հավանական է կարծել, որ թուրք հեղինակի տեղեկություննե-

րում միաձուլված են դրանցից երկուսը՝ Ախուրյան գետի ափի բնակավայրից 

տեղաշարժը վաղ գարնանը և ամռան սկզբին Երևանի բերդի պաշարումը: Ի 

դեպ, Չելեբի-Զադեն, ինչպես տեսանք, ներկայացնում է այն իրողությունը, որ 

Երևանի բերդի գրավումը անհնար կլիներ, եթե նախապես չգրավվեր նրա 

արտաքին պարսպի հարևանությամբ՝ Հրազդան գետի ափին գտնվող 

անառիկ վարոշը: Վերջինս գրավվել է հունիսի երկրորդ կեսին միայն: Վարոշի 

դիրքի հստակեցումից հետո, երբ դիտարկում ենք Չելեբի-Զադեի նկարագրու-

թյունը, պարզվում է, որ Երևան քաղաքի հայության պաշտպանության մասին 

որևէ խոսք չկա: Թուրք հեղինակն ակնհայտորեն նկարագրում է միմիայն 

Երևանի բերդի պաշարման ու գրավման հետ կապված իրողությունները: 

Անշուշտ, ապրիլի 7-ից մինչև հունիսի 7-ը անպարիսպ Երևան քաղաքի դեմ 

պատերազմելիս օսմանյան զորքը բոլորովին չէր գրոհել բերդի ու վարոշի 

վրա՝ թերևս բավարարվելով հայերի դեմ կռիվների ընթացքում դրանց մեկու-

սացմամբ կամ պաշարմամբ, քանի որ միայն ամռանը, երբ հայերի դիմադ-

րությունը հաղթահարվել էր, և քաղաքն ընկել, օսմանյան բանակը ձեռնամուխ 

եղավ բերդի մերձակա տները վերացնելուն և պարսպի շուրջը բաց տարածք 

ստեղծելուն՝ ամենայն հավանականությամբ արդյունավետ պաշարում իրա-

կանացնելու նպատակով: Ըստ որում՝ Թ. Կրուշինսկու այն տեղեկությունը, թե 

Երևանը գրավվել է առաջին իսկ գրոհից, 30 հազար հայեր կոտորվել են, իսկ 

բերդը դիմադրել է երկու ամիս, կարելի է մեկնաբանել հետևյալ կերպ. այդ տե-

ղեկության մեջ խտացված ներկայացված են տեղի ունեցած իրադարձու-

թյունները Երևանի շուրջ: Երևանի գրավման ժամանակ իրոք կոտորվել ու 

գերեվարվել էր շուրջ 30 հազար հայ, հայերի ինքնապաշտպանության 

անկումից հետո՝ հունիսի երկրորդ կեսին, գրավվել է բերդի վարոշը կամ 

շրջակայքը1 այդ ուղղությամբ ձեռնարկած գրեթե առաջին իսկ գրոհով, որից 

հետո բերդը պաշտպանվել է շուրջ երկու ամիս: 

Հավելենք նաև, որ Աբրահամ Երևանցին և Չելեբի-Զադեն հիշատակում 

են եգիպտացի երեք հազար օգնական զինվորների ժամանումը Երևան: 

Նրանց գալը հիշատակում է նաև Ի. Նեպլյուևը: Թուրք հեղինակը նշում է 

նրանց ժամանման ամսաթիվը՝ օգոստոսի 13, իսկ ըստ Աբրահամ Երևանցու՝ 

նրանք եկել են մայիսին՝ հունիսի 7-ից շուրջ 20 օր առաջ: Իսկ ռուս դիվանա-

գիտական ներկայացուցիչը որևէ ժամանակագրական տվյալ չի հայտնում: 

Ա. Այվազյանի վերոհիշյալ տեսակետի հիմնավորման համար հայ և թուրք 

հեղինակների միանման տեղեկությունները և նրանցից երկրորդի նշած 

                                                           

1 Ա. Այվազյանը ևս նման կարծիք է հայտնում: Տե՛ս Այվազյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 96: 



 
70 

ամսաթիվը գլխավոր կռվաններից են: Սակայն պետք է նշել, որ եթե Աբրա-

համ Երևանցին հաղորդում է լոկ նրանց գալու մասին, ապա Չելեբի-Զադեն 

նրանց գալուն նախորդող դեպքերի մասին հավելյալ մանրամասներ է ներ-

կայացնում: Ըստ նրա՝ Երևանը պաշարածներին օգնության ուղարկված 

եգիպտացիների զորքը նախատեսված էր Թավրիզ ուղարկվելու համար, 

սակայն օսմանյան զորքի հրամանատարը որոշում է նրանց ուղարկել 

Երևան, և նրանք ժամանում են այնտեղ օգոստոսի 13-ին: Ըստ որում՝ Աբրա-

համ Երևանցու և Չելեբի-Զադեի տեղեկությունները եգիպտացի զինվորների՝ 

ռազմական գործողություններում ընդգրկվելու վերաբերյալ այնուհետև 

լիովին տարբեր են: Ըստ Աբրահամ Երևանցու՝ նրանք անմիջապես ներխու-

ժել են Ձորագյուղ, բայց ջախջախվել կատաղի ճակատամարտում, իսկ ըստ 

Չելեբի-Զադեի՝ նրանք կռվել են խրամատներում՝ փոխարինելով հյուծված 

զինվորներին: Ըստ թուրք հեղինակի՝ ժամանելուց 22 օր անց նրանցից 300-ը 

գաղտնի գրոհով բարձրանում են Երևանի բերդի վրա, բայց զոհեր տալով՝ 

նահանջում1, իսկ Երևանի բերդը գրավվում է նրանց գալուց ավելի քան 

մեկուկես ամիս անց2: Մինչդեռ, ըստ Աբրահամ Երևանցու՝ քաղաքի գրավու-

մը տեղի է ունեցել նրանց գալուց շուրջ 20 օր անց: Փաստորեն, բացի եգիպ-

տացի զինվորների՝ Երևանի մատույցներ ժամանելուց և քանակից, պատմիչ-

ների տեղեկությունները միմյանց ամենևին չեն համապատասխանում: Ամե-

նայն հավանականությամբ, եգիպտացիների երեք հազարանոց զորախումբը 

մասնակցել է թե՛ Երևան քաղաքի (մայիսից հունիս) և թե՛ բերդի (օգոստոսից 

սեպտեմբեր) պաշարմանը: Քաղաքի գրավումից հետո այն ցանկացել են տե-

ղափոխել Թավրիզ, սակայն հետո՝ օգոստոսի 13-ին, վերադարձրել են 

Երևան՝ բերդի գրավմանը մասնակցելու, քանի որ աչքի էր ընկել հայերի դի-

մադրությունը հաղթահարելիս: Ի. Նեպլյուևի վերոհիշյալ տեղեկությունները 

որոշակիորեն հիմնավորում են այս տեսակետը: Նշելով այն մասին, որ 

Երևան էր ուղարկվել եգիպտական երեք հազարանոց զորախումբը, նա 

այնուհետև գրում է, որ Թավրիզ արշավող փաշայի զորքն այնքան էր թուլա-

ցել գրավված վայրերում կայազորներ թողնելու և Երևան զորախումբ ուղար-

կելու պատճառով, որ հույս չկար, թե այն կկարողանար գրավել Թավրիզը: 

Կարելի է կարծել, որ Թավրիզ արշավող փաշան Երևան էր ուղարկել նախա-

պես իր բանակին կցված եգիպտացիների զորախումբը, ինչից մեծապես թու-

լացել էր: Ինչ վերաբերում է եգիպտական զորախմբի թվաքանակին, ապա 

երեք հազար թվի հիշատակումը երեք տարբեր հեղինակների կողմից ոչ թե 

պարզ համընկնում է, այլ զորախմբի անձնակազմի թվաքանակն է, որը, ան-

կասկած, համալրվում էր կռիվներում կորուստներ ունենալուց հետո: 

Երևանի հայության ինքնապաշտպանության տևողությանն առնչվող 

                                                           

1 Տե՛ս Թուրքական աղբյուները, հ. Ա, էջ 146-148: 
2 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 150-151: 



 
71 

հաջորդ կարևոր խնդիրն այն է, որ այդ ժամանակահատվածը սխալ է հաշ-

վարկվել: Մասնավորապես, Ս. Պողոսյանը, Թ. Հակոբյանը և Ա. Սիմոնյանը, 

ինչպես տեսանք, կարծում են, որ պաշտպանությունը սկսվել է ապրիլի 7-ին 

և ավարտվել հունիսի 7-ին, այն է՝ տևել է երկու ամիս: Հաշվարկի հիմքում 

Աբրահամ Երևանցու տեղեկությունն է այն մասին, որ Երևանի հայերի 

ինքնապաշտպանական կռիվները տևել են 60 օր: Սակայն հաշվարկը ցույց է 

տալիս, որ հունիսի 7-ին ավարտված 60-օրյա ինքնապաշտպանությունը 

պետք է սկսվեր ապրիլի 9-ին: Ի դեպ, Երևանի 60-օրյա պաշտպանության 

մասին գրում է նաև Ի. Նեպլյուևը: Ռուս հեղինակի տեղեկությունը կարող էր 

վերաբերել նաև Երևանի հայերի ինքնապաշտպանությանը. խնդիրն այն է, 

որ, ինչպես կհամոզվենք, հեղինակի հաղորդումներում հյուսկեն ձևով 

ներկայացված են իրողություններ Երևան քաղաքի և բերդի կռիվներից: 

Ինչ վերաբերում է Ա. Այվազյանի՝ մարտի 6-ից կատարած հաշվարկին, 

ապա այն այնքան միանշանակ չէ, քանի որ նա այդ մեկնակետից իր հաշ-

վարկած 60 օրում հերթականության սկզբունքով ընդգրկել է Կարբիի կռիվ-

ների 40 օրը և փաշայի՝ կարբեցիներին ներկայացրած վերջնագրին հետևած 

10 օրը: Մինչդեռ հաշվարկը հարկ էր կատարել զուգահեռության սկզբուն-

քով՝ Կարբիի կռիվները և Երևանի վրա արշավանքն ու քաղաքի ինքնա-

պաշտպանությունը դիտարկելով որպես զուգահեռաբար ընթացող իրադար-

ձություններ: Դրանով իսկ Աբրահամ Երևանցու ժամանակագրական տեղե-

կությունները դառնում են հավաստի: Խնդիրն այն է, որ եթե Աբրահամ 

Երևանցու՝ «Պատմութիւն թագայորի Պարսից» ձեռագրում Կարբիի բնակիչ-

ների դեմ կռվող օսմանյան հրամանատարներին 40 օր անց օգնության եկած 

փաշայի անունը բացակայում է, և բացի այդ, Կարբիի դեպքերի նկարագրու-

թյունից հետո նշվում է այն մասին, թե Երևանի ուղղությամբ օսմանյան 

զորքի արշավանքը սկսվում է Եղվարդից, որը հուշում է, որ օսմանյան 

բանակի մի մասը այնտեղ պարսկական բանակը ջախջախելուց հետո գնա-

ցել էր Կարբիի ուղղությամբ, իսկ մյուս մասը՝ Եղվարդում զորամասեր թող-

նելով՝ դեպի Երևան: Ամենայն հավանականությամբ հենց այդ վերջին զորա-

մասերն են օգնության գնացել Կարբիի դեմ կռվող օսմանցիներին: Մինչդեռ 

Աբրահամ Երևանցու երկի խմբագրված տարբերակում հստակ նշված է, որ 

Երևանի վրա Եղվարդից արշավող զորքն Աբդուլլա փաշայի բանակն էր, որ 

օգնության էր հասել Կարբին պաշարող օսմանյան զորքին: Աբրահամ 

Երևանցու տեքստում նշված հավելումները ստեղծում են այն տպավորու-

թյունը, որ Կարբիի դեմ կռվող օսմանցիներին օգնության հասած փաշան 

այնուհետև Եղվարդից արշավել է Երևանի ուղղությամբ: Իսկ քանի որ նա 

օգնության էր հասել մարտի սկզբներից Կարբիի դեմ արդեն 40 օր մարտնչող 

օսմանցիներին և 10 օր ժամանակ տվել կարբեցիներին հանձնվելու համար, 

որից հետո միայն արշավել դեպի Երևան, ստացվում է, որ, իրոք, ինչպես 

կարծում է Ա. Այվազյանը, օսմանյան բանակը պետք է Երևան հասներ 

մայիսի սկզբին: Մինչդեռ, եթե հավատարիմ ենք մնում Աբրահամ Երևանցու 



 
72 

բնագրին, ապա կապը Կարբիում կռվող օսմանցիներին օգնության գնացած 

փաշայի և Եղվարդից Երևան արշաված զորքերի միջև բացակայում է, ուստի 

մեծ է հավանականությունը, որ Կարբիի դեպքերը և Երևանի ուղղությամբ 

օսմանյան բանակի գրոհը տեղի են ունեցել զուգահեռաբար: Իսկ քանի որ 

Աբրահամ Երևանցին հիշատակում է Կարբի եկած «մեծ փաշային»1, ապա 

կարելի է կարծել, որ նկատի ունի Եղվարդի և Կարբիի ուղղությամբ գործող 

օսմանյան բանակի հրամանատարին: 

Անդրադառնալով Երևանի հայերի ինքնապաշտպանության բուն ժամա-

նակագրությանը, որը, փաստորեն, սկսվել էր ապրիլի 9-ին, ապա անհրա-

ժեշտ է նշել, որ Աբրահամ Երևանցու վերոհիշյալ հաղորդումներով հնարա-

վոր է հստակ ներկայացնել միայն մայիսի կեսերից մինչև հունիսի 7-ը ընկած 

ժամանակագրությունը: Դա հնարավոր է դառնում հունիսի 7-ից կատարված 

հետհաշվարկի միջոցով, քանի որ հունիսի 7-ի վճռական գրոհից առաջ՝ 15 

օր սպասելով օգնական նոր ուժերի տեղ հասնելուն, թշնամին բավարարվել 

էր միայն քաղաքի պաշարմամբ և նոր գրոհներ չէր ձեռնարկում: Կարելի է 

եզրահանգել, որ մայիսի 23-ից սկսած Երևանի մատույցներում ակտիվ 

ռազմական գործողություններ չեն եղել: Դրանից մեկ օր առաջ՝ մայիսի 22-

ին, տեղի էր ունեցել թուրքերի գրոհը Կոնդի ուղղությամբ, երբ հայերը, 

արագորեն տեղափոխելով ուժերը Ձորագյուղից, պարտության էին մատնել 

թշնամուն: Դրանից մեկ կամ երկու օր առաջ՝ մայիսի 20-ին կամ 21-ին, տեղի 

է ունեցել Երևանի հայերի ինքնապաշտպանության մեծագույն ճակատա-

մարտը՝ Ձորագյուղի կռիվը, որտեղ հայերը 1300 զոհ էին տվել՝ ոչնչացնելով 

թշնամու վեց հազար զինվորի: Պարտված թշնամին քշվել էր Հրազդան գետի 

մյուս ափը: Ըստ որում, դատելով Աբրահամ Երևանցու ժամանակագրական 

հստակ տեղեկություններից, կարելի է ներկայացնել դեպքերի ընթացքը՝ 

սկսած մայիսի 13-ից (հետհաշվարկը՝ մայիսի 20-ից). այդ օրը թշնամուն 

օգնության են եկել մեծաթիվ զորքեր: Երեք օր անց՝ մայիսի 16-ին, թուրքերն 

անցնում են Հրազդան գետը և մտնում Ձորագյուղ՝ ամրանալով այնտեղ և 

սպանելով երկու հազար քրիստոնյայի: Խանի զինվորները, որոնք մինչ այդ 

կռվում էին հայերի կողքին, լքում են նրանց և ապաստանում բերդում: Այն, 

որ խանի պարսիկ զինվորները կռվում էին հայերի հետ, հիշատակված է 

նաև Ի. Նեպլյուևի տեղեկագրերում: Իսկ այն, որ հայերի ու պարսիկների հա-

մատեղ կռիվը հենց քաղաքում է տեղի ունեցել և ոչ թե բերդում, հստակորեն 

արձանագրված է Ի. Նեպլյուևի տեղեկագրում, ըստ որի՝ քաղաքն անառիկ 

էր՝ շրջապատված զառիթափ լեռներով ու գետով, իսկ բերդի մասին խոսք 

չկա: Հետաքրքրական է, որ նրա հիշատակությունը քաղաքի հինգ հազար 

պաշտպանների մասին գրեթե լիովին համապատասխանում է Երևան 

քաղաքից հավաքագրված հայ զինվորների թվին: Փաստորեն, մեկ ամսից 

                                                           

1 Տե՛ս Աբրահամ Երեւանցի, էջ 24: 



 
73 

ավելի պարսից զինվորները կռվել են հայերի կողքին: Խնդիրն այն է, որ 

համատեղ մարտնչելով՝ խանի զորքը դրանով հետաձգում էր գրոհը Երևանի 

բերդի ուղղությամբ, սակայն ակնհայտ է, որ մայիսի 16-ի կռվի ժամանակ 

նրանց թվացել է, թե Ձորագյուղի ինքնապաշտպանությունն այլևս անհույս է 

և հեռացել են ու ապաստանել բերդում: 

Այդ պահից սկսած, փաստորեն, հայերի ինքնապաշտպանությունը դա-

տապարտվել է: Հաջորդ օրը՝ մայիսի 17-ին, օսմանյան բանակը գրոհ չձեռ-

նարկեց, որը հնարավորություն տվեց հայերին զորահավաք անցկացնելու: 

Այնուհետև թուրքերին օգնության ուղարկվեց եգիպտացի երեք հազար 

զինվոր, որոնք տեղակայվեցին Նորագյուղի մոտակայքում և մայիսի 20-ին 

գրոհեցին Ձորագյուղի վրա: Հայ պաշտպանները սկզբում նահանջեցին՝ 

կորցնելով Ձորագյուղի կեսը, բայց օգնության եկած բոշաների հետ ամրա-

պնդեցին իրենց շարքերը և, ինչպես տեսանք, վճռական կռվում ջախջա-

խեցին թշնամուն՝ նրան ետ շպրտելով գետի մյուս կողմը: Ինչ վերաբերում է 

ապրիլի 9-ից մինչև մայիսի 13-ը ընկած ժամանակաշրջանին, ապա ըստ 

Աբրահամ Երևանցու տեղեկությունների՝ թշնամին, չնայած մեծաքանակ 

կորուստներին, որևէ առաջխաղացում չի ունեցել, որի պատճառով հուսա-

հատվել և անընդհատ օգնություն է խնդրել: 

Հունիսի 7-ի կռիվը մեր պատմության ամենահերոսական դրվագներից 

է: Ավելի քան 60 հազարանոց օսմանյան բանակի դեմ հայ զինվորները 

կռվեցին մինչև երեկո, և թշնամին կարողացավ քաղաքը գրավել միայն այն 

ժամանակ, երբ մարտադաշտում ընկել էր վերջին հայ մարտիկը: Դրանից 

հետո սկսվեցին թուրքերի բարբարոսություններն անպաշտպան բնակչու-

թյան նկատմամբ: 

Անհրաժեշտ է նշել, որ, դատելով վերոասացյալից, Ի. Նեպլյուևի տեղե-

կագրերում արտացոլված են ինչպես Երևան քաղաքի հայության ինքնա-

պաշտպանությունը (առաջին երկու տեղեկագրերը), այնպես էլ բերդի 

գրավումը՝ թվագրված 1724 թ. սեպտեմբերի 22-ով: 

Ի վերջո, անդրադառնալով այն պնդմանը, թե Աբրահամ Երևանցու 

երկում Երևանի բերդի գրավման թվականը սխալ է, հարկ է նշել, որ դա այն-

քան էլ ճիշտ չէ: Ավելին, հեղինակի տեղեկությունն այն մասին, թե հունիսի 

7-ին՝ քաղաքի անկումից հետո, Երևանի բերդը շարունակեց պաշտպանու-

թյունը մինչև օգոստոսի 21-ը1, որևէ ուսումնասիրող չի քննարկել: Միայն Ա. 

Այվազյանն է, որ այդ վկայությանն անդրադարձել է, այն էլ՝ ցույց տալու 

համար Աբրահամ Երևանցու ժամանակագրական տեղեկությունների հա-

վաստի չլինելը2: Մինչդեռ, եթե ընդունենք, որ Երևանի բերդի հանձնման ամ-

սաթիվը՝ օգոստոսի 21-ը, ձեռագրական վրիպակ է, որն իրականում սեպ-

                                                           

1 Տե՛ս Աբրահամ Երեւանցի, էջ 35: 
2 Տե՛ս Այվազյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 93: 



 
74 

տեմբերի 21-ն է, ապա ամեն ինչ կլինի իր տեղում, քանի որ կստացվի, որ 

Աբրահամ Երևանցին ևս ճշգրիտ է հիշատակում բերդի անկման ամսաթիվը: 

Եթե առաջարկված ճշգրտումը հավանական է, ուրեմն կարելի է համարել, 

որ գուցե իրականում բերդը հանձնվել է հենց սեպտեմբերի 21-ին և ոչ թե 22-

ին, ինչպես նշում է Ի. Նեպլյուևը: Ի դեպ, Կոստանդնուպոլսում գտնվող 

ռուսական դիվանագիտական ներկայացուցչի սխալվելու հավանականու-

թյունն ավելի մեծ է, քան ականատես Աբրահամ Երևանցունը: Կարելի է 

փաստել, որ ուսումնասիրողները լիովին անտեսել են Աբրահամ Երևանցու 

երկում ներկայացված ժամանակագրությունը հիմնավորող տեղեկությունը: 

 
 

Արման Եղիազարյան – Երևանի 1724 թվականի ինքնապաշտպանությունը 
 

Երևանի հայության 1724 թ. հերոսական ինքնապաշտպանությունը հայոց 

պատմության ամենահիշարժան իրադարձություններից է: Ուսումնասիրությունը 

ցույց է տալիս, որ ճիշտ են այն հետազոտողները, որոնք առաջարկում են Երևան 

քաղաքի հայության ինքնապաշտպանությունն առանձնացնել Երևանի բերդի 

պաշտպանությունից, որը սկսվել է հայերի ինքնապաշտպանության ավարտից 

հետո և շարունակվել մինչև սեպտեմբերի 22-ը: Երևանի հայության ինքնապաշտ-

պանությունը սկսվել է ապրիլի 9-ին և ավարտվել հունիսի 7-ին՝ տևելով 60 օր: 

Մայիսի 20-ին տեղի է ունեցել Երևանի հայության ինքնապաշտպանության ամենա-

խոշոր՝ Ձորագյուղի ճակատամարտը, որտեղ հայերը, 1300 զոհ տալով, ջախջախել 

են օսմանյան բանակն ու ստիպել նահանջել՝ պատճառելով վեց հազար զինվորի 

կորուստ: Երևանի հայության ինքնապաշտպանական ջոկատների դեմ կենտրոնաց-

նելով ավելի քան 60 հազարանոց բանակ՝ օսմանյան թուրքերը հունիսի 7-ի առա-

վոտյան ներխուժել են քաղաք: Հայկական ինքնապաշտպանական խմբերը կռվել են 

մինչև վերջ՝ փորձելով փրկել ժողովրդին: Քաղաքը թալանելուց և բնակչությանը 

կոտորելուց կամ գերեվարելուց հետո օսմանյան բանակը հարձակվել է Երևանի 

բերդի փոքրիկ արվարձանի՝ վարոշի վրա, գրավել ու ոչնչացրել այն, որից հետո 

երեք ամիսների ընթացքում բերդը պաշարված է եղել: Այն հանձնվել է Հայոց 

Աստածատուր Ա Համադանցի կաթողիկոսի (1715-1725) միջնորդությամբ 1724 թ. 

սեպտեմբերի 21-ին: 
 

 

Арман Егиазарян – Самооборона Еревана в 1724 году 

 
Ключевые слова – история Еревана, самооборона, Ереванская крепость, Дзорагюх, 

Османская армия, Абраам Ереванци, Челеби-заде, осада, взятие крепости 

 

Героическая самооборона армян Еревана в 1724 г. – одно из самых памятных собы-

тий истории Армении. Исследование показывает, что правы те исследователи, которые 

предлагают разделять самооборону армян города Еревана от обороны Ереванской 

крепости, начавшейся после завершения самообороны армян города и продолжавшейся 

до 22 сентября. Самооборона армян Еревана продолжалась 60 дней, с 9 апреля до 7 

июня. 20 мая на окраине Еревана, в Дзорагюхе, произошло крупнейшее сражение само-

обороны Еревана, где армяне ценой жизни 1300 воинов разгромили османскую армию и 



 
75 

заставили ее отступить с потерями в 6000 солдат. Сосредоточив против сил самообо-

роны Еревана армию численностью более 60 000 человек, турки-османы утром 7 июня 

вторглись в город. Армянские отряды самообороны сражались до конца, пытаясь спасти 

людей. Разграбив город, убив и взяв в плен население, османская армия напала на 

небольшой пригород Ереванской крепости, захватила и разрушила ее, после чего кре-

пость три месяца находилась в осаде. Ереванская крепость была сдана туркам при 

посредничестве армянского католикоса Аствацатура Амаданци (1715-1725) 21 сентября 

1724 года. 

 

 

Arman Yeghiazaryan – The Self-Defense of Yerevan in 1724 

 
Key words – Abraham Yerevantsi, history of Yerevan, Yerevan fortress, Dzoragyugh, 

Ottoman army, Celebi-zade, siege, capture of the fortress, self-defense 

 

The heroic self-defense of the Armenians of Yerevan in 1724 is one of the most 

memorable events in the history of Armenia. The study shows that researchers are right to 

propose separating the self-defense of the Armenians of the city of Yerevan from the defense 

of the Yerevan fortress, which began after the end of the self-defense of the Armenians of the 

city and lasted until September 22. The self-defense of the Armenians in Yerevan lasted 60 

days, starting on April 9 and ending on June 7. On May 20, on the outskirts of Yerevan, in 

Dzoragyugh, the largest self-defense battle of the Armenians of Yerevan took place, where the 

Armenians, at the cost of the lives of 1,300 soldiers, defeated the Ottoman army and forced it 

to retreat, causing loss of 6,000 soldiers. Having concentrated an army of more than 60,000 

people against the self-defense forces of the Armenians of Yerevan, the Ottoman Turks 

invaded the city on the morning of June 7. Armenian self-defense units fought to the end, 

trying to save people. Having plundered the city, killed and captured the population, the 

Ottoman army attacked the small suburb of the Yerevan fortress, captured and destroyed it, 

after which the Yerevan fortress was under siege for three months. The Yerevan fortress 

surrendered to the Turks through the mediation of the Armenian Catholicos Astvatsatur 

Hamadantsi (1715-1725) on September 21, 1724. 

 

Ներկայացվել է 06.05.2022 

Գրախոսվել է 23.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 

 

Արման Եղիազարյան – ԵՊՀ հայոց պատմության ամբիոնի պրոֆեսոր, 

պատմական գիտությունների դոկտոր (armanyeghiazaryan@ysu.am) 

 

mailto:armanyeghiazaryan@ysu.am


 
76 

 
 
 
 

ԱՐՓԻՆԵ ԲԱԲԼՈՒՄՅԱՆ 
 

ԴԻԱՐԲԵՔԻՐԻ ՆԱՀԱՆԳԻ ՀԱՅ ԲՆԱԿՉՈՒԹՅԱՆ ԿՈՏՈՐԱԾՆԵՐԸ 1915 Թ. 
 

Բանալի բառեր – Արևմտյան Հայաստան, Դիարբեքիր, Տիգրանակերտ, Արղանա 
Մադեն, Մարդին, Հայոց ցեղասպանություն, կոտորածներ, տեղահանություն, իսլամա-
ցում, Մեհմեդ Ռեշիդ 
 

Արևմտյան Հայաստանի Դիարբեքիրի նահանգի տարածքը 1915-1923 

թթ. ամբողջությամբ դարձավ հայ ժողովրդի ոչնչացման կենտրոններից մե-

կը: Բացի այն, որ նահանգի գրեթե բոլոր բնակավայրերից հայերը ենթարկ-

վեցին տեղահանության, բնակչության մի մասը տեղում կոտորվեց: Դիարբե-

քիրը դարձավ նաև տարբեր նահանգներից դեպի անապատներ տեղափոխ-

վող գաղթականների վերջին հանգրվանը: Անդրադարձ կատարենք Դիարբե-

քիրի նահանգի հայության կոտորածներին, տեղահանությանն ու հայրենա-

զրկմանը 1915 թ.: 
 

Հայ բնակչության թվաքանակը նահանգում 1914 թ. 

1870-1880-ական թվականներին ձևավորված Դիարբեքիրի կամ Տիգրա-

նակերտի նահանգը Արևմտյան Հայաստանի վեց նահանգներից էր, որը 

բաժանվում էր երեք` Դիարբեքիր, Արղանա Մադեն և Մարդին գավառների: 

Դիարբեքիրի նահանգում Հայոց ցեղասպանության նախօրյակին հայ 

բնակչության թվաքանակի վերաբերյալ միայն մի քանի ընդհանուր տվյալ-

ներ կան: Ըստ Կ. Պոլսի պատրիարքարանի 1912 թ. տվյալների՝ Դիարբեքիրի 

նահանգի տարածքում, բացառությամբ հարավային մասի, ապրում էր 

105.0001, իսկ ըստ 1913-1914 թթ. ցուցակների` 106.867 հայ բնակիչ2: Մինչդեռ, 

ըստ Հայոց ցեղասպանությունը վերապրած մտավորական Թեոդիկի հրա-

տարակած տվյալների, որոնք ևս հիմնված են պատրիարքարանի վիճակա-

ցույցների տվյալների վրա, նահանգի տարածքում բնակվում էր 88.000 հայ 

բնակիչ, որից 71.300-ը` լուսավորչական, 9900-ը` կաթոլիկ, իսկ 7600-ը` բո-

ղոքական3: Սակայն նա այս տվյալներից խիստ տարբեր վիճակագրություն է 

ներկայացնում «Ամենուն տարեցոյց» տարեգրքում. Դիարբեքիրի նահանգի 

հայության թվաքանակը ըստ այս ցուցակի` 1915 թ. 124.000 էր4: Դժվար է այս 

                                                           

1 Տե՛ս «Արարատ», 1914, հ. Թ, էջ 808-809: 
2 Տե՛ս Kévorkian R., Paboudjian P., Les Arméniens dans l’Empire ottoman à la veille du 

génocide, Paris, 1992, p. 59: 
3 Տե՛ս Թեոդիկ, Գողգոթա հայ հոգեւորականութեան եւ իր հօտին աղէտալի 1915 

տարիին, Թէհրան, 2014, էջ 356: 
4 Տե՛ս «Ամենուն տարեցոյց» (Կ. Պոլիս), 1921, էջ 261: 



 
77 

տվյալներից որևէ մեկին նախապատվություն տալը: Ինչպես Ռ. Գևորգյանն է 

հավաստում, հայ բնակչության թվաքանակի վերաբերյալ պաշտոնական 

մարդահամարները վստահելի չեն եղել, ավելին՝ կարող ենք վստահաբար 

ասել, որ պատրիարքարանի տվյալները ևս հաճախ չէին արտացոլում հա-

յերի իրական թվաքանակը այս կամ այն գավառում և նահանգում: Սրա վառ 

ապացույցը նախ այն փաստն է, որ 1915 սեպտեմբերի 15-ով թվագրվող 

Դիարբեքիրի վալի, դոկտոր Ռեշիդի հեռագրում` ուղղված Օսմանյան կայս-

րության ներքին գործերի նախարարին, նշվում է, որ տեղահանվել են Դիար-

բեքիրի նահանգի 120.000 հայերը1, այն դեպքում, երբ, ըստ պատրիարքարա-

նի տվյալների, 1914 թ. դրությամբ Դիարբեքիրի նահանգում հաշվարկվում էր 

106.867 հայ: 

Կարծում ենք, որ հիշյալ բոլոր սկզբնաղբյուրներում հայ բնակչության 

թվաքանակը հիմնականում նվազ է տրված: Այդ մասին է վկայում նաև այն 

փաստը, որ դեռևս 1882 թ. պատրիարքարանի տվյալներում Դիարբեքիրի 

նահանգում հիշատակվում էր 150.000 հայ բնակիչ2: Պարզ է, որ հայերի 

նկատմամբ իրականացվող քաղաքականության և հատկապես համիդյան 

կոտորածների հետևանքով նրանց թվաքանակը պետք է որոշակիորեն 

նվազեր գրեթե բոլոր բնակավայրերում, բայց ոչ այդ չափով: Մեր կարծիքով, 

Դիարբեքիրի կամ Տիգրանակերտի նահանգի տարածքում 1915 թ. նախօրյա-

կին ապրում էր շուրջ 130.000 հայ բնակիչ, այդ թվում` նույնանուն գավա-

ռում` շուրջ 67.0003, Արղանա Մադեն գավառում` ավելի քան 40.0004: Ինչ վե-

րաբերում է Մարդինի գավառակին, ապա այստեղ 1915 թ. դրությամբ, ըստ 

Թեոդիկի հրատարակած պատրիարքարանի տվյալների, ապրում էր շուրջ 

12.3005, ըստ «Ամենուն տարեցոյց»-ի` 19.000 հայ6: 

 

Բռնություններ մինչև 1915 թ. 

Դիարբեքիրի նահանգում անհանգստությունները սկսվեցին 1909 թ. 

կիլիկյան կոտորածների օրերին, և ուշագրավ է այն հանգամանքը, որ ան-

հանգստությունները նահանգի որոշ բնակավայրերում վերաճեցին դիմադ-

րության: Այսպես, կոտորածի լուրը ստանալուն պես, Արղանա Մադեն գա-

                                                           

1 Տե՛ս Кеворкян Р., Геноцид армян: полная история, Москва, 2015, с. 392, 404: 
2 Տե՛ս Population arménienne de la Turquie avant la guerre. Statistiques établies par le Patriarcat 

arménien de Constantinople, Paris, 1920, p. 9: 
3 Տե՛ս Բաբլումյան Ա., Արևմտյան Հայաստանի Դիարբեքիրի (Տիգրանակերտ) գավառի 

հայ բնակչությունը XIX դարի վերջերին-XX դարի սկզբներին // Հայոց պատմության հարցեր, 

թիվ 21, Երևան, 2020, էջ 91-119: 
4 Տե՛ս Bablumyan A., The Armenian Population of Arghana Maden Sanjak of Province Diarbekir 

(Tigranakert) at the End of XIX-Beginning of XX Centuries // «Բանբեր հայագիտության», 2021, թիվ 

2, էջ 43-62: 
5 Տե՛ս Թեոդիկ, նշվ. աշխ., էջ 384: 
6 Տե՛ս «Ամենուն տարեցոյց», 1921, էջ 261: 



 
78 

վառի Չնքուշ բնակավայրի թուրքերը պայմանավորվում են քաղաքը շրջա-

պատող քրդերի հետ այստեղ ևս հայերի նկատմամբ բռնություններ կազ-

մակերպել: Բարեբախտաբար արտագնա աշխատանքի մեկնող հայերը դեռևս 

Չնքուշում էին, և այս բնակավայրը նախապատրաստվեց դիմադրության: Սա 

նահանգի տարածքում թե՛ համիդյան կոտորածների, թե՛ ցեղասպանության 

տարիներին կազմակերպված դիմադրության եզակի փորձերից էր: 20.000 

քրդեր շրջապատում են Չնքուշը: Այդ ընթացքում մյուդիրը իր մի քանի 

ոստիկաններով միանում է հայերին: Ժողովուրդը ապաստանում է եկեղեցում: 

Պաշարումը տևում է 21 օր, 10-րդ օրը Ջերմուկից1 Չնքուշ է գալիս մի հարյու-

րապետ՝ 12 զինվորների ուղեկցությամբ: Նա իբր ցրում է քրդերին և հայերին 

պարտավորեցնում անցնել բնականոն կյանքի: Հայերը խոստումը կատարում 

են, սակայն պաշտպանությունը չեն թուլացնում: Շուտով մի շեյխ է ժամանում 

Չնքուշ, մուսուլմաններին հրավիրում մզկիթ և փորձում, հայերին հանկարծա-

կիի բերելով, պատժել ու կոտորել: Սակայն հայերը շարունակում են պայքա-

րը, խուճապի չեն մատնվում և օգնության խնդրանքով նամակներ են ուղար-

կում Արղանա Մադեն ու Տիգրանակերտ: Այս անգամ օգնություն լինում է, և 

հանցագործներին ի վերջո քշում են Տիգրանակերտ: Վերջիններիս, սակայն, 

չեն պատժում, այլ մի քանի օր անց ազատ են արձակում, որքան էլ որ չնքուշ-

ցիները նամակներ հղեին կուսակալին2: 1909 թ. որոշ անհանգստություններ 

եղան նաև Հայնիում3: Չնքուշի դիմադրության հաջողությունը նախ պայմա-

նավորված էր հայերի հաստատակամությամբ և հեռատեսությամբ, նաև 

չմոռանանք այն հանգամանքը, որ իշխանությունները թերևս դեռևս չունեին 

ավելի լայնածավալ ոչնչացման քաղաքականության անցնելու ծրագիր կամ 

գուցե հարմար առիթի էին սպասում կիլիկյան արհավիրքը տարածելու նաև 

Արևմտյան Հայաստանի նահանգներում և մյուս հայաբնակ բնակավայրերում: 

Կոտորածների մտավախություն կիլիկյան կոտորածների օրերին եղավ նաև 

հայաշատ այլ բնակավայրերում, սակայն դրանք օրերի ընթացքում ցրվեցին: 

Իթթիհատի հայատյաց քաղաքականության դրսևորման առիթ դարձավ 

Առաջին համաշխարհային պատերազմը, իսկ Դիարբեքիրում իշխանու-

թյունները որոշակի գործողությունների անցան արդեն 1914 թ. օգոստոսի 18-

ի լույս 19-ի գիշերը՝ քաղաքի շուկան հրդեհելով: Այս միջադեպով արդեն 

նշմարվում էր հայերի դեմ իրագործվելիք հստակ քաղաքականության նոր 

փուլի սկիզբը: Ականատեսների հավաստմամբ՝ հրդեհը կազմակերպվել էր 

ոստիկանության ղեկավար Մեմդուհ բեյի, ինչպես նաև Դիարբեքիրից 

խորհրդարանի պատգամավոր Փիրինջի զադե Ֆեյզիի ղեկավարությամբ: 

Սա էր պատճառը, որ ոչինչ չձեռնարկվեց հրդեհն արագ մարելու համար, 

                                                           

1 Բնակավայր Արղանա Մադեն գավառի Ջերմուկ գավառակում: 
2 Տե՛ս Գէորգեան Գ., Չնգուշապատում: Քննական պատմութիւն հայոց Չնգուշի, հ. Ա, 

Երուսաղէմ, 1970, էջ 88-90: 
3 Տե՛ս «Արեւելք», 26 մայիս 1909: 



 
79 

ավելին՝ ոստիկանությունը խանութների տերերին թույլ չտվեց որևէ ապ-

րանք փրկել: Տիգրանակերտի վերաբերյալ հուշամատյանի նյութերից մե-

կում նշվում է, որ երկու ժամվա ընթացքում շուկայում այրվել էին 1100 խա-

նութ և երկու խան1: Իսկ ըստ Դ. Գոնտի տվյալների՝ այդ հրդեհի ժամանակ 

այրվել էին 1578 խանութներ, որոնց մեծ մասը պատկանում էր քրիստոնյա-

ներին2: Դիարբեքիրում անգլիական փոխհյուպատոս Թ. Մկրտչյանը ևս 

վստահեցնում է, որ հրդեհը ծրագրվել ու իրագործվել էր «Ինթիպահ չիրքէ-

թի» ընկերության նախագահ Ֆեյզիի հրամանով` հայ վաճառականությանը 

եկամտի և ապրուստի միջոցներից զրկելու նպատակով3: Նա նաև շեշտում է, 

որ 60 մուսուլման խանութպաններ զգուշացվել էին և իրենց ապրանքը 

նախօրոք տեղափոխել ապահով վայր4: 

Մեմդուհի և Ֆեյզիի մասնակցությունն այս հրդեհմանը այնքան 

ակնհայտ էր, որ երբ Դիարբեքիրում նահանգապետ նշանակվեց Համիդ բեյը, 

նրա առաջին գործերից մեկը եղավ Մեմդուհի հեռացումը ոստիկանության 

ղեկավարի պաշտոնից5: Մեմդուհ բեյը աքսորվում է Ադանա, ձերբակալվում 

և բանտարկվում են նաև մի քանի քուրդ աշիրեթների առաջնորդներ:  

Հայերի դեմ բնաջնջման ծրագրված քաղաքականության մասին է 

վկայում մեկ այլ դեպք ևս, որը տեղի ունեցավ դեռևս 1914 թ. սեպտեմբերի 15-

ին: Այդ օրը ինքնասպան է լինում զինվորական, հազարապետ Մուշթաք 

բեյը, որը սեպտեմբերի 14-ով թվագրված երեք նամակ էր հղել հարազատ-

ներին և Տիգրանակերտի զինվորական հրամանատարին: Նա գրում էր, որ 

սեպտեմբերի 10-ին Երզնկայից` «Գօլ Օրտու»-ի կենտրոնից, ստացված 

գաղտնի հրամանով հրահանգվում էր զինվորական իշխանություններին 

«ճնշել եւ շնչասպառ ընել Հայերը», ահա ինչու նա որոշեց ինքնասպան 

լինել` «ամօթ զգալով թիւրք անուան տակ ապրելէ այլեւս»6: 

 

Դիարբեքիրի նահանգապետ Ռեշիդ բեյը 

Դիարբեքիրի նահանգապետ Համիդ բեյը իր պաշտոնավարման վեց 

ամիսների ընթացքում` մինչև 1915 թ. մարտի 1-ը, ըստ Ռ. Գևորգյանի, 

փորձում էր հնարավորինս սահմանափակել Դիարբեքիրի երիտթուրքերի 

սանձարձակությունները, բայց նա անկարող եղավ Ֆեյզիի ու նրա կապերի 

դեմ, որոնք վերջինս ուներ երիտթուրքերի կենտրոնական կոմիտեում: Ավե-

լին, դոկտոր Մեհմեդ Ռեշիդ Շահինգիրայի՝ Դիարբեքիրի հաջորդ նահանգա-

                                                           

1 Տե՛ս Մկունդ Տ., Ամիտայի արձագանգներ, 1950, ԱՄՆ, էջ 246: 
2 Տե՛ս Gaunt D. Deaths End: the General Massacres of Christians in Diarbekir // Diarbekir and 

Edessa/Urfa, Edites by R. Hovannisian, Costa Mesa, California, 2006, p. 309: 
3 Տե՛ս Մկրտիչեան Թ., Տիգրանակերտի նահանգի ջարդերը եւ քիւրտերու գազանութիւն-

ները, Գահիրէ, 1919, էջ 21: 
4 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 22: 
5 Տե՛ս Кеворкян Р., նշվ. աշխ., էջ 394: 
6 Տե՛ս Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 28: 



 
80 

պետի պաշտոնում հաստատումը պայմանավորված էր Իթթիհատի կենտրո-

նական կոմիտեի` հայ բնակչության ճակատագրին վերաբերող արդեն իսկ 

ընդունված որոշման իրականացմամբ: Մարտի 28-ին, երբ նա ժամանեց 

Դիարբեքիր, ամենայն հավանականությամբ արդեն ուներ նախատեսվող 

գործողությունների պլան1: 

Ռեշիդ բեյը ծագումով չերքեզ էր, Մոսուլի նախկին նահանգապետը և 

Դիարբեքիր եկավ 40-50 հոգանոց չերքեզ չեթեների խմբով, որոնք ժանդարմի 

հագուստ էին կրում: Նրա անձնական թիկնապահներն էին չերքեզներ 

Ռուշտի և Շաքիր բեյերը2: Ըստ Ս. Փայասլյանի՝ հակաքրիստոնեական Ռե-

շիդ բեյի նշանակումը որպես Դիարբեքիրի վալի իրավամբ կարելի է համա-

րել Դիարբեքիրում հայերի, նաև ընդհանրապես քրիստոնյաների լիովին 

բնաջնջմանն ուղղված քայլ3: Հ. Կայզերը, սակայն, նրա նշանակումը Դիար-

բեքիրի նահանգապետի պաշտոնում համարում է օսմանյան կառավարու-

թյան ընտրության սահմանափակ հնարավորությունների և մի շարք պա-

տահականությունների հետևանք4: Սակայն դեպքերի ամբողջ ընթացքը հաս-

տատում է այն տեսակետը, որ Ռեշիդի նշանակումը ամենևին պատահական 

չէր և անմիջականորեն մաս էր կազմում հայերի ոչնչացման ծրագրի: 

Դիարբեքիրի հայերի բնաջնջման ծրագիրն իրագործելիս վալիին պետք 

է օգներ Ֆեյզի բեյը: Դա նախապատրաստվեց ու իրագործվեց նշված անձանց 

և ոստիկանապետի պաշտոնում վերահաստատված Մեմդուհ բեյի միջոցով: 

Ռեշիդը Դիարբեքիր ժամանելուն պես ստեղծեց «միլիցիա», որն իրականում 

կազմված էր Հատուկ կազմակերպության մի քանի ջոկատից: Ապրիլին 

արդեն նրա հրամանով Ջեմիլ փաշա զադե Մուսթաֆային և գնդապետ Յա-

սին զադե Շեվքիին հանձնարարվեց տարածքի հանցագործներից ստեղծել 

չեթեների 11 ջոկատ, որոնցից 10-ը պետք է ունենար 500 անդամ, իսկ 

վերջինը պետք է լիներ այսպես կոչված «մսագործների» ջոկատ: Ռեշիդի 

հաջորդ քայլն էր ստեղծել անձամբ վալիի ղեկավարությամբ գործող «Բարձր 

խորհուրդ»5, որի խնդիրը, թերևս, ամբողջ նահանգում տիրող իրավիճակի 

վերահսկումն էր: 

Ուշագրավ է այն փաստը, որ Դիարբեքիրում խիստ կարևորում էին հա-

յերի բնաջնջմանն ուղղված գործողությունների կազմակերպչական կողմը և 

առանձին օղակներում դրանց իրագործման պատասխանատուներին: Ֆեյզի 

բեյը 1915 թ. ապրիլին մեկնում է նահանգի տարբեր բնակավայրեր և «տարա-

գիր հայերը աքսորի ճամբուն մէջ կողոպտելու, բնաջնջելու դժոխային ամե-

                                                           

1 Տե՛ս Кеворкян Р., նշվ. աշխ., էջ 395-396: 
2 Տե՛ս Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 36: 
3 Տե՛ս Payaslian S., The Armenian Genocide in Diarbekir, 1915 // Diarbekir and Edessa/Urfa, 

edited by R. Hovannisian, Costa Mesa, California, 2006, p. 289: 
4 Տե՛ս Kaiser H., The Extermination of Armenians in the Diarbekir Region, Istanbul, 2014, p. 151: 
5 Տե՛ս Кеворкян Р., նշվ. աշխ., էջ 396-397: 



 
81 

նաահարկու կարգադրութիւններ ընելէ վերջ` քիրտ, արաբ եւ չերքէզ աշիր-

էթապետներու, շեյխերու և էշրէֆներու հետ կը վերադառնա Տիգրանա-

կերտ»1: Մյուս ղեկավարները ևս անձամբ մասնակցել են կոտորածներին ու 

տեղահանությանը: Այս ուղղորդումը և պլանավորումը պայմանավորված 

էին նահանգապետի քաղաքականությամբ: Ինչպես Կոստանդնուպոլսի գեր-

մանական դեսպանությանն ուղղված՝ 1915 թ. օգոստոսի 15-ի նամակում 

գրում է Մոսուլում Գերմանիայի փոխհյուպատոս Հոլշտայնը, «Դիարբեքիրի 

վալին իր վիլայեթում քրիստոնյաների հանդեպ կատարված սարսափելի 

ոճրագործությունների ոգին է»: Նա կարծում է, որ իրենք պետք է Բարձր 

դռանը ստիպեն պատասխանատվության ենթարկել հանցագործներին, ով-

քեր պաշտոններ են զբաղեցնում Դիարբեքիրում, Մարդինում, Սղերդում, և 

որ միայն այդ դեպքում կվերանան իրենց նկատմամբ առկա կասկածները: 

Հոլշտայնը հեռագիրը եզրափակում է հետևյալ նախադասությամբ. «Աշխար-

հը դեռ չի տեսել և չի տեսնի այնպիսի ահավոր ոճիրներ, ինչպիսիք` պաշտո-

նապես ապացուցելի, իրագործվել են Դիարբեքիրի վիլայեթում»2: 

Նշենք սակայն, որ միշտ չէ, որ Ռեշիդի հրամանները անթերի էին կա-

տարվում. եղան դեպքեր, երբ ղեկավարներից ոմանք հրաժարվեցին կատա-

րել հայերին ոչնչացնելու նրա հրամանները: Առաջիններից մեկը Մարդինի 

մութեսարիֆ Հիլմի բեյն էր, որը 1915 թ. մայիսին ազատվեց պաշտոնից: 

Նրան հաջորդած Շեֆիկ բեյը մեկ ամիս անց նույն պատճառով ևս հեռացվեց: 

Ի վերջո նահանգապետը Մարդինում մութեսարիֆի պաշտոնակատար նշա-

նակեց իրեն հավատարիմ մարդկանցից մեկին՝ Իբրահիմ Բեդրեդդին բեյին, 

իսկ Մարդինի գավառի ոստիկանության ղեկավար նշանակվեց Գեվրանլի 

զադե Մեմդուհը3: Աշխատանքից հեռացվեց նաև Ջեզիրեի կայմակամ Խալիլ 

Սամին, իսկ Լիճքի կայմակամ Հուսեյին Նեսիմի բեյն ու Բշերիկի կայմակամ 

Ալի Սաբիդ էլ-Սուվեյդին սպանվեցին4: 

Անդրադառնալով Ռեշիդ բեյի մոտեցումներին և հայերի բնաջնջմանն 

ուղղված գործողությունների վերլուծությանը՝ Հ. Կայզերը գրում է, որ վերջինս 

«հետապնդում էր բնաջնջման քաղաքականություն, որն ուղղված էր ընդհան-

րապես հայերի ֆիզիկական բնաջնջմանը», քանզի նա հայերին համարում էր 

«միկրոբներ»: Ավելին, Ռեշիդը չէր ընդունում նաև հայ որբերի իսլամացման 

հնարավորությունը: Նահանգապետի համար կարևոր էր հայերի բնաջնջումը, 

որպեսզի հնարավոր դառնար այդտեղ բնակեցնել մուսուլման գաղթական-

ների Բալկաններից՝ ի հակակշիռ արդեն գերիշխող քուրդ բնակչության5: 

                                                           

1 Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 48: 
2 Գուստ Վ., Հայերի ցեղասպանությունը 1915-1916. Գերմանիայի արտաքին գործերի 

նախարարության քաղաքական արխիվի փաստաթղթերից, Երևան, 2005, էջ 149-150: 
3 Տե՛ս Кеворкян Р., նշվ. աշխ., էջ 401: 
4 Տե՛ս Payaslian S., նշվ. աշխ., էջ 291: 
5 Տե՛ս Kaiser H., նշվ. աշխ., էջ 425: 



 
82 

Պատերազմի սկիզբը, նաև հակահայկական տրամադրություններ ունե-

ցող վերոնշյալ անձանց նշանակումները բարձր պաշտոններում քրիստոնյա 

և հատկապես հայ բնակչությանը դրեցին ավելի ծանր վիճակում: Բացի հո-

գեբանական ծանր վիճակից, հայերի նկատմամբ խստացվել էր նաև հարկա-

յին, տնտեսական քաղաքականությունը: Դիարբեքիրի առաջնորդ Մկրտիչ 

վրդ. Չլղատյանը Կ. Պոլսի Հայոց պատրիարք Զավեն Տեր-Եղիայանին գրում 

է, որ մարդիկ այնպիսի վիճակում են հայտնվել, որ անհնար է այդպես ապ-

րել, և դա հատկապես անտանելի է Սլիվանում և Բշերիկում: Մարդկանցից 

ամենայն խստությամբ, պատժամիջոցների սպառնալիքով պահանջում էին 

հավաքել ալյուր, անասուններ, յուղ, կաշվեղեն ևն: Այդ ապրանքները չունե-

ցողերը պետք է գնեին և տային, այլապես դատարանի առջև կկանգնեցվեին: 

Այս ամենին զուգահեռ՝ կրկին ակտիվացել էին քրդերը, որոնք վերադարձել 

էին հայերին թալանելու իրենց սովորույթին1: Ինչպես շեշտում է Հ. Կայզերը, 

Դիարբեքիրում խնդիրները, այդ թվում՝ ֆինանսական, շատ էին: Դեռևս 

նահանգապետ Համիդ բեյը նախաձեռնեց ստուգել նահանգի ֆինանսների 

վիճակը, արդյունքները ցնցող էին. պարզվեց, որ նահանգում հարկերի գրե-

թե կեսն է միայն հավաքվում: Պատճառը խորը արմատավորված կաշառա-

կերությունն էր ֆինանսներով զբաղվող վարչակազմի շրջանում: Կային 

լուրջ խնդիրներ նաև սանիտարահիգիենիկ հարցերում ևն2: 

Դիարբեքիրում շատ էր զինվորագրումից խուսափողների, նաև դասա-

լիքների թվաքանակը: Նրանց մի մասին ձերբակալում էին և ուղարկում 

ծառայության, բայց մի ստվար հատված մնում էր ազատության մեջ3: 

 

Դիարբեքիրի նահանգի հայ բնակչության տեղահանությունն ու 

զանգվածային ոչնչացումը 

Ինչպես Արևմտյան Հայաստանի մյուս նահանգներում, Դիարբեքիրում ևս 

իշխանությունների գործողությունների թիրախում նախ և առաջ հայ տղա-

մարդիկ էին, զինվորներն ու մտավորականները: Արդեն գարնանը ամե-

րիկացի միսիոներ, բժիշկ Ֆ. Սմիթը Դիարբեքիրի մոտակայքում տեսել է ձեր-

բակալված, ժանդարմների ուղեկցությամբ անցնող տղամարդկանց խմբեր: 

Դրանք Դիարբեքիրի հայ համայնքի ներկայացուցիչներն էին, որոնց տանում 

էին Խարբերդի ուղղությամբ4: Հայ մտավորականների ձերբակալություններն 

այստեղ սկսվում են ապրիլի 16-ին և շարունակվում մինչև մայիսի 27-ը, իսկ 

մայիսի 28-ին ձերբակալվում է նաև Առաջնորդական փոխանորդ Մկրտիչ 

վրդ. Չլղատյանը: Մայիսի վերջերին Դիարբեքիրում ձերբակալվել ու բան-

                                                           

1 Տե՛ս Payaslian S., նշվ. աշխ., էջ 290: 
2 Տե՛ս Kaiser H., նշվ. աշխ., էջ 137: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 134: 
4 Տե՛ս Barton J., Turkish Atrocities: Statements of American Missionaries on the Destruction of 

Christian Communities in Ottoman Turkey, 1915-1917, Ann Arbor, 1998, p. 93: 



 
83 

տարկվել էին ընդհանուր առմամբ 1600 երևելի անձինք, որոնց մեծ մասը 

հայեր էին, թեև կային նաև ասորիներ և քաղդեացի կաթոլիկներ1: Մայիսի 30-

ին 635 բանտարկյալի` նախապես կազմված ցուցակով հանում են քաղաքից, 

տանում դեպի Տիգրիս գետը, նստեցնում լաստերը և ճանապարհ ընկնում: 

Ընթացքում պահանջում են իրենց ի պահ տալ ոսկիները, քանի որ վտան-

գավոր տարածքով են անցնելու: Հավաքվում է 6000 ոսկի՝ հետո վերադարձ-

նելու պայմանով: Երբ ցամաք են իջնում, վեցական կապած բանտարկյալնե-

րին տանում են Պեզվանու ձոր, որի բարձունքները ամբողջությամբ գրավել 

էին Րեմման աշիրեթ քրդերը՝ Ամարոյի հրամանատարությամբ, ոստիկան-

ներն ու չերքեզ զորախմբերը: Հրամանից հետո երկու ժամ հրացանաձգու-

թյուն է տեղի ունենում, սպանվում են և վիրավորները, ինչպես նաև Դիարբե-

քիրի հայտնի մարդիկ2: Ուշագրավ է այն փաստը, որ դեպքից 15 օր անց նա-

հանգապետն ու Ֆեյզին Ամարոյին հրավիրում են Դիարբեքիր` իբր վարձատ-

րելու և պատվելու համար, սակայն նա դավադրաբար սպանվում է: 

Ինչ վերաբերում է Դիարբեքիրից զորակոչված հայերին, ապա ըստ Լորդ 

Ջ. Բրայսի խմբագրությամբ լույս տեսած փաստաթղթերի ժողովածուում տեղ 

գտած մի նամակի՝ Դիարբեքիրի նահանգի բոլոր հայ զինվորները սպանվե-

ցին Դիարբեքիր-Ուրֆա և Դիարբեքիր-Խարբերդ ճանապարհներին: Դիար-

բեքիրի տարածքում սպանվեցին նաև հարակից նահանգներից տեղահան-

վածները, ինչպես օրինակ՝ Խարբերդից 1800 երիտասարդներ ուղարկվեցին 

Դիարբեքիր՝ իբր աշխատելու, և սպանվեցին հարակից Արղանա բնակավայ-

րում3: Իսկ հունիսի 1-ին Տիգրանակերտ-Խարբերդ ճանապարհին խողխող-

վեցին դեռևս 1914 թ. նոյեմբերից Բալուում ճանապարհների վրա աշխատող 

12.000 հայ զինվորներ4: 

Դիարբեքիրի ընդհանուր տեղահանությունը կազմակերպվեց հունիսի 

սկզբներին, ընդ որում՝ ընտանիքները հաշվառվում էին և գիշերները ոչ մեծ 

խմբերով տարվում Մարդին, ապա` Ռաս ուլ-Այն, այնտեղ կոտորվում և 

նետվում հորերը: Պատմաբան Ունգուր Ուգուրը գրում է, որ հայ տղամարդ-

կանց հիմնական մասի ոչնչացումից հետո Ռեշիդը ձեռնամուխ է լինում տե-

ղահանության կազմակերպմանը: Մասնավորապես, հունիսի 1-ին Խանչե-

փեքի շրջակայքից Մարդինի դարպասով տեղահանվում է 1060 հոգի: Նրանց 

առաջարկում են կրոնափոխ լինել, բայց վերջիններս մերժում են: Թալան-

վելուց հետո տեղահանվածներին սպանում են կացիններով, սրերով ևն: Այս 

խմբի կանանցից շատերը առևանգվեցին, ոմանց որպես ստրուկներ վաճա-

                                                           

1 Տե՛ս Gaunt D., նշվ. աշխ., էջ 326-327: 
2 Տե՛ս Մկունդ Տ., նշվ. աշխ., էջ 251-252: 
3 Տե՛ս The Treatment of Armenians in the Ottoman Empire 1915-16. With a Preface by Viscount 

Bryce, London, 1916, p. 14: 
4 Տե՛ս Տրապիզոնի թեմին վիճակաւոր Յովհաննէս արք. Նազլեանի յուշերը, Պէյրութ, 

1960, էջ 343: 



 
84 

ռեցին աճուրդով1: Ըստ Թ. Մկրտչյանի՝ Տիգրանակերտից օրական շուրջ 100 

ընտանիք էր աքսորվում, մի խումբը` Մարդինի ճանապարհով, մյուսը` դե-

պի արևմուտք՝ դեպի Ռաս ուլ-Այն, Նսեպին ու Դեր Զոր2: Այսպես շարունակ-

վում է մինչև հոկտեմբեր: Մեծ թվով տարագիրներ կոտորվել են Տիգրանա-

կերտից մոտ մեկ ժամվա հեռավորությամբ գտնվող Չարոխիկ գյուղի մոտ՝ 

Գուլան Տերեում: Այս խմբերը սպանվել են ոստիկանների և քրդերի կողմից: 

Կարևոր փաստ է, որ նահատակված այս հայերի գլուխներին ճերմակ շոր 

էին փաթաթում, կանանց` լաչակ կապում և նկարում՝ ներկայացնելով 

նրանց մուսուլմաններ, որոնց իբր հայ ապստամբներն են սպանել, հետևա-

բար տեղական իշխանությունները չեն կարող զսպել քրդերի զայրույթը3: 

Սևերակում4, ինչպես և մյուս հայաբնակ բնակավայրերում իշխանություն-

ների գործողությունները հայերի դեմ սկսվեցին խուզարկություններով և 

ձերբակալություններով: Այստեղ հայերի ոչնչացման գործում մեծ դեր խաղաց 

ոստիկանության նոր նշանակված տնօրեն, տրապիզոնցի Նեճիպ Ալի էֆեն-

դին: Վերջինս, չվստահելով նախկին ոստիկաններին, դիմում է Դիարբեքիրի 

կուսակալին, որ նա ուղարկի 300 նորեկների` կազմված չերքեզ, թուրք, քուրդ, 

չեչեն, զազա խառը աշիրեթներից: Կուսակալը կատարում է խնդրանքը և 

գերմանական բեռնատարերով ուղարկում ոստիկաններին Սևերակ5: Նախ 

ձերբակալում են 50 հայ երիտասարդների, որոնց մոտ իբր արգելված զենքեր 

էին հայտնաբերել: Նրանցից յուրաքանչյուրին հանձնարարվեց Տիգրանա-

կերտ, ապա Խարբերդ հասցնել 50-ական կգ ցորեն, գարի: Երկրորդ խումբը 

բաղկացած էր արդեն 75 հոգուց, նրանց ևս նույն բեռներով և ճանապարհով 

ուղարկեցին: Երրորդ խումբը բաղկացած էր 100-150 երիտասարդներից: 

Հետագա օրերին Սևերակում հավաքվում էին և մահվան ուղարկվում մի քանի 

հարյուր հոգուց բաղկացած նորանոր խմբեր, որոնց ևս նախ աշխատեցնում 

էին, ապա՝ կոտորում6: Փաստորեն Սևերակում ձերբակալված և քաղաքից 

դուրս հանված խմբերը կազմվեցին և ծառայեցին նախ որպես բեռնակիրներ, 

ապա` ճանապարհաշինության բանվորներ: Բոլոր այդ խմբերում զոհերի 

թվաքանակը առավելագույնն էր, միայն հատուկենտ տղամարդկանց էր 

հաջողվում փրկվել մահից: Սևերակում հայերի հիմնական սպանդավայրերը 

դարձան մի քանի ուղղություններում գտնվող բնակավայրեր: Մի մասը 

բնակավայրից հեռացվեց Ուրֆայի ուղղությամբ, մի մասը՝ Տիգրանակերտի 

ուղղությամբ` դեպի Գարապաղչայ, մյուս մասը մահկանացուն կնքեց Եփրատ 

                                                           

1 Տե՛ս Üngör U., The Making of Modern Turkey: Nation and State in Eastern Anatolia 1913-1950, 

Oxford, 2012, p. 74: 
2 Տե՛ս Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 72: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 74-75: 
4 Բնակավայր Դիարբեքիրի գավառի Սևերակ գավառակում: 
5 Տե՛ս Արապեան Թ., Յուշամատեան Սեւերակի, Պէյրութ, 1971, էջ 244: 
6 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 245-246: 



 
85 

գետի ուղղությամբ՝ Մսեպին գյուղ չհասած, մի խումբ տարվեց դեպի Ջերմուկ՝ 

մինչև Աղաճա խան1: Խմբերին սպանդարան ուղեկցող հարյուրապետերն ու 

ոստիկանները վերադառնում էին մեծ ավարով: Ուշագրավ է, որ կանանց, երե-

խաների այս խմբերի տեղահանությունը կատարվում էր միայն գիշերը, որ-

պեսզի տեղում մնացող անձինք տեղյակ չլինեին հեռացողների ճակատագրին: 

Չնքուշից և շրջակայքից հավաքված 35.000 տեղահանվածների խումբը 

ևս նախ թալանվեց, ապա ուղղվեց դեպի Եուտան Տերե, որտեղ սվինահար-

վեց ու նետվեց անդունդը2: 

Դիարբեքիրի տարածքում մեծապես տուժեցին նաև կաթոլիկ, բողոքա-

կան հայերը և այլ քրիստոնյաներ: Այսպես, Նազլյանը գրում է, որ միևնույն 

չարչարանքները կրեց նաև հայ կաթոլիկ բնակչությունը, սակայն ավելի դա-

ժանությամբ՝ Տիգրանակերտում, քանի որ այստեղ հայ կաթոլիկ եպիսկո-

պոսը ազգականն էր Գազազյան ընտանիքի, որը Տիգրանակերտի ամենա-

հարուստ ընտանքիներից էր3: Կաթոլիկ բնակչությունը կենտրոնացած էր 

հիմնականում Մարդինի գավառում: Հայերի և մյուս քրիստոնյաների բնա-

ջնջումը իրականացնելու հանձնարարությամբ այստեղ էին ուղարկվել մեք-

թուպճի Պետրետտինը, որը փոխարինում էր մութեսարիֆ Հիլմի բեյին, և 

գոմիսեր Մեմդուհ բեյը: Նրանք պետք է բնաջնջեին ոչ միայն Մարդինի 

հայերին, այլև Տիգրանակերտի այն տարագիրներին, որոնք պետք է անցնեին 

այս տարածքներով: Պետրետտինն ու Մեմդուհը որոշում են հայերի սպան-

դարանի վերածել դեռևս հռոմեացիների կառուցած դատարկ հորերն ու 

զնդանները, որոնք գտնվում էին Տարայի և Ռաս ուլ-Այնի շրջակայքում4: 

Մարդինում պաշտոնավարող Հիլմի բեյի հեռացումից հետո՝ հունիսի 4-

5-ին, Մարդինում կալանավորվեցին 662 քրիստոնյաներ, ձերբակալություն-

ներ եղան նաև Թել Արմենում: Հունիսի 9-ին 85 յակոբիտներ ազատ արձակ-

վեցին իշխանությունների կողմից, իսկ մինչ այդ յակոբիտյան քահանա 

Մահրիան և իր հավատակիցներից ևս ութ հոգի միացել և ստորագրել էին 

տեղացի մուսուլմանների հայտարարությունը, որը վերաբերում էր հայերի 

ենթադրյալ մեղավորությանը: Այսպիսով, բանտում մնացին հիմնականում 

կաթոլիկներ և բողոքականներ՝ հիմնականում ազգությամբ հայ: Հունիսի 10-

ին ավելի քան 400 բանտարկյալներ հանվեցին քաղաքից և սպանվեցին5: Ոչ 

հայ քրիստոնյաների ձերբակալությունների մասին հիշատակվում է նաև մի 

օտարերկրացու՝ 1915 թ. օգոստոսի 19-ի թվակիր զեկույցում` ուղղված Հա-

յաստանի ու Սիրիայի օգնության ամերիկյան կոմիտեին: Նամակում մաս-

նավորապես նշվում էր, որ Մարդինից կառավարությունը տեղահանել է մեծ 

                                                           

1 Տե՛ս Արապեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 256: 
2 Տե՛ս Տրապիզոնի թեմին վիճակաւոր Յովհաննէս արք. Նազլեանի յուշերը, էջ 344: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 342: 
4 Տե՛ս Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 65: 
5 Տե՛ս Gaunt D., նշվ. աշխ., էջ 334-336: 



 
86 

թվով սիրիացիների, կաթոլիկների, քաղդեացիների ու բողոքականների, և 

վախ կա, որ բոլոր քրիստոնյաները, ինչպես նաև հրեաները պետք է ներառ-

վեն հրամանում1: Միևնույն ժամանակ կարևոր է նշել, որ այս շրջանում 

աղմուկ բարձրացվեց՝ ի պաշտպանություն կաթոլիկների, հետևաբար և այլ 

քրիստոնյաների նկատմամբ գործողությունները դադարեցվեցին: Ամենայն 

հավանականությամբ մյուս քրիստոնյաների ոչնչացման մասին հատուկ 

հրաման ու ծրագիր չկային, այլ վերոնշյալ ձերբակալվածների մեջ ոչ հայերի 

ներկայությունը վկայում էր տեղական իշխանությունների սեփական նա-

խաձեռնության մասին: 

Մարդինի հայ կաթոլիկների ընդհանուր տեղահանությունը սկսվեց հու-

լիսի 2-ին. տեղահանվեց 600 հոգի, ապա շարունակվեց հետագա օրերին ու 

ամիսներին: 2000-ից ավել հայ կաթոլիկներ, ինչպես նաև բողոքականների 

շուրջ 100 ընտանիք կոտորվեցին միայն Մարդին քաղաքում: Տանջամահ 

արվեցին ու խոշտանգվեցին գերապայծառ Իգնատիոս Մալոյանը, Պոտուր-

յան Հովհաննես վարդապետը, ընդհանուր առմամբ՝ 17 հոգևորական, նաև 

բողոքականների երեցը2: Ամբողջությամբ հայաբնակ Թել Արմեն գյուղը 

հրդեհվեց, ավելի քան 6000 հայ կաթոլիկներ՝ սպանվեցին3: 
 

Դիմադրության փորձեր 

Ի տարբերություն Խարբերդի նահանգի, որտեղ Հայոց ցեղասպանության 

տարիներին հայությունը դիմադրության փորձեր գրեթե չունեցավ, Դիարբե-

քիրի նահանգի որոշ բնակավայրերում նման դեպքեր եղան: 1914 թ. պատե-

րազմի ազդարարումից հետո Հավավի4 հայկական կուսակցությունների ան-

դամները ժողովներ գումարեցին` դիմադրություն կազմակերպելու նպատա-

կով: Այն ղեկավարելու համար վերակազմյալ հնչակյաններից ընտրվեց Պ. 

Արամյանը, դաշնակցականներից` Մ. Գասպարյանը: Այդ օրերին Հավավում 

էին ապաստանել նաև թուրքական բանակից դասալիք եղած 150 հայ զին-

վորներ, որոնք ևս կարող էին աջակցել դիմադրությանը: Սակայն այս անգամ 

ևս հայերը միասնական չէին. կառավարությունը նախ ձերբակալեց 185 հո-

գու, ապա հավաքեց զենքերը5: 

Արղանա Մադենի գավառի Չնքուշ բնակավայրում ևս մի քանի 

տասնյակ փախստական զինվորներ, ապաստանելով լեռներում, կռվեցին 

անձնվիրաբար ու նահատակվեցին6: 

                                                           

1 Տե՛ս The Treatment of Armenians in the Ottoman Empire 1915-16. With a Preface by Viscount 

Bryce, p. 549: 
2 Տե՛ս Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 67: 
3 Տե՛ս Տրապիզոնի թեմին վիճակաւոր Յովհաննէս արք. Նազլեանի յուշերը, էջ 382: 
4 Բնակավայր Արղանա Մադեն գավառի Բալու գավառակում: 
5 Տե՛ս Ձախսուրեան Վ., Հաւաւի ըմբոստ արծիւը. Պ. Արամեանի Յուշատետրից, Նիւ 

Եորք, 1950, էջ 25: 
6 Տե՛ս Գէորգեան Գ., նշվ. աշխ., էջ 97-99: 



 
87 

Միդիաթում և Հազակում քրիստոնյաները ինչ-որ չափով ընդդիմացան 

իշխանությունների քաղաքականությանը, մասնավորապես Հազակում տեղի 

ղեկավարները որոշեցին, ի պաշտպանություն իրենց մոտ ապաստան գտած 

հայերի, դիմադրել հարձակմանը: 1915 թ. օգոստոսի 17-ին բնակավայրը շրջա-

փակվեց, և սկսվեց հարձակումը: Դիմադրությունը տևեց մի քանի շաբաթ1: 
 

Դիարբեքիրի տարածքի խոշոր սպանդավայրերը 

Դիարբեքիրի նահանգի բազմաթիվ բնակավայրեր, ժայռեր ու հորեր վե-

րածվեցին խոշոր սպանդարանների: Նման տարածքներից էին Տիգրանա-

կերտի մոտ` Գոզան, Շեյթան տերեները, Պեզուանի ձորը Շգավթան գյուղի 

մոտ, Ուտուեյլեոի ձորը Մարդինի մոտ, Տարայի հռոմեական նկուղներն ու 

զնդանները, Ռաս ուլ-Այնի հորերը2: Պագր Մադենի մոտակայքում գտնվող 

հիմնական սպանդարաններն էին Տեպո անունով վայրը, Զայըլըղ վայրը, 

Թոխմախ կոչված տանջարանը, նաև` Գալեմտան կոչված պանդոկը3: 

Ականատեսների վկայությամբ՝ չնքուշցի կանայք ու երեխաները կոտոր-

վել են Տուտանի տարածքում: Նրանց այստեղ սպասում էին ոստիկանները, 

որոնք մերկացրել են զոհերին, տարել Տուտանի գագաթը, սպանել սրերով ու 

կացիններով, վերջում կողոպտել նրանց հագուստներն ու իրեղենները: 

Զոհերից շատերը երեխաների ձեռքերը բռնած իրենց նետել են ժայռից4: 

Ջերմուկի հայության հիմնական սպանդավայրը ևս դարձել է Տուտանը, 

որտեղ ծերերին, կանանց, երեխաներին կոտորելով՝ լցրել են փոսը5: 

Ինչպես արդեն նշել ենք, Դիարբեքիրի նահանգի մի շարք բնակավայրեր 

դարձան նաև այլ նահանգներից տեղահանվածների սպանդավայրերը: 

Մասնավորապես, հունիսի առաջին կեսին Բալուի կամուրջը դարձավ 

Էրզրումի նահանգից՝ հիմնականում Քղիից, տեղահանված շուրջ 10.000 

հայերի սպանդավայր6: 

Դիարբեքիրի նահանգի տարածքում խոշոր սպանդավայրեր էին հատ-

կապես Մարդինի գավառի մի շարք բնակավայրեր, որտեղ նահատակվեցին 

նաև այլ նահանգներից տեղահանված տասնյակ հազարավոր հայեր: Այս-

պես, հուլիսի 3-ին շուրջ1200 կին ու երեխա, որոնք տեղահանվել էին Մուշից, 

հասան Մարդին, հաջորդ օրերին այդտեղ հասան գրեթե նույնքան գաղթա-

կաններով լի այլ խմբեր7: 

Դոմինիկյան հոգևորական Հ. Սիմոնը արձանագրել է 1915 թ. հունիս-

հոկտեմբեր ամիսներին Դիարբեքիրի տարածքում իրագործված 52 հիմնա-

                                                           

1 Տե՛ս Kaiser H., նշվ. աշխ., էջ 333: 
2 Տե՛ս Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 77: 
3 Տե՛ս Պէրպէրեան Ե., Պագր-մատէն, Նիւ Եորք, 1984, էջ 145: 
4 Տե՛ս Գէորգեան Գ., նշվ. աշխ., էջ 99: 
5 Տե՛ս Պարսամեան Ս., Յուշարձան Ջերմուկի, Պոսթըն, 1969, էջ 87: 
6 Տե՛ս Кеворкян Р., նշվ. աշխ., էջ 411: 
7 Տե՛ս Payaslian S., նշվ. աշխ., էջ 295: 



 
88 

կան կոտորածներ` ամսաթվերով և զոհերի մոտավոր թվաքանակով: Առա-

վել խոշոր կոտորածներից էր Մարդինի տարածքի գյուղերից Բրահիմի մոտ 

տեղի ունեցածը, որի ժամանակ հունիսի 25-ին կոտորվեց 4000 մարդ, 

Միդիաթում` հուլիսի 19-ին` 7000, Ջեզիրեում օգոստոսի 8-ին`15.000, իսկ 

օգոստոսի 20-ին` 6000: Հունիսի 20-ին 12.000 հոգուց բաղկացած խմբին կո-

տորեցին Դիարբեքիր-Մարդին ճանապարհին, հուլիսի 11-ին` 7000 հոգու 

Դարայում, սեպտեմբերի 10-ին` 12.000 հոգու կրկին Դիարբեքիր-Մարդին 

ճանապարհին և մի շատ մեծ խմբի` սեպտեմբերի 14-ին Նիսիբինի մոտ1: 
 

Բռնությունները հայ երեխաների ու կանանց նկատմամբ 

Հայոց ցեղասպանության տարիներին ընդգծված վերաբերմունք կար նաև 

հայ երեխաների ու կանանց նկատմամբ. բացառություն չէր նաև Դիարբեքիրի 

նահանգը: Խոսքը ոչ միայն տեղահանության ընթացքում արձանագրված 

սպանդի տեսարաններն էին, այլ նաև կոտորածներից հետո որբանոցներում 

հավաքված երեխաների նկատմամբ վերաբերմունքը: 1915 թ. սկզբներին՝ 

դեռևս մինչև կոտորածները, երբ տեղական իշխանությունները արդեն իսկ 

պատրաստվում էին այդ ոճիրին, ըստ Թ. Մկրտչյանի՝ Ֆեյզիի նախագա-

հությամբ ժողով է գումարվում՝ որոշելու նահանգի հայության զանգվածային 

բնաջնջման եղանակները: Ինչպես արդեն նշել ենք, նահանգապետ Ռեշիդը 

գտնում էր, որ հայերին ամբողջությամբ պետք է բնաջնջել՝ չխնայելով 

նույնիսկ երեխաներին: Միակ անձը, ով այս ժողովի ընթացքում պնդում էր, որ 

պետք է 12 տարեկանից փոքր երեխաներին խնայել` նրանց իսլամացնելու 

նպատակով, իսկ գեղեցիկ կանանց ու աղջիկներին ընդգրկել հարեմներում` 

գեղեցկացնելու քուրդ ցեղը, մուֆթի Իբրահիմ էֆենդին էր: Ժողովը ընթանում 

է Ուլու Ճամիում և տևում երեք օր. ի վերջո որոշվում է բնաջնջել հայերին` 

խնայելով միայն ընտրված գեղեցիկ կանանց2: Չնայած այս որոշմանը` 

իսլամացումը ոչ միշտ էր հայ կանանց պաշտպանում տեղահանությունից ու 

կոտորածից: Այս մասին է վկայում արաբ ականատես Ֆայեզ ալ Ղոսեյնը: Նրա 

վկայությամբ՝ կոտորածների ընթացքում Դիարբեքիրի կանանցից մի քանիսը 

կրոնափոխ եղան, և իշխանությունները սկզբնական շրջանում ընդունեցին 

նրանց իսլամացման փաստը, քանի որ այդ կանայք ամուսնացան կա՛մ 

թուրքերի, կա՛մ քրդերի հետ: Սակայն որոշ ժամանակ անց կառավարությունը 

սկսեց հավաքել այս կանանց և ուղարկեց մահվան: Միայն վալիի հեռացումից 

հետո հրաման եկավ, որ յուրաքանչյուր մարդ, ով ցանկանում է իսլամ 

ընդունել, կարող է դա անել՝ լինի դա տղամարդ թե կին3: 

Պատահական չէր, որ տեղական իշխանությունների և հատկապես Ռե-

շիդի հայատյաց մոտեցման պատճառով ինչ մոտեցում որդեգրվեց հայ երե-

                                                           

1 Տե՛ս Gaunt D., նշվ. աշխ., էջ 327-328: 
2 Տե՛ս Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 63: 
3 Տե՛ս Faiz El- Ghusein, Martyred Armenia, New York, 1918, p. 39: 



 
89 

խաների ու կանանց նկատմամբ: Դիարբեքիրից Մարդինի ուղղությամբ տե-

ղահանված կանանց ու երեխաների առաջին խմբում քաղաքի հայտնի ըն-

տանիքների՝ Գազազյանների, Տերպանջյանների, Եղիայանների, Խանդան-

յանների և այլոց անդամներն էին: Այս խմբի կանանց ու երեխաներին 

առանձնացրեցին Ալի բունար գյուղում և ստիպեցին հայտնել թաքցրած 

թանկարժեք իրերի տեղը, ապա հեռացրին բնակավայրից և սպանեցին՝ հիմ-

նականում կոկորդները կտրելու եղանակով: Այս խմբից մոտ 510 կանանց ու 

երեխաների ևս սպանեցին՝ նետելով Ջեզիրե քաղաքի ճանապարհին 

գտնվող Դարեի բյուզանդական հորերը1: 

1915 թ. սեպտեմբերի 10-ին Խարբերդից և Էրզրումից տեղահանված 8000 

կանայք ու երեխաներ կոտորվեցին նույն Տիգրանակերտ-Մարդին ճանա-

պարհին2: 

5000 կանանց ու երեխաների Չնքուշի մոտակայքում՝ Եփրատի ձախ 

ափին, բարձունքից նետեցին Տուտանի անդունդը3, իսկ հունիսի 25-ին 

Սևերակից դեպի Ուրֆա տեղահանված խմբից Հաճի Քամիլի կամրջի մոտ 

ոստիկանները, խլելով մեկից ութ տարեկան երեխաների, նրանց նետեցին 

կամրջի 30 մ բարձրությունից4: Նման օրինակները բազմաթիվ էին և հատուկ 

գրեթե բոլոր տեղահանված խմբերին: 

Ինչ վերաբերում է կոտորածներից փրկված երեխաների ճակատագրին, 

ապա նրանք հավաքվեցին մեծ կամ փոքր որբանոցներում, որոշ ժամանակ 

ապաստան ունեցան, սակայն հետագա ամիսներին հիմնականում կոտորվե-

ցին: Թ. Մկրտչյանը գրում է. «Կառավարութիւնը 400էն աւելի 1-3 տարեկան 

հայ երկսեռ որբեր հաւաքելով կը լեցնի բողոքականաց դպրոցին (Մեծ Գօնաղ 

շէնքին մէջ: Քանի մը ամիսներ խնամք կը տարուի անոնց: Բայց յանկարծ, օր 

մըն ալ կէսը կառքերուն մէջ լեցնելով կը տարուին կամուրջը (քաղաքէն կէս 

ժամ յեռու, հարաւը, Տիգրիս գետին վրայ Սարակինոսներէ շինուած հին 

կամուրջ մը և ողջ ողջ ամենքն ալ ոտքերէն, ձեռքերէն կամ գլուխներէն 

բռնելով կամուրջին վրայէն կը նետէն սուրացող Տիգրիսին մէջ…, մնացեալ 

կեսն ալ` ուրիշ օր մը Գարապաշ կը տանին (Տիգրանակերտի արեւելքը մէկ ու 

կէս ժամ հեռու գիւղ մը, ոմանց ոտքերէն բռնելով, իրենց ուժը փորձելու 

համար, երկուքի կը ճեղքէն, ոմանց վրայ ալ իրենց խանչարներու կամ յուրոցի 

սրութիւնը փորձելու համար կանդամահատեն ձեռք, ոտք, գլուխ, մէկ 

հարուածով կը կտրեն կամ մեջտեղէներկու կտորի կը բաժնեն…»5: 

Խիստ սակավ դեպքերում երեխաները որբանոցներից տեղափոխվում 

էին ավելի ապահով վայրեր ու փրկվում կոտորածից, ինչպես օրինակ՝ 

                                                           

1 Տե՛ս Кеворкян Р., նշվ. աշխ., էջ 402: 
2 Տրապիզոնի թեմին վիճակաւոր Յովհաննէս արք. Նազլեանի յուշերը, էջ 343: 
3 Տե՛ս Ղազարեան Հ., Ցեղասպան թուրքը, Բ հրատ., Անթիլիաս, 2010, էջ 277: 
4 Տե՛ս Արապեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 271-272: 
5 Մկրտիչեան Թ., նշվ. աշխ., էջ 78: 



 
90 

Դիարբեքիրում ապաստան գտած շուրջ 610 որբեր 1919 թ. Միրզա Քեթեն-

ճյանի խնամակալությամբ տեղափոխվեցին Սիրիա1: Ցավոք, ի տարբերու-

թյուն Արևմտյան Հայաստանի մյուս նահանգների և հատկապես Դիարբե-

քիրին հարակից Խարբերդի նահանգի, այս տարածքով տեղահանված հայ 

որբերի ու կանանց համար փրկվելու հնարավորությունները շատ քիչ էին, 

քանի որ Դիարբեքիրի նահանգի տարածքում 1915-1923 թթ. հատուկենտ մի-

սիոներներ էին գործում: Խնդիրն այն է, որ դեռևս 1915 թ. ամռանը այստեղից 

աքսորվեց Դիարբեքիրի հայության տեղահանության ու կոտորածների 

ականատեսը դարձած ամերիկացի բժիշկ Ֆլոյդ Սմիթը, որի անձնուրաց 

աշխատանքի մասին բազմաթիվ վկայություններ կան: Աքսորվեցին նաև 

Մարդինում գործող միսիոներներից Ալֆեուս Էնդրյուսը, բժիշկ Դենիել Թոմը 

և Ագնես Ֆընանգան: Մարդինի կայանում մնացին միայն միսիոներուհիներ 

տիկին Դյուվեյը, օրիորդ Դյուվեյը, օրիորդ Գրաֆը2, որոնց ջանքերը՝ փրկելու, 

խնամելու հայ տարագիրներին, խիստ համեստ կարող էին լինել Խարբերդի 

միսիոներական կայանում աշխատող միսիոներների կատարածի համե-

մատ: Թեև նշենք, որ Մարդինում էր, որ նշված ժամանակահատվածում գրե-

թե միշտ գործել են մի քանի ամերիկացի միսիոներներ, որոնց որբախնամ 

գործունեության շնորհիվ հնարավոր է եղել փրկել բազմաթիվ որբերի կյանք, 

նրանց կեցության պայմաններով ապահովել, ապա տեղափոխել ավելի 

ապահով տարածքներ: 

Ինչ վերաբերում է հայ կանանց՝ հարեմներում տեղավորելու, վաճառե-

լու և այլ հանցանքներին, ապա նման դեպքերը ևս Դիարբեքիրում բազմա-

թիվ էին: Ֆ. Ալ Ղոսեյնը վկայում է, որ Դիարբեքիրում մուսուլմանների գրեթե 

բոլոր տներում կային մեկից հինգ հայ սպասուհիներ: Նշվում է, որ 

վերջիններիս թիվը քաղաքում գերազանցում է 5000-ը, որոնք հիմնականում 

Էրզրումից, Խարբերդից, նաև այլ նահանգներից էին3: 

Դոմինիկյան առաքելության մեծավոր վերապատվելի Հայր Պերեի 

տեղեկագրում ևս նշվում է հայ կանանց նկատմամբ անարգանքների մասին. 

ականատեսը գրում է, որ Մարդինով անցնող բոլոր խմբերին կանգնեցնում 

էին քաղաքի մերձակայքում, հնարավորություն տալիս իսլամներին ընտրել 

գեղեցիկ կանանց ու աղջիկների: Նա նշում է, որ տարբեր նահանգներից 

Կոնիա բերված ֆրանսիացի տեղափոխվածներ (ցավոք, հեղինակը չի 

հստակեցնում նրանց անունները) իրեն վստահեցրել են, որ նաև «գերման 

պաշտօնատարներ եւ սպաներ զանազան տեղեր բազմաթիւ հայ աղջիկներ 

ձեռք անցուցած են»: Մասնավորապես, հոգևորականը վկայում է այն մասին, 

որ Սեբաստիայում հայ ընտանիքները գերմանացի հյուպատոսի պաշտպա-

նությանն են հանձնել մի քանի աղջիկների, ինչպես նաև նրանց ապրուստի 

                                                           

1 Payaslian S., նշվ. աշխ., էջ 305: 
2 “The Missionary Herald”, November 1916, p. 518. 
3 Տե՛ս Faiz El- Ghusein, նշվ. աշխ., էջ 37: 



 
91 

համար անհրաժեշտ գումարներ, սակայն ընտանիքների տեղահանությու-

նից հետո նա նրանց հանձնել է մուսուլմաններին1: Հայ կանանց վաճառում 

էին հատուկ շուկաներում, ինչպես 1915 թ. օգոստոսին 15-ին Մարդինում 

կազմակերպված հայ երիտասարդ կանանց բաց վաճառքն էր: Կախված կնոջ 

տարիքից և գեղեցկությունից՝ նրանցից յուրաքանչյուրի համար գնորդները 

վճարում էին մեկ-երեք թուրքական լիրա2: 

Այսպիսով, Դիարբեքիրի նահանգը դարձավ Հայոց ցեղասպանության 

խոշոր կենտրոններից մեկը, ընդ որում առավել լայնածավալ կոտորածները 

տեղի ունեցան հենց 1915 թ.: Նահանգի մի շարք բնակավայրեր դարձան նաև 

այլ նահանգներից տեղահանվածների սպանդավայրեր. Դիարբեքիրից, 

Խարբերդից, Էրզրումից, Բիթլիսի տարբեր բնակավայրերից տեղահանված 

հայերի բազմաթիվ խմբեր իրենց մահկանացուն կնքեցին Դիարբեքիր-

Մարդին ճանապարհին, Տարայի հռոմեական նկուղներում ու զնդաններում, 

ավելի հարավ` Ռաս ուլ-Այնի շրջակայքում: Դ. Գոնտի կարծիքով՝ 1915 թ. 

վերջերին նահանգում ավելի քան 100.000 մարդ է սպանվել3: Դիարբեքիրի 

վերաբերյալ ծավալուն ուսումնասիրության հեղինակ Հ. Կայզերը ևս եզրա-

կացնում է, որ Դիարբեքիրի նահանգում հայերի զոհերի թվաքանակը վստա-

հաբար գերազանցում էր 100.000-ը4: Իհարկե նշված թվաքանակի մեջ նե-

րառված չեն այլ նահանգներից տեղահանված և Դիարբեքիրի նահանգի տա-

րածքում սպանվածները, որոնց թիվը գերազանցում էր տեղի հայերի թվա-

քանակին: 

 

 
Արփինե Բաբլումյան – Դիարբեքիրի նահանգի հայ բնակչության  

կոտորածները 1915 թ. 
 

Հայ բնակչության ոչնչացմանն ուղղված կոնկրետ գործողությունների առաջին 

ազդակը Դիարբեքիրի նահանգում դարձավ դեռևս 1914 թ. օգոստոսին Դիարբեքիրի 

շուկայի հրդեհումը, որից մեծապես տուժեցին հայ առևտրականներն ու արհեստա-

վորները: 1915 թ. Դիարբեքիրի նահանգի հայաբնակ բոլոր բնակավայրերում, ինչ-

պես ամբողջ Արևմտյան Հայաստանում և Օսմանյան կայսրության հայաբնակ մյուս 

բնակավայրերում հայ բնակչությունը ենթարկվեց բռնությունների, տեղահանության 

ու կոտորածների: Ընդ որում, եթե մյուս բնակավայրերում բավական տարածված էր 

հայերի իսլամացման քաղաքականությունը, ապա Դիարբեքիրում թեև իսլամա-

ցումը կարող էր տեղահանությանը կամ կոտորածին այլընտրանք լինել, բայց 

ամբողջովին չէր ապահովում կրոնափոխի հետագա անվտանգությունն ու ապահո-

վությունը: Այն հանգամանքը, որ Դիարբեքիրում փրկության հնարավորությունները 

                                                           

1 Տե՛ս Տրապիզոնի թեմին վիճակաւոր Յովհաննէս արք. Նազլեանի յուշերը, էջ 375: 
2 Տե՛ս Кеворкян Р., նշվ. աշխ., էջ 417: 
3 Տե՛ս Gaunt D., նշվ. աշխ., էջ 310: 
4 Տե՛ս Kaiser H., նշվ. աշխ., 423-424: 



 
92 

շատ նվազ էին, նաև ընդգծված դաժանություններ էին կիրառվում կանանց, երեխա-

ների նկատմամբ, պայմանավորված էր այս նահանգի նահանգապետի անձով: Ռե-

շիդի համար գերխնդիր էին տարածքի ընդհանրապես հայաթափությունը, ինչպես 

նաև դրա վերջնական թրքացումը: Նաև՝ մեկ այլ բնորոշ գիծ, որ նկատվում է այս նա-

հանգում. դա խիստ կազմակերպված գործողությունների պլանն էր ու դրանց գրեթե 

անթերի իրականացումը, ինչը ևս, թերևս, կապված էր Ռեշիդի անձի հետ: Հայերի 

ոչնչացմանը գրեթե զուգահեռ՝ այս տարածքներում սկսեցին բնակեցնել տասնյակ 

հազարավոր քուրդ գաղթականների: 1915 թ. հետո կոտորածներից փրկված և ինչ-որ 

տեղ ապաստան գտած հայերի նկատմամբ ևս շարունակվեց նույն վախի, կոտորած-

ների ու աքսորի քաղաքականությունը, ինչը հանգեցրեց տարածքի վերջնական 

հայաթափմանն ու արդեն սակավաթիվ վերապրածների հայրենազրկմանը: 

 
 

Арпине Баблумян – Массовое истребление армянского населения провинции 

Диарбекир в 1915 году 
 

Ключевые слова – Западная Армения, Диарбекир, Тигранакерт, Геноцид армян, депор-

тация, исламизация, Аргана Маден, Мардин, Мехмед Решид 

 

Первый сигнал о конкретных действиях, направленных на истребление армянского 

населения в провинции Диарбекир, поступил в августе 1914 года, когда от поджога на 

городском рынке Диарбекира в финансовом плане пострадали именно армянские 

торговцы и ремесленники. В 1915 г. во всех населенных пунктах провинции Диарбекир, 

как и по всей Западной Армении, армянское население подверглось насилию, 

депортации и резне. Более того, если политика исламизации армян была достаточно 

распространена в других населенных пунктах, то в Диарбекире исламизация могла быть 

альтернативой депортации и резне, но она не обеспечивала в полной мере дальнейшую 

безопасность новообращенного. Жестокость по отношению к женщинам и детям, а 

также тот факт, что в Диарбекире шансы на спасение были очень низкими, были связаны 

с личностью губернатора этой провинции. Главной задачей Решида было истребление 

армян в целом и окончательная тюркизация провинции. С Решидом связаны также 

строго организованный план действий и его почти идеальная реализация. Ряд поселений 

на территории Диарбекира превратились в бойни депортированных армян из других 

провинций. Практически одновременно с истреблением армян на этих территориях 

стали заселяться десятки тысяч курдских мигрантов. После 1915 г. политика страха, 

резни и изгнания продолжалась по отношению армян, которые пережили резню, и это 

привело к окончательному изгнанию армян с этой территории. 

 

 



 
93 

Arpine Bablumyan – The Massacres of Armenian Population of Diarbekir Province 

 in 1915 
 

Key words – Western Armenia, Diarbekir, Tigranakert, the Armenian genocide, deportation, 

islamization, Arghana Maden, Mardin, Mehmed Reshid 

 

The first signal of concrete actions aimed at the extermination of the Armenian population 

in Diarbekir province was in August of 1914 when fire broke out in the market of Diarbekir 

city and greatly affected mainly Armenian traders and craftsmen. In 1915, all Armenian-

populated areas of Diarbekir province, as well as throughout Western Armenia, the Armenian 

population was subjected to violence, deportation and massacres. Moreover, if the policy of 

Islamization of Armenians was quite widespread in other settlements, in Diarbekir, Islamiza-

tion could have been an alternative to deportation or massacre, but did not fully ensure the 

further security and safety of the converted person. There were lots of evidences of cruel 

treatment against women and children in this province and the chances of rescue were low. The 

fact that the policy of extermination of the Armenian population was well organized and 

implemented in Diarbekir was connected with the governor's personality of this province. The 

main task for Reshid was the elimination of Armenians, and the final Turkification of the area. 

Many settlements in Diarbekir province became the slaughterhouses of deportees from other 

provinces. At the same time with the extermination of Armenians, tens of thousands of Kurdish 

migrants began to settle in these areas. The same policy of fear, massacres and exile continued 

towards the Armenians who survived in 1915 which led to the final exile of Armenians from 

this area. 

 

Ներկայացվել է 05.04.2022 

Գրախոսվել է 15.04. 2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 

 

Արփինե Բաբլումյան – ՀՀ ԳԱԱ պատմության ինստիտուտի ավագ գիտաշ-

խատող, պատմական գիտությունների թեկնածու (arpinebablumyan@rambler.ru) 

 

mailto:arpinebablumyan@rambler.ru


 
94 

 

 
 
 

ՆԱՐԻՆԵ ՄԱՐԳԱՐՅԱՆ 

 

ՀԱՅԱՊԱՀՊԱՆՈՒԹՅԱՆ ԽՆԴԻՐՆԵՐՆ ՈՒ 

ԱՌԱՆՁՆԱՀԱՏԿՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ ՄԵՐՁԱՎՈՐ ԱՐԵՎԵԼՔԻ 

ՈՐԲԱՆՈՑՆԵՐՈՒՄ ՀԱՅՈՑ ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹՅԱՆ ՏԱՐԻՆԵՐԻՆ 
 

Բանալի բառեր – Հայոց ցեղասպանություն, Սիրիա, Լիբանան, որբեր, որբանոցներ, 
որբանոցային մամուլ, հայապահպանություն, ինքնություն, կրթություն, մայրենի լեզու, 
հավատ, խնամատարություն, արհեստներ 
 

Հայոց ցեղասպանությունը վերապրած կրտսեր սերնդի միայն մի մասին 

էր բախտ վիճակվել հայտնվել հայկական որբանոցներում: Մինչև 1918 թ. 

հոկտեմբերի 30-ին կնքված Մուդրոսի զինադադարը գործել են նաև թուր-

քական որբանոցներ, իսկ մինչև 1930-ական թվականների սկիզբը՝ հայկա-

կան որբանոցներին զուգահեռ՝ նաև օտարերկրյա և միսիոներական որբա-

նոցներ: 

Անհերքելի է, որ երեխաները ևս՝ որպես ազգի անբաժանելի մաս, Հայոց 

ցեղասպանության զոհ էին դառնում1: Նրանք թիրախավորվում էին ոչ միայն 

որպես հասարակության անբաժանելի, միաժամանակ խոցելի հատված, 

այլև մի մաս, որին ավելի դյուրին էր ինտեգրվել այս կամ այն հասարակու-

թյանը, ինքնության խնդիրները մոռացության տալ, տարատեսակ նպատակ-

ների ծառայեցվել, ձուլվել մեկ այլ ազգությանը և այլն՝ լինեին դրանք թուր-

քական, օտարերկրյա իշխանությունների, կազմակերպությունների կամ 

անհատների կողմից իրականացվող: Երիտթուրքական կառավարությունը, 

իրագործելով ցեղասպանությունը, թիրախավորել էր ընտանիքը՝ խմբերի 

վերարտադրության և հավաքականության ամենափոքր հիմնական միավո-

րը, հաշվի առնելով այն փաստը, որ հետագայում նրա անդամները, մասնա-

վորապես երեխաները, թեկուզ և կրոնափոխ եղած, ինչ-որ մի պահի հնարա-

վոր է վերադառնային իրենց արմատներին: Դրանով նրանք փորձում էին 

զրկել հայ տարագիրներին նաև գոյատևման հիմնական հենարանից, ինչ-

պես նաև ինքնապաշտպանվելու կարողությունից: Այս կերպ կառավարու-

թյունն ապահովագրում էր իրեն՝ ցեղասպանական գործողությունների հա-

մար պատասխանատվության ենթարկվելու հավանականությունից: 

Հայոց ցեղասպանության առաջին տարիներին որբ երեխաների տեղա-

շարժերն անկանոն էին, որբահավաք աշխատանքները՝ անկազմակերպ, 

                                                           

1 Տե՛ս Dadrian V., Children as Victims of Genocide: the Armenian Case // «Հայոց 

ցեղասպանության պատմության և պատմագրության հարցեր», 2003, թիվ 7, էջ 3: 



 
95 

նրանք մի որբանոցից տեղափոխվում էին մյուսը, հաճախ դրանք ֆինանսա-

կան սղության, համաճարակների, կառավարության կողմից մի շարք ար-

գելքների և այլ պատճառներով փակվում էին, ու այդ ընթացքում իրավիճա-

կին հազիվ համակերպված որբերը ստիպված էին հերթական դժվարու-

թյուններն ու բարդությունները հաղթահարել: 

Ցեղասպանության տարիներին գործել են հայկական և օտարերկրյա 

բարեգործական տարբեր կազմակերպությունների կողմից ֆինանսավորվող 

որբանոցներ, որտեղ պայմաններն ինչ-որ չափով բարենպաստ են եղել, ինչը 

որբերին հնարավորություն է ընձեռել պահպանել հայկական ինքնությունն 

ու չմոռանալ մայրենի լեզուն: Լրիվ հակառակ պատկերն էր թուրքական 

պետական որբանոցներում, երբ բոլոր հնարավոր միջոցները գործադրվում 

էին՝ որբերին հայկական ինքնությունը մոռացության տալու, ազգափոխ 

անելու և նրանց ծառայեցնելու թուրք ազգի շահերին՝ այն ակնկալիքով, որ 

մի քանի տարի անց թրքացած որբերը պետք է ազնվացնեին թուրքական 

արյունը1, թեև թուրքական շրջանակներում միշտ մտավախություն է եղել, որ 

այդ երեխաները, այդկերպ փրկվելով, հետագայում վրեժխնդիր կլինեն: 

Հայկական որբանոցներում ապաստանած հայ որբերի խնդիրները 

նույնպես բազմաբնույթ էին: Որբանոցների գործունեությանն առնչվող հար-

ցերի մասին ամբողջական պատկերացում կազմելու համար անհրաժեշտ է 

այն դիտարկել ցեղասպանական՝ տեղահանության, աքսորի գործընթաց-

ներին զուգահեռ, երբ սկիզբ էին առել երեխաների հավաքագրման աշխա-

տանքները: Բնականաբար սա նոր երևույթ չէր, քանզի դրանք սկսվել էին 

դեռևս աբդուլհամիդյան ջարդերի տարիներին։ 

Նշենք, որ աքսորակայաններում, համակենտրոնացման ճամբարներում 

երբեմն հանդիպում ենք թուրքական, հայկական և օտարերկրյա կազմա-

կերպությունների նախաձեռնությամբ գործող վրանային որբանոցների, 

որտեղ որոշ ժամանակահատված պահելուց հետո որբերին տեղափոխում 

էին դասական բնույթի որբանոցներ: Այն է՝ նրանց երբեմն կենտրոնացնում 

էին որոշակի վայրերում՝ որոշելու նրանց հետագա ճակատագիրը: Սկզբնա-

կան ժամանակահատվածում ավելի ակտիվ էին գործել միսիոներական, 

օտարերկրյա կազմակերպություններն այն պարզ պատճառով, որ նրանց 

գործունեությունն ինչ-որ առումով, եթե չասենք, արտոնված էր, ապա 

արգելված կամ սահմանափակված չէր: 1915 թ. Արևելքում քրիստոնեական 

բարեգործության գերմանական օգնության միությունը, Դանիացի տիկնանց 

միությունը կարողանում էին Հալեպում, Դամասկոսում, Բեյրութում և հա-

րակից այլ վայրերում որբանոցներ հիմնել: Տարածաշրջանում ակտիվ գոր-

ծունեություն է ծավալել նաև Մերձավոր Արևելքի Նպաստամատույց կազ-

մակերպությունը: 

                                                           

1 Տե՛ս Բանեան Գ., Յուշեր մանկութեան եւ որբութեան, Անթիլիաս, 1992, էջ 168: 



 
96 

Միսիոներական և օտարերկրյա կազմակերպությունների կողմից որբերի 

հավաքագրումը շատ արագ թափ է ստանում, ինչը մտավախություններ էր 

առաջացնում հայկական շրջանակներում, քանզի որքան էլ դա վերաբերեր 

երեխաների փրկությանը, տվյալ պարագայում՝ զուտ ֆիզիկական, պարզ էր, 

որ հայկական կողմը չէր կարող այդ փաստին հանգիստ վերաբերվել: 

Մերձավոր Արևելքում հայկական որբանոցների ցանցի ստեղծման հա-

մար կարևոր էր ազգային, բարեգործական կազմակերպությունների, Կիլի-

կիո կաթողիկոսարանի, մասնավորապես Սահակ կաթողիկոսի, Հալեպի 

առաջնորդարանի, Կ. Պոլսի պատրիարքարանի դերը: Որբանոցներ հիմ-

նադրելու ու դրանց գործունեությունն ապահովելու համար նյութական 

միջոցներ էին պետք, ինչը շատ խնդրահարույց էր: Հայկական կողմը ֆինան-

սավորման համար դիմում էր բազմաթիվ միջոցների. հայկական և միջազ-

գային բազմաթիվ կազմակերպություններ, հայրենակցական միություններ 

ու անհատ որբախույզներ պարբերաբար կազմակերպում էին դրամահա-

վաքներ, իրականացնում հանգանակություններ: Հայերի փրկության առա-

քելության գաղափարը քարոզվում էր ԱՄՆ-ից մինչև Ռուսական կայսրու-

թյուն, Եթովպիայից մինչև Ջիբութի ու Ավստրալիա կազմակերպվում էին 

«Որբերի կիրակի», «Որբերի փրկության շաբաթ», «Փրկենք անապատի որբե-

րը», «Մեկ հայ՝ մեկ ոսկի» կարգախոսներով հանգանակություններ: Հանրու-

թյանն իրազեկելու նպատակով տպագրվում էին գրքեր, ալբոմներ, որոնց 

հասույթը փոխանցվում էր խնամատարության գործին: Այս ամենն իրակա-

նացվում էր «Վաղն արդեն ուշ է լինելու»1 կամ «Միայն հայի դրամը կարող է 

հայ որբին փրկել»2 կարգախոսներով։ Այսպիսով, հայկական որբանոցներում 

երեխաներն ունեին առաջին հերթին ֆիզիկական ապահովություն, իսկ 

որպես առանձնահատկություն նշենք, որ ընդունելության հարցում, ի տար-

բերություն օտար ֆինանսավորմամբ որբանոցների, երեխաների ընտրու-

թյուն չէր կատարվում։ Հայկական կողմի համար հայ որբն ուներ մեկ չափա-

նիշ՝ ազգությամբ հայ, և դա բավարար էր: 

Հայերի ջանքերով հիմնված առաջին որբանոցը Հալեպի հայկական 

որբանոցն էր3, որը բացվել է 1915 թ. հուլիս 31-ին վերապատվելի Ահարոն 

Շիրաճյանի ղեկավարությամբ և իր տասնամյա գործունեության ընթացքում 

հազարավոր հայ երեխաների կյանք փրկել: Սա այն ժամանակահատվածն 

էր, երբ Օսմանյան կայսրությունը հետևողականորեն իրականացնում էր 

հայերի բնաջնջման քաղաքականությունը, ուստի վերջինիս գործունեու-

թյունը մշտապես վտանգված էր: 

                                                           

1 Մինչեւ ե՛րբ պիտի սպասեն… օրերը կ’անցնին // «Ժողովուրդի ձայնը» (Կ. Պոլիս), 30 

օգոստոս/12 սեպտեմբերի 1919, թիվ 281: 
2 Անապատի մեծ առաքյալը // «Ժողովուրդի ձայնը», 1/14 սեպտեմբեր 1919, թիվ 283: 
3 Տե՛ս Մարգարյան Ն., Հալեպի հայկական որբանոցը 1915-1924 թթ. // «Ցեղասպանա-

գիտական հանդես» (այսուհետև՝ «ՑՀ»), 2019, թիվ 7/1, էջ 27-53: 



 
97 

Երբեմն որբանոցների ֆինանսական սղությունից և շենքում նրանց 

տեղավորելու հնարավորությունից ելնելով՝ որբանոց ընդունվելու պայման 

էր դրվում երկկողմանի ծնողազուրկ լինելը, թեև նրանց թշվառ վիճակը թույլ 

չէր տալիս ընդունման համար պատասխանատու մարդկանց ու մարմիննե-

րին մերժել որևէ երեխայի, բայց իհարկե եղել են նաև նման դեպքեր: Հալեպի 

որբանոցի աշխատակից Էլմաս Պոյաճյանն իր հուշերում որբանոցի մասին 

գրում է. «Նորաբաց որբանոցին դուռը շարաններով կը սպասէին դժբախտ-

ներ` տնօրէնին կարգադրութեանը: Այժմ որբանոցը եղաւ «Հայ տուն», ուր 

կային կաթընկեր մանուկներէն մինչեւ Հայնիէն աքսորված ծերունի ... Թէ-

պէտ բաւարար ուտելիք չունէինք՝ Պատուելին կ’ըսէր. «Թող հայուն բեկոր-

ները փողոցը չմեռնին»»1: Վերապատվելի Շիրաճյանը որբանոց է ընդունել 

բոլոր որբերին՝ բորոտով, տրախոմայով, դիզինտերիայով կամ տիֆով վա-

րակված՝ առանց որևէ խտրականության: Տնօրենությունը հատուկ պայման-

ներ էր ստեղծում, սենյակ էին տրամադրում հիվանդ որբերին, մեկուսարան-

ներ՝ նորեկների ախտահանման և կարատինում մնալու համար2։ 

Եգիպտոսի հայ որբախնամ կազմակերպության3 հոգածության ներքո 

գտնվող Ադանայի որբանոցն իր գործունեությունը սկսել էր 1919 թ. 

սկզբներին, 350 որբերով, որոնք մինչ այդ տեղավորված էին տեղի Հայ ազգա-

յին միության շենքում: Նրանց թիվն արագորեն համալրվել է՝ հասնելով 950-

ի, որոնք հիմնականում Կեսարիայի և Սեբաստիայի շրջաններից էին, ապա՝ 

1300-ի, թեև որբանոցը կարող էր տեղավորել 400-500 որբի4: Ավելին՝ ավետա-

րանական եկեղեցու բակում բորոտության համար անօգնական թողնված 

որբերին նույնպես բերել են որբանոց, որոնք ամերիկյան հիվանդանոցում 

բուժում ստանալուց հետո ապաքինվել են և համալրել որբանոցի շարքերը5: 

Նման գերծանրաբեռնվածությունը նոր խնդիրներ ու տարաձայնություններ 

էր առաջացնում Որբախնամի, Հայ ազգային միության և որբանոցի 

տնօրենության միջև: 

Որբանոցներում երեխաների միջև տարբերակումներ չդնելու ու ցեղա-

                                                           

1 Պօյաճեան Է., Հայկական որբանոցի կեանքէն // «Ջանասէր» (Պէյրութ), 1 հոկտեմբեր 

1964, թիվ 19, էջ 415։ 
2 Տե՛ս Kévorkian R., The Armenian Genocide: a Complete History, London, New York, 2011, p. 

643: 
3 1905 թ. հիմնված և 1916 թ. Ալեքսանդրիայում վերակազմավորված Որբախնամ կազմա-

կերպությունը Կանոնագրության առաջին հոդվածով իր գլխավոր նպատակն է սահմանում. 

«Ջարդին ու սովին արհաւիրքներէն ճողոպրած հայ որբերուն անմիջական նպաստ հասցնել, 

ըլլայ Հայաստանի, ըլլայ Կիլիկիոյ մէջ»: Տե՛ս Կանոնագիր Հայ որբախնամ ընկերութեան 

(Աղեքսանդրիա), Կահիրե, 1916, էջ 2։ 
4 Տե՛ս Հայ որբախնամ ընկերութիւն, տեղեկագիր Հայ որբ. Ընկ. Գահիրէի հատուածին, 

շրջան 1919 օգոստ. 17-էն 1921 դեկ. 31, էջ 10: 
5 Տե՛ս Ատանայի ազգ. Որբանոցը (Քաղուած Ազգ. Միութեան ներկայացուած տեղեկա-

գրէն) // «Կիլիկիա» (Ադանա), 18 ապրիլ 1919, թիվ 2: 



 
98 

սպանության հոգեցնցումը հաղթահարելու, իրենց վերագտնելու նպատա-

կով խմբեր էին ստեղծվում կույր երեխաների համար, փորձում էին նրանց 

նույնպես ներգրավել որբանոցի առօրյային: Նրանք հիմնականում որբանոց-

ների համար արհեստագործական աշխատանքներ էին կատարում, անգամ՝ 

երաժշտական նվագախմբեր կազմում: 

Նշենք, որ հայկական որոշ որբանոցներ ընդունել են խառնածին երեխա-

ների՝ փորձելով նրանց խեղված ճակատագրերը հայությանը վերադարձնել, 

թեև այդ երեխաների ինքնության հարցին և առհասարակ երևույթին միա-

նշանակ գնահատական տալը բարդ է և դուրս մեր ուսումնասիրության 

շրջանակից: 

Հայկական որբանոցներում առաջնային մարտահրավերը հայկական 

ինքնության, հայկական միջավայրի ապահովումն էր: Որբերը տարբեր 

վայրերից ու տարբեր ճանապարհներով կենտրոնանում էին որբանոցում, 

նրանց համար անծանոթ միջավայրում և առաջին գիտակցումը լինում էր 

հայկական հավաքականության գաղափարը: Այդտեղ խոսում էին տարբեր 

լեզուներով, տարբեր գավառաբարբառներով, զրկված ծնողական խնամքից, 

միմյանց անծանոթ էին և գիտակցում էին, որ բոլորը եղբայրներ են, 

արյունակից ու հայրենակից։ Ուրախ էին, որ թափառական կյանքը պետք է 

ավարտին հասներ1։ 

Հայկական միջավայրի պահպանման առաջին պայմանը մայրենի լեզ-

վով հաղորդակցություն ապահովելու խնդիրն էր, որը պարտադիր էր բոլոր 

որբանոցների համար: Հայկական բարեգործական ընդհանուր միության 

(ՀԲԸՄ) Սուրիո պատվիրակ Միքայել Նաթանյանն իր հոդվածում քննադա-

տում էր ցանկացած փոքր միջադեպ, երբ որբանոցում թուրքերենով էին 

հաղորդակցվում. «Ասիկա Հայ լեզուին մարտիրոսվածութիւն է»2: 

Նշենք ավելին՝ եթե օտար ֆինանսավորմամբ գործող որբանոցներում 

մինչև 1918 թ. թուրքական իշխանությունները թույլատրում էին որբանոցնե-

րում տեղավորել հայ որբերին, բայց մշտապես արգելում էին կրթական գոր-

ծունեություն սկսելու փորձերը, օրինակ՝ Հալեպի հայկական որբանոցում 

կրթական ծրագրերը երեք անգամ կասեցվել են3: 

Բացառապես հայերենով հաղորդակցվելու սկզբունքով առաջնորդվելիս 

անհրաժեշտ էր հաղթահարել որոշ խոչընդոտներ, որոնցից կարելի է 

առանձնացնել մի քանիսը. մայրենի լեզուն յուրացնելու խնդիր էին ունենում 

Կիլիկիայի շրջանի հայերը, որոնք մեծամասամբ թրքախոս էին, ինչպես նաև 

ավելի ուշ որբանոցում հայտնված որբերը: Այն է՝ երեք-չորս տարի անց՝ 1918 

թ. հետո, որբերը տարբեր հանգամանքներում էին հայտնվում որբանոցնե-

                                                           

1 Տե՛ս Յուշամատեան Ճիպէյլի ամերիկեան որբանոցի 1920-1925, Պէյրութ, 1969, էջ 10։ 
2 Նաթանեան Մ., Ամանորի հանդէս որբանոցի մէջ // «Հայ Ձայն» (Հալէպ), 9 հունվար 

1919, թիվ 49, Ա տարի։ 
3 Տե՛ս Տեղեկագիր Հալէպի հայկական որբանոցի (31.7.15-30.9.1919), Հալէպ, ա.տ., 1919, էջ 6: 



 
99 

րում. օրինակ՝ փրկվելով իսլամական միջավայրից՝ արաբների, քրդերի 

տներից կամ թուրքական որբանոցներից, նրանք մայրենի լեզուն մոռացել 

էին կամ եթե տարիքով ավելի փոքր էին, չէին հասցրել անգամ տիրապետել 

իրենց լեզվին, ուստի նոր էին սկսում սովորել: 

Շուրջ երեք տարի Անթուրայի թուրքական որբանոցում1 հայերենը 

խստիվ արգելված լինելու պատճառով մայրենի լեզվին իսպառ չտիրապե-

տող կամ այն մոռացած հայ որբերը թուրքական ղեկավար անձնակազմի՝ 

որբանոցից հեռանալուց հետո կարողացել են վերհիշել մայրենի լեզուն, 

վերականգնել են իրենց հայկական անունները, մայրենի լեզվի դասերը, 

սկսել են հայերեն երգել։ «Քանի ամիս մը հետո... հեգելով, ծանր-ծանր վան-

կերը կապելով բառերը դուրս կուգան տղոց բերնէն»2: Այնթափի որբանոցում 

գտնվողները Այնթափ-Քիլիսի տարածաշրջանից էին, և երկու ամիս անց 

անգամ բառ չիմացող որբերը խոսել են հայերեն3: 

Ադանայի որբանոցի սան Երվանդ Փոստալջյանը4 նշում է, որ տնօրեն 

Վահագն Տաթևյանի ձերբակալումից և կախաղան բարձրացվելուց հետո 

հայկականությունն իսպառ վերացել է որբանոցում5: 

Եթե դիտարկում ենք հայկական որբանոցներում կիրառվող լեզվի ուսուց-

ման մեթոդները, ապա հարկ է նշել, որ դրանք բավականին արդյունավետ են 

եղել։ Վկայությունները բազմաթիվ են, ամիսներ անց երեխաները կարողացել 

են հաղորդակցվել մայրենի լեզվով, միջոցառումներ են կազմակերպվել, որ-

տեղ հայ գրականության և լեզվին նվիրված անդրադարձներ են եղել: Մայրե-

նի լեզվի ուսուցմանը նպաստել են նաև որբանոցների խմորատիպ թերթերը: 

                                                           

1 Անթուրայի որբանոցը թուրքական կառավարության հիմնած ամենամեծ որբանոցնե-

րից է եղել, որը տեղակայվել է Բեյրութից մոտ երեսուն կիլոմետր հյուսիս-արևելք գտնվող կա-

թոլիկ լազարիստական միաբանության Սբ. Հովսեփ քոլեջի շենքում: Որբանոցն առանձնացել 

է հայ որբերի նկատմամբ կիրառվող պատժամիջոցներով ու թրքացմանն ուղղված իր 

հետևողական գործողություններով: Անթուրայի որբանոցի շուրջ 2000 հայ երեխաներից 

միայն 650-ն են կարողացել վերապրել: 1918 թ. հետո Անթուրայի վերահսկողությունն անցել է 

հայկական, ապա Մերձավոր Արևելքի Նպաստամատույց կազմակերպությանը: 
2 Բանեան Գ., նշվ. աշխ., էջ 271-272: 
3 Տե՛ս Ակնարկ մը հաստատութեան պարագաներուն եւ քառամեայ պատմութեան վրայ 

(1919 օգոստոսէ 1923 յունիս), հայ որբախնամ ընկերութեան Այնթապի որբանոց, Ճիւնիէ-

Լիբանան, Աղեքսանդրիա, 1923, էջ 7-8: 
4 Երվանդ Փոստալջյանը ծնվել է 1903 թ. Հաճըն քաղաքում: Հայրը զոհվել է Հաճընի 1909 

թ. ինքնապաշտպանական մարտերի ժամանակ: Շուրջ 230 երեխաների քարավանի հետ նա 

անցել է Ադանա, որտեղ նրանց խնամատարությունը ստանձնել է Վահագն Տաթևյանը (1875-

1916): Շուրջ 1600 որբեր ապաստանել են Քարդայի որբանոցում, որը վերանվանվել է Ջեմալ 

փաշայի անունով: 1915 թ. փետրվարին թուրքական կառավարության հրամանով Վահագն 

Տաթևյանին ու 32 հայ ուսուցիչների բանտարկել են, որից հետո որբանոցի ղեկավարումն 

անցել է թուրքական կողմին: 
5 Փոստալջյան Ե., Հաճնցի 1600 որբերից մեկի ճակատագիրը // Հայոց ցեղասպանության 

թանգարան-ինստիտուտի (այսուհետև՝ ՀՑԹԻ) թանգարանային ֆոնդեր, բժ. 8, թպ. 93, ֆ.հ. 

4164, էջ 14: 



 
100 

Հայոց ցեղասպանությունից հետո որբանոցային սերունդը սկզբնավորել 

է մի յուրահատուկ գրական ուղղություն, այն է՝ որբանոցային մամուլը։ Այն 

բնորոշ էր ավելի երկարատև գործած ու կազմակերպված որբանոցներին, 

բայց հարկ է փաստել, որ որևէ պարբերական հրատարակելու գաղափարն 

իրականության վերածելու համար կարևոր էր որբանոցում տիրող մթնոլոր-

տը։ Խմորատիպ թերթեր ունեցել է Հալեպի հայկական որբանոցը, որի մա-

սին միայն որոշ հիշատակումներ կան: Այնթափի որբանոցն ունեցել է «Այգ» 

անունով թերթ, որի մասին հիշատակվում է Եգիպտոսի Որբախնամի տեղե-

կագիր-ակնարկում1: 1918-1919 թթ. Թիֆլիսում տպագրել է «Փարոս»-ը, որը 

եղել է Ամերիկյան կոմիտեի որբանոցների աշակերտական միության օրգա-

նը։ 1925-1928 թթ. Բեյրութում տպագրվել է «Որբաշխարհի աստղ» ամսագի-

րը, որը Մերձավոր Արևելքի Նպաստամատույց կազմակերպության որբերի 

դաշնակցության/լիգայի համատեղ թերթն էր: 

Թերթերի հրատարակումը կարևոր էր լեզվի պահպանության, ազգային 

տարրերի շարունակականության ապահովման տեսանկյունից: Թերթերում 

զետեղվում էին ամենատարբեր իրադարձություններին, թեմաներին վերա-

բերող նյութեր, իսկ բովանդակային վերլուծություններից նկատում ենք, որ 

ազգապահպան հրապարակումները մեծամասնություն են կազմում: 

Որբանոցային խմորատիպ թերթի դասական օրինակ է Ջբեյլի որբա-

նոցի2 «Տուն» աշակերտական ձեռագիր ամսագիրը: Վերջինիս 34 համարնե-

րը՝ շուրջ 850 էջ, բավականաչափ ծավալուն են ու հարուստ գրական փորձե-

րի, հուշագրությունների ու որբանոցային կյանքի տեսանկյունից։ Դրանք լու-

սաբանում են որբանոցի առօրյան, տեղեկություններ են պարունակում 

իրենց ծննդավայրի, հայրենիքի, որբանոցում հայտնվելու պատճառների և 

առհասարակ հայ լինելու և իրենց նախնիների պատմության ու թողած ժա-

ռանգության մասին3։ Նշենք, որ որբանոցը մինչև «Տուն» ամսագիրն ունեցել է 

«Հոսանք» խորագրով խմորատիպ թերթ, որի ստեղծման նախաձեռնությունը 

կրկին եղել է որբանոցի ավարտական դասարանների աշակերտներինը4։ 

Նմանատիպ թերթերի բոլոր համարներում ակնհայտ են աշակերտների ու 

ուսուցչական կազմի՝ ազգային ինքնության վերակերտմանն ուղղված ջան-

քերը:  

Որբանոցներում ազգային ինքնության պահպանման առաջնահերթու-

                                                           

1 Տե՛ս Ակնարկ մը հաստատութեան պարագաներուն…, էջ 21: 
2 Ջբեյլի որբանոցը գտնվում է Միջերկրական ծովի ափին՝ Բեյրութից 40 կմ հեռա-

վորության վրա, այն իր գործունեությունը սկսել է 1920 թվականից, եղել Մերձավոր Արևելքի 

Նպաստամատույց կազմակերպության որբանոցային ցանցում: Մանրամասն տե՛ս Յուշա-

մատեան Ճիպէյլի ամերիկեան որբանոցի 1920-1925: 
3 Մանրամասն տե՛ս Մարգարյան Ն., Ջբեյլի որբանոցի աշակերտական «Տուն» 

ամսագիրը. ազգային վերակերտման փորձ // «ՑՀ», 2020, թիվ 8/2, էջ 42-75։ 
4 Յուշամատեան Ճիպէյլի ամերիկեան որբանոցի 1920-1925, էջ 78: 



 
101 

թյուններից էին նաև հայոց պատմության դասերը։ Անգամ դասագրքերի բա-

ցակայության պարագայում նրանք հնարավորություն են ունեցել սերտել 

հայոց պատմության կարևոր դեպքերն ու իրադարձությունները, որոշ որբա-

նոցներում ներկայացվել են պատմական թատերգություններ, որին մաս-

նակցել է նաև ուսուցչական անձնակազմը։ Հալեպում Բոստոնի «Ազգ-Պա-

հակ» թերթի թղթակից Նշան Կ. Տեր-Պետրոսյանն իր «Հայկական որբանոցը 

Հալէպի մէջ» հոդվածում նշում է, որ որբանոցում երեխաները սովորում էին 

հայերեն, անգլերեն և ֆրանսերեն՝ հավելելով. «Մէկ-երկու դասարաններու 

Ազգային պատմութեան դասաւանդութեան հանդիպեցայ, չէ կարելի հիա-

ցումս չի յայտնել այդ առթիւ»1: 

Ազգապահպան գործընթացում հաջորդ կարևոր դերակատարումն 

ուներ կրոնը՝ հայ առաքելական եկեղեցին: Նշենք, որ հայկական որբանոց-

ներում որբերն ազատ էին իրենց դավանանքի հարցերում և հայտարարվում 

էր, որ երեք հարանվանական եկեղեցիները հավասարաչափ ընդունելի են 

եղել կամ առնվազն արգելված չեն եղել: Դրան զուգահեռ, հարկ է նշել, որ 

հավասարաչափ ընդունվելու հարցը փոքր-ինչ հարաբերական էր, քանի որ 

փոքրահասակ երեխաներին կարելի էր որոշակիորեն ուղղորդել ավետա-

րանական կամ կաթոլիկ եկեղեցիները, ինչն առավել տարիքով որբերի պա-

րագայում ավելի դժվար էր, քանզի երեխաները քննադատության, անգամ 

ծաղրի էին ենթարկվում: Հաճախ հոգևոր այրերն իրենք էին այցելում որբա-

նոցներ՝ երեխաների հետ շփվելու, եկեղեցական արարողություններ կատա-

րելու, նրանց մկրտելու, տարբեր միջոցառումների մասնակցելու, բանախո-

սություններ կազմակերպելու համար, որոնք ուղղված էին հայապահպան 

առաքելությանը2: 

                                                           

1 Լալէեան Ս., Յուշամատեան նուիրուած Ատուր Յ. Լեւոնեանի: Ինքնակենսագրութիւն 

եւ դրուագներ իր կեանքէն ու գործէն, Պէյրութ, 1967, էջ 207: 
2 Ջբեյլի որբանոցում անգամ պատարագ էր մատուցվում, բանախոսություններ էին 

կազմակերպվում, օրինակ՝ Տ. Դիոնիս Ա. քահանա Տրեզյանը բանախոսել է «Ինչպէս պէտք է 

հայ ապրիլ» թեմայով, և տարբեր պատմություններով հոգևոր հայրը բացատրել նրանց 

նվիրական պարտավորությունները հայ ժողովրդի և մայրենի լեզվի հանդեպ: Տե՛ս Տ. Դիոնիս 

Ա. Քհնյ. Տրէզեան // «Տուն» աշակերտական ամսագիր (Ջբեյլ), հոկտ.-նոյեմ.-դեկտ. 1924, թիվ 

26-27-28, էջ 62: 

1924 թ. սեպտեմբերի 15-ին Սահակ կաթողիկոսը նամակ է ուղղել որբանոցի ամսագրին՝ 

այն վերնագրելով՝ «Սիրելի՛ ճարտարապետներ Աշակերտական «Տուն»-ի Ճիպէյլի Ամերիկյան 

որբանոցին», որտեղ նշում էր. «Հայրենի հողի վրայ տուն շինելը աւելի դիւրին ու ապահով է, 

որովհետև հայի յատկութիւնը, ուժը, տարողութիւնը և տոկունութիւնը ծանօթ են, իսկ օտար 

հողը անծանօթ ըլլալուն մանրակրկիտ ուսումնասիրութեան պետք կայ։ Բարոյական տան մը 

շինութեան գլխաւոր ատաղձն է լեզուի, գաղափարի, զգացման և սկզբունքի համերաշ-

խութիւնը,... Աչքերնիդ չորս կողմերնիդ դարձուցէք, պիտի տեսնէք, որ արաբախօս, թրքախօս, 

քրտաբարբառ հայերը կէս հայեր են։ Այս պարագան նկատի ունեցէք, որպեսզի «Աշտարակ»ին 

պէս կիսաւարտ չմնայ Ձեր սկսած «Տուն»-ը … Աշխատեցէք լաւ Հայեր ըլլալ»։ Տե՛ս Սիրելի 



 
102 

Չնայած որբանոցներում, ինչպես նշվեց, երեխաներն ազատ էին կրո-

նական հարցերում, բայց հարանվանական եկեղեցիների միջև որոշակի 

խտրականություն եղել է: Հալեպի որբանոցի սան Անդրանիկ Ծառուկյանն 

այս առիթով գրել է. «Մեր Եկեղեցի գնացողները կը տարվեին դասին ճիշտ 

ետևը ու ամբողջ երկու ժամ ոտքի կը մնային: Իսկ Ժողովարան գնացողները 

հանգիստ կը նստեին նստարաններու վրա: Հետերնին կը բերեին նաև գու-

նավոր նկարներ»1: Ամեն դեպքում հարկ է նշել, որ Ժողովարանի բարեկեցիկ 

պայմանները նպաստել են երեխաների ավետարանական կողմնորոշմանը, 

թեև որևէ ձևով հարկադրանքի և ստիպողականության դեպքերի՝ ուսումնա-

սիրության ընթացքում չենք հանդիպել: 

Բոլոր որբանոցներում ամեն օր եղել են աստվածաբանության դասեր։ 

Ճաշից առաջ միշտ աղոթել են «Հայր մեր»-ը կամ «Փառք ու պատիվ Քեզ»-ը։ 

Ֆիլիփ Զաքարեանի «Ես Ճիպէյլի որբերէն եմ» հուշերում կարդում ենք, որ 

աչքերը փակ աղոթողներին մյուս որբերը ծաղրում էին։ Նշենք նաև, որ որ-

բերն իրենք էին խոստովանում, որ միշտ չէ, որ որբանոցում բոլոր երգերը 

նույն խանդավառությամբ էին կատարում։ Նրանց երգացանկի «Բամբ Որո-

տան», «Մայր Արաքս», «Ի՛ զեն հայեր, ի՛ սուր», «Կռուեցէ՛ք տղերք» երգերն 

ավելի լիաթոք էին հնչում, իսկ այդ թափն ընկնում էր, դժգունում և այլա-

կերպվում, երբ բողոքական քարոզչական բնույթի երգեր էին երգում։ Որբերը 

ճնշող մեծամասնությամբ հայ ազգային եկեղեցու զավակներն էին, հետևա-

բար զարմանալի չէր նման վերաբերմունքը, երբ պարտադրված էին աչքերը 

փակել ու գլուխները խոնարհել, մինչդեռ նույն հարկադրանքը չկար շարա-

կաններ երգելու պարագայում: 

Հալեպի որբանոցի մասին է պատմում նաև այնթափցի Զապել Այվազյա-

նը (ամուսնական ազգանունը՝ Ճեպեճյան): Կարևորելով այնտեղ ստացած իր 

ուսումը, մասնավորապես՝ հայոց պատմության, հայ եկեղեցու պատմության 

ու աշխարհագրության դասերը, խոր ակնածանքով է նշում Այնթափի ինքնա-

պաշտպանության ղեկավարներից Ներսես քահանա Թավուգճյանի՝ հայ եկե-

ղեցու պատմության դասերի մասին, որոնց ժամանակ նա ասում էր. «Գիրք 

չունիք, ես պիտի պատմեմ, թուականները, պատահարները նօթագրեցէ՛ք»2: 

Հայոց ցեղասպանության հոգեցնցումը որբանոցի սաները փորձել են 

հաղթահարել կրոնի, եկեղեցու, հավատի միջոցով: Ինչ վերաբերում է 

դպրությանն ու քրիստոնեությանը, ապա ըստ ընդհանուր գաղափարի՝ 

վերջիններս այն զույգ ազդակներն են, որոնք պետականության անկումից 

հետո սատարել են հայ ժողովրդի հարատևմանը, պահպանել և զարգացրել 

                                                                                                                                                         

ճարտարապետներ Աշակերտական «Տուն»-ի Ճիպէյլի Ամերիկյան որբանոցին // «Տուն» 

աշակերտական ամսագիր, սեպտեմբեր 1924, թիվ 25, էջ 4-5: 
1 Ծառուկյան Ա., Մանկություն չունեցող մարդիկ, Երևան, 1963, էջ 42: 
2
 Եսաեան Զ., Հուշեր // ՀՑԹԻ թանգարանային ֆոնդեր, բժ. 8, թպ. 93, ֆ.հ. 79, էջ 15: 



 
103 

հայ ազգային առանձնահատկությունները և սովորույթները1: 

Կարևոր բաղադրիչներից էր նաև ազգային պատկանելության, հիշողու-

թյունների պահպանման խնդիրը՝ ընտանեկան հիշողություններից, տվյալ 

տարածաշրջանի ավանդույթներից մինչև ցեղասպանությանն առնչվող հի-

շողությունները: Բոլոր որբանոցներում երեխաները պատկերացում ունեին 

հայ մեծանուն գրողների, պատմության կարևոր դրվագների մասին՝ Մես-

րոպ Մաշտոցից մինչև Գրիգոր Լուսավորիչ, Ավարայրից մինչև Սարդարա-

պատ: 

Ցեղասպանության մասին հիշողությունները վերապատմելու հարցում 

որբերն ինքնամփոփ էին, պարփակված, ավելի ուշ էին սկսում խոսել այդ 

մասին. դժվար էր հաղթահարել բարդույթը, խոստովանել սեփական անձի, 

ընտանիքի, ազգի ողբերգությունը, զոհի կարգավիճակը: Սկզբնական շրջա-

նում նրանց պատմությունները, հուշագրությունները հիմնականում ընտա-

նեկան են՝ համադրված որբանոցային կյանքի դրվագներով: Կարելի է նկա-

տել, որ ցեղասպանությունը վերապրելը նրանց համար հավաքական, ազ-

գային միավորող կարևոր գործոն էր: Նկատենք, որ սկզբնական շրջանում 

ցեղասպանության վերաբերյալ հիշողությունները ընտրողաբար են ներկա-

յացվել, աստիճանաբար են նրանք հաղթահարել բարդույթները իրականու-

թյան մասին խոսելիս: 

Հայոց ցեղասպանությունը հաղթահարելու ու լռությունը խախտելու 

առումով հետաքրքրական է այն դրվագը, երբ Թալեաթ փաշայի սպանու-

թյան լուրը Լիբանանի Ջբեյլի որբանոց հասնելու օրը տնօրեն Ռեյ Թրևիսը 

թույլատրել է հայրենասիրական մեծ երթ անցկացնել։ Նա անձամբ է, հայ-

կական եռագույնը ձեռքին, առաջնորդել որբերին, որոնք ժամեր շարունակ 

ազգային-հայրենասիրական երգերով պտույտներ են կատարել որբանոցի 

շուրջը2: 

Հալեպի հայկական որբանոցի Սաբուն խանի հատվածը 1918 թվականից 

հետո փոքրիկ Հայաստանի է վերածվել՝ ազգային երգերով, փայտյա զեն-

քերով և զինվորական մարզանքներով: Կիրակի՝ կեսօրից հետո, որբանոցին 

պատկանող բոլոր տներից որբերն իրենց պատասխանատուների հետ 

հավաքվում էին, և յուրաքանչյուր խումբ իր սովորած հայրենասիրական 

երգն էր երգում հյուրերի ներկայությամբ: Որբանոցի զինվորական մար-

զանքը սկսվում էր Հայաստանի Հանրապետությանն ուղղված ողջույնով3: 

Բաքուբայի որբանոցում4 Մուշեղ արքեպիսկոպոսը հայապահպանու-

                                                           

1 Տե՛ս Զաքար, Վարդանանք. 15 դարերու մէջէն // «Տուն» աշակերտական ամսագիր, 

փետրվար 1923, թիվ 6, էջ 2-3: 
2 Տե՛ս Յուշամատեան Ճիպէյլի ամերիկեան որբանոցի, էջ 142։ 
3 Պօյաճեան Է., Հայկական որբանոցի կեանքէն // «Ջանասէր» (Պէյրութ), 1964, էջ 416: 
4 Բաքուբայի որբերին ցուցակագրելու և տեղում գաղթականների հարցերով զբաղվելու 

համար 1918 թ. հոկտեմբերի 15-ին Մուշեղ եպիսկոպոսն այնտեղ է ուղարկում Բաղդադի Տ. 



 
104 

թյան կարևոր խորհրդանիշ էր համարում եռագույնի տարածումը որբանոցի 

տարածքում1, որտեղ փորձում էին ամեն գնով նաև կրթական դասեր կազ-

մակերպել2: Նշենք, որ 1919 թ. որբերի քանակը հասնում էր 1200-ի, որոնց 

թվում էին Մոսուլի 300 և Համադանից հասած նույնքան որբեր, ովքեր ուսում 

և մարմնակրթական պատրաստվածության դասեր էին ստանում այնտեղ3: 

Ինչ վերաբերում է Երուսաղեմի՝ Արարատյան և Վասպուրականի որբա-

նոցներին, ապա այնտեղ ևս հայապահպանության գործը լավ էր կազ-

մակերպված4: 

Հայապահպանությանն էին ուղղված պետական և հոգևոր տարբեր 

այրերի այցելությունները որբանոց. օրինակ՝ 1924 թ. սեպտեմբերի 26-ին 

Ջբեյլի որբանոց է այցելել Հայաստանի Հանրապետության լուսավորության 

նախկին նախարար Նիկոլ Աղբալյանը: Նա աշակերտների և պաշտոնյանե-

րի ներկայությամբ 40 րոպե տևողությամբ «կուռ և շենիչ» բանախոսությամբ 

ոգևորել է ներկաներին5: Այցելությունների շարքը կարելի է շարունակել՝ 

Սահակ կաթողիկոսն այցելել է Ջբեյլի, Կիլիկիայի որբանոցներ, Հալեպի 

Առաջնորդարանի փոխանորդ Հարություն քահանա Եսայանը՝ Հալեպի 

հայկական որբանոց և այլն: 

Ուշագրավ են նաև ժամանակի հայտնի մտավորականների այցերը։ 

Ամանորին Երվանդ Օտյանը եղել է Հալեպի հայկական որբանոցում, որի 

մասին երեխաներին նախօրոք տեղեկացրել են. «Հյուրը նշանավոր մեկն է, 

շատ մը գիրքեր գրած է և միշտ կը խնդա ու կը խնդացնե»6: Սակայն որբերն 

այդ ժամանակ չեն հիշել ու չեն իմացել, թե ով է Երվանդ Օտյանը: Միջոցառ-

մանը գրողը մեծ դժվարությամբ է փորձել ողջույնով դիմել որբերին, սակայն 

                                                                                                                                                         

Վահան քահանա Թաճիրյանին: Նրան այդ հարցում աջակցում էր վանեցի Տ. Հովհաննես 

քահանա Սիմոնյանը, ով վրանաքաղաքի բաժիններով ցուցակագրում էր բոլոր որբերին, 

ինչպես նաև մոտ 40 կանանց, ովքեր 30-ից բարձր տարիք ունեին: Նախատեսվում էր, որ 

նրանք պետք է լինեին որբանոցի մայրապետները, ընտրվում է ուսուցչական խորհուրդ: Տե՛ս 

Վարդանեան Ե., Անապատէ անապատ, Սուրբ Ղազար-Վենետիկ, 1923, էջ 114: 

Բաքուբայի որբանոցը 1920 թ. օգոստոսի 18-ին տեղափոխում են Բասրայի մոտ գտնվող 

Նահր Ալ-Օմար, որտեղ ներքին մատակարարման, կրթական, կարգապահական և այլ 

խնդիրները շարունակում է ղեկավարել Բաքուբայի վրանավանում ստեղծված Հայ գաղթա-

կանության կոմիտեն՝ Լևոն Շաղոյանի ղեկավարությամբ: Տե՛ս Հայցագործեան Ա., Պաքու-

պայի հայ փախստականները // «Կիլիկիա», 14 հունիս 1919, թիվ 56: 
1 Տե՛ս Վարդանեան Ե., նշվ. աշխ., էջ 121: 
2 Տե՛ս Սերոբեան Մ., Դիտումներ եւ դատումներ (Էջեր օրագրէս), Պէյրութ, 1932, էջ 122: 
3 Տե՛ս Հայ որբախնամ ընկերութիւն, Իննամսեայ տեղեկագիր Հայ որբախնամ ընկ. Գա-

հիրէի հատվուծին գործադիր ժողովին, 1918 նոյեմբերէն 1919 յուլիս 31, Գահիրէ, 1922, էջ 13: 
4 Տե՛ս Kévorkian R., The Araradian and Vaspuragan Orphanages in Jerusalem (1922-1926): a 

Model of Reconstruction? // «Հայերի փրկության գործը Մերձավոր Արևելքում 1915-1923 թթ.» 

միջազգային գիտաժողովի նյութերի ժողովածու, Երևան, 2020, էջ 75-90: 
5 Տե՛ս Ներքին լուրեր // «Տուն» աշակերտական ամսագիր, սեպտեմբեր 1924, թիվ 25, էջ 56: 
6 Ծառուկյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 47: 



 
105 

խիստ հուզվել է և միայն մի նախադասություն արտաբերել. «Որբե՛ր, ես ձեզ 

շատ կսիրեմ»: Տարիներ անց Ա. Ծառուկյանը, իր նախակրթարանի դասա-

գրքում տեսնելով Օտյանի նկարը, հիշել է նշանավոր հավաքի օրը, իրենց 

հավաքական ողբերգությունը, իսկ ավելի ուշ, ծանոթանալով գրողի աշխա-

տություններին, ըմբռնել է՝ «… տասնյակներով գրքերու հեղինակ գրագետն 

ինչու երկու խոսք չէր գտած մեզի ըսելիք»1: 

Որբահավաք գործիչներ Ռուբեն Հերյանը, Դավիթ Ադամյանը, Լևոն 

Յոթնեղբարյանը նույնպես տարբեր ժամանակներում այցելել են հայկական 

զանազան որբանոցներ. նպատակը նման անձանց ներկայությունից որբերը 

ևս մեկ անգամ գիտակցում էին, որ նրանք անտեսված չեն ու հետևողական 

քայլեր են արել հայապահպանության համար: 

Որբանոցներում ազգային բարձր ինքնագիտակցություն ապահովելուն 

զուգընթաց՝ մտածում էին որոշ որբանոցների սաների Հայաստան տեղափո-

խելու մասին: Ալեքսանդր Խատիսյանը Եգիպտոս կատարած այցի ժամա-

նակ հանդիպել է Որբախնամի երկու հատվածների Վարչական ժողովի 

անդամների հետ և քննարկել Իրաքի Նահր Ալ-Օմարի որբանոցը Հայաս-

տանի Հանրապետություն տեղափոխելու հարցը: «Արդէն ազատուած և 

պատսպարուած որբերին հանդէպ ունինք դեռ հրամայողական պարտակա-

նութիւններ: Բաւական չէ անոնց սնունդ, հագուստ և գրենական պիտոյք 

հայթայթել: Անհրաժեշօրեն հարկ է կեդրոնացնել զանոնք ազգային մթնոլոր-
տի մը մէջ, պիտի ընենք նոյն իսկ՝ հայրենի հողերու վրայ»2: 

Ամփոփելով նշենք, որ Հայ բարեգործական ընդհանուր միություն, Հայ 

ազգային միություն, Եգիպտոսի հայ որբախնամ, Միջագետքի տարագրելոց 

և այլ կազմակերպություններ, որոնք զբաղվում էին որբանոցների ֆինանսա-

վորման, կրթության ապահովման հարցերով, խիստ կարևորում էին հայկա-

կանության պահպանումը։ Իհարկե, որբանոցներում միանգամից, կանոնա-

կարգված դասացուցակով, դասագրքերով, ազգային հատուկ ծրագրով դա-

սեր չեն իրականացվել, դրանք աստիճանաբար են կազմվել։ Սկզբնական 

շրջանում որբանոցների գերխնդիրը նյութական միջոցների ապահովումն 

էր, որբերին ապաստան տալու և սննդով ապահովելու հարցն էր, մանա-

վանդ որբանոցից փախուստների թիվն աճում էր։ 

Աստիճանաբար, դասերի կազմակերպմանը զուգահեռ, որբանոցը նաև 

հնարավորություններ էր ստեղծում, որ երեխաները հմտանան որևէ արհես-

տում, ինչը միտված էր նաև որբանոցի առօրյա կարիքները հոգալուն։ Հայ-

կական, օտարերկրյա, անգամ թուրքական որբանոցներում մշտապես գոր-

ծել են փայտամշակության, ատաղձագործական, կոշկակարության, դերձա-

կության, գորգագործության, ասեղնագործության արհեստանոցներ: Որբերի 

                                                           

1 Ծառուկյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 52: 
2 Գայաեան Յ. Թ., Անյետաձգելին // «Որբունի» (Աղեքսանդրիա), 1920, թիվ 11, էջ 219: 



 
106 

ձեռագործները երբեմն արտասահման էին ուղարկվում, մասնակցում էին 

աճուրդների ու այդ հասույթը նույնպես ուղղվում էր որբանոցի կարիքներին: 

Անգամ Հալեպի հայկական որբանոցում արհեստագործական արտադրան-

քի վաճառքից ստացված գումարի մի մասը պահվում էր և տվյալ որբին էր 

տրվում որբանոցից դուրս գալու ժամանակ: 

Այս ոլորտում հայապահպանության առանձնահատկություններից էր 

Արևմտյան Հայաստանի կամ Օսմանյան կայսրության հայաբնակ այլ 

վայրերի տարբեր տարածաշրջաններին բնորոշ արհեստները վերակենդա-

նացնելը: Երբեմն լավ վարպետ-ուսուցիչները կարողանում էին կարևոր 

հմտություններ փոխանցել որբերին. օրինակ Այնթափի գորգագործության և 

ասեղնագործության ավանդույթները պահպանելը, Կիլիկիայի, Մարաշի, 

Ուրֆայի, Խարբերդի արհեստներին տիրապետելը և այլն: 

Հայապահպանության հարցում երբեմն որոշակի նշանակություն ուներ, 

թե տվյալ որբանոցի հոգածությունը որ երկրի կամ կազմակերպության 

ֆինանսավորմամբ էր իրականանում: Իսկ քանի որ միայն հայկական կողմը 

չէր կարող հոգալ որբանոցի բոլոր ծախսերը, շատ հաճախ այն հայկականից 

անցնում էր ամերիկյան, հետո՝ ֆրանսիական, չէր բացառվում նաև անգլիա-

կան տարբեր կազմակերպությունների հոգածությանը, ինչը որոշակի 

փոփոխություններ էր մտցնում որբանոցային կյանքում: Նման պարագայում 

հայկական կողմը ձգտում էր իր պատասխանատվության տակ վերցնել գոնե 

որբանոցների կրթական հարցերը, դասագրքերի մատակարարումը, ուսուց-

չական անձնակազմի ապահովումը և նմանատիպ լուծումներով ապահովել 

հայկական կողմի ներկայությունը: 

Ուսուցչական կազմը միաժամանակ աշխատում էր տարբեր ուղղու-

թյուններով: Ազգային գիտակցումը, նույն ակունքներից սերած լինելու 

գաղափարը, հայրենիքի, լեզվի, մշակույթի պահպանումը կարևորվում էին 

հայկական որբանոցներում: 

Հայկական որբանոցային ցանցի առանձնահատկություններից էր նաև 

մարզական կյանքի կարևորությունը, որը որբերին ֆիզիկական տարբեր 

վարժություններով, սպորտային մրցումների միջոցով կոփելու, հետագայում 

դժվարությունները հաղթահարելու նպատակին պետք է ծառայեր1: Մարմ-

նակրթությունը և սպորտը լայն տարածում ունեցան որբանոցներում՝ որպես 

                                                           

1 Մարմնամարզական կյանքի ակտիվացմանը նպաստել է 1918 թ. նոյեմբերին Կ. 

Պոլսում հիմնադրված Հայ մարմնակրթական ընդհանուր միությունը (ՀՄԸՄ): Համահայկա-

կան մարզական միություն ստեղծելու և սկաուտական կազմակերպությունները համախմբե-

լու գաղափարը Շավարշ Քրիսյանինն էր: Տե՛ս «Մարմնամարզ» (Կ. Պոլիս), մայիս 1913, թիվ 5: 

Ինչ վերաբերում է որբանոցներում սպորտի տարածմանը, ՀՄԸՄ-ն ուներ իր հստակ տեսլա-

կանը. «Լայն և պարզ ծրագրով մը սկսիլ մարմնակրթանքի գործը և այն մտցնել մասնաւորա-

պէս դպրոցներէ և հիմնելի որբանոցներէն ներս»: Տե՛ս Թորիկեան Բ., Պատմութիւն Հայ 

մարմնակրթական Ընդհանուր Միութեան, հ. Ա., Սկիզբէն մինչեւ 1939 թ., Պէյրութ, 1995, էջ 40: 



 
107 

ազգային պատկանելության գիտակցման, հայապահպանության, միասնա-

կանության և պատրաստվածության համակցություն, այն նաև կարևոր էր 

դաստիարակչական աշխատանքներ իրականացնելու, ծնողական խնամքից 

զրկված, ցեղասպանության հոգեցնցումը տարած երեխաներին առողջ 

ապրելակերպի ընտելացնելու համար: 

Տարածաշրջանի որբանոցներում նույնպես մարզական կյանքն ակտիվ 

էր: Հալեպի հայկական որբանոցի համար որբանոցի սան Ա. Ծառուկյանն 

այս կապակցությամբ գրում է. «...թաղին մեջ շինվեցավ մարզարան մը, մեծ 

տղաքը ֆուտբոլ ունեցան և բոլորս միասին ունեցանք պարոն Լևոնը»1: Լևոն 

Աբգարյանը մարզիչ էր և մարմնամարզությունը որբանոցի ծրագրի 

անբաժան մասն էր դարձրել, աշխատել տարբեր որբանոցներում: 

Ջբեյլի որբանոցի «Տուն» ամսագրի համարներից նույնպես պարզ է դա-

ռում, թե որքան կարևոր էր մարզական կյանքը: Ամսագրի «Ընտիր Խոհեր» 

բաժնում ներկայացվում է սկաուտի բնութագիրը և «Բարձրացի՛ր, բարձրա-

ցո՛ւր» կարգախոսի նշանակությունը։ «Հայ մարմնակրթական Ընդհանուր 

Միութեան» գրքույկից վերցված և ամսագրի համարներում շարադրված էին 

նաև սկաուտի երգը, կարգախոսը, 12 կանոնները, որոնց պետք է հետևի 

սկաուտը, անգամ «Հայ մարմնակրթական ընդհանուր միութեան» հայտա-

գիր-ծրագրի2 կարևոր հատվածներ են զետեղվել թերթում: Որբանոցում կա-

րևորվում էին նաև միջորբանոցային սպորտային մրցումների դերը, ինչպես 

նաև մարզական արշավները։ 

Մարզական կյանքին կարևորություն տալու տեսանկյունից կարելի է 

նշել արաբական արևելքում գործող հայկական և օտարերկրյա բոլոր որբա-

նոցները՝ ամենևին չանտեսելով Կ. Պոլսի և հարակից շրջանների որբանոց-

ները3: 

Այսպիսով, Մերձավոր Արևելքի արաբական երկրներում գործող որբա-

նոցների, որբերի թվի մասին ընդհանուր պատկերացում կազմելու համար 

հարկ է մեջբերել «Հայ որբեր. տեղեկագիր hայ որբերու կացութեան, որբա-

նոցներու, հոգատար մարմիններու մասին եւ վիճակագրական ցուցակներ»4 

փաստաթուղթը5: 1922 թ. Ուրֆայի շրջակայքից, Մարդինից, Խարբերդից, 

                                                           

1 Ծառուկյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 119: 
2 Քաղուած Հայ Մարմնակրթական Ընդհանուր Միութեան (Հ.Մ.Ը.Մ.) գրքոյկէն // «Տուն» 

աշակերտական ամսագիր, սեպտեմբեր 1922, թիվ 1, էջ 15-17: 
3 Կարևոր երևույթ էր Գուլելի միջորբանոցային օլիմպիական խաղերի անցկացումը Կ. 

Պոլսի Հայոց պատրիարք Զավեն Տեր-Եղիայանի հովանավորությամբ: 
4 Սույն տեղեկագիրը, ինչպես նաև «Տուն» ամսագրի ամբողջական թվային տարբերակը 

մեզ է տրամադրել ՀՑԹԻ հիմնադրամի տնօրենի խորհրդական Միհրան Մինասjանը, որի 

համար մեր խորին երախտագիտությունն ենք հայտնում նրան: 
5 Փաստաթուղթը կազմվել է Հայ ազգային պատվիրակության պահանջով 1923 թ., 

փաստ, որը մեծապես նպաստում է դրա հավաստիությանը: Տեղեկագիրն ամենայն հավանա-

կանությամբ կազմվել է Արամ Անտոնյանի կողմից, չնայած ոչ մի տեղ նրա անունը չի նշվում, 



 
108 

Ակնից և Մալաթիայից շուրջ 9.500 որբերի տարհանումից և Հալեպ, Ջբեյլ, 

Մամելթեյն, Ղազիր, Ջունիե, Բեյրութ, Սայդա և Դամասկոս քաղաքների 

որբանոցներում տեղաբաշխումից հետո1 պատկերը հետևյալն է2. 

ՀԲԸՄ հոգածության տակ՝ Հալեպում՝ 97, Բեյրութի Քելեկյան-Սիսուան 

որբանոցում3՝ 575 որբ, 

Ազգային հոգատարություն և Մերձավոր Արևելքի նպաստամատույցի 

համատեղ աջակցությամբ՝ 

Հալեպի հայկական որբանոցում՝ 1164 որբ, 

Ջունեյի որբանոցում՝ 284 որբ, 

Մերձավոր Արևելքի Նպաստամատույցի աջակցությամբ՝ 

Լիբանանի Նահր Ալ-Իբրահիմ, Ջիբեյլ, Մամլթեյն, Ղազիր, Նազարեթ, 

Բրումանայի, Բեյրութի որբանոցներում` 3984 որբ, 

Ավստալական նպաստամատույցի հոգածության տակ՝ Անթիլիասի 

որբանոցում՝ 1326, 

Երուսաղեմում՝ ՀԲԸՄ հոգածության տակ4՝ Արարատյան որբանոց՝ 457 

որբ և Վասպուրականի որբանոց՝ 352 որբ, ընդհանուր՝ 809 երեխա: 

Ընդհանուր՝ 8239 որբ: 

Ինչ վերաբերում է Եգիպտոսին, ապա տեղի հայությունն այնտեղ 

որբանոցներ չի հիմնել: Այս հարցում Եգիպտոսի ռազմավարությունն այլ էր. 

Կահիրեի, Ալեքսանդրիայի հայ համայնքներն իրենց պատասխանատու են 

համարում հայրենակիցների համար օգնության արշավներ կազմակերպելու 

գործում: Եգիպտոսի համայնքի դերն ավելի է կարևորվում, երբ Կ. Պոլսի 

հայկական Պատրիարքարանը պաշտոնապես լուծարվում է երիտթուրքա-

կան կառավարության կողմից: Ստեղծվել էր իրավիճակ, որտեղ հարկավոր 

էր նախաձեռնող մի ուժ, որը կհամակարգեր հայ տարագիրների օգնության 

կազմակերպումը և դրսից եկող օգնությունների արդյունավետ բաշխումը: 

Եվ պատահական չէ, որ Եգիպտոսում կազմավորվում, վերակազմավորվում 

                                                                                                                                                         

բայց հաշվի առնելով այն փաստը, որ նա այդ ժամանակ եղել է Ազգային պատվիրակության 

քարտուղար, հիմք է տալիս նրան համարել սույն տեղեկագրի կազմողը: 
1 Տե՛ս Եղիայեան Բ., Ժամանակակից պատմութիւն կաթողիկոսութեան Հայոց Կիլիկիոյ, 

Անթիլիաս, 1975, էջ 255: 
2 Տեղեկագրում գործող որբանոցների, որբերի մասին տվյալները ներկայացված են ըստ 

հոգատարության մարմինների և տարածաշրջանների։ 
3 Վերջինս գործել է 1922-1925 թթ. Վահան Քյուրքճյանի ղեկավարությամբ: Այստեղ գալիս 

էին տասնհինգ տարին բոլորած որբերը, մեկ տարի մնում, արհեստ սովորում, ինքնաբավ լի-

նելուց հետո դուրս գալիս որբանոց-ապաստարանից: Տե՛ս Դար մը պատմութիւն Հայ Բարե-

գործական Ընդհանուր Միութեան, հ. Ա, 1906-1940, Գահիրէ-Փարիզ-Նիւ Եորք, 2006, էջ 151։ 
4 Իրաքի Նահր Ալ-Օմարի որբանոցի և Մոսուլի փակման ենթակա որբանոցի 47 որբերը 

Երուսաղեմ են հասել 1922 թ. փետրվարի 11-ին, որտեղ նրանց դիմավորել են Հայոց պատ-

րիարքը, Միության մասնաճյուղի և Խնամակալության պատվիրակները՝ Լևոն Ասատուրի 

գլխավորությամբ: Տե՛ս «Արեւ» (Աղեքսանդրիա), փետրվարի 24, 1922, թիվ 126, Մելքոնյան Էդ., 

Հայկական բարեգործական ընդհանուր միության պատմություն, Երևան, 2005, էջ 122։ 



 
109 

են հայկական բարեգործական տարբեր կազմակերպություններ, որոնք 

արագ արձագանքում են սիրիական անապատներում ապաստանած հայ 

գաղթականներին, որբերին ու այրիներին օգնելու ձեռնարկներին՝ ֆինան-

սական որոշ հոսքեր ուղղելով այնտեղ: 

Բացի այդ, Եգիպտոսում գաղթականների կամ որբերի կուտակումներ 

չեն եղել, բացառությամբ մուսալեռցիների, որոնք 1915 թ. սեպտեմբերից 

ապաստանել էին Պորտ Սաիդի վրանաքաղաքում, որին կից գործել է 

Սիսուան դպրոցը1: Միակ որբանոցը, որը գործել է մինչև 1919 թ. նոյեմբեր, 

Պորտ Սաիդի2 որբանոցն էր, այն ունեցել է ավելի քան 350 երեխա: ՀԲԸՄ 

կազմակերպությունը, ի թիվս մյուս որբանոցների, աշխատել է իրականացել 

հայապահպանությանն ուղղված իր ծրագրերը: 

Այսպիսով, Հայոց ցեղասպանության հոգեցնցումը որբանոցի սաները 

փորձում էին հաղթահարել մայրենի լեզվի, եկեղեցու, հավատի միջոցով: 

Նրանցից ոմանք լրիվ ինտեգրվում էին որբանոցային կյանքին՝ անգիտակ-

ցորեն դառնալով ինքնամփոփ, եթե խոսքն իրենց զգացմունքների, հուշերի 

մասին էր, մյուս մասը այս կամ այն կերպ բացահայտում էր դրանք իր 

առօրյա հարաբերություններում, բայցևայնպես աղետից փրկված անչափա-

հասի ուղեղն ու միտքը, անկարող լինելով ընկալելու և իմաստավորելու 

ահավոր պատահարների շարունակականությունը, ենթագիտակցորեն 

խցանում են զգացումներն ու հարմարվում ծանր հոգեվիճակին3: 

Որբանոցների պարագայում հայապահպանության գործում առկա էին 

կառուցողական ազգայնականության հիմնական բաղադրիչները, որոնցից 

մի քանիսն ինքնաբերաբար մուտք էին գործում և կիրառվում որբանոցնե-

րում: Օրինակ՝ ցեղասպանությունը վերապրելու, ազգային արժեքների, 

հավատի ընդհանրությունները նրանց համար սոցիալականացման հիմք 

էին և հետագայում կարող էին որպես գործիք ծառայել ազգի, նրա ներուժի 

կենտրոնացման, հասարակության մեջ համերաշխության, փոխգործակցու-

թյան ապահովման և այլ նպատակներով: 

Ստեղծված հանգամանքների բերումով, Հայոց ցեղասպանությունը 

                                                           

1 1915 թ. աշնանը Պորտ Սաիդում ապաստանած մուսալեռցի գաղթականների մեջ կային 

1260 երեխաներ, որոնց համար ՀԲԸՄ հիմնում է «Սիսուան» դպրոցը, որտեղ հիմնական 

ուսուցումն իրականացվել է հայերենով: 
2 1918 թ. ՀԲԸՄ նպատակ ուներ Երուսաղեմում կենտրոնացնել հայկական որբանոցնե-

րը, սակայն բրիտանական կառավարությունը մերժում է հայկական առաջարկը և պահան-

ջում տեղի որբերին ու գաղթականներին տեղափոխել Պորտ Սաիդ, որոնք Վիկտորյա Արշա-

րունու հետ 1918 թ. սեպտեմբերին հասնում են այնտեղ: Կիլիկիա վերադարձի շարժման 

ոգևորությամբ նրանք տեղափոխվել են Մերսին, ապա Կիլիկիայի վերջնական հայաթափու-

մից հետո՝ Սիրիայի և Լիբանանի որբանոցներ: Տե՛ս Դար մը պատմութիւն…, էջ 51-52, 124-

126: 
3 Գարագաշեան Մ., Ցեղասպանության հոգեցնցումն ու ազգային ինքնությունը, Երևան, 

2006, էջ 72։ 



 
110 

վերապրելու գիտակցմամբ ձևավորվում է ժամանակի պահանջներին հա-

մապատասխան հայապահպանության ձևաչափ-մոդել, որն աստիճանաբար 

վերամշակվում, համալրվում և հաջողությամբ ներդրվում է անգամ օտար-

երկրյա հոգածության տակ գտնվող որբանոցներում այնտեղ աշխատող հայ 

ուսուցիչների ու աշխատակիցների շնորհիվ: Այն գործնականում կիրառվում 

է Մերձավոր Արևելքի բոլոր որբանոցներում՝ ապահովելով հնարավորինս 

դրական արդյունք, չնայած որևէ տեղ կամ որևէ հաստատության կողմից այդ 

ձևափաչը պաշտոնապես չէր հաստատվել։ 

Այսպիսով, Հայոց ցեղասպանությունը վերապրած որբերի մի հատվածը 

տարբեր միջոցներով կարողացել է ֆիզիկապես փրկվել, բայց այդուհանդերձ 

ի վիճակի չի եղել լիովին հաղթահարելու ցեղասպանության հոգեբանական 

հետևանքներն ու դիմագրավելու ժամանակի մարտահրավերներին: Այն 

զրկվել է որակյալ կրթություն ստանալու հնարավորությունից կամ կարո-

ղությունները լիովին դրսևորելու միջոցներից, բայցևայնպես այս իրողու-

թյանը զուգահեռ՝ որբանոցային սերունդը հնարավորինս պահպանել է իր 

հայկական դիմագիծը և կարևոր դերակատարում ունեցել նաև տարածա-

շրջանի կենսունակ հայ համայնքների վերաձևավորման գործում, և մանկու-

թյուն չունեցող որբանոցային սերունդը կարողացել է կյանք տալ արդեն 

մանկություն ունեցող սերնդին։ 

 

 
Նարինե Մարգարյան – Հայապահպանության խնդիրներն ու 

առանձնահատկությունները Մերձավոր Արևելքի որբանոցներում Հայոց 
ցեղասպանության տարիներին 

 

Հայոց ցեղասպանության տարիներին կարևոր էր որբերի փրկութան, ապա նաև 

հայապահպանության խնդիրը: Հոդվածում ներկայացված են այն խնդիրներն ու 

առանձնահատկությունները, որոնք առկա են եղել տարածաշրջանի որբանոցնե-

րում, վերլուծվել են նաև արտաքին և ներքին այն գործոնները, որոնք կարող էին 

ազդել որբանոցների հայապահպանության գործընթացների վրա: Որբանոցներում 

կիրառվող նախաձեռնությունների, մեթոդների, ուսումնասիրությունների հիման 

վրա կարելի է եզրակացնել, որ որբանոցներում առօրյա և կրթական կյանքը հայկա-

կան կողմը կազմակերպել է՝ առաջնորդվելով մայրենի լեզվի, հայկական մշակույթի, 

հայոց առաքելական եկեղեցու, ցեղասպանության մասին որբերի պատկերացում-

ների, հիշողությունների փոխանցման դրսևորումների, ինչպես նաև ցեղասպանու-

թյան բարդույթը հաղթահարելու սկզբունքներով: Կարևոր դեր են խաղացել մի շարք 

առանձնահատկություններ՝ մայրենի լեզվի, քրիստոնեության նկատմամբ առավել 

ուշադրություն, որբանոցային թերթերի հրատարակում, սպորտային միջոցառում-

ներով ազգային ինքնագիտակցության բարձրացում, փոխօգնության միջավայրի 

ստեղծում, ու այս ամենն իրականացվում էր որբերի միջև խտրականություն չդնելու 

սկզբունքով: Ցեղասպանությունը վերապրելու գիտակցմամբ ձևավորվում է ժամա-

նակի պահանջներին համապատասխան հայապահպանության մի մոդել, որն աս-

տիճանաբար վերամշակվում, համալրվում և ներդրվում է անգամ օտարերկրյա 



 
111 

խնամատարության տակ գտնվող որբանոցներում այնտեղ աշխատող հայ ուսու-

ցիչների ու աշխատակիցների կողմից: Այն գործնականում կիրառվում է Մերձավոր 

Արևելքի բոլոր որբանոցներում՝ որևէ տեղ պաշտոնապես չհաստատված, հստակ 

ծրագրի ձևով չհանդիպող, բայց իր ժամանակների համար հնարավորինս դրական 

արդյունք ապահովելով: 

 
 

Нарине Маргарян – Проблемы и особенности сохранения армянской идентичности 

в детских домах Ближнего Востока во время Геноцида армян 
 

Ключевые слова – Геноцид армян, сироты, детские дома, пресса детских домов, 

Сирия, Ливан, сохранение армянской идентичности, идентичность, образование, родной 

язык, вера, помощь, ремесла 

 

Вопрос спасения сирот, а затем и сохранения армянской идентичности, был важной 

задачей во время Геноцида армян. В статье анализируются проблемы и особенности 

местных детских домов, внешние и внутренние факторы, которые оказали влияние на 

процесс сохранения армянской идентичности. Изучив инициативы и методы в детских 

домах, мы можем сделать вывод о том, что армяне организовали повседневную жизнь 

детских домов, основываясь на принципах сохранения и передачи представлений сирот 

о родном языке, армянской культуре, Армянской апостольской церкви, а также о 

важности преодоления комплекса Геноцида. Особое внимание уделялось родному языку 

и христианству, публикациям прессы в детских домах, организации спортивных меро-

приятий для повышения национальной идентичности и создания атмосферы взаимо-

помощи. Все эти действия были основаны на принципе недопущения дискриминации 

среди сирот ни при приеме в детские дома, ни при их дальнейшем пребывании. 

Современная модель сохранения армянской идентичности была разработана с главной 

целью – пережить Геноцид. Армянские учителя и сотрудники доработали и успешно 

внедрили эту модель даже в детские дома, находящиеся под управлением иностранных 

благотворительных организаций. На практике эта модель была внедрена во все детские 

дома Ближнего Востока, обеспечив возможный положительный результат, даже 

несмотря на то, что модель не была официально одобрена ни одним учреждением. 

 

 

Narine Margaryan – The Features and Problems of the Preservation of the Armenian 

Identity in the Orphanages of the Middle East during the Armenian Genocide 

 
Key words – Armenian Genocide, orphans, orphanages, orphanage press, Syria, Lebanon, 

Preservation of the Armenian identity, identity, education, native language, faith, relief, crafts 

 

The issue of saving the orphans, and later the preservation of the Armenian identity, was a 

significant one as their Armenian identity was constantly lost during the Armenian Genocide. 

The paper analyzes the issues and features of the local orphanages, the external and internal 

factors, which had an impact on the process of preservation of the Armenian identity. After 

studying initiatives and methods at the orphanages, we can conclude that the Armenians 

organized the daily life of the orphanages based on the principles of preserving and transferring 

the orphans’ perceptions about the native language, Armenian culture, Armenian Apostolic 

Church, as well as on the significance to overcome the complex of Genocide. There was a 

focus on the native language and Christianity, publications in of press in the orphanages, 

organization of sports events to raise the national identity, and establishing the environment of 

mutual assistance. All these actions were based on the principle of not discriminating among 



 
112 

orphans. The modern model of preserving the Armenian identity was elaborated with the 

primary goal to survive the Genocide. The Armenian teachers and staff members further tuned 

and successfully implemented the model even in the orphanages under the management of 

foreign relief organizations. In practice, the model was implemented in all orphanages of the 

Middle East, securing the possible positive result, even though the model was not approved 

officially by any institution. 

 

Նարինե Մարգարյան – «Հայոց ցեղասպանության թանգարան-ինստիտուտ» 

հիմնադրամի գիտական քարտուղար, պատմական գիտությունների թեկնածու 
(nmargaryan@gmail.com) 

 

Ներկայացվել է 01.04.2022 

Գրախոսվել է 03.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 

mailto:nmargaryan@gmail.com


 
113 

 
 
 
 

ՎԱԶԳԵՆ ՀԱԽՈՅԱՆ 
 

ՔԵՄԱԼԱԿԱՆՆԵՐԻ ԻՐԱԿԱՆԱՑՐԱԾ ԶԱՆԳՎԱԾԱՅԻՆ ԿՈՏՈՐԱԾՆԵՐԸ 

ՂԱՐԱՔԻԼԻՍԱՅԻ ԳԱՎԱՌՈՒՄ (1920-1921 ԹԹ.) 
 

Բանալի բառեր – Ղարաքիլիսայի գավառ, Ալեքսանդրապոլի գավառ, Շիրակի 
նահանգ, Փամբակ, չեզոք գոտի, քեմալականներ, կոտորածներ, ողջակիզում, ցեղասպա-
նություն, դիմադրություն  
 

Փամբակի տարածքի (Ղարաքիլիսայի գավառ) 1920 թ. կոտորածները 

հայ պատմաբանները երբեմն ներկայացնում են Ալեքսանդրապոլի գավառի 

ջարդերի համատեքստում։ Տվյալ ժամանակաշրջանի իրադարձությունները 

(1920 թ. թուրք-հայկական պատերազմ) ներկայացնող քարտեզները նույն-

պես չեն արտահայտում իրական պատկերը. շատ տեղերում բացակայում է 

Ղարաքիլիսայի գավառի նշումը և թուրքական բանակի կողմից ռազմակալ-

ված Փամբակի տարածքի հիշյալ հատվածը ներկայացվում է Ալեքսանդրա-

պոլի գավառի կազմում1։ Նման մոտեցման պատճառը թերևս այն է, որ 

Փամբակի տարածքը ժամանակին եղել է Ալեքսանդրապոլի գավառի կազ-

մում՝ իբրև Առաջին տեղամաս, սակայն ավելի ճիշտ է 1920 թ. դեպքերն 

ուսումնասիրել ըստ առանձին գավառների՝ հաշվի առնելով այդ ժամանա-

կաշրջանի վարչատարածքային բաժանումները։ 

Սույն հոդվածի շրջանակներում կփորձենք ներկայացնել Ղարաքի-

լիսայի գավառում քեմալականների իրականացրած զանգվածային կոտո-

րածները և դրանց հետևանքները։ Այն հիմնված է Հայաստանի ազգային 

արխիվի փաստաթղթերի և ժամանակի մամուլի նյութերի, պատմագիտա-

կան գրականության մեջ օգտագործված տեղեկությունների, ազգագրական և 

բանահավաքչական դաշտային աշխատանքների** տվյալների, Հայոց ցեղա-

                                                           

* Խոսքը Ջաջուռի լեռնանցքից մինչև Նալբանդ կայարան ընկած տարածքի մասին է, որը 

Ղարաքիլիսայի գավառի Նալբանդի շրջանն էր: 
1 Տե՛ս օրինակ՝ Թուրք-հայկական պատերազմը (28.09-18.11.1920 թ.) // Հայաստանի ազ-

գային ատլաս, հ. Բ, «Գեոդեզիայի և քարտեզագրության կենտրոն» ՊՈԱԿ, Երևան, 2008, էջ 

109։ Քարտեզ՝ «Կարսի մարզ» ենթաբաժին՝ «Թուրք հայկական պատերազմը և հետևանքները 

1920 թ.» (հեղինակ՝ Բաբկեն Հարությունյան) ՀՀ կառավարությանն առընթեր անշարժ գույքի 

կադաստրի պետական կոմիտե «Գեոդեզիա և քարտեզագրություն» ՊՈԱԿ, «ԳԵՈՔԱՐՏ» 

ՊՈԱԿ 2015 թ.: 
** Վերապրածների ժառանգների շնորհիվ մեզ հասած հիշողությունները պահվում են 

տողերիս հեղինակի անձնական արխիվում, դրանց մեծ մասը գիտահետազոտական վերլու-

ծությունների ձևով լույս է տեսել՝ Հախոյան Վ., Քեմալականների իրականացրած զանգվածա-

յին կոտորածները Փամբակի տարածքում (Շիրակի նահանգ) ըստ ականատես-վերապրածնե-

րի ընտանեկան հիշողությունների (1920-1921 թթ.) // «ՑՀ», 2021, 9, թիվ 1, էջ 83-122։ 



 
114 

սպանության թանգարան-ինստիտուտի ֆոնդերում պահվող ձեռագիր հիշո-

ղությունների բաժնի հուշագրությունների ուսումնասիրության վրա։ 
 

Մուտք 

1918 թ. հոկտեմբերի 7-ի ՀՀ նախարարների խորհրդի որոշմամբ Մեծ 

Ղարաքիլիսայի տեղամասը (Փամբակ) դուրս է բերվում Ալեքսանդրապոլի 

գավառի կազմից և միավորվելով Դիլիջանի և Քարվանսարայի (ներկայումս՝ 

Իջևան քաղաք Տավուշի մարզում) տեղամասերի հետ` ընդգրկվում նոր 

ձևավորված Դիլիջանի գավառում1։ Ղարաքիլիսայի գավառը կազմավորվել է 

1919 թ. փետրվարի 26-ին ՀՀ նախարարների խորհրդի որոշմամբ2։ Նույն 

թվականի մայիսի 23-ի օրենքով Մեծ Ղարաքիլիսան (ներկայումս՝ Վանաձոր 

քաղաքը Լոռու մարզում) ստանում է քաղաքի կարգավիճակ։ Այս գավառի 

մաս էին կազմում Փամբակի, Լոռու, Բորչալուի տեղամասերը3։ 1920 թ. մայի-

սի 25-ին ՀՀ տարածքը բաժանվեց չորս նահանգի՝ Արարատյան, Շիրակի, 

Վանանդի և Սյունյաց։ Ղարաքիլիսայի գավառը ընդգրկվում էր Շիրակի 

նահանգում4: 

1918 և 1920 թթ. թուրքական բանակի կողմից Փամբակի տարածքի բնակ-

չությունը ենթարկվել է կրկնակի կոտորածների։ 1918 թ. օսմանյան արշավան-

քի ժամանակ Փամբակի տարածքը Ալեքսանդրապոլի գավառում էր։ 1918 թ. 

տեղի ունեցավ Ղարաքիլիսայի մայիսյան հերոսամարտը, որով թեև կա-

սեցվեց թուրքական արշավանքը, բայց թուրքական զորքերին, այդուհանդերձ, 

հաջողվեց մտնել Մեծ Ղարաքիլիսա, որտեղ կոտորվեցին 3500-ից ավելի 

մարդիկ, Ղշլաղում (ներկայումս՝ Վանաձոր քաղաքի Տավրոս թաղամաս)՝ 200, 

այդ թվում նաև կանայք ու երեխաներ, Բզովդալում (ներկայումս՝ գյուղ 

Բազում Լոռու մարզում)՝ ավելի քան 300, Համամլուում (ներկայումս՝ քաղաք 

Սպիտակ Լոռու մարզում)՝ 350, Պարնիում (ներկայումս՝ գյուղ Մեծ Պարնի 

Լոռու մարզում)՝ 150 մարդիկ։ Զանգվածային սպանություններ են կատարվել 

նաև Դարբազ (ներկայումս՝ գյուղ Դարպաս Լոռու մարզում), Հաջի-ղարա 

(ներկայումս՝ գյուղ Լեռնապատ Լոռու մարզում), Ավդիբեկ (ներկայումս՝ գյուղ 

Ծաղկաբեր Լոռու մարզում), Նալբանդ (ներկայումս՝ գյուղ Շիրակամուտ 

Լոռու մարզում), Թափանլու (ներկայումս՝ գյուղ Գեղասար Լոռու մարզում) և 

                                                           

1 Տե՛ս Հայրապետյան Ա., Օսմանյան ցեղասպանական քաղաքականության շարունա-

կությունը Ղարաքիլիսայի շրջանում (1918 թ. մայիս-հոկտեմբեր) // Միջազգային գիտաժողովի 

նյութերի ժողովածու, Միջազգային գիտաժողով նվիրված Հ. Թումանյանի ծննդյան 150-ամյա-

կին և Վանաձորի պետական համալսարանի (Կիրովականի պետական մանկավարժական 

ինստիտուտի) հիմնադրման 50-ամյակին, Երևան, 2019, էջ 259։ 
2 Հայաստանի ազգային արխիվ (այսուհետև՝ ՀԱԱ), ֆ. 203, ց. 1, գ. 181, թ. 8: 
3 Տե՛ս Քառյան Ս., Ղարաքիլիսայի գավառը 1919-1920 թվականներին // «ԼՀԳ», 2004, թիվ 

2, էջ 212։ 
4 Տե՛ս «Հայաստանի նահանգների նոր բաժանումը» // «Յառաջ», 1920, թիվ 126, էջ 2, 

Քառյան Ս., նշվ. աշխ., էջ 212։ 



 
115 

Որդնավ (ներկայումս՝ գյուղ Ջրաշեն Լոռու մարզում) գյուղերում1։ 

Հայ բնակչության կոտորածները տեղի էին ունենում հեղեղատներում, 

բարձր սարերում, կիրճերում, խրամատներում, որպեսզի այնպիսի տպավո-

րություն ստեղծվեր, որ նրանք մահացել էին ռազմական գործողությունների 

ընթացքում2։ Այսօրինակ կոտորածները նախապես պլանավորված էին Ջե-

մալ-Ջավիդ բեյի կողմից։ Տարածաշրջանի ամբողջ հայ ազգաբնակչությունը 

հայտարարվում է ռազմագերի3։ Մոտավոր հաշվարկներով այդ ընթացքում 

սպանվել է 5000-ից 7000 մարդ4։ 

Հայ բնակչության զանգվածային սպանությունները կատարվել են ամե-

նայն դաժանությամբ։ 1918 թ. Ղարաքիլիսայում 17-ից բարձր տարիքի տղա-

մարդկանց քառասուն հոգուն կապում էին միմյանց պարաններով ու եր-

կաթյա լարերով և սպանում։ Մի մասին տարել են անտառ և համազարկերով 

սպանել5։ Այդ դաժանությունների մասին վկայում են կոտորածներից հինգ 

ամիս անց՝ 1918 թ. նոյեմբերի 1-ից 4-ը կատարված լուսանկարները, որոն-

ցում տեսանելի են կապված զոհերը, Փամբակ գետի ափերին ցրված 

մարդկային գանգերն ու ոսկորները, «Մեծ ձոր» կիրճի բարձունքից մինչև 

ստորոտ թափված դիակները6։ Մարդկանց կապելու և այնուհետև սպանելու 

այս ձևը Փամբակի տարածքում կիրառել են նաև քեմալականները 1920 թ., 

ինչը կրկին փաստում են լուսանկարները7։ Մարդկանց սպանել են իրենց 

իսկ գերեզմանները փորել տալուց հետո, իսկ ոմանց թաղել են ողջ-առողջ8։ 

Իրականացվել են նաև ողջակիզումներ։ Պարաններով միմյանց կապկպված 

տղամարդկանց Ղարաքիլիսայից տարել են Հաջի-Ղարա գյուղից ոչ հեռու 

գտնվող Կարաքաշիյանցի ձմեռանոց և այրել9։ 

1918 թ. թուրքերը Փամբակի տարածքին պատճառեցին նաև նյութական 

մեծ կորուստներ։ Փամբակի շրջանի 28 հայկական գյուղերը թալանվեցին և 

կողոպտվեցին, բացի մեկից՝ Համզաչիմանից (ներկայումս՝ Մարգահովիտ 

գյուղը Լոռու մարզում), որտեղ նրանք բարեբախտաբար ոտք չդրեցին։ Առաջ-

նահերթ տարել են բնակիչների մանր և խոշոր եղջերավոր անասունները, շատ 

գյուղերում չեն թողել նույնիսկ հավ ու սագ10։ Կողոպուտի է ենթարկվել Մեծ 

                                                           

1 ՀԱԱ, ֆ. 240, ց. 1, գ. 240, թ. 36։ 
2 Տե՛ս Ներսիսյան Մ., Հայոց ցեղասպանության անհերքելի փաստաթղթեր, Երևան, 2005, 

էջ 126։ 
3 Հայրապետյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 257։ 
4 Ներսիսյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 128։ 
5 Նույն տեղում էջ 126։ ՀԱԱ, ֆ. 240, ց. 1, գ. 240, թ. 36, 37։  
6 Ներսիսյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 126-128։ 
7 Տե՛ս ՀԱԱ, Կինոֆոտոֆոնո փաստաթղթերի մասնաճյուղ։ Պոզիտիվ լուսանկարների 

ֆոնդ։ Լուսանկարներ՝ p-34, p-246, p-247 «Ավդիբեկի զոհերը», p-243 «Նալբանդի զոհերը»։ 
8 ՀԱԱ, ֆ. 240, ց. 1, գ. 240, թ. 37։ 
9 Ներսիսյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 128։ 
10 ՀԱԱ, ֆ. 240, ց. 1, գ. 240, թ. 37։ 



 
116 

Ղարաքիլիսայի և բոլոր գյուղերի տների մեծ մասը, քանի որ բնակիչները 

երկյուղից լքել էին իրենց բնակավայրերը։ Թալանվել են նաև այն տները, 

որտեղ դեռևս բնակիչներ են եղել։ Տարել են պահարանները, գորգերը, ոսկյա և 

արծաթյա զարդերը, դրամները, անգամ պատուհանների ապակիները։ Շատ 

տղամարդկանց հագից հանել են հագուստները, կոշիկները, գլխարկները1։ 

Համամլուում մերկացրել են նաև երեխաներին, Պարնիում հափշտակել են 

կանանց գլխաշորերը։ Այս ամենը կատարվել է պարբերաբար Փամբակ մուտք 

գործելուց մինչև հեռանալը2։ Թուրքերը վնասել են Փամբակի տարածաշրջանի 

ամբողջ բերքը, այն է՝ ցորենի ցանքսերը, բանջարանոցները, այգիները։ 

Ոչնչացվել են հարուստ մեղվանոցները։ Ավերվել են դպրոցները, արհեստա-

նոցները, գրադարանները, որոնց գրքերը, ինչպես նաև բոլոր դպրոցների 

նստարաններն ու սեղանները վառելանյութ են դարձրել3։ 

Ինչպես 1918 թ., այնպես էլ 1920 թ. Փամբակի տարածքում սրի քաշվեցին 

բազմահազար հայ փախստականներ Ալեքսանդրապոլի և Կարսի տարածա-

շրջաններից։ 1918 թ. Ալեքսանդրապոլի գրավումից հետո բնակիչները շատ 

դեպքերում մերկ ու ոտաբոբիկ դիմեցին փախուստի՝ հասնելով մինչև Մեծ 

Ղարաքիլիսա։ Թուրքերը, փակելով նահանջի ուղղությունները, թե՛ ձորե-

րում և թե՛ անտառներում նրանց ենթարկում էին սվինահարության4։ Մեծ 

Ղարաքիլիսայի ձորերում հիմնականում սպանվեցին արական սեռի տար-

բեր տարիքի ներկայացուցիչներ և ռազմական գործողությունների հետ կապ 

չունեցող խաղաղ բնակիչներ ու փախստականներ։ Չխնայեցին անգամ 

մանկահասակ երեխաներին։ Այս ամենը կատարվեց Ղարաքիլիսայի հերո-

սամարտից հետո։ Դաժան սպանությունների ականատեսներից շատերը 

հոգեկան խեղումներ են ստացել կամ խելագարվել5։ Կանանց և աղջիկների 

մեծ մասը բռնաբարվել է6։ Կան գյուղեր, որտեղ բնակվող կանայք, հենց 

իրենց՝ գյուղացիների խոստովանությամբ, ենթարկվել են բռնաբարության, 

ինչպես օրինակ՝ Նալբանդ գյուղում։ Բռնաբարվել են գրեթե բոլոր տարիքա-

յին խմբերը՝ աղջիկներից մինչև նորատի հարսներ և պառավ կանայք։ Եղել 

են նաև արվամոլության դեպքեր7։ 

Հայաստանի առաջին Հանրապետության հռչակումից հետո տարածա-

շրջանը հազիվ էր ոտքի կանգնել, երբ սկսվեց թուրքական բանակի նոր 

արշավանքը, որն աղետաբեր եղավ Վանանդի և Շիրակի նահանգների 

                                                           

1 ՀԱԱ, ֆ. 240, ց. 1, գ. 240, թ. 37։ 
2 Նույն տեղում, թ. 38։ 
3 Նույն տեղում։ 
4 Նույն տեղում, թ. 44։ 
5 Նույն տեղում, թ. 44, 45։ 
6 Նույն տեղում, թ. 45, Ներսիսյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 128։ 
7 Տե՛ս Դալլաքյան Վ., Մարուքյան Ա., Ղարաքիլիսայի 1918 թ. հերոսամարտը 

(փաստաթղթերի և նյութերի ժողովածու), Երևան, 2008, էջ 272։ 



 
117 

համար։ 1920 թ. Քյազիմ Կարաբեքիրի ղեկավարած զինուժի մասնակցու-

թյամբ զանգվածային կոտորածներ տեղի ունեցան Կարսում, Ալեքսանդրա-

պոլի գավառում, որոնք շարունակվեցին Ղարաքիլիսայի գավառում։ Ջաջու-

ռի լեռնանցքից (թամքոց) մինչև Նալբանդ կայարան հատվածի բնակչու-

թյունը ենթարկվեց կոտորածի։ Եթե 1918 թ. օսմանյան արշավանքի ժամա-

նակ հիմնական հարվածը հասավ Փամբակի արևելյան շրջանին, մասնավո-

րապես Մեծ Ղարաքիլիսային, ապա 1920 թ.՝ քեմալական արշավանքի ժա-

մանակ, Փամբակի արևմտյան շրջանին։ 
 

Դիմադրություն 

Ալեքսանդրապոլի անկումից հետո քեմալական զորքն ուղղություն է 

վերցնում դեպի Ղարաքիլիսա։ Թուրքերը խախտում են նոյեմբերի 7-ին 

կնքված զինադադարի պայմանները և չընդունելով նոյեմբերի 10-ի ՀՀ կառա-

վարության հաշտության բանակցությունների առաջարկությունը վերսկսում 

են ռազմական գործողությունները։ Հայ ժողովրդին ուղղված նոյեմբերի 11-ի 

կառավարական հաղորդագրության մեջ նշվում է, որ թշնամին չի ուզում 

հաշտվել և փորձում է զենքի ուժով թելադրել իր կամքը, ոտնակոխ անել 

երկիրը, բնաջնջել հայ ժողովրդին և հիմնահատակ կործանել պետությունը։ 

Կոչ է արվում կռվել և զենքով պաշտպանել սեփական գոյությունը1: 

Թե՛ 1918 թ. և թե՛ 1920 թ. թուրքական արշավանքի ժամանակ Ալեքսանդ-

րապոլի և Կարսի փախստականների մի մասը խուճապահար փախչում է 

Փամբակի տարածք։ Ալեքսանդրապոլի գավառի Առաջին գավառամասի 

զանգվածային կոտորածներից2 հետո թուրքերը ճեղքում են Փամբակի 

լեռնաշղթան և գրավում նրա որոշակի հատվածը։ 

Հայկական զորամասերը նոյեմբերի 14-ին Ջաջուռի ուղղությամբ թշնա-

մու գերազանց ուժերի ճնշման տակ երեկոյան նահանջում են Համամլու 

գյուղը3։ Մինչ այդ տեղի էին ունեցել թեժ մարտեր, Ջաջուռի ջոկատը նոյեմբե-

րի 14-ի և 15-ի կռիվներում թուրքերին պատճառել էր մեծ կորուստներ՝ վի-

րավորներ և սպանվածներ, որոնց խուճապահար նահանջելիս նրանք չէին 

հասցրել իրենց հետ տանել4։ Զորավար Սեպուհը (Արշակ Ներսիսյան) Ղա-

րաքիլիսայից զորահրամանատարին ուղարկում է հեռագիր, որտեղ նշում է 

Ղալթախչի գյուղի կոտորածների, մարտական գործողությունների և հակա-

ռակորդի մեծ թվով կորուստների մասին, ինչպես նաև, որ մարտերը տեղի 

են ունեցել նոյեմբերի 16-ին5։ 
                                                           

1 ՀԱԱ, ֆ. 200, ց. 1, գ. 602, թ. 253։ 
2 Առավել մանրամասն տե՛ս Հախոյան Վ., Քեմալականների իրականացրած զանգվա-

ծային կոտորածներն Ալեքսանդրապոլի գավառում (1920-1921 թթ.) // «Հայագիտության հար-

ցեր» (այսուհետև՝ «ՀՀ»), 2021, թիվ 3, էջ 72-84։ 
3 «Նոյեմբերի 15-ին» // «Յառաջ», 1920, թիվ 251, էջ 4։ 
4 ՀԱԱ, ֆ. 200, ց. 1, գ. 602, թ. 321։ Տե՛ս Վերջին ժամ, «Մեր ճակատում, Ջաջուռի ուղղու-

թեամբ» // «Յառաջ», 1920, թիվ 253, էջ 4։ 
5 ՀԱԱ, ֆ. 200, ց. 1, գ. 602, թ. 307։ 



 
118 

Մարտական գործողություններն ընթանում էին Ջաջուռի լեռնանցքում1։ 

Ականատես-վերապրածների ժառանգները հիշատակում են Շիրակի դաշ-

տում և Ջաջուռի լեռնանցքում «արցախյան ջոկատի» անձնուրաց պայքարի 

մասին2: Հավանաբար Ջաջուռի ջոկատը մեծամասամբ կազմված էր արցախ-

ցիներից, որը եղել է բնակիչների շրջանում «արցախյան (ղարաբաղցիների) 

ջոկատ» անվան առաջացման պատճառը։ 

Հայտնի է, որ Սեպուհը զինադադարի նախօրյակին հանկարծակի 

հարձակվել է Ջաջուռի բարձունքում տեղակայված թուրքական առաջատար 

զորամասերի վրա, թեժ մարտերում խուճապի մատնել նրանց, սակայն 

հակառակորդի գերակշիռ ուժերի ճնշմամբ ի վերջո նահանջել է Դիլիջան3։ 

Համադրելով մարտական գործողությունների մասին տարբեր տվյալնե-

րը և դրանց ժամանակագրությունը՝ կարող ենք ասել, որ եթե 1920 թ. նոյեմ-

բերի 17-ի զորքերի հրամանատարի շտաբի ամփոփագիրը հիշատակում է 

նոյեմբերի 14-ի և 15-ի մարտերի մասին (Սեպուհը՝ նոյեմբերի 16-ի), իսկ 

նոյեմբերի 14-ին հայկական զորքը նահանջել է Համամլու, ուրեմն խոսքը 

Սեպուհի հարձակման և նահանջի մասին է, որը տեղի է ունեցել նոյեմբերի 

14-ին, իսկ Ջաջուռի ջոկատի՝ նոյեմբերի 15-ի և 16-ի կռիվները (Ջաջուռի 

լեռնանցքում) «արցախյան ջոկատն» է իրականացրել։ Եվ մինչ նրանք 

Ջաջուռի լեռնանցքում դիմակայում էին թուրքերին՝ փորձելով թույլ չտալ 

նրանց մուտքը Փամբակ, սակայն թուրքերն արդեն այնտեղ էին և կոտորում 

էին տեղի անպաշտպան բնակչությանը։ 

Քեմալականներն առաջին անգամ Փամբակ մտան նոյեմբերի 14-ին ոչ 

թե Ջաջուռի լեռնանցքից, որտեղ հերոսաբար մարտնչում էին հայ զինվորնե-

րը և նրանց միացած շրջակա մի քանի գյուղերի բնակիչների մի մասը, այլ 

Փամբակի լեռնաշղթան ճեղքելով՝ Փոքր Քափանակ (ներկայումս՝ գյուղ 

Հովիտ Շիրակի մարզում) գյուղից դեպի Ղալթախչի (ներկայումս՝ գյուղ Հար-

թագյուղ Լոռու մարզում) լեռնային ճանապարհով4։ Թուրքերը մեկ թնդանո-

թով և բազմաթիվ գնդացիրներով մտնելով Ղալթախչի հայտարարեցին, որ 

բնակիչները չվախենան և չփախչեն, որովհետև նրանք գործ ունեն «թուրքա-

հայերի» հետ5։ Ճարահատյալ խաղաղ բնակիչները գյուղի ազդեցիկ մարդ-

                                                           

1 ՀՑԹԻ, թանգարանային ֆոնդեր, բաժին 8, ֆ.հ. 38։ 
2 Հախոյան Վ., նշվ. աշխ., էջ 73։ 
3 Նույն տեղում, էջ 73։ Տե՛ս Տէր-Յակոբեան Յ., Հայաստանի վերջին աղէտը, քէմալական 

արշաւանքը, Կարսի եւ Ալէքսանդրաբօլի անկումները, հայ բանակին քայքայումը, յարձակ-

ման եւ քայքայման պատճառները, պալշէվիքեան տիրապետութիւնը (անտիպ փաստաթուղ-

թեր, դիւանագիտական գրեր եւ բազմաթիւ պատկերներ), Կ. Պոլիս, 1921, էջ 91։ 
4 Տե՛ս Խանզադյան Մ., Իմ հայրենի գյուղը՝ Փամբակի Լուսաղբյուրը, Երևան, Հրազդան, 

2000, էջ 178, Պատասխան թուրք կեղծարարներին // «Հայոց ցեղասպանության պատմության 

և պատմագրության հարցեր», 2003, թիվ 8, էջ 106, 108, ՀՑԹԻ, թանգարանային ֆոնդեր, բաժին 

8, ֆ.հ. 38։ 
5 «Ղալթախչի գիւղի կոտորածների մանրամասնութիւնները» // «Յառաջ», 1920, թիվ 254, 

էջ 4, Ներսիսյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 129։ 



 
119 

կանց առաջնորդությամբ թուրքերին դիմավորում են աղ ու հացով. նման 

բազում դեպքերի մասին հիշատակումներ կան Ալեքսանդրապոլի և Ղարա-

քիլիսայի գավառների գյուղերում, ինչը հարկ է դիտարկել ոչ թե թուրքերին 

հնազանդվելու, այլ անպաշտպան մնացած ժողովրդին զանգվածային կոտո-

րածից փրկելու ճարահատյալ քայլ1։ Ղալթախչի գյուղի բնակիչների՝ թուրքե-

րին ուղղված առաջարկությանը, որ զորքի համար ճաշ պատրաստեն, 

նրանք մերժում են՝ ասելով, որ կճաշեն՝ վաղը։ Նրանք իրենց մոտ են կան-

չում գյուղի երեք ազդեցիք մարդկանց և քահանային, նրանց վերցնելով 

իրենց հետ, թնդանոթը թողնելով գյուղում՝ զորքերի հետ հեռանում են Փոքր 

Քափանակի ուղղությամբ2։ Քեմալականների այս գործողություններից պարզ 

է դառնում, որ Ջաջուռի տարածքում տեղի ունեցած մարտական գործողու-

թյուններից հետո Փամբակի տարածքում նրանց գտնվելու առաջին օրը 

հետախուզական բնույթի էր։ 
 

Փամբակի գյուղերի կոտորածը 

Թուրքերը Փամբակի տարածք են վերադառնում նոյեմբերի 15-ի կես-

օրին ավելի մեծ ուժերով՝ երեք զորասյունով։ Մի զորասյունը մնում է Ղալ-

թախչիում, մյուսը գնում է Ղարաբոյա (ներկայումս՝ գյուղ Խնկոյան Լոռու 

մարզում), իսկ մյուսը՝ Աղբուլաղ (ներկայումս՝ գյուղ Լուսաղբյուր Լոռու 

մարզում)3։ Գյուղերում տղամարդիկ քիչ կային, շատերը ժամանակավորա-

պես լքել էին իրենց գյուղերը։ Մի մասը զորակոչված էր բանակ, մյուս մասը 

դարձել էր ակտիվ քարոզչության զոհ, որն իրականացնում էին թե՛ հայ 

բոլշևիկները և թե՛ քեմալականները4։ Իսկ հայկական զորքը նահանջել էր 25 

կմ։ Գյուղերում մնացել էին հիմնականում կանայք, երեխաներ և ծերեր։ 

Քեմալական զորքերը գյուղերում անմիջապես բռնությունների չեն 

դիմում, այլ սկսում են տարբեր հնարքներ կիրառել մարդկանց տարբեր վայ-

րերում կենտրոնացնելու համար, երբեմն նաև ահաբեկելով։ Ղալթախչի գյու-

                                                           

1 Նույն տեղում էջ 129։ Տե՛ս Խանզադյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 178։ ՀՑԹԻ, թանգարանային 

ֆոնդեր, բաժին 8, ֆ.հ. 38։ Բանասաց՝ Հասմիկ Խաչատուրի Մուքոյանը (ծնվ. 1936 թ., Թիֆլիս), 

պատմությունը լսել է հորից՝ դեպքերի ժամանակակից՝ Խաչատուր Միքայելի Հարոյանից 

(ծնվ. 1874 թ., Մեծ Քափանակ)։ Բանասաց՝ Գոհարիկ Այվազի Կյուրեղյանը (ծնվ. 1920 թ., Նալ-

բանդ) պատմությունները լսել է ականատեսներ տատիկից՝ Մարիամ Կյուրեղյանից (Նալ-

բանդ, ծն. թիվը անհայտ) և մորից՝ Հայկանուշ Կյուրեղյանից (ծնվ. 1903 թ., Նալբանդ)։ Բանա-

սաց՝ Վահագն Պետրոսյանը (ծնվ. 1966 թ., Ծաղկաբեր), ականատես՝ Նազան Աշուղաթոյանի 

(ծնվ. 1895 թ., Մեծ Պարնի) թոռը, պատմությունը լսել է հորից՝ Արամ Պետրոսյանից (ծնվ. 1926 

թ., Ավդիբեկ)։ Տե՛ս Ալեքսանեան Կ., Ալեքսանդրապոլի գաւառը 1920ի թուրք-հայկական պա-

տերազմի նախօրեակին // «ՀՀՀ», հ. ԼԲ, Պէյրութ, 2012, էջ 377։ 
2 «Ղալթախչի գիւղի կոտորածների մանրամասնութիւնները», էջ 4, Ներսիսյան Մ., նշվ. 

աշխ., էջ 129։ 
3 «Ղալթախչի գիւղի կոտորածների մանրամասնութիւնները», էջ 4, Ներսիսյան Մ., նշվ. 

աշխ., էջ 129։ 
4 Բանասաց՝ Ազատ Սահակյան (ծնվ. 1935 թ., Ղալթախչի), պատմությունը լսել է հորից՝ 

ականատես Մեխակ Սահակյանից (ծնվ. 1877 թ., Ղալթախչի)։  



 
120 

ղում հայտարարում են, որ ով չներկայանա ցուցակագրմանը կամ թաքնվի, 

կախաղան կբարձրացվի, իսկ նրանց տները հրի կմատնվեն։ Ասկյարները 

գյուղի տարբեր թաղամասերում տարբեր հայտարարություններ են անում՝ 

իբր գյուղի Սբ. Գրիգոր Լուսավորիչ եկեղեցում օգնություն են բաժանելու, 

այնուհետև եկեղեցու բակում հավաքված մարդկանց ենթարկում են դաժան 

կոտորածի։ Հայտարարում են նաև, որ գյուղի մեծ մարագներում և օդանե-

րում փաշայի մասնակցությամբ ժողով է լինելու, որտեղ կատարում են 

արյունալի սպանդ1։ Ղարաբոյայում նույնպես հայտարարում են գյուղի 

եկեղեցում օգնություն (ալյուր) բաժանելու, նաև կանանց ձեռքի ափերում 

կնիք խփելու մասին, որից հետո բնակիչներով լցված Սբ. Աստվածածին 

եկեղեցին այրում են, այնուհետև կոտորում ողջ մնացածներին։ Ողջակիզում 

են նաև դպրոցում նախապես հավաքած մարդկանց2։ 
Աղբուլաղում ասկյարներն անցնում են տնից տուն և տարբեր թաղամա-

սերում հայտարարում նպաստ բաժանելու ու ցուցակագրման մասին։ Մի 
թաղամասի բնակչությանը կենտրոնացնում են Սուրբ Աստվածածին եկեղե-
ցու բակում, մյուս թաղամասի ժողովրդին՝ այլ վայրում, հետո բոլորին միա-

վորում են, առանձնացնում տղամարդկանց և պատանիներին ու ողջակի-
զում, իսկ առանձնացրած կանանց և երեխաներին հավաստիացնում են, թե 
իբր տանում են Գյումրի՝ հաշվառելու, սակայն սպանում են Հզազի ձորում 
(Ջարդի ձոր)3։ Այսպես, տարբեր միջոցներ գործի դնելով, մարդկանց հա-
վաքում են գյուղերի եկեղեցիներում, մարագներում և օդաներում ու դաժա-

նաբար կոտորում։ Այնուհետև թաքնվածներին գտնելու և սպանելու նպա-

տակով սկսում են տների խուզարկությունները4։ 

Այսպիսով, զանգվածային սպանությունների տարածված ձևերից էին 

ողջակիզումները, ծխախեղդ անելը, նաև ջրհորներում խեղդամահություննե-

                                                           

1 Տե՛ս «Ղալթախչի գիւղի կոտորածների մանրամասնութիւնները», էջ 4, Ներսիսյան Մ., 

նշվ. աշխ., էջ 129։ Բանասաց՝ Ավետիս Ավագյանը (ծնվ. 1927 թ., Ղալթախչի)՝ ականատես 

Հեղնար Ավագյանի (ծնվ. 1900 թ. Կարս) որդին, պատմությունը լսել է մորից։ Բանասացներ՝ 

Ավետիք Գալստյանը (ծնվ. 1940 թ. Ղալթախչի)՝ ականատես Արեգ Աֆրիկյանի (ծնվ. 1905 թ., 

Ղալթախչի) որդին, Էմմա Գալստյանը (ծնվ. 1953 թ. Լենինական)՝ ականատեսի հարսը, 

պատմությունը լսել են ականատեսից։ 
2 Տե՛ս «Վերապրածի վկայություն», Վարդանուշ Խաչատրյանի վկայությունը (ծնվ. 1898 թ. 

Նալբանդ) // ՀՑԹԻ, թանգարանային ֆոնդեր, բ. 8, ֆ.հ. 42։ Բանասաց՝ Ջանիբեկ Մամիկոնի 

Հարությունյանը (ծնվ. 1946 թ. Խնկոյան)՝ ականատես Շուշանիկ Կուրղինյանի (ծնվ. 1890 թ., 

Ղարաբոյա) թոռը, պատմությունը լսել է ականատեսից։ Բանասաց Սամվել Բադասյանը (ծնվ. 

1972 թ., Խնկոյան)՝ ականատես Հայկանուշ Բադասյանի (ծնվ. 1895 թ.) թոռը ևս, պատմու-

թյունը լսել է ականատեսից։ 
3 Տե՛ս Խանզադյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 178, ՀՑԹԻ, թանգարանային ֆոնդեր, բաժին 8, ֆ.հ. 

38։ Բանասաց Հռիփսիկ Հարությունյանը (ծնվ. 1926 թ. Աղբուլաղ) պատմությունը լսել է հորից՝ 

ականատես Սարիբեկ Հարությունյանից (ծնվ. 1875 թ., Աղբուլաղ)։ 
4 Բանասաց՝ Լևոն Գաբրիելյանը (ծնվ. 1949 թ.)՝ ականատես Սիմոն Սիմոնյանի (ծնվ. 

1906 թ., Ղալթախչի) որդին, պատմությունը լսել է ականատեսից։ Գյուղում պահպանված 

կոլեկտիվ հիշողություն։ 



 
121 

րը1։ Հայերին ծխով խեղդելը և այրելը հիշեցնում են 1915 թ. Մուշի Ալի-Ջռնան 

և Աղչան գյուղերի մարագներում տեղի ունեցած դեպքերը2: 

Կոտորածի հիմնական վայրերից էին ձորերը։ Փամբակի տարածքում 

թուրքերը արյունալի կոտորած են իրականացնում Ղարաբոյայի արևմտյան 

մասում գտնվող բավականին խորը ձորում։ Այստեղ կոտորում են հիմնակա-

նում կանանց, նրանց նախապես շարում են ձորի երկու կողմերում՝ վերևից 

ներքև, այնուհետև ասկյարները բաժանվում են երկու խմբի՝ կանգնելով ձորի 

երկու կողմում։ Նրանք սվինահարում են կանանց և լցնում ձորը։ Երեք օր 

դաժանաբար սվինահարում են վիրավորներին ու անշնչացած դիերը3։ 

Սպանությունների հիմնական վայրերից էր նաև Ալեքսանդրապոլի և 

Ղարաքիլիսայի սահմանագլխին գտնվող Հզազի ձորը (Ջարդի ձոր, Ջաջուռի 

լեռնանցքում)։ Այստեղ պարբերաբար իրականացված կոտորածների ժամա-

նակ սպանվեցին նաև Աղբուլաղի բնակիչները՝ կանայք, երեխաները և Փամ-

բակի տարածքում պատսպարված փախստականները (Ալեքսանդրապոլի 

գավառից և Կարսի նահանգից)4։ 

Փամբակի նշված գյուղերում առավել սարսափելի էին ծիսականացված 

սպանությունները։ Աղբուլաղում քահանային խաչել են, իսկ բնակիչների մի 

մասի ողջակիզումն իրակացրել դհոլ-զուռնայի ուղեկցությամբ, Ղարաբոյա-

յում՝ տղամարդուն բոլորի առջև մաշկազերծ են արել, Ղալթախչիում՝ մորը 

կապել են սյունին և նրա աչքերի առաջ դաժան միջոցներով սպանել բոլոր 

երեխաներին, Նալբանդում մարդկանց ողջ-ողջ թաղել են և այլն5։ Նմանա-

տիպ կոտորածներ են տեղի ունեցել նաև Ավդիբեկ և Ղարալ գյուղերում, ինչն 

արձանագրված է լուսանկարներով6։ 

Հայ բնակչության զանգվածային կոտորածներն իրականացվել են թե՛ 

                                                           

1 Բանասաց՝ Ազատ Սահակյան (ծնվ. 1935 թ., Ղալթախչի), դեպքերի ժամանակակից 

Մեխակ Սահակյանի (ծնվ. 1888 թ., Ղալթախչի) որդին։ Գյուղում պահպանված կոլեկտիվ 

հիշողություն։ Բանասաց՝ Ջանիբեկ Մամիկոնի Հարությունյանը (ծնվ. 1946 թ. Խնկոյան)՝ դեպ-

քերի ականատես Շուշանիկ Կուրղինյանի (ծնվ. 1890 թ., Ղարաբոյա) թոռը, պատմությունը 

լսել է ականատեսից։ 
2 ՀԱԱ, ֆ. 240, ց. 1, գ. 326, թ. 80։ 
3 ՀՑԹԻ թանգարանային ֆոնդեր, բ. 8, ֆ.հ. 42։ Տե՛ս նաև Պատասխան թուրք կեղծարար-

ներին, էջ 111- 112։ 
4 Հզազի ձորի (Ջարդի ձոր) կոտորածի մասին առավել մանրամասն տես՝ Հախոյան Վ., 

նշվ. աշխ., էջ 78-79։ 
5 Խանզադյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 178-179։ Հուշագրող՝ Սողոմոն Սարգսյանը, ականատես 

Եղիսաբեթ Եղիկյանի որդին (ծնվ. 1927 թ., Ղալթախչի), «Մորս պատմածից (եղելություն)»։ 

Նաև Սարգսյան Ս., Աղավնատուն, Նոյեմբերյան, Գրոց, 1997, 55-63 // Տե՛ս 

https://www.youtube.com/watch?v=0947J5T-uxU։  Բանասաց՝ Սամվել Բադասյան (ծնվ. 1972 թ. 

Խնկոյան), ականատես Բադալ Բադասյանի (ծնվ. 1895 թ. Ղարաբոյա) թոռը։ Բանասաց՝ 

Գոհարիկ Կյուրեղյան (Շիրակամուտ)։  
6 Տե՛ս ՀԱԱ, Կինոֆոտոֆոնո փաստաթղթերի մասնաճյուղ։ Պոզիտիվ լուսանկարների 

ֆոնդ։ Լուսանկարներ՝ p-33, p-34, p-242, p-246, p-247 Ավդիբեկի զոհերը, p-32, p-249 Ղարալի 

զոհերի մնացորդները։ 



 
122 

կանոնավոր բանակի և թե՛ մուսուլմանական մոլեռանդ հրոսակախմբերի 

կողմից։ Զինագրավված ամբողջ տարածքում սպանությունների ընթացքում 

և հետո անողոքաբար բռնաբարվել է կանանց ու աղջիկների մեծ մասը1։ 

Զորահրամանատարի գլխավոր շտաբի հաղորդագրությունը (Երևան, 

1920, 17 նոյեմբեր) հայտնում է, որ Ջաջուռի ուղղությամբ Ղալթախչիից 

փախած կանայք տեղեկացնում են, որ թուրքերը երկու անգամ գրավել են 

հիշյալ գյուղը և կազմակերպել ամբողջ ազգաբնակչության կոտորած՝ չխնա-

յելով նույնիսկ կանանց, երեխաներին և ծերերին2։ Հայ բնակչության զանգ-

վածային կոտորածները Փամբակի տարածքում ավարտվել են նոյեմբերի 18-

ին հաստատված զինադադարով, բայց բռնաճնշումները, կողոպուտն ու թա-

լանը և մասնակի սպանությունները շարունակվել են Ղարաքիլիսայի գավա-

ռի հիշյալ հատվածի (Նալբանդի շրջան) ռազմակալման ամբողջ ընթացքում 

(1920 թ. նոյեմբերի 15-1921 թ. ապրիլի 22)։ 

Այսպիսով, Ալեքսանդրապոլի գավառի հետ ռազմակալվեց նաև Ղարա-

քիլիսայի գավառի մի հատվածը՝ մինչև Նալբանդ գյուղը։ Հայաստանի հա-

տուկ հանձնաժողովի (ЧК) նախագահի տեղակալ Ամատունու՝ Դիլիջանի, 

Ղարաքիլիսայի և Ալեքսանդրապոլի գավառներ 1920 թ. դեկտեմբերի 20-ից 

մինչև 1921 թ. հունվարի 10-ը կատարած ծառայողական ուղևորությունից 

պարզ է դառնում, որ Նալբանդ և այլ գյուղերում տեղակայված թուրքական 

զորքերի վայրագությունների պատճառով Ղարաքիլիսայի գավառի բնակչու-

թյունն ամեն ժամ եղել է սարսափի մեջ3։ Ասկյարներն ամեն օր, առանձին 

խմբերով շրջելով գյուղերում, պահանջում և վերցնում են մթերք ու թանկար-

ժեք իրեր։ Ինչպես նշում է Ամատունին, «հանրահայտ պատճառներով» իրեն 

չի հաջողվում բացահայտել առանձին փաստեր4։ Ուսումնասիրելով «Չեզոք 

գոտու» գյուղերին վերաբերող նրա արձանագրությունները՝ կարող ենք 

եզրակացնել, որ նրա դիտարկումների ժամանակ թուրքական զորքի կողմից 

հսկողություն էր սահմանված զանգվածային կոտորածների խոշոր 

վայրերում և նրան թույլ չեն տվել մուտք գործել այդ գյուղերը։ 

Հարկ է նաև նշել բնակլիմայական պայմանների մասին։ Ըստ ականատես-

վերապրածների վկայությունների՝ կոտորածների ժամանակ՝ նոյեմբերի 15-ին, 

արդեն ձյուն էր եկել5։ Դիակների մեծ մասը ռազմակալման ամբողջ ընթացքում 

չեն թաղվել։ Փամբակի տարածքի վերոհիշյալ հատվածում և Ջաջուռի 

                                                           

1 Բանասաց Սամվել Բադասյանը (ծնվ. 1972 թ., Խնկոյան)՝ ականատես Հայկանուշ 

Բադասյանի (ծնվ. 1895 թ.) թոռը, պատմությունը լսել է ականատեսից։ Բանասաց՝ Ազնիվ 

Աֆրիկյանը (ծնվ. 1946 թ., Հարթագյուղ)՝ ականատես Ֆիդային Գրիգորյանի (ծնվ. 1908 թ., 

Ղալթախչի) հարսը, պատմությանը տեղեկացել է ականատեսից և նրա հուշագրությունից։ 

Բանասաց՝ Ազատ Սահակյան։ 
2 Տե՛ս Վերջին ժամ, «Մեր ճակատում, Ջաջուռի ուղղութեամբ», էջ 4։ 
3 ՀԱԱ, ֆ. 114, ց. 2, գ. 43, թ. 15։ 
4 Նույն տեղում, թ. 15։ 
5 Տե՛ս Պատասխան թուրք կեղծարարներին, էջ 108, 111։ 



 
123 

լեռնանցքում լինում էին սաստիկ ձմեռներ, գարունը ուշ էր գալիս, ձյան 

բարձրությունը հասնում էր մինչև 1,5 մետրի։ Հետևաբար դիակները մնացել են 

ձյան տակ, ձորերում, տներում, մարագներում, կոտորածների այլ վայրերում1։ 

1921 թ. մայիսի 11-ին Համամլուի Զինկոմին ուղղված Ղարաքիլիսայի գավա-

ռային զինկոմիսարիատի 1921 թ. մայիսի 2-ի հեռագրով տրվում է հ. 182 կար-

գադրությունը, որով հանձնարարվում է թաղել 1920 թ. նոյեմբերին թուրքական 

զորքերի կողմից՝ Ղալթախչի, Ղարաբոյա, Աղբուլաղ գյուղերում կոտորածի 

ենթարկված հայերի դիերը։ Այդ նպատակով կազմվում է հանձնաժողով և 1921 

թ. մայիսի 3-ին նշված բնակավայրերում սկսվում են աշխատանքները։ Հաշվի 

առնելով դիերի քայքայվածությունը և բազմաքանակ լինելու հանգամանքը՝ 

որոշվում է դրանք թաղել տեղում, քանզի տեղափոխությունը տվյալ բնակա-

վայրերից այլ վայրերում թաղելու համար հնարավոր չէր։ Որոշվում է մաքրել 

միայն դիերով լեցուն բնակարանները։ Այդ աշխատանքներում ներգրավվում 

են հիշյալ գյուղերի ողջ մնացած, ինչպես նաև հարևան գյուղերի բնակիչները։ 

Ընդհանուր առմամբ թաղվում է 11.886 դի, որոնց 90 %-ը կանայք և երեխաներ 

էին և միայն 10 %-ը՝ տղամարդիկ։ Դիերի զննությունից հստակ երևում էր, որ 

ջարդը կատարվել է գազանաբար, քանզի դրանց վրա առկա էին 10-15-ից 

ավելի սրի հարվածի հետքեր: Դիերի զգալի մասը գլխատված էր և այլանդակ-

ված։ Կոտորածի ենթարկվածների մի մասին այրել էին տներում։ Այսպիսով, 

Ղալթախչիում սպանվել է 2100 մարդ, Աղբուլաղում՝ 1186, Ղարաբոյաում՝ 1100։ 

Հիշյալ գյուղերում միայն տեղի բնակիչներից կոտորվել է 4386 մարդ։ Նրանց 

հետ զոհվել են Կարսի և Ալեքսանդրապոլի շրջաններից եկած 7500 փախստա-

կաններ, որոնք պատսպարվել էին այդ գյուղերում։ Հանձնաժողովն իրեն վե-

րապահված պարտականությունները կատարում է յոթ օրվա ընթացքում՝ 

մայիսի 4-ից 11-ը2։ ՀԽՍՀ Արտաքին գործերի նախարար Ասքանազ Մռավյանը 

հեռագրում է Բաքվում Հայաստանի ներկայացուցիչ Դովլաթովին՝ ներկայաց-

նելով Փամբակի երեք գյուղերի սարսափելի կոտորածը, նշելով վերոնշյալ 

փաստերը և թվերը3: 

Փամբակի զինագրավված տարածքի բնակչության մի մասը, ինչպես 

նշվեց, կոտորվել է Հզազի ձորում (Ջարդի ձոր)։ Այդտեղ 1921 թ. ապրիլի 28-

ին դիտարկումներ է կատարում Ղարաքիլիսայի Ամերիկյան կոմիտեի 

ներկայացուցիչ Չարլզ Գրանտը նույն կոմիտեի անդամներ Ռեյ Օգդենի և 

Ջորջ Բեյ Մամիկոնյանի հետ։ Ջաջուռի լեռնանցքի գրեթե բարձունքին՝ 200 

ֆուտ տարածության վրա նրանք տեսնում են մեծամասամբ երեխաների 

դիեր։ Նրանք հանգում են այն եզրակացության, որ դրանք մերձակա գյուղե-

րի հայ բնակիչների դիերն էին, որոնք մորթվել էին երեք-չորս ամիս առաջ։ 

                                                           

1 Բանասաց՝ Հռիփսիկ Հարությունյան։ Փամբակի վերոհիշյալ գյուղերում պահպանված 

կոլեկտիվ հիշողություն։ 
2 ՀԱԱ, ֆ. 114, ց. 1, գ. 124, թ. 6, 7, ֆ. 114, ց. 1, գ. 131, թ., 12, ֆ. 114, ց. 2, գ. 27 թ. 85։ 
3 ՀԱԱ, ֆ. 114, ց. 2, գ. 27, թ. 86։ 



 
124 

Զոհերի թիվը մոտավորապես 1200-1500-ի էր հասնում, որոնք, դատելով 

գտնված ընդամենը 200 փամփուշտների պարկուճներից, մեծամասամբ 

սպանվել էին սվիններով կամ այլ տեսակի սառը զենքերով, ինչը հաստատ-

վում էր հատկանշական վերքերով։ Օրինակ՝ կտրված կրծքեր, հղի կանանց 

ճեղքված որովայններ և այլն։ Տղամարդկանց դիակներն իսպառ բացակայել 

են։ Արական սեռի ամենատարիքով զոհը 14 տարեկան է եղել։ Պարկուճների 

թուրքերեն գրությունները և փամփուշտների վրայի կիսալուսնի ու աստղի 

նշանները կասկած չեն թողել, թե ովքեր են եղել մարդասպանները։ Կոտո-

րածի տեղում թափված փամփուշտների ուղիղ հավասար շարքը պարզ կեր-

պով վկայում է, որ կոտորածները կատարվել են վարժեցված, պատշաճ ղե-

կավարված զորաջոկատի կողմից1։ Քեմալականների իրականացրած զազ-

րելի ոճրի մասին վկայում են նաև Փամբակի տարածքում և «Ջարդի ձորում» 

կատարված լուսանկարները2։ Այսպիսով, համեմատելով 1918 թ. օսմանյան 

արշավանքի ժամանակ թուրքական բանակի գործողությունները 1920 թ. 

քեմալական գործողությունների հետ, կարող ենք արձանագրել զանգվա-

ծային սպանությունների մեթոդների և ձևերի նմանությունը։ 
 

«Չեզոք գոտի» 

Ըստ 1920 թ. թուրք-հայկական պատերազմի նոյեմբերի 18-ի զինադադա-

րի՝ Նալբանդ կայարանից մինչև Համզաչիման հայտարարվում է հայ-թուր-

քական զորքերի «չեզոք գոտի», որը սկզբում, փաստորեն, գտնվում էր թուր-

քերի վերահսկողության ներքո3։ Նրանք ներկայացուցիչ ունեին նաև Ղա-

րաքիլիսայում4։ Այդուհանդերձ, ռազմակալված գյուղերի ողջ մնացած բնա-

կիչները կարողացան իրենց փրկությունը գտնել այդտեղ և Ղարաքիլիսայի 

գավառի այլ վայրերում։ Ըստ 1920 թ. նոյեմբերի 18-ի զինադադարի՝ հայկա-

կան և թուրքական զորքերի միջև ստեղծված «չեզոք գոտու» սահմանները և 

տարածքն սկսվում էր մի կողմից (արևմուտքից արևելք)՝ Նալբանդ կայա-

րանից մինչև Համզաչիման, մյուս կողմից Ղուլիջանից (ներկայումս՝ գյուղ 

Սպանդարյան Շիրակի մարզում) մինչև Բաշ-Ապարան, Ալագյազ (Արագած) 

կայարանից մինչև Արաքս կայարան5։ Այդ գոտում մնացին 45 գյուղեր, որոնք 

շուտով լցվեցին՝ Թուրքիայից, Սարիղամիշից, Կարսից, Ալեքսանդրապոլից 

և այլ վայրերից եկած գաղթականներով6։ Թուրքական զորքերը հաճախակի 

փորձեր են անում «չեզոք գոտին» գրավելու համար՝ իբր վերացնելու այնտեղ 

                                                           

1 ՀԱԱ, ֆ. 114, ց. 1, գ. 131, թ. 13, ֆ. 114, ց. 1, գ. 134, թ. 1։ 
2 Տե՛ս ՀԱԱ, ֆ. 114, ց. 1, գ. 134, թ. 2, 3, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 10։ Լուսանկարներ «Աղբուլաղի և 

Ջաջուռի սպանդանոցներից»։ 
3 Սարդարյան Կ., Համաշխարհային հեղափոխության արևելյան խաչմերուկում // 

«Գարուն», 1990, թիվ 4, էջ 43: 
4 ՀԱԱ, ֆ. 114, ց. 2, գ. 43, թ. 15։ 
5 Տե՛ս Թուրք-հայկական պատերազմը (28.09-18.11.1920 թ.) // Հայաստանի ազգային 

ատլաս, հ. Բ, «Գեոդեզիայի և քարտեզագրության կենտրոն» ՊՈԱԿ, Երևան, 2008, էջ 109։  
6 Տե՛ս Ալեքսանեան Կ., նշվ. աշխ., էջ 378։ 



 
125 

տիրող խառնաշփոթ վիճակը։ Թուրքերն ամեն միջոցի դիմում են գոտուն 

սահմանակից շրջանների բնակչությանը տնտեսապես վերջնականորեն 

քայքայելու և ստրկացնելու համար1։ Ղարաքիլիսայի գավառի մի մասը 

գտնվում էր «չեզոք գոտում»։ Թուրքական ոտնձգություններ են տեղի ունե-

նում նաև այդ հատվածում։ Թուրքական շարժը «չեզոք գոտում» ակտիվա-

նում է, երբ Համամլու գյուղում տեղակայված Ղարաքիլիսայի կայազորի 

կարմիրբանակայինների բաժանմունքը կայազորի պետի որոշմամբ հետ է 

կանչվում։ Այդ նույն օրը թուրքերը սկսում են առևանգել կանանց, հափշտա-

կել անասուններ2: Թալանի դեպքեր են արձանագրվում Ղարալ (ներկայումս՝ 

գյուղ Կաթնաջուր Լոռու մարզում), Քյուլուջա (ներկայումս՝ գյուղ Սարա-

հարթ Լոռու մարզում), Սպիտակ (ներկայումս՝ գյուղ Լեռնանցք Լոռու մար-

զում), Ղաչաղան (ներկայումս՝ գյուղ Լեռնավան Լոռու մարզում), Որդնավ, 

Փամբ (ներկայումս՝ գյուղ Լեռնապար Արագածոտնի մարզում) գյուղերում։ 

Թուրքերը տանում էին այն ամենը, ինչը հնարավոր էր տեղաշարժել3։ 

Թալանվել էին նաև զանգվածային կոտորածների ենթարկված երեք գյուղե-

րը՝ Ղալթախչին, Ղարաբոյաը, Աղբուլաղը։ Աղբաբայից (համապատասխա-

նում է Ամասիայի և մասամբ Աշոցքի շրջաններին, Շիրակի մարզ) այդ 

շրջաններ են բերվել մեծ քանակությամբ սայլեր (500 սայլ)՝ կոտորված ազ-

գաբնակչության ունեցվածքը տեղափոխելու նպատակով4։ Հայտնի է, որ 

թուրքերը Ղալթախչին անվանակոչում են Քյուչուկ Իստամբուլ (Փոքր 

Ստամբուլ)։ Այսպես էին անվանում այն գյուղերը, որտեղից մեծ հարստու-

թյուն էին ձեռք բերում։ Այդպես են անվանել նաև Հաջի Նազար գյուղը (ներ-

կայումս՝ գյուղ Կամո Շիրակի մարզում) Ալեքսանդրապոլի գավառում5։ 

Փամբակի հիշյալ գյուղերը 1918 թ. թուրքական արշավանքի հետևանքով 

դարձյալ կրել էին ֆիզիկական, տնտեսական և նյութական կորուստներ6։ 

Հայաստանի խորհրդայնացման ժամանակ «չեզոք գոտու» տարածքը 

կառավարվում էր Հայկական վարչության կողմից7։ «Չեզոք գոտին» վե-

րացվեց 1921 թ. մարտի 16-ի Մոսկվայի պայմանագրի կնքումից հետո8։ 

Ղարաքիլիսայի Գավկոմի 1921 թ. հուլիսի 4-ի ժողովի արձանագրությու-

նից տեղեկանում ենք, որ Նալբանդի շրջանը գտնվում է ծայրաստիճան քայ-

                                                           

1 ՀԱԱ, ֆ. 114, ց. 2, գ. 33, թ. 80, 81։ 
2 ՀԱԱ, ֆ. 114, ց. 2, գ. 43, թ. 15։ 
3 Նույն տեղում։ 
4 «Ղալթախչի եւ Փոքր Քապանաքի ազգաբնակչութիւնը տեղահանուած» // «Յառաջ», 

1920, թիվ 263, էջ 2, «Թուրքերի գրաուած վայրերում» // «Յառաջ», 1920, թիվ 264, էջ 2։ 
5 Հախոյան Վ., նշվ. աշխ., էջ 82։ 
6 ՀԱԱ, ֆ. 240, ց. 1, գ. 326, թ. 62։ 
7 Տե՛ս Հայաստանի խորհրդայնացումը (12. 1920 թ. - 07. 1921 թ.) // Հայաստանի ազգային 

ատլաս, հ. Բ, «Գեոդեզիայի և քարտեզագրության կենտրոն» ՊՈԱԿ, Երևան, 2008, էջ 112: 

«Չեզոք գոտու» ներկայացված սահմաններում որոշակի անճշտություն կա՝ պետք է սկսվի 

Նալբանդ կայարանից, սկսվում է Համամլուից։ 
8 Նույն տեղում, էջ 114-115։ 



 
126 

քայված վիճակում։ Զանգվածային կոտորածների ենթարկված Ղալթախչի, 

Աղբուլաղ, Ղարաբոյա գյուղերի ողջ մնացած բնակչությունը սովահար վի-

ճակում էր1։ 

Ամփոփելով վերը նշվածը՝ կարող ենք փաստել, որ քեմալականների 

կատարած զանգվածային կոտորածները Ղարաքիլիսայի գավառում թուր-

քական պետության ցեղասպան հանցավոր քաղաքականության հետևո-

ղական շարունակությունն էր։ Թուրքերը կոտորում էին գրավյալ տարածք-

ների հայ խաղաղ բնակչությանը, նրանց մի մասին դարձնում տարագիր։ Այդ 

զանգվածային հանցագործություններն իրագործվում էին հատուկ մտադ-

րությամբ՝ մարդկանց ֆիզիկապես ոչնչացնելու և հոգեկան խեղումներ 

պատճառելու եղանակներով, որոնք ՄԱԿ-ի 1948 թ. դեկտեմբերի 9-ի «Ցեղա-

սպանության հանցագործության կանխարգելման և դրա համար պատժի 

մասին» կոնվենցիայի տվյալ հանցագործության հանցակազմի կարևոր 

բաղադրատարրերն են։ 

 
Վազգեն Հախոյան – Քեմալականների իրականացրած զանգվածային կոտորածները 

Ղարաքիլիսայի գավառում (1920-1921 թթ.) 
 

Հոդվածում ներկայացվում են 1920-1921 թթ. քեմալականների կողմից Ղարաքիլի-

սայի գավառում հայ խաղաղ բնակչության նկատմամբ իրականացված կոտորածները, 

բռնաճնշումներն ու թալանը և նրանց հետապնդած նպատակները։ 1920 թ. թուրք-

հայկական պատերազմը ողբերգական հետևանքներ ունեցավ Վանանդի (Կարսի) և 

Շիրակի նահանգների համար։ Քեմալականները ռազմակալեցին նաև Ղարաքիլիսայի 

գավառի մի հատվածը։ Թուրքական զորքերի կողմից Փամբակի տարածքը ենթարկվել է 

կրկնակի կոտորածների։ Համեմատական վերլուծության են ենթարկվել 1918 թ. 

օսմանական և 1920 թ. քեմալական արշավանքների հետևանքները Փամբակի 

տարածքում։ Եթե 1918 թ. օսմանյան արշավանքի ժամանակ հիմնական հարվածը 

տրվեց Փամբակի արևելյան շրջանին, մասնավորապես Մեծ Ղարաքիլիսային, ապա 

1920 թ. քեմալական արշավանքի ժամանակ՝ Փամբակի արևմտյան շրջանին։ Ջաջուռի 

լեռնանցքից մինչև Նալբանդ կայարան հատվածի բնակչությունը ենթարկվեց 

կոտորածի։ Փամբակի տարածքում քեմալական զինուժի և մոլեռանդ խուժանի կողմից 

մինչև հերթական զինադադարի կնքումը երեք օր տեղի ունեցան դաժան ու արյունալի 

կոտորածներ։ Սպանվեցին հազարավոր մարդիկ՝ կանայք, երեխաներ, ծերեր։ Տեղի 

բնակիչների հետ կոտորվեցին նաև այս տարածքում ապաստանած 7500 փախստական 

Կարսի և Ալեքսանդրապոլի շրջաններից։ Ուսումնասիրությունները և կատարված 

վերլուծությունները փաստում են քեմալականների կողմից հայ խաղաղ բնակչության 

նկատմամբ իրականացված ցեղասպան գործողությունները։ Ղարաքիլիսայի գավառի 

կոտորածները կարելի է համարել Հայոց ցեղասպանության շարունակականությունը՝ 

արդեն Արևելյան Հայաստանի տարածքում։ 
 

 

                                                           

1 ՀԱԱ, ֆ. 504, ց. 1, գ. 3, թ. 27։ 



 
127 

Вазген Ахоян – Массовые погромы, осуществленные кемалистами в Каракилисском 

уезде (1920-1921 гг.) 
 

Ключевые слова – Каракилисский уезд, Александропольский уезд, Ширакская область, 

Памбак, кемалисты, резня, холокост, геноцид, сопротивление 
 

В статье представлены резня, репрессии и грабежи, осуществленные кемалистами по 

отношению к мирному армянскому населению в Каракилисском уезде в 1920-1921 годах, а 

также преследуемые ими цели. Турецко-армянская война 1920 года имела трагические 

последствия для провинций Вананд (Карс) и Ширак. Кемалисты вторглись в часть 

Каракилисского уезда. Район Памбак подвергся двойной резне со стороны турецких войск. 

Были проведены сравнительные анализы последствий османских и кемалистских нашествий 

1918 и 1920 гг. на территории Памбака. Если в 1918 г. во время османского вторжения 

основной удар пришелся на восточный регион Памбак, особенно на Большой Каракилис, то 

в 1920 году во время кемалистского вторжения – на западную часть Памбака. Население на 

участке от горного перевала Джаджур до станции Налбанд было уничтожено. До 

подписания кемалистской мафией очередного перемирия в районе Памбак, в течение трех 

дней происходили жестокие и кровавые расправы. Были убиты тысячи людей – женщины, 

дети, старики. Вместе с местными жителями было расстреляно 7500 беженцев из Карсского 

и Александропольского районов, укрывшихся в этом районе. Исследования и проведенный 

анализ доказывают геноцидальные действия, совершенные кемалистами в отношении 

мирного армянского населения. Погромы в Каракилисском уезде можно считать 

продолжением Геноцида армян, уже на территории Восточной Армении. 
 

 

Vazgen Hakhoyan – Massacres Executed by the Kemalists in Karakilisa 

Province (1920-1921) 
  

Key words – Karakilisa Province Aleksandrapol Province, Shirak region, Pambak, neutral 

zon, Kemalists, massacres, holocaust, genocide, resistance 
  

The article presents the massacres, repressions and looting, and the goals they pursued, 

carried out by the Kemalists against the Armenian civilian population in Karakilisa province in 

1920-1921. The Turkish-Armenian war of 1920 had tragic consequences for Vanand (Kars) and 

Shirak provinces. The Kemalists also invaded a part of Karakilisa province. The Pambak area was 

twice subjected to massacres by Turkish troops. Comparative analyses of the Ottoman invasions of 

1918 and the Kemalist invasions of 1920 in the area of Pambak were made. If during the Ottoman 

invasion of 1918 the main blow reached the eastern region of Pambak, particularly the Great 

Karakilisa, then during the Kemalist invasion of 1920 it reached the western region of Pambak. 

The population of the area from Dzhadzhur mountain pass to Nalband station was massacred. 

Cruel and bloody massacres took place in the area of Pambak for three days by the fanatical mob 

and the Kemalist armed forces, until the signing of another ceasefire. Thousands of people were 

killed – women, children and the elderly. 7500 refugees from Kars and Alexandropol regions, who 

found refuge in this area, were massacred together with the locals. Studies and the analyses carried 

out prove the genocidal acts committed by the Kemalists against the Armenian civilian population. 

The massacres of Karakilisa province can be considered the continuation of the Armenian 

Genocide, already within the territory of Eastern Armenia. 
 

Ներկայացվել է 07.04.2022 

Գրախոսվել է 26.04.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 
 

Վազգեն Հախոյան – Հայոց ցեղասպանության թանգարան-ինստիտուտի աս-

պիրանտ (van.karno@gmail.com) 

 

mailto:van.karno@gmail.com


 
128 

 

 

 

 

ԼԻԱՆԱ ԴԱԼԼԱՔՅԱՆ 

 

ՄԵՐՁԱՄՈՒՍՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԽՆԴԻՐԸ ՀԱՅՈՑ ԵԿԵՂԵՑԱԿԱՆ ԵՎ 

ՍՈՎՈՐՈՒԹԱՅԻՆ ԻՐԱՎՈՒՆՔԻ ՏԵՍԱՆԿՅՈՒՆԻՑ* 

 
Բանալի բառեր – մերձամուսնություն, կին, քրիստոնեություն, եկեղեցի, կանոնա-

կան իրավունք, ազգակցական աստիճան, օրենսդիր ժողով, կաթողիկոսական կոնդակ 

 

Որքան էլ որ մարդկության պատմության տարբեր ժամանակներում 

եղել են խառնամուսնություններ1, այնուամենայնիվ նոր քաղաքակրթու-

թյունների ժողովուրդներն արդեն կարևորում էին բարոյական որոշակի 

հարցեր: Քրիստոնեությունն սկսում է նոր ձևեր որոնել ոչ միայն հասարա-

կության վարքագծի կարգավորման, այլև հասարակությանը սպառնացող 

հիվանդությունները կանխելու համար: Ելակետային են համարվում քրիս-

տոնեության հումանիստական-բարոյական օրենքով ապրելու սկզբունքը, 

չարի և բարու թույլատրելիության սահմանների ու բարոյական շրջանակնե-

րի հստակեցումը, որոնք կօգնեն մարդուն հասկանալ իր կյանքի իմաստը, 

նպատակը, բարոյական դիրքորոշումը, ամուսնական հարաբերությունների 

արյունակցական (ինցեստուոզ) կապերի վերանայումը, կնոջ արժևորման 

փոփոխությունը: 

Քրիստոնեական արժեհամակարգի արմատավորմամբ մարդկությունն 

արդեն սկսեց պատկառանք զգալ ընտանիքի նկատմամբ՝ որպես սրբություն, 

և դնել մի հստակ սահման արյունակիցների ամուսնության հարցում։ 

Տարբեր ազգերի մեջ տարբեր են եղել արյունակիցների ամուսնության արգե-

                                                           

* Հետազոտությունն իրականացվել է ՀՀ գիտության կոմիտեի ֆինանսական աջակցու-

թյամբ՝ 21T-6D202 ծածկագրով գիտական թեմայի շրջանակներում: 
1 Արիստակես եպիսկոպոս Սեդրակյանը բերում է օրինակներ համընտանի ամուսնու-

թյունների վերաբերյալ. եբրայական ցեղերի մեջ տեսնում ենք ամենամերձավոր արյունա-

խառնության օրինակներ: Բայց նա նաև ներկայացնում է հակառակ պատկերը: Օրինակ` 

հռոմեացիների ազգականները չէին կարող միմյանց հետ ամուսնանալ, Հնդկաստանում, 

ինչպես նաև Չինաստանում ապօրինի էր համարվում ամուսնանալ միևնույն տոհմական 

անունը կրող կնոջ հետ: Որչափ էլ որ արական գծի ազգակցությունը հեռավոր լինի, միևնույնն 

է, այս պարագայում ամուսնությունը բացարձակ արգելք էր: Չինաստանում կան նաև այլ ար-

գելքներ, օրինակ` օրենքը թույլ չի տալիս երկու եղբայրներին ամուսնանալ երկու քույրերի 

հետ, ինչպես նաև այրիացած տղամարդը չի կարող իր որդուն ամուսնացնել այն այրի կնոջ 

աղջկա հետ, ում հետ ինքն է ցանկանում ամուսնանալ (տե՛ս Սեդրակեան Ա. եպս., Ամուս-

նական խնդիրներ, գիրք Ա, Մոսկւա, 1891, էջ 15-17): Այստեղ նկատելի են երկու ծայրահեղ 

մոտեցումներ: 



 
129 

լանքի աստիճանները՝ համապատասխանեցված տվյալ ժողովրդի կրոնա-

կան, բարոյական և իրավական ընկալումներին։ 

Ինչպես քրիստոնյա շատ ազգերի, այնպես էլ հայերի մոտ ամուսնացող-

ների միջև ազգակցական հեռավորությունը որոշվում էր ճյուղահամարով 

կամ «պորտով»։ Այս ազգակցական հեռավորությունը սահմանվում էր եկե-

ղեցական կանոնադրությամբ։ Այդ կերպ եկեղեցին մեծ և բարերար բարո-

յական ներգործություն է թողնում հասարակության վրա:  

«Կանոնագիրք հայոց»-ի երկրորդ գրքում կա Թադևոս առաքյալի ան-

վամբ ավանդված կանոնական խումբ1, որի 31-րդ կանոնը վերաբերում է ազ-

գակիցների ամուսնությանը և խիստ դատապարտում վերոհիշյալ երևույթը՝ 

նշելով, որ այս պարագայում պետք է լուծարել ամուսնությունը և նրանց 

ենթարկել ծանր ապաշխարության2: Թեև հաստատված չէ այդ կանոնների՝ 

առաքյալի կողմից գրված լինելու փաստը, այնուամենայնիվ հայ առաքելա-

կան եկեղեցին, որի հիմնադիրը Թադևոս առաքյալն է, չի կարող իր ուշադ-

րությունից դուրս թողնել վերջինիս վերագրվող կանոնախումբը, քանի որ 

այն գրեթե ամբողջությամբ համապատասխանում է հայ առաքելական 

եկեղեցու կանոնական իրավունքին: 

Հայոց առաջին եկեղեցական ազգային ժողովը տեղի է ունեցել Աշտիշա-

տում 354 թ.՝ Ներսես Մեծի գլխավորությամբ, որը պաշտոնական կանոններ 

սահմանող ժողովների հիմքն է դնում Հայաստանում3։ Աշտիշատի ժողովն 

արգելեց մերձավորների ամուսնությունը։ Բանն այն է, որ հայկական նախա-

րարական միջավայրում շատ տարածված էին տոհմական ժառանգությունը 

պահպանելու, այն է՝ շահադիտական նկատառումներով ազգակցական 

ամուսնությունները։ Այս երևույթն արդեն խոր արմատներ էր գցել հայկա-

կան ազնվական դասում4։ Բայց այս ժողովի վեց կանոններից հենց առա-

                                                           

1 Մելիք Թանգյանը նկատում է, որ այդ կանոնախումբը չի կարող պարտադիր ընդունելի 

լինել հայ առաքելական եկեղեցու իրավունքի ոլորտում, քանի որ վստահաբար չենք կարող 

ասել, թե արդյո՞ք այդ կանոններն իսկապես Թադևոս առաքյալն է ավանդել, թե մեկ ուրիշը: 

Այնուամենայնիվ, այդ կանոններում հայ եկեղեցուն հակառակ ոչինչ չկա: Այս խնդրի 

վերաբերյալ Թանգյանը բերում է մի քանի փաստարկ. օրինակ՝ Գրիգոր Լուսավորիչը, Ներսես 

Մեծը և Սուրբ Սահակն իրենց կանոններում և քարոզներում ոչ միայն չեն հիշատակում 

Թադևոս առաքյալի կանոնները, այլև նրա անունը նույնիսկ չեն հիշում իբրև կանոնագիր 

(տե՛ս Մելիք-Թանգեան Ն. Վ., Հայոց եկեղեցական իրաւունքը, գիրք Բ, Շուշի, 1905, էջ 71, էջ 

413): 
2 Կանոնագիրք հայոց, հ. Բ, աշխատասիրությամբ Վազգեն Հակոբյանի, Երևան, 1971, էջ 

39, Ավագյան Ռ., Հայ իրավական մտքի գանձարան (մ. թ. ա. IX - մ. թ. ա. XIX դ.), Երևան, 2001, 

էջ 88: 
3 Տե՛ս Մելիք-Թանգեան Ն. Վ., նշվ. աշխ., գիրք Ա, Շուշի, 1903, էջ 274-275։ 
4 Աշտիշատի ժողովն իր սահմանած կանոնով դատապարտեց այն նախարարներին, 

որոնք իրենց տոհմական ժառանգությունն ամբողջական պահելու նկատառումներով 

ամուսնանում էին մերձավոր ազգականների հետ: Բայց պետք է նշել, որ ժողովը պատիժ չի 

սահմանել արյունակցական ամուսնության սուբյեկտների նկատմամբ: Հավանաբար, եկե-



 
130 

ջինով արգելվեց մերձավոր ազգականների ամուսնությունը։ Ճիշտ է, Աշտի-

շատի ժողովը չսահմանեց կոնկրետ աստիճանական հեռավորություն, 

այնուամենայնիվ մերձավոր ամուսնություններն արգելող առաջին քայլն էր1։ 

Կան վկայություններ, որ առաքելական կանոններով սահմանվել է ամուս-

նության չորս աստիճան հեռավորություն: Առաքելական կանոնը պահան-

ջում էր խստորեն կիրառել Մովսեսի օրենքները՝ չամուսնանալ մոտիկ ազ-

գականի, քրոջ, դստեր, հորաքրոջ, մորաքրոջ, հոր կնոջ, որդու կնոջ և քեռու 

հետ: Սեռական կենակցությունը մինչև չորրորդ զարմը դատապարտվում էր: 

Թեև այդ ժամանակ տակավին օրինական էր համարվում եղբոր մահից հե-

տո նրա կնոջ հետ մյուս եղբոր ամուսնությունը: Ներսես Մեծը արյունակցա-

կան մերձավոր ամուսնությունը որակում էր «խառնակցություն», «անարժան 

և չար վարք», «պիղծ ամուսնություն» և այլն2։ 

Մերձավոր ազգականների ամուսնությունների հաջորդ արգելքը սահ-

մանում է Շահապիվանի 444 թ. ժողովի 13-րդ կանոնը3. «Ոչ ոք չհամար-

ձակվի ամուսնանալ քեռորդու, եղբորորդու կամ հորաքրոջ և այլ ազգականի 

հետ մինչև չորրորդ ծնունդը։ Այն հոգևորականը, ով գիտենալով կկատարի 

այսպիսի պսակ կամ կօրհնի այդ պսակը, կզրկվի իր հոգևոր աստիճանից։ 

Իսկ եթե, այնուամենայնիվ, ամուսնությունը կայացել է, և ամուսնացածները 

պիղծ ամուսնությունից ետ են դառնում, ապա պետք է իրենց ունեցածի կեսը 

բաժանեն կարոտյալներին և իրենց կյանքն անցկացնեն ապաշխարելով։ Իսկ 

նրանց պսակած հոգևորականները գումար պետք է բաժանեն աղքատներին 

և ապա նոր վերսկսեն իրենց քահանայությունը»4։ Շահապիվանի ժողովի 

կանոններից եզրահանգում ենք, որ հոգևորականը՝ որպես Տիրոջ սպա-

սավոր, միևնույն հանցանքի համար համեմատաբար ավելի մեղմ պատիժ էր 

կրում, քան աշխարհիկը5: 

Աղվանից արքա Վաչագանի կանոնական Սահմանադրության (V դար) 

մեջ նշվում է, որ ոչ մի տղամարդ երկրորդ պորտի ազգակցուհի չպետք է 

առնի և եղբոր կնոջ հետ չպետք է ամուսնանա6: 

                                                                                                                                                         

ղեցին դեռևս այնքան մեծ հեղինակություն չէր ազնվական դասի համար, որպեսզի 

կարողանար պարտադրել: Որոշ պատմիչներ թողել են հիշատակություններ այն մասին, որ 

հայոց մեծամեծերն այս հարցում արհամարհում էին Ներսես կաթողիկոսի արգելքները: Տե՛ս 

Ադոյան Ա. Դ., Հայկական ամուսնա-ընտանեկան հարաբերությունները միջնադարյան 

օրենքներում // «ՊԲՀ», 1965, թիվ 3, էջ 51: 
1 Տե՛ս Մելիք-Թանգեան Ն. Վ., նշվ. աշխ., գիրք Ա, էջ 276: 
2 Տե՛ս Ադոյան Ա. Դ., նշվ. աշխ., էջ 50: 
3 Առհասարակ, Շահապիվանի ժողովի 19 կանոններից ինը բացառապես վերաբերում են 

ամուսնաընտանեկան և սեռական կենակցության խնդիրներին: Այստեղից ինքնին բխում է 

այն եզրակացությունը, որ հայոց կենցաղից չէին անհետանում սովորութային իրավունքի 

նախկին նորմերը: Տե՛ս նույն տեղում, էջ 52: 
4 Մելիք-Թանգեան Ն. Վ., նշվ. աշխ., գիրք Ա, էջ 293։ 
5 Տե՛ս Ադոյան Ա. Դ., նշվ. աշխ., էջ 52: 
6 Տե՛ս Ավագյան Ռ., նշվ. աշխ., էջ 139: 



 
131 

Պարտավի 768 թ. ժողովը ևս արգելեց մերձավոր ազգականների ամուս-

նությունը և հստակ սահմանեց, որ մինչև չորրորդ զարմ չի կարելի ամուս-

նանալ, այլապես ամուսնացողները նզովքի կարժանանան1։ 

Փաստորեն, Աշտիշատի ժողովում առաջին անգամ արգելվեց մերձա-

վորների ամուսնությունը, իսկ Շահապիվանում ևս մեկ անգամ հաստատվեց 

մինչև չորրոդ զարմի արգելքը: Կարելի է ասել, որ Պարտավի ժողովի 16-րդ 

կանոնի բովանդակությունը համընկնոմ է Շահապիվանի ժողովի 13-րդ 

կանոնին։ Պարտավի ժողովի կանոնների այս հատվածի ընդունումը վկա-

յում է, որ այս շրջանում դեռևս շարունակվում էին քրիստոնեական կարգերի 

տարածումն ու ամրապնդումը։ Եկեղեցին ամեն ջանք գործադրում էր 

ամուսնական կարգերը առավել բարոյական հիմքերի վրա դնելու համար: 

Երբ խոսքը վերաբերում է, օրինակ, մերձավորների կամ անհավատների 

հետ ամուսնություններին, կարելի է ենթադրել, որ, չնայած նախորդ դարե-

րում ընդունված կանոններին, հավանաբար նման անընդունելի ամուսնու-

թյուններ դեռևս կատարվում էին, ուստի Պարտավի ժողովը ևս մեկ անգամ 

խստորեն դատապարտում էր այս տեսակ անօրեն ամուսնությունները։ 

Ներսես Շնորհալին ամուսնության համար առաջին անգամ սահմանում 

է ազգակցական ամուսնության պարագայում ութ աստիճան հեռավորու-

թյունը։ Կանոնը պահանջում էր, որ միայն ինը և տասը աստիճանի միջև 

լինեն ազգակցական ամուսնությունները կամ ութերորդը՝ իննի հետ2։ 

Հայոց եկեղեցական ազգային օրենսդիր ժողով գումարվեց Սսում 1243-

1246 թթ։ Այն հրավիրվել է Կոստանդին կաթողիկոսի3 նախաձեռնությամբ՝ 

Հեթում թագավորի և նրա որդու մասնակցությամբ։ Այստեղ ընդունվել են 25 

կանոններ, որտեղ կրկին սահմանվում են ազգականների միջև արյունակ-

ցական հեռավորության աստիճանը, ամուսնության համար չափահասու-

թյան տարիքը։ Մասնավորապես, յոթերորդ կանոնը սահմանում է, որ պսա-

կը վեց աստիճանով հեռու արյունակիցների միջև չի կարող լինել։ Այն է՝ 

սահմանվում է ամուսնական յոթ աստիճանի հեռավորություն: Մենք տե-

սանք, որ սրանից առաջ Ներսես Շնորհալին այլ աստիճան էր սահմանել, 

որը հավանաբար շատ էր: Մինչ օրս Սսի 1246 թ. ժողովում ընդունված յոթը 

պորտը համարվում է վերջնական արգելական կետը և թույլատրական աս-

տիճանը ազգակցական ամուսնությունների պարագայում4։ 

Անդրադառնալով հայ եկեղեցու նոր շրջանին՝ կտեսնենք, որ մերձ-

                                                           

1 Տե՛ս Կանոնագիրք հայոց, էջ 12։ 
2 Տե՛ս Ներսես Շնորհալի, Ընդհանրական Թուղթ Սրբոյն Ներսիսի, Յերուսաղէմ, 1871, էջ 

62-64։ 
3 Խոսքը Կոստանդին Ա Բարձրաբերդցի Ամենայն հայոց կաթողիկոսի մասին է (1221-

1267): Տե՛ս Ամենայն հայոց կաթողիկոսներ, Հայ եկեղեցու հանրագիտարան, պրակ Ա, Ս. 

Էջմիածին, 2008, էջ 106։ 
4 Մելիք-Թանգեան Ն. Վ., նշվ. աշխ., գիրք Ա, էջ 71, 394-395։ 



 
132 

ամուսնությունների վերաբերյալ կատարվել են մասնակի շտկումներ կամ 

փոփոխություններ: Սակայն, որքան եկեղեցին փորձում էր խստորեն պահ-

պանել ամուսնական յոթը պորտի կանոնը, այդուհանդերձ հայ իրականու-

թյան մեջ նկատվում էին որոշակի շեղումներ նույնիսկ բարձրաշխարհիկ 

միջավայրում: Դրա տիպիկ օրինակը Ներսես Աշտարակեցի կաթողիկոսի և 

Խաչատուր Լազարյանի միջև միջադեպն է1: 

Գևորգ Դ Կոստանդնուպոլսեցի կաթողիկոսը 1875 թ. հրատարակել է 

պսակի մասին կանոններ, որտեղ կրկին արգելում է արյունակիցների և 

մերձավորների ամուսնությունը2: 

Մկրտիչ Ա Վանեցին իր 1899 թ. հունիսի 30-ի կաթողիկոսական կոնդա-

կով թույլ է տվել, որ հինգերորդ խնամիական աստիճաններով պսակ կա-

տարվի և այն էլ կոնսիստորիաների հրամանով՝ առանց Սինոդին դիմելու: 

Այնուհետև՝ 1899 թ. դեկտեմբերի 17-ին համար 1490 կոնդակով թույլ է տալիս 

Սինոդին ազգակցական յոթ աստիճանում պսակ կատարել3: Այս մասին 

գրում է Ս. Կանայանցը` նշելով, որ ամուսնության համար սահմանված աս-

տիճաններից ամեն մի շեղում զայրացնում է մանավանդ հասարակ ժո-

ղովրդին: Բայց և այդ նույն ժողովուրդը հաճախ օգտվում էր Խրիմյան Հայրի-

կի` ամուսնության աստիճանների թուլացման վերաբերյալ հայրապետա-

կան կոնդակի դրույթներից4: Այսինքն, Մկրտիչ Խրիմյանի սկզբում սահմա-

նած հինգերորդ աստիճանը5 թուլացնում էր դրանից առաջ սահմանված 

ամուսնական աստիճանական հեռավորությունը, ինչը կրկին շեղվում էր 

ճիշտ կանոններից, և հավանաբար, մեծանուն Հայրապետը, ինքն էլ գիտակ-

                                                           

1 Խաչատուր Լազարյանի միակ արու զավակը՝ Հովհաննեսը, վախճանվել էր վեցուկես 

տարեկան հասակում, իսկ դուստրերից մեկն ամուսնացած էր օտարազգի տղամարդու հետ: 

Ուստի Խ. Լազարյանը խնդրում է Ներսես Աշտարակեցի կաթողիկոսին, որ վերջինս թույլ տա 

իր դուստրերին՝ Աննային և Եղիսաբեթին, ամուսնացնել իր քրոջ՝ Մարիամի որդու և իր մյուս 

քրոջ՝ Մարթայի որդու հետ, որը ազգակցական չորրորդ աստիճան էր համարվում: Կաթո-

ղիկոսը մերժում է Լազարյանի խնդրանքը՝ պատասխանելով, որ եկեղեցական օրենքը պար-

տադիր է բոլորի համար, լինի հարուստ թե աղքատ: Ներսես Աշտարակեցու մերժումից հետո 

Լազարյանը մի քանի անգամ կրկին դիմում է նրան՝ նպաստներ խոստանալով, ինչից կաթո-

ղիկոսն ավելի է վրդովվում: Բայց Խ. Լազարյանը չի հրաժարվում իր մտքից, և հետագայում՝ 

1852 թ., Բեսարաբիայի թեմի առաջնորդ Մատթևոս եպիսկոպոսից ստանում է արտոնու-

թյունը: Այս միջադեպից հետո Ներսես Աշտարակեցու և իշխան Խաչատուր Լազարյանի լավ 

հարաբերությունները դարձան թշնամական (տե՛ս Օրմանեան Մ., Ազգապատում, հ. Գ, Ս. 

Էջմիածին, 2001, սյուն 4450-4451): 
2 Տե՛ս Մելիք-Թանգեան Ն. Վ., նշվ. աշխ., գիրք Ա, էջ 560-561: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 590: 
4 Տե՛ս Կանայանց Ս., Ամուսնական արտակարգ երևույթներ // «Արարատ», 1917, հունիս-

հուլիս, էջ 517: 
5 «Ավելի ճշդութեամբ վարուեացաւ ազգակցութեան և խնամութեան ճիւղերով արգի-

լուած ամուսնութիւնները թուլցնելու մէջ, ազգակցութեան արգելքը եօթնէն վեցի վերածելով, 

եւ խնամութեան արգելքը եօթնէն չորսի իջեցնելով եւ կնքահայրութեան կամ հոգեւոր ազգակ-

ցութեան արգելքն ալ երեքի մէջ ամփոփելով»: Տե՛ս Օրմանեան Մ., նշվ. աշխ., սյուն 5742: 



 
133 

ցելով այս, վերանայեց իր որոշումը՝ ազգակցական հինգ զարմը փոխելով 

յոթի: 

Շատ հաճախ, սակայն, հաշվի չառնելով եկեղեցու կողմից սահմանված 

կանոնները, չորս աստիճանի սահմանը խախտվում էր1։ Հայտնի է, որ Տիրան 

վրդ. Ներսոյանը 1940 թ. փետրվարի 9-ին դիմում է կաթողիկոսական տեղա-

պահ Գևորգ արքեպիսկոպոսին՝ Պատրիկ և Վերա Կյուլպենկյանների՝ չորս 

պորտ ազգակցությամբ չհաս ամուսնությունը թույլատրելու խնդրանքով: 

Կա նաև խնդրանքի՝ 1940 թ. մարտի 29-ի պատասխանը: Ստորև մեջբերում 

ենք խնդրանք նամակը2, որից պարզ է դառնում, որ հայ եկեղեցին թույլա-

տրել է այս ամուսնությունը: Եվ այս պարագայում հայ եկեղեցին դրսևորել է 

լայնախոհություն, քանի որ այդ զույգին սպասվող հասարակական խարանն 

ու ամոթանքը հավանաբար կմեղմվեին եկեղեցական ամուսնության դեպ-

քում: Սա, իհարկե, եզակի բացառություն է, որը կարող է ընդունելի չհամար-

վել շատերի համար, քանզի ոչ միայն եկեղեցական իրավունքի տեսանկ-

յունից, այլև քրիստոնեական բարոյականության արժեքների դիտանկյունից 

երևույթը խիստ դատապարտելի է: Սրա վառ ապացույցն են վերոհիշյալ 

կանոնական դրույթների մեջբերումները, որոնք պարզորոշ են դարձնում 

մերձամուսնությունների արգելքը հայոց մեջ: Բնությունն ինքնին դեմ է ազ-

գականների ամուսնությանը, քանի որ կենսաբանական և ֆիզիոլոգիական 

                                                           

1 Տե՛ս Բենսէ, Բուլանըխ կամ Հարք գաւառ, Ընտանեկան բարք և սովորություն // 

«Ազգագրական հանդէս» (այսուհետև՝ «ԱՀ»), 1899, գիրք Ե, թիվ 1, էջ 118։ 
2 Մեջբերում ենք խնդրանքն ու պատասխանը. «Տեղւոյս գաղութի անդամներէն Պատրիկ 

Կիւլպէնկեան, ծնած 1904-ին, որդի Բարսեղ Կիւլպէնկեանի, և Վերա Գ Կիւլպէնկեան, ծնեալ 

1915, դուստր եղբօր վերոյիշեալ Բարսեղ Կիւլպէնկեանի, երկար ժամանակէ ի վեր սիրով կա-

պուած ըլլալով իրարու, եւ չուզելով օտարի հետ ամուսնանալ, այս տարուայ ապրիլին, երբ 

տեղւոյս քահանան վախճանած էր, կնքած են քաղաքային ամուսնութիւն: Յիշեալ զոյգը 

իրարու հօրեղբօր զաւակ լինելով, իբրեւ չորս պորտ, չհաս են իհարկէ: Սակայն աւելի քան 

տասը ամիսէ ի վեր միացած են եւ կինն յղի ալ է: Կը փափակին Ս. Պսակով օրհնութիւն 

ստանալ եկեղեցւոյ մեջ: Եթե դիմեն օտար եկեղեցի՝ իրենց համար դժուար չէ պսակուիլ, 

վասնզի բացի չհասութեան պարագայէ-այլապես ամէն ինչ կարգին է: Իսկ իրենք ազգասէր եւ 

եկեղեցասէր երիտասարդներ են, թէեւ ազդուած ժամանակին անկանոն ոգիէն, եւ չէն 

փափաքէր որ եկեղեցիէ դուրս զաւակ ունենան: 

Ուստի պիտի խնդրէի Ձեր Բարձրաշնորհ Սրբազնութենէն Արտօնութիւն, եթէ պատշաճ 

դատէք ներել, կատարելու վերոյիշեալ զոյգին պսակը, նախ քան զաւակի ծնունդը, որպէսզի 

կարելի ըլլայ սորանով նաեւ նորածինը մկրտել իբրեւ օրինաւոր ծնողաց զաւակ...»: 

Պատասխան նամակից հատված. «Գ. Հ. Խորհուրդը լսեց զեկուցումն Պատրիկ Կիւլպէն-

կեանի եւ Վերա Կիւլպէնկեանի ամուսնութեան մասին՝ արենակցութեան չորրորդ աստիճա-

նաւ: 

Խորհուրդը որոշեց ի նկատ առնելով գործի բացառիկ հանգամանքները, ինչպէս նաեւ 

աստիճանակցութեան նոյն աստիճանի թոյլտուութեան նախընթացները՝ արտօնել Պատրիկ 

եւ Վերա Կիւլպէնկեանների ամուսնութիւնը ըստ ծիսի Հայաստանեայց եկեղեցւոյ»: Տե՛ս 

Վավերագրեր հայ եկեղեցու պատմության, գիրք ԺԲ, Տիրան արքեպիսկոպոս Ներսոյան (1904-

1989 թթ.), Սբ. Էջմիածին, 2004, էջ 56: 



 
134 

հետազոտությունները ցույց են տվել, որ համարյուն մերձեցումից ծնված 

երեխաները կարող են ունենալ առողջական լուրջ խնդիրներ1։ 

Արյունակցական ամուսնության բացառիկ օրինակներ նշում է նաև 

Ստեփան Կանայանցը՝ հիշատակելով կրկին Լազարյանց տոհմի մերձավոր 

ամուսնության կապերը: Նաև վերհիշում է Սուրմալուի գավառում մորա-

քրոջ աղջկա հետ կենակցության մի դեպք2: 

Մերձամուսնության դրսևորումներ եղել են նաև Զաքարյան սպասա-

լարների, հայ Օրբելյանների, Բագրատունյաց, Արծրունյաց և Սյունաց տոհ-

մերի միջև, Կիլիկյան թագավորությունում3: 

Այդուհանդերձ, բացի բուն արյունակցությունից, եղել են նաև այլ արտա-

կարգ հանգամանքներ, որոնց պարագայում ևս չի թույլատրվել ամուսնու-

թյուններ: Օրինակ՝ Մխիթար Գոշը սահմանում ունի այն անձանց ամուսնու-

թյան մասին, ովքեր մեկ մոր կաթով են սնվել4: Խոսքը «Դատաստանագրքի» 

ՃՂԳ գլխի մասին է, որտեղ նա հարց է տալիս, թե արդյոք նրանք, ովքեր օտար 

են միմյանց, բայց սնվել են մեկ մոր կաթով, երբ հասուն տարիքում լինեն, 

կարող են միմյանց հետ ամուսնանալ: Մխիթար Գոշի պատասխանն արգելող 

է, քանի որ, ըստ նրա՝ ծնողը և ստնտուն նույնն են5: Այս մասին կարդում ենք 

նաև Ռուբեն Ավագյանի «Հայ իրավական մտքի գանձարան» գրքի «Թադեոս 

առաքյալին վերագրվող 33 կանոնները» գլխի ԼԱ կանոնում, որտեղ նույնպես 

նշվում է, որ նույն կաթով սնվածներն ամուսնանալ չեն կարող6: 

Ուշագրավ փաստ է, որ ո՛չ եկեղեցական, բայց սովորության իրավուն-

քով թույլ չի տրվել որդեգրին ամուսնանալ որդեգրողի որդիների, քույրերի 

կամ եղբայրների հետ7։ Եկեղեցին նույնպես դեմ է այսպիսի ամուսնությանը։ 

Սա բացատրվում է նրանով, որ երբ մարդը երեխա է որդեգրում, նա նրան 

ընդունում և մեծացնում է որպես իրենից ծնված երեխաների քույր կամ եղ-

բայր՝ հարազատության սկզբուքնով։ Սա է պատճառը, որ եկեղեցին, չնայած 

արյունակցական կապի բացակայությանը, մեկ ընտանիքում մեծացած երե-

                                                           

1 Տե՛ս Սեդրակեան Ա. եպս., նշվ. աշխ., էջ 19-20։ 
2 Տե՛ս Կանայանց Ս., նշվ. աշխ., էջ 518: 
3 Տե՛ս Ադոյան Ա. Դ., նշվ. աշխ., էջ 53: 
4 Իրենց մանկիկներին դիեցնելու (սնուցանել կաթամբ ստեանց) (տե՛ս Նոր բառգիրք 

հայկազեան լեզուի, Երևան, 1979, հ. Ա, Ա-Կ, էջ 623) պարտականությունից ազնվական հայ 

մայրերը երբեմն հրաժարվել են, նրանց կյանքի այդ ամենից նեղացուցիչ շրջանը չկարողա-

նալով հաշտեցնել իրենց փափկակեցության հետ, ուստի այդ հոգսն օտարներին են հանձնել 

(տե՛ս Հացունի Վ., Հայուհին պատմութեան առջեւ, Թեհրան, 2009, էջ 88): Սրա պատճառն այն 

է, որ կանայք երբեմն ցանկանում էին պահպանել իրենց կազմվածքը և այդ իսկ պատճառով 

երեխային հանձնում էին ստնտու կանանց: 
5 Տե՛ս Մխիթար Գոշ, Գիրք Դատաստանի, Երևան, 1975, էջ 112: Տե՛ս նաև Մխիթար Գոշ, 

Դատաստանագիրք, Գ խմբագրություն, Երևան, 2005, էջ 132: 
6 Տե՛ս Ավագյան Ռ., նշվ. աշխ., էջ 88: 
7 Տե՛ս Լալայեան Ե., Գանձակի գաւառ, Ընտանեկան բարք, ամուսնութիւն եւ հարսանիքի 

սովորութիւններ // «ԱՀ», գիրք Զ, 1900, էջ 243-244։ 



 
135 

խաներին համարում է հարազատ քույր ու եղբայր և դեմ է այս տեսակ 

ամուսնություններին։ 

Եկեղեցին բացարձակապես արգելում է որևէ ամուսնություն քավորի և 

սանամոր միջև՝ համարելով այն հավասար առաջին կամ երկրորդ աստի-

ճանի ազգակցության1: 

Խորթ արյունակիցների համար եկեղեցական ժողովներում առանձին 

կանոններ չեն նշվում։ Միայն հիշատակություններ են եղել այն մասին, որ 

խորթ արյունակիցների համար ևս գործել են նույն կանոնները, ինչ որ 

հարազատների համար։ Հակոբ Ղրիմեցին առանձնացնում է խորթության 

երկու տեսակ. խորթ՝ հոր կողմից և խորթ՝ մոր կողմից։ Նրա կարծիքով՝ 

նրանց համար, ովքեր մի հորից են և երկու մորից, եկեղեցով սահմանված 

կանոնները արյունակցության հարցում նույնը պետք է լինեն, ինչ որ 

հարազատների համար։ Իսկ նրանք, ովքեր մի մորից են և երկու հորից, այդ 

աստիճանը երկուսով պետք է պակասեցնել2։ 

Համադրելով մեզ հասած սովորութային և եկեղեցաիրավական տեղեկու-

թյունները մերձամուսնությունների մասին՝ տեսնում ենք, որ Աշտիշատի 

ժողովից սկսած՝ հայ առաքելական եկեղեցին փորձել է կարգավորել ժո-

ղովրդի ամուսնական հարցերը՝ դրանց նկատմամբ դրսևորելով բազմակող-

մանի մոտեցում: Համեմատելով տարբեր շրջաններում ազգակցական ամուս-

նությունների կամ կենակցությունների վերաբերյալ եկեղեցու ընդունած 

կանոնները՝ տեսնում ենք, որ քրիստոնեության ընդունումից սկսած մինչև 

մեր օրերը ազգակցական այդ աստիճանական հեռավորությունը ենթարկվել է 

մասնակի փոփոխության: Վաղ միջնադարում սահմանված չորս աստիճանը 

միջնադարում փոխարինվել է նույնիսկ մինչև ինը կամ տասը աստիճանով: 

Հետագայում հստակ սահմանվել է «յոթ պորտ» հեռավորությունը: 

Ամփոփելով մերձամուսնությունների վերաբերյալ քննությունը՝ հանգում 

ենք այն հետևության, որ երկար դարերի ընթացում հայ առաքելական եկեղե-

ցին իր ժողովներով և կաթողիկոսական կոնդակներով սահմանել է կարգեր, 

որոնց վերջնական արմատացման համար պահանջվել են մեծ ջանքեր: Հայ 

ժողովուրդը, բավականին ժամանակ ապրելով նահապետական կյանքով, 

փորձել է ամուր պահել ամուսնության համար սահմանված «յոթը պորտը»: 

Իհարկե եղել են շեղումներ և դրանցից բխող բացառություններ: Այնուամենայ-

նիվ փաստենք, որ ազգակցական ամուսնությունները կամ մերձամուսնու-

թյուններն անըդունելի են համարվում և՛ բնության, և՛ ժողովրդական սովո-

րույթների, և՛ եկեղեցական իրավունքի, և՛ ի վերջո՝ առողջ սերունդ ունենալու 

տեսնակյունից: Եկեղեցին, մուտք գործելով այնպիսի բարդ և փակ համա-

կարգ, ինչպիսին ընտանիքն է, սահմանում է միջանձնային հարաբերություն-

                                                           

1 Տե՛ս Իփեկյան Գ., Քաւոր // «ԱՀ», XXIV, 1913, թիվ 1, էջ 94: 
2 Տե՛ս Սեդրակեան Ա. եպս., նշվ. աշխ., էջ 108-109։ 



 
136 

ներում բարձր մշակույթ, կրոնաբարոյական կայուն մոդելներ, արժեքային 

կողմնորոշումներ, որտեղ կենտրոնական տեղ են գրավում բարոյական 

օրենքն ու արժեքները, որոնք զգալիորեն դառնում են քրիստոնեական եկեղե-

ցու մենաշնորհը: Եվ այս ըմբռնումների վրա կառուցված դիրքերից առաջին 

հերթին այն առանցքային բացահայտումն է արվում, որ բարոյական դիրքորո-

շումը սերտորեն առնչվում է հոգեկան առողջության հետ: 

Այսպիսով, մարդկային հասարակությունը պետք է անցներ երկար ու 

բարդ ճանապարհ, որպեսզի զուգավորման կենսաբանական ակտից հասներ 

ամուսնության սոցիալական ինստիտուտի, որում կանանց նկատմամբ 

վերաբերմունքը կլիներ առավել արժեքային: 

 
 

Լիանա Դալլաքյան – Մերձամուսնությունների խնդիրը հայոց եկեղեցական և 
սովորութային իրավունքի տեսանկյունից 

Հոդվածում պահպանելով պատմական ժամանակագրությունը՝ փորձ է արվել 

ներկայացնել հայոց պատմության տարբեր շրջափուլերում եկեղեցական ժողովների 

և հոգևոր ու աշխարհիկ տարբերի գործիչների ընդունած ազգակցական ամուսնու-

թյուններն արգելող կարգերը: Համադրելով և համեմատելով հոդվածում տեղ գտած 

նյութը` ընդգծվել է այն մեծ ազդեցությունը, որն ունեցել է քրիստոնեական արժեհա-

մակարգը հայոց ամուսնական սովորույթներից մերձամուսնությունը դուրս մղելու 

հարցում: Քրիստոնեության հաստատումից հետո հայ եկեղեցին հեթանոսության 

դեմ պայքարի շրջանակում իր կանոնադիր ժողովներով սահմանել է մերձամուս-

նություններն արգելող կանոններ, որոնք, ժամանակի ընթացքում որոշակի փոփո-

խություններ կրելով, հասել են մեզ: Հոդվածում տեղ են գտել կաթողիկոսական կոն-

դակներից մեջբերումներ, որոնք հստակ ընդգծում են հայ եկեղեցու դիրքորոշումը 

խնդրո առարկայի վերաբերյալ: Քննարկվել են նաև որդեգիր զավակների և խորթ 

ազգականների ամուսնությանը վերաբերող հարցերը, և այդ քննարկման արդյուն-

քում տեսնում ենք, որ եկեղեցու դիրքորոշումը նույնն է, ինչ որ բուն արյունակցա-

կան ամուսնությունների համար: 
 

 

Лиана Даллакян – Проблема инцестов с точки зрения армянского 

 церковного и обычного права 

 
Ключевые слова – кровнородственный брак, женщина, христианство, церковь, 

каноническое право, степень родства, законодательное собрание, кондак католикоса. 

 

С соблюдением исторической хронологии в статье представлены правила, запре-

щающие кровнородственные браки, принятые церковными приходами и разными духов-

ными и светскими деятелями на различных этапах армянской истории. Сопоставляя и 

сравнивая материал статьи, автор подчеркнул то большое влияние, которое оказала 

христианская система ценностей в вопросе исключения кровнородственных браков из 

армянских брачных обычаев. После принятия христианства Армянская церковь в рамках 

борьбы с язычеством своими каноническими собраниями установила правила, запре-

щающие кровнородственные браки. Правила дошли до нас с определенными измене-



 
137 

ниями, произошедшими с течением времени. В статье приведены цитаты из кондаков 

католикосов, где четко подчеркивается позиция Армянской церкви по данному вопросу. 

Были также обсуждены вопросы, связанные с браком между приемными детьми, 

сводными родственниками, и в результате этого обсуждения стало ясно, что позиция 

церкви такая же, как и в вопросе собственно кровных браков. 
 

 

Liana Dallakyan – The Problem of Congeneric Marriages from the Viewpoint of  

Church and Tradition 
 

Key words – Congeneric marriage, woman, Christianity, church, Canonical right, degree of 

kinship, legislative council, order by Chatholicos 
 

Preserving the historical chronology, the article attempts to reveal and showe the laws 

forbidding marriages based on kinship adopted by both Church Councils, as well as the secular 

and religious laws. Based on the comparisons and contradictions, the article highlights the 

great influence that the Christian Value System could have on banning kinship marriages. After 

the adoption of Christianity and within its efforts to fight against the pagan rights, the 

Armenian Church via its canonical councils could adopt laws and rules to ban marriages 

between relatives. During the period, those laws and rules underwent slight changes and 

reached us in the present form. The article contains some citations from orders by the 

Chatholicos that particularly emphasise the Church’s strong attitude towards the matter under 

discussion. The article also discusses the questions of marriages between adopted children and 

step-relatives, where the Church has the same attitude. It is very important to mention the 

excessive role of the Armenian Church in the solution and reinforcement of the marriage issue 

in our reality, which in its turn greatly favoured to raising and evaluating the role of the 

Armenian Woman. 
 

Ներկայացվել է 05.04.2022 

Գրախոսվել է 13.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 
 

Լիանա Դալլաքյան – ԵՊՀ Աստվածաբանության ֆակուլտետի կրոնագիտու-

թյան ամբիոնի ասպիրանտ (dallaqyan.liana@bk.ru) 

 



 
138 

 

 

ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 
 

 
ՀԱՅԿԱՆՈՒՇ ՇԱՐՈՒՐՅԱՆ 

 

ՄԻՍԱՔ ՄԵԾԱՐԵՆՑԸ ԹԱՐԳՄԱՆԻՉ 
 

Բանալի բառեր – Միսաք Մեծարենց, Ռ. Քիփլինգ, Օսկար Ուայլդ, Ջեֆրի Չոսեր, 
Թոմաս Լավ Փիքոք, Յուջին Ֆիլդ, թարգմանություններ, անգլո-ամերիկյան գրակա-
նություն, արձակ, պոեզիա, «Պիմի (Կապիկի մը պատմությունը)» 

 

Այնքան ազդեցիկ է Միսաք Մեծարենցի (1886-1908) քնարերգության 

հմայքը, գրեթե անհաղթահարելի՝ արվեստի գայթակղիչ ուժը, որ զանց է 

առնվել նրա ստեղծագործության մի ուշարժան մասը՝ թարգմանական 

փորձը։ Մինչդեռ այն կարող է լրացնել ու ամբողջացնել, Եղիշե Չարենցի 

բնորոշմամբ՝ «հիվանդ, հանճարեղ պատանու» գրական ժառանգությունը։ 

Բնավ չհավակնելով հարցին տալ սպառիչ պատասխան` առաջին անգամ 

փորձենք քննել Մեծարենցի՝ անգլո-ամերիկյան գրականությունից կատա-

րած թարգմանություններն ու փոխադրությունները։ 

Հայտնի է, որ արևմտահայ գրողները (Հ. Պարոնյան, Պ. Դուրյան, Գր. 

Զոհրապ, Դ. Վարուժան, Սիամանթո և այլք) հիմնականում հրաշալի տիրա-

պետել են ֆրանսերենին։ Բացառություն չէր նաև Մեծարենցը։ Բայց, որքան 

զարմանալի է, նա ֆրանսերենից թարգմանել է միայն մեկ գործ, այն էլ ռուս 

գրող Մամին-Սիբիրյակի (1852-1912) 1906 թ. ֆրանսերեն թարգմանությամբ 

Փարիզի «Ռևյու դե ռևյու» հանդեսում հրատարակված «Խոստովանություն» 

պատմվածքը, որից կատարել է իր փոխադրությունը՝ «Ձյունին տակ (Ճամբու 

պատմվածք)» խորագրով։ Մեծարենցի՝ մեզ հասած մյուս թարգմանութ-

յունները անգլերեն բնագրերից են։ Ասել է թե՝ դրանք միջնորդավորված չեն 

ֆրանսերենից. նա քաջահմուտ էր հատկապես անգլերենին։ «Հայերենեն ա-

ռաջ,– գրում է կենսագիրը՝ Թորոս Ազատյանը,– կը ծանոթանա անգլիական 

գրականության. կը կարդա հետաքրքրական վեպեր, թատերական ու բա-

նաստեղծական երկեր ու կը փորձե թարգմանություններ ընել»1։ Իր հերթին 

մեկ ուրիշ բանասեր՝ Հակոբ Սիրունին, երկրորդում է, որ Մեծարենցը «հայա-

ցումները ըրած է անգլիացի հեղինակներե, ինչպես Էմրսենեն»2։ Բացի այդ՝ 

հիշատակենք նաև արձանագրված փաստերից մեկը. «Ծաղիկ տղոց» շա-

բաթաթերթը, տպագրելով ամերիկացի գրող Յուջին Ֆիլդի (1850-1895) 

                                                           

1 Ազատեան Թ. Մ., Միսաք Մեծարենց: (Իր կեանքը), Կ. Պոլիս, 1922, էջ 15։  
2 Տե՛ս Սիրունի Հ., Գիծեր Մեծարենցի կյանքեն // «Հայրենիք», 1923, թիվ 10, էջ 64։ 



 
139 

«Հոլանդական օրոր» բանաստեղծության մեծարենցյան թարգմանությունը, 

հավելել է. «Երիտասարդ բանաստեղծ Միսաք Մեծարենց մանկանց Ծաղի-
կին համար անգլիերենե թարգմանած է հետևյալ սիրուն քերթվածը, զոր 

հաճույքով կը հրատարակենք»1։ Իսկ վերջում նշված է՝ «Հայացուց ՄԵԾԱ-

ՐԵՆՑ»։ 

Ինչպես նկատում է արևմտահայ գրականության խորագիտակ Ալբերտ 

Շարուրյանը, Մեծարենցի թարգմանական ժառանգության ստույգ քանակն 

անհայտ է, ավելին՝ միշտ չէ, որ վավերականորեն կարելի է փաստել 

կատարված թարգմանությունների ընտրության շարժառիթները, սակայն 

կռահումներ կարելի է անել2։ Ուստի այստեղ կներկայացնենք միայն այն 

թարգմանություններն ու փոխադրությունները, որոնց երկլեզու բնագրերը 

հասանելի են, և հնարավոր է իրականացնել համեմատական ուսումնա-

սիրություն։ Բացի այդ՝ կփորձենք հնարավորինս փաստարկել թարգմանված 

երկերի մեծարենցյան ընտրությունը. դրանք թե՛ արձակ են և թե՛ չափածո։ 

Եվ ահա նպատակահարմար ենք գտել վաղամեռիկ բանաստեղծի թարգմա-

նական արվեստին վերաբերող այս հրապարակումը տրոհել երկու մասի՝ 

արձակ և չափածո գործերի դիտարկումներով՝ զանց առնելով ժամանակա-

գրական հերթագայությունը։ 

 

1. Արձակ թարգմանությունները 

Միսաք Մեծարենցն ամենից առաջ հայտնի է որպես հայրենի բնաշխար-

հի, քնարական զգացումների անզուգական երգիչ, որը թիթեռնիկի պես 

կարճ, բայց զարմանալիորեն բեղուն կյանքի ընթացքում կարողացավ կեր-

տել բնական ու խորը այնպիսի պատկերներ, որոնք ընթերցողին մի դեպքում 

ակամա տեղափոխում են իր ծննդավայր՝ Խարբերդ նահանգի Ակնա գավա-

ռակի Բինկյան գյուղ, և պարուրում առինքնող բնության հրաշալիքներով, 

մյուս դեպքում մտովի մասնակից դարձնում պոետի հոգին խռովվող զգաց-

մունքներին։ Անհատի վշտին, դրամային ու բանաստեղծի ճակատագրին 

նվիրված նրա երկերի քնարականությունն ինքնին ակնհայտ է և առավել 

քան խոսուն։ Ուստի պատահական չէ, որ նման խոհուն ներաշխարհով 

երիտասարդին թարգմանության ասպարեզում ևս գրավել են հոգեբանական 

առումով տպավորիչ երկեր, որոնք նա բնագրերից թարգմանել է արևմտա-

հայերեն և թիրախային լեզվին փոխանցել դրանց ոչ միայն ոճական գեղեց-

կությունը, այլև գաղափարական խորանիստ խնդիրները։ 

Ուշագրավ է, որ Մեծարենցը թարգմանություններ ու փոխադրություն-

ներ է կատարել մահից երկու տարի առաջ՝ 1906-1907 թթ. ընթացքում, և 

դրանց մի մասը տպագրվել է իր կենդանության օրոք։ Ծավալային ու 

                                                           

1 «Ծաղիկ տղոց», 1907, 26 մայիսի, թիվ 39-40 (պրակ 2), էջ 20։ 
2 Տե՛ս Շարուրյան Ալ., Միսաք Մեծարենց, Երևան, 1983, էջ 192։ 



 
140 

ժանրային առումով այդ թարգմանությունները, անշուշտ, տարբերվում են, 

սակայն ընտրության ընդհանրությունն ակնհայտ է. դա հոգեբանական խո-

րությունն է ու այն յուրօրինակ մտորումները, որոնք ծագում են ընթերցողի 

մտքում և ստիպում վերանայելու սեփական մոտեցումները ոչ միայն 

գրականության, այլև ընդհանրապես կյանքի հանդեպ։ 

Արձակ երկերից ծավալային առումով ընդգրկուն է անգլիացի հայտնի 

գրող Ջոզեֆ Ռեդյարդ Քիփլինգի (1865-1936) «Բերտրան և Բիմի» պատմ-

վածքի թարգմանությունը, որը Մեծարենցը վերնագրել է «Պիմի (Կապիկի մը 

պատմությունը)»։ Ուշագրավ է, որ Քիփլինգը՝ ընթերցողների լայն շրջանա-

կին ամենից առաջ հայտնի որպես «Մաուգլի» պատմվածքի հեղինակ, անգ-

լիացի առաջին գրողն է, որը 1907 թ. գրականության ասպարեզում ունեցած 

իր հաջողությունների համար արժանացել է Նոբելյան մրցանակի։ Նշենք 

նաև, որ երբ Քիփլինգն առաջին անգամ՝ 1891 թ., հիշյալ պատմվածքը տպագ-

րել է իր “Li e’s Handicap” ժողովածուում, իսկ ապա նաև “Mine  wn People”-

ում, այն կրել է “Bimi” («Բիմի») խորագիրը։ Դժվար է կռահել՝ արդյոք Մեծա-

րենցը տեղյա՞կ է եղել այս փաստին. նա Քիփլինգի նախընտրած «Բերտրան 

և Բիմի» խորագրից հետագայում վերցրել է միայն կապիկի անունը և անգամ 

փակագծում հատուկ նշել, որ պատմությունը հենց այս կենդանուն է վերա-

բերում ոչ միայն այն պատճառով, որ «զգայուն էր կենդանիների նկատ-

մամբ»1, այլև, կարծում ենք, մի պարզ մոտեցմամբ, այն է՝ ցանկացել է ցույց 

տալ, որ կենդանիները ևս կարող են մարդկային զգացումներ ունենալ, ինչ-

պես այս դեպքում, խանդել և անգամ նույն մարդկանց նման որոշակի զգա-

ցողություններից դրդված՝ հանցագործություն կատարել։ «Մեծարենց,– 

պատմում է դասակիցներից մեկը,– առհասարակ սեր ուներ մեկ քանի կեն-

դանիներու հանդեպ։ Կը հետաքրքրվեր անոնցմով, գիտեր անոնց հետ զբա-

ղելու լեզուն։ Կը սիրեր գորտը, անոր ձայնը… ջուրերու մեջ անոր առանձնա-

հատուկ կենցաղը կուսումնասիրեր։ Կը հիանար ընտանի կենդանիներեն 

իշուն համբերատար ոգիին վրա։ Կը խենթանար մանավանդ անոր մարմ-

րուն աչքերին ու նայվածքին… Մեծարենց կարդացած էր Րիտերտ Քիփլինկի 

գրությունները, ուր մեծանուն անգլիացի քերթողը իշուն գովեստը ըրած էր 

այնքան ինքնատիպ նկարագրություններով։ Թարգմանություններ կըներ 

Քիփլինկեն, որ 1907-ի Նոպելյան պսակավորն էր»2։ 

Մեծարենցը նշյալ թարգմանությունն առաջին անգամ տպագրել է 

«Սուրհանդակ»-ի՝ 1906 թ. 23/5 հունվար համարում, իսկ վերջում կատարել է 

հետևյալ գրառումը՝ «Հայացուց Միսաք Մեծարենց»։ 

Պատմվածքում օրանգուտանը՝ Բիմին, սպանում է իր տիրոջ՝ Բերտ-

րանի կնոջը, քանի որ խանդում է նրանց սիրուն ու իրեն անտեսված զգում 

                                                           

1 Տե՛ս Շարուրյան Ալ., նշվ. աշխ., էջ 193։ 
2 Գրականության և արվեստի թանգարան, Թորոս Ազատյանի ֆոնդ, հավելված, թիվ 56։ 



 
141 

Բերտրանի կողմից, որի հետ կապված էր գրեթե եղբայրական սիրով։ Բայց 

ամենից հոգեցունցն այն է, որ հանցագործությունից հետո նա, այնուամե-

նայնիվ, վերադառնում է տիրոջ մոտ՝ քաջ գիտակցելով իր արարքի անդառ-

նալիությունն ու գուցե նաև սպասվող պատիժը։ Ցանկացած կենդանի, 

սակայն, անասելի հավատարիմ է իրեն խնամողի հանդեպ, ուստի և պատ-

րաստ է անգամ կյանքի գնով շարունակել իր հավատարմությունը։ 

«Պիմի (Կապիկի մը պատմությունը)»-ը բավական հոգեհարազատ 

թարգմանություն է։ Բնագրային տարբերակը գրված է նավազներին հատուկ 

խոսվածքով. պատումը վարողը Բերտրանի ընկերն է, որը ևս նավաստի էր, 

և թարգմանիչը հավատարիմ է մնացել այդ առանձնահատկությանը։ 

Գնահատելի է նաև Մեծարենցի վերաբերմունքը թարգմանության 

ընթացքում անգլերենին բնորոշ դերանունների փոխանցման հարցում. նա 

հմտորեն գործածում է «կապիկ», «օրանկութան» և «կենդանի» բառերը՝ 

նկատի ունենալով կապիկին, քանի որ հայերենում դերանունների միջոցով, 

բացառությամբ Մ. Պեշիկթաշլյանի, Պ. Դուրյանի և արևմտահայ մի քանի 

ուրիշ գրագետների (նա // նե), անհնար է կատարել սեռային տարբերակում. 

դրանց քերականական արտահայտությունը պարզապես չկա բայի խոնարհ-

ման համակարգում։ 

Թարգմանությունը կատարելիս Մեծարենցն այնուհետև միտումնավոր 

բաց է թողել որոշակի բառեր կամ մի մասը փոխարինել է սեփական տարբե-

րակով։ Զորօրինակ բնագրում՝ պատմվածքի հենց առաջին տողերում, 

Քիփլինգը Բերտրանի պատմությունը վերապատմող նավաստու մասին 

(նա, ի դեպ, գլխավոր կերպարն է, և ինքն է մանրամասն ներկայացնում ամ-

բողջ իրադարձությունը) նշում է, որ վերջինս «հաղթանդամ գերմանացի» է 

(big-beamed German)1, իսկ Մեծարենցը տալիս է միայն անունը՝ Հանս Պռայթ-

ման, և բնավ չի անդրադառնում ազգությանը, քանի որ նրան հետաքրքրում է 

այս կերպարը զուտ որպես պատմությունը վերապատմող անձ։ 

Ուշագրավ է նաև, որ թարգմանության մեջ Մեծարենցը կատարել է 

որոշակի մեղմացումներ. այսպես՝ օրանգուտաններին բռնող նավաստիների 

մասին Քիփլինգն օգտագործում է “a Lascar”2 արտահայտությունը, որն 

անգլերենում նշանակում է «տղա» (guy) կամ «սրիկա», իսկ Մեծարենցն այն 

թարգամանել է սոսկ իբրև «նավաստի մը»3՝ հավանաբար ուշադրություն 

դարձնելով միայն կապիկներին որսալու հանգամանքին։ Բացի այդ՝ եթե 

անգլերենում նման բառի գործածումը պարզապես ընդգծում է կենդանինե-

րին որսալու հանգամանքի անմարդկային բնույթը, հայերենում «սրիկա» 

բառն ունի բոլորովին այլ ենթաշերտ։ Նույն մոտեցումը նկատելի է նաև մեկ 

                                                           

1 Տե՛ս Kipling R., “Li e’s Handicap-Bertran and Bimi”, exported  rom Wi isource on May 12, 

2021, p. 2: 
2 Տե՛ս նույն տեղում։ 
3 Տե՛ս Մեծարենց Մ., Երկերի լիակատար ժողովածու, Երևան, 1981, էջ 303։ 



 
142 

այլ պարագայում. եթե Քիփլինգը դեպքը վերապատմող նավաստու՝ Բրայթ-

մանին պատկանող օրանգուտանին (վերջինիս ներկայությունն էլ հենց հիմք 

է դառնում այս պատմության երևան գալուն) անվանում է “caged devil” 

(«վանդակում փակված սատանա»)1, ապա Մեծարենցը թարգմանել է պար-

զապես «կենդանի»2՝ ցանկանալով ներկայացնել նրան միայն որպես մեկը 

կապիկիների դասից, այլ ոչ թե ընդգծել այս տեսակի գազանային բնույթը։ 

Մեղմացման բավական ուշագրավ օրինակ է նաև հետևյալ դրվագի թարգ-

մանությունը. Բերտրանի ընկերը հորդորում է նրան սպանել կապիկին, 

քանի որ հստակ զգում է նրանից եկող վտանգը, սակայն, այդ «խորհրդին» ի 

պատասխան, Բերտրանն ասում է. “ hall a child stab his father?”3 («Երեխան 

հորը կդաշունահարի՞»), որը մեծարենցյան թարգմանությամբ հնչում է 

հետևյալ կերպ. «Զավակ մը իր հայրը կը վշտացնե՞»4։ Ակնհայտ է, որ «դաշու-

նահարել» բառը փոխարինված է «վշտացնել» տարբերակով, քանի որ 

Մեծարենցի նուրբ հոգին դժվար թե ընդուներ ծնողին մարմնական վնաս-

վածք հասցնելու գաղափարն անգամ։ 

Նկատելի է, որ, մեղմացումներին զուգընթաց, Մեծարենցը երբեմն կա-

տարել է հավելումներ, որոնք առավել շեշտադրում են կատարված իրադար-

ձության լրջությունը։ Այսպես՝ պատմվածքի վերջնամասում, երբ սպանու-

թյուն կատարած Բիմին կրկին սեղան է նստում իր տիրոջ հետ ու գինի 

ըմպում, Քիփլինգը նրա ձեռքերի նկարագրության ժամանակ գրում է. “Und 

the hair on his hands was black and thick mit-mit what had dried on der hands”
5 

(«Եվ նրա ձեռքերի մազերը սև էին ու կոշտացած նրանից, ինչը որ չորացել էր 

նրա ձեռքերին»), իսկ թարգմանության մեջ Մեծարենցը նշում է. «Ձեռքի մա-

զը արյունեն բոլորովին սևացած ու թանձրացած էր»6: Ինչպես պարզ երևում 

է, հայերեն տարբերակում երկու նախադասությունները միացված են, իսկ 

«արյուն» բառի հավելադրումը հստակ ցույց է տալիս կատարված ոճրագոր-

ծության ամբողջ ծանրությունը և շեշտադրում է այն։ 

Նման հատուկ ընդգծման նպատակ է հետապնդում նաև թարգմանչի 

կողմից «անխռով»7 բառի հավելումը, երբ պատմվածքում ներկայացվում է, 

թե ինչպես է օրանգուտանը ծառայում տիրոջը՝ բերելով նրա հողաթափերը։ 

Այդ մեկ բառի ավելացումով հայ հեղինակը ընթերցողին է փոխանցում 

կապիկի նրբին ու հաշվարկված խորամանկությունը, որով նա բթացնում է 

տիրոջ զգուշավորությունն ու ի կատար ածում սպանության, իր տեսա-

                                                           

1 Տե՛ս Kipling R., նշվ. աշխ., էջ 2: 
2 Տե՛ս Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 303։ 
3 Kipling R., նշվ. աշխ., էջ 7: 
4 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 307։ 
5 Kipling R., նշվ. աշխ., էջ 9: 
6 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 308։ 
7 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 307։ 



 
143 

կետից՝ վրեժխնդրության ծրագիրը։ 

Ուշարժան է նաև «Բերտրան և Բիմի» պատմվածքում մշտապես 

կրկնվող մի արտահայտության թարգմանությունը. օրանգուտանի մասին 

խոսելիս Քիփլինգը հաճախ է գործածում “You ha  too much Ego in your 

Cosmos”
1 արտահայտությունը, որը Մեծարենցը համարժեքաբար թարգմա-

նել է «Քու Տիեզերքիդ մեջ խի՛ստ շատ Ես ունիս»2։ Սա, անշուշտ, հոգեհարա-

զատ ու ճշգրիտ թարգմանություն է, սակայն մեկ այլ տեղ նույն նախադասու-

թյունը նա թարգանում է «չափազանց եսասեր են անոնք»3 տարբերակով՝ 

ցանկանալով հատուկ շեշտադրել օրանգուտանի եսակենտրոն բնույթը։ 

Ավելին՝ հենց այս նույն նպատակով Մեծարենցը կատարում է մեկ այլ ինք-

նօրինակ թարգմանություն. եթե բնագրում օրանգուտանների առնչությամբ 

նավաստին հայտարարում է՝ “I would sooner collect red devils than little 

mon eys” («Ես ավելի շուտ կարմիր սատանաներ կհավաքեի, քան փոքրիկ 

կապիկներ»), ապա հայերեն տարբերակում այս նախադասությունը հնչում է 

որպես օրանգուտանների բացառիկ վտանգավորության շեշտադրում. «Քիչ 

մնաց, որ կյանքս վրա տայի այդ կապիկները բռնել ուզելով»4։ 

Հետաքրքրական է նաև անգլերեն “dry man/s/”
5 արտահայտության 

թարգմանությունը, որը համարժեք իմաստով նշանակում է «ցնցոտիապատ 

տղամարդ». այսպես է քիփլինգյան հերոսը դիմում իր ընկերոջը՝ Բրայթմա-

նին, և օրանգուտանին՝ Բիմիին, երբ նրանց հրավիրում է միասին խմելու։ 

Սակայն Մեծարենցը նախընտրել է այն թարգմանել որպես «մարդուկս»6՝ 

շեշտադրելով կապիկի՝ իր տիրոջ կողմից որպես ընկեր, ինչպես նաև մարդ-

կային արարած ընկալվելու հանգամանքը։ 

«Բերտրան և Բիմի» պատմվածքի մեծարենցյան թարգմանության առի-

թով ներկայացնենք նաև այն մի քանի բացթողումների հայերեն տարբերակ-

ները, որոնք արևմտահայ բանաստեղծը, գուցեև անկարևոր համարելով, 

բնավ չի թարգմանել։ Խոսքը վերաբերում է առանձին նախադասություննե-

րին, այլ ոչ թե զանց առնված բառերին. 

1. that the pace of the ship might give us
7
 – որը կարող էր մեզ տալ նավի 

ընթացքը (խոսքն այստեղ վերաբերում է քամուն). 
2. and the jarring of the ash-lift , as it was tipped into the sea, hurt the procession 

of hushed noise
8
 – իսկ մոխրամանից ծովի մեջ թափվող մոխրի ձայնը 

խաթարեց հանդարտ աղմուկը (խոսքն այստեղ նավի շարժիչի մասին է). 

                                                           

1 Kipling R., նշվ. աշխ., էջ 2: 
2 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 303։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 304։ 
4 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 305։ 
5 Տե՛ս Kipling R., նշվ. աշխ., էջ 8: 
6 Տե՛ս Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 307։ 
7 Kipling R., նշվ. աշխ., էջ 3: 
8 Նույն տեղում։ 



 
144 

3. which is midway arrested in defelopment
1 – որոնց զարգացումը կանգ է 

առել կես ճանապարհին (խոսքը վերաբերում է օրանգուտանների հոգուն). 

4. He sold them for tripang – béche-de-mer
2
 – նա դրանք որպես տրեպանգ էր 

վաճառում – ծովային վարունգներ (խոսքը վերաբերում է Բերտրանին, երբ 

նա կապիկների որսով էր զբաղվում). 

5. I would not say, pecause it was not me dot was going to be married
3
 – Ես չէի 

ասի, որովհետև ես չէի ամուսնացողը (Բերտրանն ամուսնությունից առաջ 

հարցնում է ընկերոջ կարծիքն իր ընտրության մասին). 

6. Haf you got a new light for my cigar
4
 – Սիգարս նորից կվառե՞ս (իրենց 

զրույցի ընթացքում Բրայթմանն այս խնդրանքով է դիմում հեղինակին). 

7. s ippin’ alone on der beach
5
 – միայնակ ցատկոտում էր լողափում 

(խոսքը Բիմիի մասին է, երբ Բերթրանն արդեն ամուսնացել էր). 

8. pecause you do not talk to him?
6
 – որովհետև դու չես խոսում նրա հետ 

(դարձյալ օրանգուտանի մասին է, որի վտանգավորությունն արդեն նկատե-

լի է Բերթրանի ընկերոջ համար)։ 

Մեծարենցյան արձակ հաջորդ թարգմանությունը պատկանում է իռլան-

դացի գրող Օսկար Ուայլդի (1854-1900) գրչին։ Երիտասարդ գրագետը թարգ-

մանել է նրա երկու պատմվածքները՝ “The House o  Judgement” («Դատաստա-

նատունը») և “The Teacher o  Wisdom” («Իմաստություն սորվեցնողը»), քանի 

որ դրանք աչքի են ընկնում մարդկային էության և Աստծո հանդեպ վերջինիս 

վերաբերմունքի մասին խոր մտորումներվ։ Ինչպես իրավացիորեն նկատում 

է Ալ. Շարուրյանը, այս երկերը «Մեծարենցին կարող էին գրավել 

այլաբանական-սիմվոլիկ իմաստով, փիլիսոփայական խոհով»7։ 

Վերոնշյալ երկու պատմվածքները ներգրավված են Օսկար Ուայլդի 

«Արձակ բանաստեղծություններ» (Poems in Prose) ժողովածուում. դրանք 

առաջին անգամ տպագրվել են 1894 թ. իր ժամանակին հայտնի “The 

Fortnightly  eview” ամսագրում։ Ավելի վաղ՝ 1893 թ., այս երկու պատմվածք-

ները հայտնվել էին նաև Օքսֆորդի շրջանավարտների համար նախատես-

ված “The  pirit Lamp” ամսագրում։ Իսկ մեծարենցյան այս թարգմանություն-

ներն առաջին անգամ լույս են ընծայվել տարաբախտ բանաստեղծի մահից 

մեկ տարի անց՝ 1909 թ.՝ «Մեծարենցի անտիպ ձեռագիրներեն» ընդհանուր 

խորագրով՝ «Ազդակ»-ի թիվ 18 և 29 համարներում, իսկ վերջում նշված է՝ 

«Հայացուց Միսաք Մեծարենց»։ 

                                                           

1 Kipling R., նշվ. աշխ., էջ 4: 
2 Նույն տեղում, էջ 5: 
3 Նույն տեղում, էջ 6: 
4 Նույն տեղում։ 
5 Նույն տեղում, էջ 7: 
6 Նույն տեղում։ 
7 Շարուրյան Ալ., նշվ. աշխ., էջ 193։ 



 
145 

«Դորիան Գրեյի դիմանկարը» գեղագիտական հանրաճանաչ վեպի 

հեղինակն այս երկու պատմվածքներում քննում է քրիստոնեական հավատի 

խնդիրը։ Նշելի է, որ դրանք, ի թիվս այլ նմանատիպ պատմվածքների, որոնք 

զետեղված են նույն ժողովածուում, գաղափարական առումով միանշանակ 

լրացնում են մեկը մյուսին և միմյանց տրամաբանական շարունակությունն 

են։ Գուցեև թոքախտով տառապող Մեծարենցն այս երկերին է անդրադար-

ձել, քանի որ անխուսափելի մահվանն ընդառաջ գնալով՝ նրան հուզել է 

Աստծո և մարդու, ինչպես նաև հավատի առեղծվածը։ 

Այսպես՝ «Դատաստանատուն» պատմվածքում Աստված բացում է մար-

դու Կյանքի գիրքը և ներկայացնում այն բոլոր մեղանչումները, որոնք մարդը 

միանշանակ ընդունում է։ Ուստի Աստված մարդուն դատապարտում և 

ցանկանում է դժոխք ուղարկել։ Դրան ի պատասխան՝ մարդն ասում է, թե 

այնտեղ արդեն եղել է։ Ասել է թե՝ մարդկային կյանքն ինքնին դժոխք է։ Իսկ 

երբ Աստված որոշում է մարդուն դրախտ ուղարկել, այս անգամ ևս մարդը 

պատասխանում է, որ ինքը նույնիսկ չի կարող պատկերացնել, թե ինչ է 

դրախտը։ Աստծուն այլ բան չի մնում անել, քան լռել։ Այն է՝ կարելի է հանգել 

այն հետևության, որ դրախտը Աստծո սոսկ մտապատկերում է, այդ իսկ 

պատճառով ինքն անկարող է մարդուն ապացուցել դրա գոյությունը։ 

Նկատենք, որ Մեծարենցն այս անգամ կատարել է լիովին հոգեհարա-

զատ թարգմանություն, իսկ մեկ-երկու դեպքում պարզապես փոխել է 

նախադասությունների տեղը կամ անգամ բառը. այսպես, օրինակ, այն 

պահին, երբ Աստված բացում է մարդու Կյանքի գիրքն ու թվարկում նրա 

բազում մեղքերը, անդրադառնում է նաև բորոտների՝ Աստծուն գովաբանելու 

փաստին, և այդ հատվածում Ուայլդը գրում է. “My lapers who lived in the 

marshes and were at peace and praised Me…”
1
: Were at peace հայերեն 

թարգմանվում է որպես խաղաղ լինել։ Այսինքն՝ բնագրի հեղինակը նկատի 

ունի, որ բորոտների կյանքը խաղաղ էր ընթանում ճահճուտներում, իսկ 

Մեծարենցը կատարել է մի փոքրիկ շրջադասություն, ինչպես նաև 

հավելում, որը հանգեցրել է իմաստային կարևոր փոփոխության. «Ու 

պողոտաներուն վրա ետևեն ինկար Իմ բորոտներուս՝ որ ճահիճներու մեջ 

կ’ապրեին և որոնք հանգստավետ՝ զիս կը գովեին»2։ Ավելացման նպատակը, 

հավանաբար, մարդկային զազիր գործերի ուժգնացման գաղափարն է, իսկ 

ինչ վերաբերում է «հանգստավետ» բառի դիրքի փոփոխությանը, ապա 

ակնհայտ է, որ թարգմանիչն ընդգծում է Աստծուն պաշտելու գաղափարը. 

գուցե այդ պաշտամունքն իրո՞ք հանգստացնում է մարդկային հոգին։ 

Թեմատիկ առումով ուշագրավ է «Իմաստություն սորվեցնողը» պատմ-

վածքի թարգմանությունը, որը պատմում է, թե ինչպես քրիստոնեական 

                                                           

1 https://archive.org/details/poemsfairytaleso00wild/page/204/mode/1up?view=theater, p. 204. 
2 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 314։ 

https://archive.org/details/poemsfairytaleso00wild/page/204/mode/1up?view=theater


 
146 

հավատի մի հետևորդ մշտապես հազարավոր մարդկանց քարոզում է իր 

դավանանքը, սակայն հոգեկան բավարարվածություն չի գտնում։ Շուտով 

հենց իր հոգին խորհուրդ է տալիս մարդկանց առաջ չբացահայտել Աստծո 

վերաբերյալ ունեցած սեփական գիտելիքները, քանի որ դա այդկերպ վնա-

սում է հենց իրեն։ Այս ամենից հետո քարոզիչը որոշում է փակվել քարան-

ձավում, սակայն մոտակայքով անցնող երիտասարդ ավազակը գրավում է 

նրա ուշադրությունը, քանի որ ամեն օր վերադառնում էր մեծ ավարով. 

պարզ է, որ այդ ավարը նշանակում էր որևէ մարդկային կյանքի ավարտ։ 

Ուստի, երբ ավազակը հարցնում է ճգնավորին, թե ինչու է նա շամփրող հա-

յացքով մշտապես ուղեկցում իրեն, վերջինս բացատրում է, որ դա խղճա-

հարության հայացքն է, և հավելում, որ իր ունեցած գանձը գերազանցում է 

ավազակի ձեռք բերած ամբողջ ավարին։ Հավելենք, որ ճգնավորը չի ցանկա-

նում բաժանվել իր գանձից անգամ սեփական կյանքին սպառնացող վտանգի 

դեպքում, բայց երբ ավազակը հայտարարում է, որ սեփական հնարքներով 

ձեռք բերած ավարը նա կօգտագործի քաղաքում իրեն սպասող զեխ կյանքի 

համար, ճգնավորը որոշում է կանխել նման աղետն ու համաձայնում է 

ուղեկցել նրան՝ ասելով ամբողջ ճշմարտությունը։ Աստծո մասին իր գիտե-

լիքներն ավազակին փոխանցելուց հետո նա չքանում է, բայց հայտնվում է 

Աստծո առաջ, որը նրան հավաստիացնում է, որ այժմ նա կճանաչի աստվա-

ծային կատարյալ սերը. այն է՝ Աստծո կատարյալ սիրուն կարելի է արժանա-

նալ միայն հանդերձյալ կյանքում։ 

Այս պատմվածքի թարգմանությունը ևս աչքի է ընկնում բացարձակ 

համարժեքությամբ, միայն մեկ-երկու տեղում նկատելի են բացթողումներ։ 

Այսպես՝ ուշագրավ է, որ քարոզչի դեգերումները պատկերելիս, երբ նա 

անցնում է քաղաքից քաղաք, Ուայլդը նշում է, թե ինչպես նա հասնում է 

տասնմեկերորդ քաղաքին՝ “which was a city o  Armenia”
1
 – «որը Հայաստան 

կոչվող քաղաքն էր»։ Զարմանալի չէ, սակայն, որ Մեծարենցը բնավ չի 

թարգմանել այս հատվածը և Հայաստանի մասին չի հիշատակել. նախ՝ 1896 

թվականից մինչև 1908 թ. թուրքական գրաքննության դիվային օրենքներով 

գրավոր խոսքում արգելված էին «ազգ», «ազատություն», «բռնապետություն», 

«հեղափոխություն», «հայրենիք», «ազատություն» և բազմաթիվ այլ, այդ 

թվում՝ «Հայաստան» բառերը, և հետո՝ գուցեև երիտասարդ հեղինակը բնավ 

չի ցանկացել ազգայնացնել հավատը. չէ՞ որ մեծ ցանկության դեպքում նա ի 

վերջո, ինչպես արևմտահայ որոշ գրողներ, կարող էր «Հայաստան»-ը 

փոխարինել «բնավայր» գաղտնի կոդով։ Ի դեպ, Ուայլդը ևս «Հայաստան» բա-

ռը հիշատակում է իբրև քրիստոնեությունը խորհրդանշող վայր և բնավ ոչ 

որպես որոշակի ազգ ներկայացնող «քաղաք»։ 

Մյուս բացթողումը հետևյալն է. “Neither now, nor at any time, will I tal  to 

                                                           

1 https://archive.org/details/poemsfairytaleso00wild/page/208/mode/1up?view=theater, p. 208. 

https://archive.org/details/poemsfairytaleso00wild/page/208/mode/1up?view=theater,%20p


 
147 

you about God”
1
 («Ո՛չ հիմա, ո՛չ որևէ այլ պահի ես չեմ խոսի ձեզ հետ Աստծո 

մասին»)։ Կարծում ենք, որ այս բացթողումը ևս կատարված է հատուկ 

դիտավորությամբ, քանի որ Մեծարենցի կարծիքով Աստծո մասին չեն 

խոսում, այլ միայն հավատում են նրան։ Այսպիսով՝ ակնհայտ է, որ մահվան 

աչքերին նայող «հիվանդ պատանին» այս թարգմանություններով բացահայ-

տում է իրեն կեղեքող ներքին ցավը, որը գուցե մասամբ մեղմանում էր հա-

վատով առ Աստված։ 

 

2. Անգլո-ամերիկյան պոեզիայի թարգմանությունները 

Ուշարժան են Միսաք Մեծարենցի նաև չափածո թարգմանությունները։ 

Դրանցից առաջինը անգլիական պոեզիայի հայր, նշանավոր «Քենթրբերյան 

պատմվածքներ» չափածո երկի հեղինակ Ջեֆրի Չոսերի (1343-1400) ստեղ-

ծագործական կյանքի վերջին շրջանում գրված երկերից մեկի թարգմա-

նությունն է՝ փոխադրության տարրերով։ Հայտնի չէ՝ երբ է ստեղծվել այդ բա-

նաստեղծությունը. գիտնականներն այն վերագրում են Անգլիայի ազգային 

առաջին պոետի ստեղծագործական կյանքի ուշ շրջանին, որին բնորոշ են 

սիրային կարճ բանաստեղծությունները։ 

Մեծարենցի ուշադրությանն արժանացած այդ գործը միջին անգլերենով 

գրված “Merciless Beaute: A Triple Roundel” («Անգութ գեղեցկուհի. եռակի 

ռոնդել») բանաստեղծությունն է։ Թարգմանիչը զանց է առել դրա ամբողջա-

կան վերնագիրը և պարզապես անվանել «Եռանգ»։ Ի դեպ, այն Մեծարենցի 

չափածո առաջին թարգմանությունն է, որին կցված է ուրույն մեկնություն։ 

«Ճիոֆրի Չոսըրի հետևյալ եռանգը (rondeau),– նկատում է թարգմանիչը,– 

ինծի կը հիշեցնե գրեթե իրեն ժամանակակից մեր սիրերգակներուն բա-

նաստեղծությունները՝ սիրային զգացումի միևնույն կրակովը վառված»2։ Նա 

այնուհետև հակիրճ տեղեկություն է հաղորդում օտար հեղինակի մասին, 

հիշատակում «Քենթրբերյան պատմվածքները»՝ այն համեմատելով Ջովանի 

Բոկաչչոյի «Դեկամերոն»ի հետ, և նախապատվությունը տալիս առաջինին. 

«Չոսըր տիրապետած է իր անունովը կոչված ամբողջ գրական շրջանի մը, որ 

անգլիական գրականության երկրորդ շրջանն է. իր արժանիքը կը կայանա 

մասնավորապես իրապաշտ վիպագրի իր տաղանդին մեջ, որ ծնունդ տված 

է «Canterbury Tales» հեքեաթունակ պատմվածքներու կիսավարտ շարքի մը, 

Պոգաչիոի Տասնօրյակին նմանող, սակայն ամեն տեսակետով անկե 

գերազանց»3։  

Մեծարենցյան այս թարգմանությունն առաջին անգամ տպագրվել է 

«Մասիս»-ում՝ «Օտար էջեր» ընդհանուր վերնագրի տակ։ Այն ստորագրված է 

                                                           

1 https://archive.org/details/poemsfairytaleso00wild/page/208/mode/1up?view=theater, p. 208. 
2 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 293։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում։ 

https://archive.org/details/poemsfairytaleso00wild/page/208/mode/1up?view=theater,%20p


 
148 

եղել Շավասպ Ծիածան անունով1։ 

Ինչպես հայտնի է, ռոնդելը ֆրանսիական բանաստեղծության տեսակ է, 

որն ունի 13 տող և աչքի է ընկնում ռեֆրեններով, երբ առաջին տան առաջին 

երկու տողերն ամբողջությամբ կրկնվում են երկրորդ և երրորդ տների վեր-

ջում։ Բայց Չոսերի 13-տողանի ռոնդելը Մեծարենցը փոխադրելիս կրճատել 

է՝ ստեղծելով տողերի կրկնության իր տարբերակը. իբրև ռեֆրեն կրկնվում է 

ոչ թե երկու կամ երեք տող, ինչպես բնագրում, այլ ընդամենը մեկ տող։ Այս 

փոփոխության արդյունքում Մեծարենցի թարգմանությունը դարձել է 10-

տողանի. 

Երկու աչքերդ պիտի սպաննեն զիս մեկեն, 

Իրենց գեղին ա՛լ չեմ կրնար դիմանալ, 

Սլաքն անոնց անցավ սրտիս իմ մեջեն։ 
 

Բառերըդ լոկ շուտով պիտի դարմանեն 

Վերքը սրտիս, մինչ նոր է դեռ անիկա՝ 

Երկու աչքերդ պիտի սպաննեն զիս մեկեն, 
 

Հավատարիմ ըզքեզ ես միշտ կը կարծեմ, 

Ըլլաս կյանքիս կամ մահվանս տիրուհին. 

Քանզի մահես վերջն ալ սերըդ պիտ՝ լսեմ. 

Երկու աչքերդ պիտի սպաննեն զիս մեկեն2։ 
  

Մեծարենցյան «Եռանգ»-ը, այսպիսով, կարող ենք դիտարկել որպես 

ազատ փոխադրություն։ Սակայն սա բնավ մեղանչում չէ բնագրի դեմ, քանի 

որ փոխադրությունը ևս թարգմանության մի տեսակ է, որն ի հայտ է գալիս, 

երբ առկա է մշակութաբանական տարբերություն։ Ավելին՝ փոխադրությունն 

ինքնին «ազատ» թարգմանություն է։ Ինչպես նշում է թարգմանության անգ-

լիացի հայտնի տեսաբան Փիթեր Նյումարքը (1916-2011), փոխադրությունը 

«գիտակցված համարժեքություն է» և «մշակութային համարժեքության 

գործընթաց»3։ 

Մեծարենցի՝ չոսերյան թարգմանության մեջ առաջին տունն առավել հո-

գեհարազատ է, մինչդեռ երկրորդ տան մեջ արդեն նկատելի են որոշակի շե-

ղումներ. բնագրում երկրորդ տան ավարտին անգլիացի բանաստեղծը գրում 

է. “I may the beautee o  hem not susteen”
4 («Ես կարող է չդիմանամ նրանց 

գեղեցկությանը»), իսկ Մեծարենցն այն ընդհանրապես չի թարգմանել՝ 

համոզված լինելով, որ նախորդ տողի պատկերը բավարար է, և ավարտում է 

այսպես. «Երկու աչերդ պիտի սպաննեն զիս մեկեն»5, որը բացարձակապես 

                                                           

1 Տե՛ս «Մասիս», 1905, 7 մայիսի, թիվ 11, էջ 171: 
2 Նույն տեղում։ 
3 Տե՛ս Newmark P., A Textbook of Translation, New York, 1988, p. 95: 
4 https://allpoetry.com/Rondel-of-Merciless-Beauty. 
5 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 293։ 



 
149 

հոգեհարազատ թարգմանություն է։ Արդեն երրորդ տան մեջ նկատելի է, որ 

Մեծարենցը ոչ միայն փոխադրությամբ է ներկայացնում երրորդ տողը, այլև 

բացարձակապես անտեսում է վերջին երկու տողերը, որոնք երկրորդ և 

առաջին տան վերջին տողերի կրկնությունն են, ինչը հատուկ է ռոնդելին։ 

Այսպես՝ Չոսերի բանաստեղծության մեջ կարդում ենք. “For with my deeth the 

trouthe shal be sene”
1
, որը Մեծարենցի թարգմանությամբ հնչում է «Քանզի 

մահես վերջն ալ սերըդ պիտ՝ լսեմ»2 տարբերակով։ Ինչպես տեսնում ենք, 

“trouthe”, որ թարգմանաբար նշանակում է «ճշմարտություն» և “sene”, այն է՝ 

«տեսնել» բառերի իմաստները փոխված են, ուստի Չոսերի այս տողը 

իրականում պետք է լիներ. «Իմ մահով ճշմարտությունը տեսանելի կլինի»։ 

Կարծում ենք՝ Մեծարենցն այս փոփոխությունն արել է՝ շեշտադրելու 

համար սիրո զգացմունքը։ Մինչդեռ վերջին երկու տողերի՝ “I may the beautee 

o  hem not susteen” և “ o wounderh it throughout my herte  ene”, այն է՝ 

ռեֆրենները Մեծարենցը չի կրկնել, որպեսզի թարգմանությունն առավել հո-

գեհարազատ լինի հայկական պոեզիային բնորոշ ոճին։ Նկատենք, որ այդ 

տողերն իրենց համապատասխան տեղերում բանաստեղծը թարգմանել է և 

անտեսել սոսկ կրկնությունը։ 

Մեկ ուշագրավ փաստ ևս. Ջեֆրի Չոսերը գրել է նույն թեմայով երեք 

ռոնդելներ, իսկ Մեծարենցը թարգմանել է միայն մեկը՝ հավանաբար հարկ 

չհամարելով նույն թեմային անդրադարձը։ 

Ժամանակագրական առումով մյուս բանաստեղծությունը, որն արժա-

նացել է Մեծարենցի ուշադրությանը, անգլիացի գրող Թոմաս Լավ Փիքոքի 

(1785-1866) “The Grave o  Love” («Սիրո գերեզմանը») բանաստեղծությունն է, 

որի ընտրությունը, անտարակույս, համահունչ է «մահվան սրսըփուկ» 

(«Մթնշաղներ») զգացող պատանու թախծոտ ու հուսահատ բնույթին։ Ուշա-

գրավ է, որ Փիքոքը, որը, ի դեպ, անգլիացի մեծագույն ռոմանտիկ գրողներից 

մեկի՝ Պերսի Բիշի Շելիի մտերմագույն ընկերն էր, այս բանաստեղծությունը 

գրել է, ամենայն հավանականությամբ, մոտավորապես 1807 թ.։ Այս մասին է 

վկայում նրա թոռնուհին՝ Էդիթ Նիքոլսը3, որը մանրամասն ներկայացնում է 

քերթվածքի ստեղծման պատմությունը։ Այն ունի վավերական հիմք. 

պարզվում է, որ Փիքոքը նկատի է ունեցել Ֆեննի Ֆալքներ անունով մի աղջ-

կա, որը եղել է 21-ամյա բանաստեղծի նշանածը։ Սակայն մի քանի ամիս 

անց այս սիրավեպում հայտնվում է մի երրորդը, և 18-ամյա աղջիկը, իրեն 

անտեսված զգալով, հեռանում է և ամուսնանում մեկ ուրիշի հետ։ Փիքոքի 

թոռնուհին լույս է սփռում նաև բանաստեղծության խորագրի վրա՝ նշելով, 

որ այն «Սիրո գերեզման» վերնագրով լույս է ընծայել անգլիացի գրող 

Արթուր Քվիլլեր Քաուչը (1863-1944), երբ այս բանաստեղծությունը 1919 թ. 

                                                           

1 https://allpoetry.com/Rondel-of-Merciless-Beauty. 
2 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 293։ 
3 Տե՛ս https://bidoonism.com/tag/thomas-love-peacock/: 



 
150 

հրատարակում է “The  x ord Boo  o  English Verse” խորագրով ծաղկաքաղ 

ժողովածուում։ Բնագիր տարբերակը հայտնաբերվել է Փիքոքի մահից հետ, և 

ի սկզբանե այն որևէ վերնագիր չի ունեցել։ 

Մեծարենցյան թարգմանությունն առաջին անգամ լույս է տեսել 1907 թ. 

«Մասիս»-ում՝ ապրիլի 21-ի թիվ 22-ում, և կրում է «Սիրո թաղումը» 

խորագիրը։ Անմիջապես նշենք, որ թարգմանված և բնագիր տարբերակները 

բավական համարժեք են, չնայած կան որոշակի բառային բացթողումներ և 

անգամ իմաստային առումով տարբերվող թարգմանություններ։ Այսպես՝ 

հենց խորագրում “grave” – «գերեզման» բառը փոխարինված է «թաղում» 

տարբերակով, որը, անշուշտ, զգացմունքային առումով շեշտադրում է 

բանաստեղծության տխուր իմաստը։ Ուշագրավ է նաև, որ հենց առաջին 

քառատողի երկրորդ տողում հանդիպում ենք մեծարենցյան «մանկական 

գերեզմանի պես»1 թարգմանությանը, մինչդեռ իրական տարբերակում այն 

հնչում է որպես “What well might seem an elfin’s grave”
2։ Ակնհայտ է, որ 

թարգմանիչը «էլֆի գերեզման» բնագրային տարբերակը փոխարինել է 

«մանկական» բառով՝ ցանկանալով ընդգծել սիրո նորաբողբոջ էությունը, այլ 

ոչ թե այդ զգացմանը հաղորդել ինչ-որ հեքիաթային երանգ։ Ապա նույն քա-

ռատողի վերջին տողում նկատելի է անգլերեն տարբերակի “false love”
3 

«կեղծ սեր» բառակապակցության մեջ «կեղծ» բառի բացթողումը. Մեծարենցի 

նման սիրո զգացմունքը մեծապես գնահատող պոետի համար գուցեև 

անընդունելի էր այդպիսի մակդիրի գործածումը, և նա միտումնավոր է այն 

անտեսել։ Երկրորդ քառատողի առաջին տողում Փիքոքը, անդրադառնալով 

հողում թաղված սիրո նկարագրությանը, օգտագործում է “sod”
4 մակդիրը, 

որը թարգմանաբար նշանակում է «կարծր»։ Մեծարենցն այն դարձրել է 

«գորշ»5` հավանաբար նպատակ ունենալով խտացնել բանաստեղծության 

մռայլ տրամադրությունը։ 

Մեկ ուրիշ դիտարկում ևս, որը վերաբերում է վերջին տողերին։ Բնա-

գրային տարբերակում հանդիպում ենք հետևյալ նկարագրությանը. “But 

years shall see the cypress spread, /immutable as my regret”
6։ Հայերեն այն թարգ-

մանված է այսպես. «Սակայն՝ իմ ցավիս նըման անսասան/Նոճին՝ տարի-

նե՜րն են հանդիսատես»7։ Ակնհայտ է, որ Մեծարենցը կատարել է իմաստա-

յին որոշակի փոփոխություն՝ ցանկանալով խորացնել և ընթերցողին փո-

խանցել անավարտ սիրո տխուր պատմությունը։ Եթե համեմատենք բնագրի 

հետ, ապա հայերեն թարգմանությունը կհնչի այսպես. «Բայց տարիներն 
                                                           

1 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 309։ 
2 https://internetpoem.com/thomas-love-peacock/the-grave-of-love-poem/ 
3 Նույն տեղում: 
4 Նույն տեղում։ 
5 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 309։ 
6 https://internetpoem.com/thomas-love-peacock/the-grave-of-love-poem/ 
7 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 309։ 



 
151 

ականատես կլինեն նոճու/Զղջումիս պես անսասան աճին»։ Մեծարենցը ոչ 

միայն կատարել է որոշակի շրջադասություն, այլև «զղջում»-ը փոխարինել է 

«ցավ» բառով՝ նպատակ ունենալով ընդգծել, որ սիրո հարցում զղջումն իբրև 

զգացմունք չի կարող տեղ գտնել. անկատար սերը սոսկ ցավ է ծնում։ 

Այսպիսով՝ «Սիրո թաղումը» բանաստեղծությունը լիովին արտահայ-

տում է Մեծարենցի հուսահատ հոգեվիճակն ու մռայլ տրամադրությունը, և 

միգուցե ինքը ևս ունեցել է ինչ-որ անավարտ սեր։ 

Իսկ այժմ, անդրադառնալով Մեծարենցի՝ անգլերենից կատարված 

վերջին երկու բանաստեղծությունների վերլուծությանը, հղում կատարենք 

Ալ. Շարուրյանի կատարած դիտարկումներին, որոնք լույս են սփռում և 

լիովին պարզաբանում ամերիկացի մանկագիր Յուջին Ֆիլդի (1850-1895) 

«Հոլանտական օրոր» և «Փոքրիկ կապույտ տղան» վերնագրերով ստեղծա-

գործությունների ընտրության հիմնախնդիրը։ «Երբ Մեծարենցը գժտվեց Ե. 

Արմենի հետ և հեռացավ «Մասիսից»,– նկատում է գրականագետը,– նրա 

համար տպագրվելու հնարավորությունները նվազեցին։ Այդ պատճառով էլ 

«հարմարվեց» օրվա հանդեսների պահանջներին, թերևս նաև գրեց նրանց 

«պատվերով»»1։ Ավելացնենք, որ «Հոլանտական օրորը» առաջին անգամ 

տպագրվել է «Ծաղիկ տղոց»-ում, վերջում դարձյալ նշված է՝ «Հայացուց 

Մեծարենց»2, իսկ «Փոքրիկ կապույտ տղան» բանաստեղծությունն առաջին 

անգամ տպագրվել է նույն հանդեսում և կրում է նույն ստորագրությունը3։ 

Ինչ վերաբերում է այս բանաստեղծությունների բնագրային տարբերակ-

ներին, ապա հայտնի է, որ Յուջին Ֆիլդը «Հոլանդական օրոր»-ը հրատարա-

կել է 1889 թ. մարտի 9-ին։ Այս երևակայական օրորոցայինը կրում է նաև 

“Wynken, Blynken, and Nod” խորագիրը, որը պայմանավորված է անգլերեն 

wink, blink և nod բառերով. առաջին երկուսը թարգմանաբար նշանակում են 

«աչքերը թարթել», իսկ մյուսը՝ «գլխով անել», և ակնհայորեն վերաբերում են 

երեխայի քուն մտնելուն։ Ի դեպ, բնագրում անգլերեն այս բառերի արտա-

սանությունը հարմարեցված է նիդեռլանդերենին։ 

«Հոլանդական օրոր»-ը պատմում է երեք երեխաների մասին, որոնք, 

փայտե կոշիկի մեջ նստած, նավարկում են ու ձուկ որսում։ Մեծարենցը 

թարգմանել է բանաստեղծության միայն առաջին հատվածը՝ ընթերցողին 

ներկայացնելով փոքրիկ ձկնորսներին և ծովի ու երկնքի գեղեցիկ պատկերը, 

բայց անտեսել է շարունակությունը՝ հավանաբար ոչ այնքան հոգեհարա-

զատ համարելով այս օրորոցայինը։ 

Ֆիլդի երկրորդ բանաստեղծությունը՝ «Փոքրիկ կապույտ տղան», առա-

ջին անգամ հրատարակվել է 1888 թ. Չիկագոյում լույս տեսնող “America” 

շաբաթական գրական հանդեսում։ Այն պատմում է մի տղայի մահվան 

                                                           

1 Տե՛ս Շարուրյան Ալ., նշվ. աշխ., էջ 193։ 
2 Տե՛ս «Ծաղիկ տղոց», 1907, 26 մայիսի, թիվ 39-40, էջ 20։ 
3 Տե՛ս նույն տեղում, 1907, 30 հունիսի, թիվ 49-50, էջ 80։ 



 
152 

մասին և բնավ չի վերաբերում հեղինակի որդուն, որը վախճանվել է այս 

բանաստեղծության տպագրումից մի քանի տարի անց։ Նման թեման, որն 

աչքի է ընկնում խորը զգացականությամբ, պարզապես ընդունված էր XIX 

դարի պոեզիայում։ Ինչ վերաբերում է խորագրին, հեղինակի խոստովա-

նությամբ այն ստեղծվել է սոսկ հանգավորման նպատակով։ Բնագրային և 

թարգմանության համեմատությունը բացահայտում է մեծարենցյան տար-

բերակի բավական հոգեհարազատ փոխանցումը, սակայն նկատելի են նաև 

թեթևակի անտեսումներ ու փոխակերպումներ. օրինակ՝ բնագրային “In the 

dust o  that little chair”
1 («Այդ աթոռակի փոշիների մեջ») նախադասությունը 

բնավ թարգմանված չէ, քանի որ թարգմանիչը նպատակ է ունեցել փոխան-

ցել բանաստեղծության տրամադրությունը և ոչ թե խորանալ գուցեև ոչ այն-

քան կարևոր մանրամասների մեջ։ Մյուս դիտարկումը կապված է փոքրիկ 

փոփոխության հետ, որը, սակայն, իր ոչ մեծ ծավալով հանդերձ, լիովին 

փոխանցում է մեկ այլ հանճարեղ բանաստեղծի՝ ըստ Պ. Դուրյանի՝ «երկնքի 

հիվանդությունից» տառապող Մեծարենցի հոգեվիճակը։ Այդ դրվագը պատ-

կերում է քնած երեխային, որը երազում լսում է իրեն ուղղված հրեշտակի 

հետևյալ երգը. “Oh! the years are many, the years are long/But the little toy 

friends are true”2։ Իսկ ահա Միսաք Մեծարենցի լիովին հոգեհարազատ, բայց 

մի փոքր ավելի հուզական թարգմանությունը. «Երկա՜ր, երկա՜ր տարիները, 

օ՜հ, շու՛տ անցան,/Բայց բարեկամ պուպրիկները դեռ կը մընան»3։ Նշենք, որ 

անգլերենից հայերեն թարգմանությունն իրականում հնչում է այսպես. «Օ՜հ, 

տարիները շատ են ու երկար/Բայց փոքրիկ խաղալիք ընկերներն են 

ճշմարիտ»։ Ակնհայտ է, որ Մեծարենցն այս փոփոխությունը կատարել է 

բանաստեղծության տխուր տրամադրությունը խորացնելու և սեփական հո-

գեվիճակին համապատասխանեցենելու նպատակով. չէ՞ որ երիտասարդ 

Մեծարենցն արդեն դատապարտված էր։ 

Այսպիսով՝ Միսաք Մեծարենցի՝ անգլերենից կատարված թարգմանու-

թյունների և փոխադրությունների ուսումնասիրությունը ցույց է տալիս, որ 

արևմտահայ պոետը լիովին տիրապետել է անգլերենին և հիմնականում 

կատարել է հոգեհարազատ փոխանցումներ կամ, ինչպես ինքն է նշում, 

«հայացուցել» է, ասել է թե՝ հայացրել է անգլիագիր գրողների երկերը։ Ինչ 

վերաբերում է տեղ-տեղ նկատված բացթողումներին կամ հավելումներին, 

ապա դրանք լեզվական փոխակերպումների ժամանակ բնական ու գրեթե 

անխուսափելի են. նկատված բացթողումները չեն խաթարում բնագրային ի-

մաստը, իսկ մեծարենցյան հավելումները շեշտադրում են ընտրված երկերի 

հոգեբանական խորությունը, որը, կարծում ենք, եղել է երիտասարդ քերթողի 

հիմնական նպատակը։ Թեմատիկ առումով ակնառուն այն է, որ բանաստեղ-

                                                           

1 http://holyjoe.org/poetry/field4.htm 
2 Նույն տեղում։ 
3 Մեծարենց Մ., նշվ. աշխ., էջ 311։ 



 
153 

ծը ոչ միայն հայ ընթերցողին ծանոթացրել է անգլիագիր հեղինակների ոչ 

այնքան լայն ճանաչում ունեցող, բայց տպավորիչ երկերին, այլև լիովին 

բացահայտել է դրանց հոգեբանական ենթաշերտերն ու փոխանցել նաև 

սեփական ներաշխարհում փոթորկվող հույզերը։ 

 
 

Հայկանուշ Շարուրյան – Միսաք Մեծարենցը թարգմանիչ 
 

Առաջին անգամ առանձին ուսումնասիրության նյութ է դարձել Միսաք Մեծա-

րենցի գրական ժառանգության մի ուշագրավ ու արժեքավոր մասը, այն է՝ անգլո-

ամերիկյան գրականությունից կատարված թարգմանությունները և փոխադրու-

թյունները։ Փաստվել է, որ մեզ հասանելի նյութերի պատառիկներն անգամ վկայում 

են վաղամեռիկ բանաստեղծի՝ անգլերենի քաջիմացությունը, գրական բարձր ճա-

շակն ու հետաքրքրությունների շրջանակը և, ի վերջո, թարգմանական տեխնիկայի 

հմտություններին տիրապետելու ձիրքը։ Ընդամենը 22 գարուններ ապրած «հիվանդ, 

հանճարեղ պատանուն» ամենից առաջ գրավել են անգլիագիր հեղինակների՝ հոգե-

բանական խորք ու գեղարվեստական առավել ազդեցիկ պատկերներ պարունակող 

երկերը. այն մի դեպքում Ռ. Քիփլինգի մարդեղացված կենդանական աշխարհն է 

կամ Օ. Ուայլդի փիլիսոփայական խոհը, մյուս դեպքում Ջ. Չոսերի և Թ. Փիքոքի 

սիրո մորմոքը կամ Յ. Ֆիլդի հոգեպարար օրորոցայինները։ Մեծարենց թարգմանիչն 

ինքնատիպ բացթողում-հավելադրումներով, երբեմն բառիմաստի պատճառաբան-

ված մեղմացումներով կամ փոփոխություններով կարողացել է լիովին թափանցել 

իր ընտրած գրական ստեղծագործությունների հոգեբանական ենթաշերտերը և թի-

րախ լեզվին փոխանցել նաև սեփական ներաշխարհում փոթորկվող հույզերը: 

 
 

Айкануш Шарурян – Мисак Мецаренц – переводчик 

 
Ключевые слова – Мисак Мецаренц, переводы, англо-американская литература, проза, 

поэзия, Редьярд Киплинг, «Пими (История обезьяны)», Оскар Уайльд, Джефри Чосер, Томас 

Лав Пикок, Юджин Филд 

 

Впервые материалом для отдельного исследования стала одна из заслуживающих 

внимания ценных частей литературного наследия Мисака Мецаренца – переводы и пере-

ложения, сделанные из англо-американской литературы. Очевидно, что даже отрывки 

материалов, дошедшие до нас, свидетельствуют о хорошем знании английского, высо-

ком литературном вкусе, широком круге интересов и, наконец, об отличном владении 

преждевременно усопшим поэтом навыками техники перевода. Прожившего всего 22 

весны «больного гениального юношу» прежде всего привлекали произведения англо-

язычных авторов, пронизанные психологической глубиной и наиболее впечатляющими 

картинами: в одном случае это очеловеченный животный мир Р. Киплинга или 

философские размышления О. Уайльда, в другом – сокрушение о любви Т. Пикока или 

задушевные колыбельные Ю. Филда. Посредством своеобразных упущений-добавлений, 

иногда с помощью обоснованных смягчений или изменений слова Мецаренцу-перевод-

чику удалось полностью проникнуть в психологические прослойки выбранных произве-

дений и передать на языке перевода бушующие в собственном внутреннем мире эмоции. 



 
154 

Haykanush Sharuryan – Misak Metsarents as a Translator 

 
Key words – Misak Metsarents; translations; English-American literature; prose; poetry; 

Rudyard Kipling; “Pimi (A Story of a Monkey)”; Oscar Wilde; Geoffrey Chaucer; Thomas Love 

Peacock; Eugene Field 

 

For the  irst time a noticeable and valuable part o  Misa  Metsarents’ literary heritage, 

that is, translations and adaptions taken from English-American literature became the subject 

of a separate study. It has been proved that even fragments of the materials available to us 

testify the prematurely deceased poet's good knowledge of English, high literary taste and 

range of interests and, finally, his ability to master translation s ills. “The sic , gi ted young 

man”, who only lived his 22 springs, was  irst o  all  ascinated by the wor s o  English writers 

containing deep psychology and impressive artistic images: on one hand, it is the humanized 

animal world o   .  ipling or  . Wide’s philosophical mind, on the other hand, it is G. 

Chaucer’s and T. Peacoc ’s sharp pain o  love or E. Field’s soul ul lullabies. As a translator, 

Metsarents managed to completely penetrate into the psychological sublayers of the literary 

works of his choice, to convey to the target language the emotions that were raging in his own 

inner world: he achieved this by making original omissions-additions, sometimes reasoned 

mitigations or changes. 

 

Ներկայացվել է 03.05.2022 

Գրախոսվել է 05.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 

 

Հայկանուշ Շարուրյան – ԵՊՀ եվրոպական լեզուների և հաղորդակցության ֆա-

կուլտետի թարգմանության տեսության և պրակտիկայի ամբիոնի դոցենտ, բանասի-

րական գիտությունների թեկնածու (hsharuryan@ysu.am) 

 

mailto:hsharuryan@ysu.am


 
155 

 
 
 
 

ԱՇԽԵՆ ՋՐԲԱՇՅԱՆ 
 

ՀԵԿԶԱՄԵՏՐԱՅԻՆ ՉԱՓԵՐԸ ԵՂԻՇԵ ՉԱՐԵՆՑԻ ՊՈԵԶԻԱՅՈՒՄ 

 
Բանալի բառեր – հեկզամետր, մոնոստիքոս, դիստիքոս, դակտիլ, վեցաշեշտ տող, 

տոնիկական ոտանավոր, դոլնիկ, հատած, հեկզամետրի նմանակում, «հուշարձան» 

 

Եղիշե Չարենցի մոնոստիքոսներին (միատող բանաստեղծություններին) 

նվիրված իր արժեքավոր հոդվածում գրականագետ Սեյրան Գրիգորյանը, 

ներկայացնելով բանաստեղծական այդ ձևերը ռուս և համաշխարհային 

գրականության համատեքստում, ուշադրություն է հրավիրում նաև այն 

փաստի վրա, որ Չարենցի «բոլոր մոնոստիքոսները գրված են հստակ չա-

փաբերությամբ, և որ պարզապես ապշեցուցիչ է, բացառապես հեկզամետ-

րով»1: Ս. Գրիգորյանը խնդիր է դնում տաղագիտության առջև` հատուկ 

ուշադրություն դարձնելու հեկզամետրի կիրառությանը Չարենցի պոեզիա-

յում. «Գրականագիտության մեջ հատուկ աշխատանք չկա չարենցյան հեկ-

զամետրի մասին, սակայն առկա են բնագրային որոշ նշաններ, որ 1920-

ական թվականների վերջից և հատկապես «Գիրք ճանապարհի» ժողովա-

ծուում բանաստեղծը որոշակի ուշադրություն է դարձնում այդ չափին»2: 

Այս դիտարկումները մեզ մղեցին իսկապես նոր հայացքով քննելու Չա-

րենցի բանաստեղծական ժառանգության տաղաչափական կառուցվածքի 

որոշ կողմեր, մասնավորապես` ուշադրություն դարձնելու այն երկերին, 

որոնց ռիթմական սկզբունքները կարելի է դիտարկել իբրև անտիկ հեկզա-

մետրի (վեցչափյա տողի) նմանակման արդյունք: Նախ, փորձենք կարճա-

ռոտ ներկայացնել համաշխարհային և, մասնավորապես ռուսական պոե-

զիայում հեկզամետրի դրևորման տարաբնույթ եղանակները և այս համա-

տեքստում դիտարկենք Չարենցի՝ վեցաշեշտ տողերով գրված բանաստեղ-

ծությունները, որոնց թիվն իսկապես քիչ չէ, և որոշ դեպքերում դրանք 

կարելի է դիտարկել իբրև հեկզամետրային չափի նմանակում։ 

Հեկզամետրը հին հունական պոեզիայի ամենավաղ առաջացած ձևերից 

է (այն արդեն գործող չափ է եղել մ. թ. ա. IX-VIII դարերում), որով ստեղծ-

վում էին բանաստեղծական մեծ երկերը, մասնավորապես՝ հերոսական, 

ցիկլիկ և դիդակտիկ պոեմները։ Ավելի ուշ այս չափը ժառանգում է հին 

                                                           

1 Գրիգորյան Ս., Եղիշե Չարենցի մոնոստիքոսները // «Բանբեր Երևանի համալսարանի» 

(այսուհետև՝ «ԲԵՀ. Բանասիրություն»), 2021, թիվ 1, էջ 12: 
2 Նույն տեղում, էջ 12-13: 



 
156 

հռոմեական գրականությունը։ Առավել լայն տարածում ուներ դակտիլային 

հեկզամետրը, որի վեց ոտքերից հինգը դակտիլներ էին, իսկ մեկը՝ սպոնդեյ 

(երկու երկար վանկերից բաղկացած ոտք), ընդ որում՝ սպոնդեյը կարող էր 

հանդես գալ տարբեր դիրքերում, առավել հազվադեպ՝ նախավերջին ոտ-

քում։ Արմատավորվելով իբրև մեծ էպոսի չափ՝ հեկզամետրը որոշ ժամա-

նակ անց սկսում է օգտագործվել նաև միջին չափի ժանրերում, մասնավո-

րապես՝ հովվերգություններում (սկսած Թեոկրիտեսից), սատիրայում և 

ուղերձում (սկսած Հորացիուսից)։ Քանի որ հեկզամետրը բավականաչափ 

երկար չափ է, այն պահանջում էր տողամիջյան դադար (ցեզուրա), որով տո-

ղը բաժանվում էր արտասանական երկու հատվածի (հիմնականում իրար 

հավասար, երբեմն՝ անհավասար)։ Կիսատողերը ռիթմիկ առումով տարա-

բնույթ էին, քանի որ «հատածը տեղադրվում էր այնպես, որ եթե առաջին 

կիսատողն սկսվում էր ուժեղ տեղից՝ իջնող ռիթմով, ապա երկրորդը պետք է 

սկսվեր թույլ տեղից՝ բարձրացող ռիթմով, և հակառակը…»1։ Սա հնարավո-

րություն էր տալիս խուսափելու կիսատողերի միապաղաղությունից և 

ներմուծելու ռիթմական բազամազանություն։ Բյուզանդական պոեզիայում 

նույնպես օգտագործվում էր հեկզամետրը, և V-VI դարերից, երաժշտական 

հատկանիշներից բացի, այդ չափն սկսում է ձեռք բերել նաև տոնիկական 

(շեշտային) հատկանիշներ, իսկ VII դարից նրանում ներմուծվում է նաև 

հանգը։ XII դարում վագանտ բանաստեղծների պոեզիայում հեկզամետրը 

կիրառվում է քառատող նույնահանգ տներում (аааа), մինչդեռ անտիկ հեկ-

զամետրը լիովին անհանգ էր։ Բանաստեղծական այս չափն իր որոշակի 

դրսևորումն է ունենում նաև Վերածննդի մի շարք լատինագիր բանաստեղծ-

ների երկերում։ 

Նոր լեզուներում հեկզամետրը կրում է էական փոփոխություններ՝ կապ-

ված երկար և կարճ վանկերի հարաբերությունների փոփոխության, ինչպես 

նաև բանաստեղծական խոսքում շեշտի դերի ուժեղացման հետ։ Այն դառ-

նում է վեցաշեշտ տողի տարբերակ՝ շեշտված վանկերի միջև երկու, երբեմն՝ 

մեկ անշեշտ վանկով, և այստեղ պարտադիր է մնում տողամիջյան հատածը 

(հիմնականում՝ յոթերորդ վանկից հետո)։ Տողը, որպես կանոն, բաղկացած է 

դակտիլներից, որոնց զուգակցվում են նաև քորեյական ոտքեր։ Սա, ըստ 

էության, դոլնիկային չափ է2, և ռուսական պոեզիայում այն սկսեցին կոչել 

«դակտիլ-քորեյական վեցոտնյա դոլնիկ»։ Այս տիպի հեկզամետրը XVIII դա-

րից լայն կիրառություն գտավ Գերմանիայում, Անգլիայում, Ֆրանսիայում 

(Կլոպշտոկ, Կլայստ, Շիլլեր, Սիդնի և ուրիշներ), իսկ Գյոթեն իր «Հռոմեա-

                                                           

1 Гаспаров М. Л., Очерк истории европейского стиха, Москва, 1989, с. 71. 
2 Դոլնիկ է կոչվում ոտանավորի այն ձևը, որտեղ զուգակցվում են անհավասար ոտքեր։ 

Ըստ էության, դոլնիկներն առաջացել են կանոնավոր եռավանկ ոտքերի մեջ որոշ անշեշտ 

վանկերի սղման արդյունքում և վանկաշեշտականից դեպի համաշեշտ (ակցենտային) 

ոտանավորի անցման միջանկյալ օղակներ են։ Եզրույթը ներմուծել է Վ. Բրյուսովը։ 



 
157 

կան էլեգիաները», նաև «Հերման և Դորոթեա» էպիկական պոեմը գրել է այս 

չափով՝ իբրև նմանողություն անտիկ պոեզիայի։ 

Սակայն պետք է արձանագրել, որ նոր ժամանակների հեկզամետրը 

ինչ-որ առումով «պայմանական» է, քանզի նոր լեզուներում, որտեղ չկան 

երկար և կարճ վանկեր, չափական ոտանավորի նույնատիպ ոտքերի 

կիրառությունը, ըստ էության, անհնարին է։ Բավական է նշել, որ անտիկ 

հեկզամետրում տողն ուներ 24 վանկ (մորա), իսկ նոր լեզուներում, որտեղ 

երկար վանկերը փոխարինվեցին շեշտված վանկերով, հեկզամետրային 

տողը բաղկացած է առավելագույնը 18 վանկից (հաճախ տողերը կարող են 

ավելի կարճ լինել)։ Միակ նմանությունը դակտիլային ոտքերի առկայու-

թյունն է (արդեն ոչ թե երկար, այլ շեշտված վանկերով), իսկ սպոնդեյին 

փոխարինում է քորեյը։ Սակայն նոր ժամանակներում այս չափն ընդլայնում 

է իր կիրառության շրջանակները, պայմանականորեն հեկզամետր են կոչում 

այն բոլոր չափերը, որոնցում տողն ունի վեց ուժեղ շեշտ և տողամիջյան 

պարտադիր հատած։ Խոսելով XIX դարի սկզբներից ռուսական պոեզիայում 

հեկզամետրի կիրառության մասին, որը կապված էր նաև անտիկ պոեզիայի, 

մասնավորապես՝ Հոմերոսի պոեմների թարգմանության հետ՝ ռուս տաղա-

գետ Մ. Գասպարովը նկատում է. «Հեկզամետրի յուրացումը առիթ դարձավ՝ 

փորձեր կատարելու նաև այնպիսի չափերով, որոնք կարելի է «հեկզամետրի 

դերիվատներ»1 անվանել…»2։ Մասնավորապես, հեկզամետրային չափեր են 

համարվում նաև ամֆիբրաքոսյան ոտքերով ստեղծված ոտանավորները 

(դրանք Մ. Գասպարովն անվանում է «պսևդո-հեկզամետրեր»), որոնք 

գրվում էին գերմանացի բանաստեղծներ Ի. Հոտշեդի և Է. Կլեյստի նմանո-

ղությամբ։ Ավելի ուշ՝ XX դարի սկզբներին, երբ ռուսական պոեզիայում ար-

մատավորվեց համաշեշտ ոտանավորը, «պսևդո-հեկզամետրային» չափերը 

նույնպես փոխեցին իրենց բնույթը՝ փոքրացնելով կամ մեծացնելով անշեշտ 

վանկերի միջակայքը։ 

Այս համատեքստում կարելի է դիտարկել նաև Չարենցի այն բանա-

ստեղծությունները, որոնք նա միտումնավոր մոտեցրել է հեկզամետրի չա-

փին։ Խախտելով ժամանակագրությունը՝ սկսենք ավելի ուշ գրված, բայց 

առավել ակնառու օրինակներից՝ մոնոստիքոսներից, որտեղ, ինչպես նկա-

տում է Ս. Գրիգորյանը, առկա է հեկզամետրի միանգամայն գիտակցված կի-

րառություն։ Ինչպիսի՞ հեկզամետրի մասին, սակայն, կարող ենք խոսել այս-

տեղ։ Դիտարկելով Չարենցի տասը մոնոստիքոսները՝ կարելի է կատարել 

հետևյալ եզրակացությունը. տասը մոնոստիքոսներից երկուսը բաղկացած 

                                                           

1 Դերիվատ է կոչվում այն առարկան, որն առաջանում է մեկ այլ՝ ավելի առաջնային 

առարկայից կամ նրա հիմքի վրա։ Տաղագիտության մեջ այս եզրույթը կիրառվում է՝ 

մատնանշելու համար այնպիսի իրողություններ, որոնք ձևավորվում են արդեն իսկ 

գոյություն ունեցող ինչ-որ իրողության հիման վրա, նման են նրան, բայց և նույնական չեն։ 
2 Гаспаров М. Л., Очерк истории русского стиха, Москва, 1984, с. 126. 



 
158 

են 14 վանկից, մեծագույն մասը (վեցը)՝ 17 վանկից, մեկը՝ 16, մեկը՝ 18։ Սա-

կայն ոչ այնքան կարևոր է տողերի երկարությունը, որքան դրանց ներքին 

ռիթմը, հատածի դիրքն ու բնույթը։ Այսպես, մոնոստիքոսների գերակշիռ 

մասի՝ իննի առաջին կիսատողերում պահպանված է դակտիլային կանոնա-

վոր շեշտադրությունը, որն ակնհայտորեն հուշում է մեզ, որ Չարենցը, կի-

րառելով անտիկ պոեզիայից եկած բանաստեղծական այս ձևը, նաև գիտակ-

ցաբար դիմել է հնագույն հեկզամետրային չափին։ Մոնոստիքոսների երկ-

րորդ մասերում պատկերը որոշ չափով տարբեր է։ Դիտարկենք դրանք հե-

տևյալ հերթականությամբ 

Դու ծնվեցիր անվավեր՝ // ինչպես թիվ զերոյով վրիպած…1 
Այստեղ շեշտադրությունը այսպիսին է՝ երեք դակտիլ, երեք անապեստ, 

սակայն իրականում, եթե տողամիջյան դադարը չլիներ, կարող էինք խոսել 

դակտիլային վեց ոտքերի մասին, որոնք բանաստեղծն ընդմիջել է հատածով, 

և առաջին կիսատողի ընկնող ռիթմին հաջորդել է բարձրացող՝ անապեստ-

յան ռիթմը (սա բնորոշ էր հեկզամետրային չափին)։ Նույնատիպ ռիթմով են 

կառուցված նաև հետևյալ երեք մոնոստիքոսները, որոնց առաջին կիսա-

տողը դակտիլ է, իսկ երկրորդը՝ անապեստ, թեպետ նախորդից սրանք մեկ 

վանկով ավելի են (17 վանկ), քանի որ ունեն իգական վերջավորություն. 

Անձ ես դու մի առանձին,- // ժողովո՞ւրդն ես համայն, միևնույնն է՝ 
Սերն է երգում քո լեզվով - // և լեզուն այդ – դելփյան ջինջ լեզուն է… 
Վա՜յ քեզ Չարենց, երկուստեք, // ո՛չ քո երգն էր տեղին, ո՛չ քո կյանքը2։ 

Մեկում առաջին կիսատողն ունի իգական վերջավորություն, իսկ 

երկրորդ կիսատողը՝ արական. 

Ո՛չ. մեծերից մեծագույնը,- //օ, դու ինքդ ես, անմահ Շնորհալի... 
Մոնոստիքոսներից երկուսը բաղկացած են բացառապես ընկնող ռիթ-

մով դակտիլային վեց ոտքերից, և այդ պատճառով տողերն այստեղ համե-

մատաբար կարճ են՝ 14 վանկ. 

Ղարս, և՛ Մակու, և՛ աշխարհ,- // ո՞րն էր քո հողը, պոետ… 
Ղարս, և՛ Մակու, և՛ աշխարհ,- // ո՛ղջը քո հողն էր, պոետ… 
Ակնհայտ է, որ բանաստեղծի ներմուծած շեշտերը շատ դեպքերում չեն 

համապատասխանում արտասանական իրական շեշտերին։ 

Քանի որ Չարենցը մեծապես յուրացրել էր դոլնիկային համաշեշտ չա-

փերի արվեստը, որը ռուսական պոեզիայի անմիջական ազդեցության արդ-

յունք էր, մոնոստիքոսներում նույնպես նա զուգակցել է այդ չափերը դակ-

տիլների հետ կամ ամբողջովին գրել այդ համաշեշտ ոտանավորով. 

Մեր ռոպսոդներն էին հին // նախ՝ նրանք, գողթան չքնաղ երգիչները… 
Ո՞ւմ անվանեմ ես ապա,- // եթե ոչ – քեզ միակըդ, մե՛ծըդ Նարեկ… 

                                                           

1 Չարենց Ե., Անտիպ և չհավաքված երկեր, Երևան, 1983, էջ 214։ Մոնոստիքոսներից 

մյուս բոլոր մեջբերումները (բացի մեկից) կկատարվեն սույն գրքի 214-215 էջերից։ 
2 Չարենց Ե., Երկերի ժողովածու, հ. 3, Երևան, 1987, էջ 221։ 



 
159 

Դու Ղարսո՛ւմ թեկուզ ծնվեցիր - // բայց աշխարհն էր քո հայրենիքը։ 
Այսպիսով, կարող ենք պնդել որ մոնոստիքոսներում պահպանված է 

ինչպես տողամիջյան հատածը, այնպես էլ վեցաշեշտ լինելու պայմանը և, 

մեծավ մասամբ, դակտիլային շեշտադրությունը։ Ավելին, պատահական չէ, 

որ բերված տասը մոնոստիքոսներից ութում տողամիջյան հատածն ընկնում 

է յոթերորդ տողից հետո (թեպետ տողերի երկարությունը տարբեր է՝ 14-18 

վանկ), ինչն ընդունված էր նոր ժամանակների եվրոպական և ռուսական 

հեկզամետրում։ 

Վեցաշեշտ այս չափը, սակայն, նորություն չէր Չարենցի պոեզիայում, 

այլ գալիս էր ավելի վաղ շրջանից։ Դեռևս 1918-1920 թթ. գրված «Ողջակիզվող 

կրակ» շարքի «Նոր է կարոտս հիմա…» բանաստեղծությունը կարծես մի 

ինքնատիպ սինթեզ լինի վանկական 14/7+7/ չափի, համաշեշտ ոտանավորի 

և դալտիլային հեկզամետրի. այստեղ, մի կողմից, պահպանված է յոթերորդ 

վանկից հետո տրվող տողամիջյան կայուն հատածը, մյուս կողմից, որոշ տո-

ղեր ունեն դակտիլային հստակ շեշտադրություն, որը հեկզամետրի կարևո-

րագույն պայմաններից էր. 

Նո՜ր է կարոտս հիմա.// հուր է կարմիր ու հրդեհ… 
Հո՛ւր ես դարձել ու կրակ, // փայլ ես կարմիր ու փրփուր1։ 

Սակայն, ընդհանուր առմամբ, Չարենցի՝ այդ ժամանակաշրջանի պոե-

զիայում գերակշռում են վանկական չափերը։ Իսկ արդեն 1920-ական թթ. կե-

սին գրված «Ռուբայաթ» շարքը բացում է մի հետաքրքիր պատկեր. այստեղ 

գերիշխում են համաշեշտ ռիթմերը՝ եռաշեշտ և վեցաշեշտ տարբերակներով, 

ընդ որում՝ դոլնիկային համաշեշտ չափերով գրված են 44 ռութայիներից 30-

ը։ Թեպետ դրանք վեցաշեշտ են, սակայն պնդել, որ Չարենցի նպատակը 

հեկզամետրի կիրառումն է եղել, տվյալ դեպքում դժվար է՝ ի տարբերություն 

ավելի ուշ գրված դիստիքոսների, մոնոստիքոսների և մի շարք այլ բանա-

ստեղծությունների, որտեղ ակնհայտ է հեկզամետրին տրվող նախապատ-

վությունը։ Այդ մասին է վկայում նաև այն իրողությունը, որ ռուբայիներում և 

այդ շրջանում գրված մի շարք այլ վեցաշեշտ բանաստեղծություններում 

(«Աշուն է նստել սեղանիս…», «Հարց և պատասխան») չկան դակտիլային 

շեշտադրությամբ տողեր, որոնք հետագա շրջանի հեկզամետրային չափերի 

կարևորագույն բաղադրիչն են. այստեղ գերիշխող են համաշեշտ ռիթմերը՝ 

եռավանկ և երկվանկ դոլնիկներով։ Բայց միևնույն ժամանակ պետք է նաև 

արձանագրել, որ այս տիպի վեցաշեշտ դոլնիկներն են եղել այն կամուրջը, 

որոնցով Չարենցն անցում է կատարել դեպի առավել գիտակցված հեկ-

զամետրային չափերը։ 

Դակտիլային հեկզամետրին տրվող գերապատվությունը բացահայտո-

րեն երևան է գալիս Չարենցի՝ 1930-ական թթ. ստեղծագործության մեջ, 

                                                           

1 Չարենց Ե., Երկերի ժողովածու, հ. 1, Երևան, 1962, էջ 155։ 



 
160 

հատկապես «Գիրք ճանապարհի» ժողովածուում։ Մասնավորապես, «Մահ-

վան տեսիլ» պոեմի «Մուտք»-ից հետո գրված հատվածները բոլորն էլ վեցա-

շեշտ են, սակայն հեկզամետրի կիրառությանն այստեղ անդրադառնալը 

նույնպես տեղին չէ: Նաև դակտիլային շեշտադրություն ունեցող կիսատողե-

րի բացակայությունն է մեզ հուշում, որ Չարենցի նպատակն ամենևին էլ 

հեկզամետրով գրելը չի եղել, այլ համաշեշտ ոտանավորի առավել երկար՝ 

վեցաշեշտ տարբերակով (ի տարբերություն ավելի վաղ շրջանի նախընտ-

րած եռաշեշտ տողերի)։ Բացի այդ, «Գիրք ճանապարհի» ժողովածուից 

սկսած՝ ակնհայտ է դառնում, որ Չարենցը նախընտրում էր հեկզամետրը կի-

րառել ավելի փոքր ժանրերում՝ դիստիքոսներ, քառյակներ, էպիտաֆիաներ 

և այլն, այսինքն՝ բանաստեղծական այն ձևերում, որոնք անտիկ և նոր ժա-

մանակների եվրոպական ու ռուսական պոեզիայում հաճախ էին կառուց-

վում հեկզամետրով։ Եվ արդեն կյանքի վերջին շրջանում գրված ավելի փոքր 

ձևերում՝ մոնոստիքոսներում, հեկզամետրի կիրառությունը դառնում է այս 

տրամաբանության անմիջական շարունակությունը։ 

«Գիրք ճանապարհի»-ում հեկզամետրի նմանակմամբ գրված մի շարք 

բանաստեղծություններ կան. այս հանգամանքը վկայում է, որ այդ չափը 

դարձել էր Չարենցի բանաստեղծական մտածողության կարևորագույն 

բաղադրիչներից մեկը։ Այդպես են գրված մի շարք քառյակներ («Կարծում են 

նոքա, թե մի օր…», Հովհ. Թումանյանին, Ալ. Մյասնիկյանին, Մ. Մեծարենցին 

նվիրված քառյակները), «Ուղերձ մեր հանճարեղ վարպետներին» շարքի 

որոշ հատվածներ (հատկապես՝ Ա, Դ, Զ մասերը). 
Թո՛ղ հուրհրա իմ գրքում // ձեր ոգու ցոլքը լուսե, 
Թո՛ղ երգերում իմ այսօր // խոսքերում իմ – ձեր ջանքը եռա՛- 1: 

Սակայն այս ժողովածուում հեկզամետրի նմանակման լավագույն 

օրինակները առկա են «Դիստիքոսներ» շարքում, որը տաղաչափական 

հնարքների և կառուցվածքի առումով կարելի է մոնոստիքոսների հետ 

տեղադրել նույն հարթության վրա։ 

Անտիկ պոեզիայում դիստիքոսներ են կոչվել երկտող անհանգ բանա-

ստեղծությունները, որոնց առաջին տողը գրվել է հեկզամետրով, իսկ երկ-

րորդը՝ պենտամետրով և եղել է ավելի կարճ։ Բանաստեղծության այս տե-

սակը սովորաբար կոչել են էլեգիական դիստիքոս, քանի որ պարունակել է 

փիլիսոփայական խոհ և կենսական հարցերի խոր դիտարկումներ։ Իբրև 

բանաստեղծական չափ՝ այն արմատավորվել է նաև մի շարք այլ փոքրա-

ծավալ ժանրերում՝ էպիգրամ, մակագրություն, էպիտաֆիա և այլն։ Սկզբնա-

վորվելով հին հունական գրականության մեջ մ. թ. ա. VIII-VI դարերում՝ դի-

տիքոսը լայն տարածում է գտել նաև հին հռոմեական պոեզիայում, որտեղ 

                                                           

1 Չարենց Ե., Երկերի ժողովածու, հ. 4, Երևան, 1968, էջ 394։ Այս հատորից արված 

հետագա մեջբերումները կտրվեն տեքստում՝ փակագծերում նշելով էջը։ 



 
161 

մեծ համբավ ունեին Օվիդիուսի, Տիբուլլուսի, իսկ ավելի ուշ՝ Կատոնի (III-IV 

դդ.) դիստիքոսները։ Նոր ժամանակների եվրոպական պոեզիայում նույնպես 

դիստիքոսը կիրառվել է, սակայն այնտեղ այդ չափն «օգտագործվում է գրեթե 

բացառապես թարգմանություններում, նմանակումներում և անտիկ նմուշ-

ների ոճավորումներում»1։ Նոր ժամանակների դիստիքոսներից հայտնի են 

Գյոթեի և Շիլլերի ավելի քան վեց հարյուր էպիգրամները։ Ռուսական պոե-

զիայում նույնպես կիրառվել է բանաստեղծական այս ձևը (Գնյոդիչ, Պուշ-

կին, Դելվիգ, Բրյուսով), հատկապես անտիկ պոեզիայի թարգմանություննե-

րում և նմանակումներում։ Ինքնին հասկանալի է, որ Չարենցը չէր կարող 

ծանոթ չլինել Պուշկինի և Բրյուսովի դիստիքոսներին, ինչպես նաև Գյոթեի և 

Շիլլերի երկերին։ Պատահական չէ, որ իր «Դիստիքոսներ» շարքի համար 

իբրև բնաբան նա ընտրել է հենց Գյոթեի դիստիքոսներից մի կիսատող գեր-

մաներենով, որը բառացի թարգմանությամբ հետևյալն է՝ «Ելե՛ք, դիստիքոս-

նե՛ր, համարձակ…», իսկ 22-րդ դիստիքոսը, որը գրված է էլեգիական 

դիստիքոսին հատուկ չափով (առաջին տողը՝ հեկզամետր, երկրորդը՝ 

պենտամետր) նվիրված է հենց մեծն Գյոթեին. 

Քո հանճարո՛վ բարձրացար // դու դարից քո, կյանքից, քեզանի՛ց իսկ.- 
Ո՞նց քո հոգին չմեռավ- // եղկ ու չնչին Վայմարում։- (419) 

 «Դիստիքոսներ» շարքում, ակնհայտ է, Չարենցը ստեղծում է անտիկ 

պոեզիայի բանաստեղծական այդ ձևի նմանակումներ, և բնական է, որ 

ձգտում է նաև հնարավորինս հավատարիմ լինել հեկզամետրային չափին՝ 

գրեթե նույնությամբ կրկնելով ռուսական պոեզիայում դակտիլների և դոլ-

նիկների զուգորդմամբ ստեղծված հեկզամետրերը։ Բավական է նշել, որ 51 

դիստիքոսից 46-ում չորս կիսատողերից առնվազն մեկն ունի դակտիլային 

շեշտադրություն (առաջին, չորրորդ, յոթերորդ վանկերի շեշտերով), 9-ում 

միայն առաջին տողի կիսատողն է դակտիլային, իսկ երկրորդն այլ չափով է 

գրված, 31-ում երկու տողերի առաջին կիսատողերը դակտիլներ են, իսկ 12-

ում բոլոր չորս կիսատողերն են գրված դակտիլներով, ինչպես հետևյալ 

օրինակում. 

Ո՞նց իմանար Հոմերոսը, //որ կործանվի երբ Տրովա՛դան- 
Քե՛զ է ավար մնալու // ողջը, «թշվա՛ռ Թերսիդես»։- (422) 

Եթե սրան ավելացնենք նաև այն հանգամանքը, որ դակտիլներով ստեղ-

ծագործելն առհասարակ բարդ է հայկական պոեզիայում, քանի որ բանա-

ստեղծը ստիպված պետք է լինի գրեթե բոլոր տողերն սկսել միավանկ բառե-

րով, ապա ակնհայտ կդառնա այն մեծ ջանքն ու բանաստեղծական վարպե-

տությունը, որ կիրառել է Չարենցը անտիկ պոեզիայից եկող հեկզամետրին 

հավատարիմ լինելու համար՝ անշուշտ, մեծ չափով հարմարեցնելով այն մեր 

լեզվի արտասանական սկզբունքներին։ 

                                                           

1 Краткая литературная энциклопедия, т. 8, Москва, 1975, с. 866. 



 
162 

Այն կիսատողերը, որոնք դակտիլային չեն, գերակշիռ մասով գրված են 

Չարենցի այնքան սիրելի համաշեշտ չափերով՝ եռավանկ, երկվանկ, հազվա-

դեպ՝ քառավանկ անդամներով։ Դրանց զգալի մասն ունի երեք-երկու-երեք 

շեշտադրությունը (անապեստ-յամբ-անապեստ), որը կարծես մեր բնիկ հայ-

կական հայրենի երկրորդ կիսատողի ճշգրիտ պատճենումն է։ Ահա այդպիսի 

կիսատողերի մի քանի օրինակ (լրացուցիչ դրված շեշտերն ու ընդգծումները 

մերն են). 

Մա՛րդ, բարձրախոհ դու եղիր // պայքարիր՛ դարի՛դ առընթե՛ր… (416) 
Բայց ունե՞ս աչքե՛ր սրատե՛ս, // որ մթնո՛ւմ հերկե՛րը տեսնե՛ս։- (418) 
Ո՛չ թե սրտի՛ քնքշությո՛ւն, // այլ ոգո՛ւ կորո՛վ ու պայքա՛ր։- (416) 
Կա Մեծարենց, կա Տերյան,- // և բազո՛ւմ ուրի՛շ պոետնե՛ր կան… (416) 
Մի քանի դիստիքոսներ ամբողջովին գրված են համաշեշտ չափերով, 

սակայն շարքի ընդհանուր տրամադրության և կառուցվածքի համատեքս-

տում հնչում են գրեթե նույնատիպ. 

Դու այս մեծ այգում բարձրացար,- // ունեցի՛ր աչքեր սրատես, 
Որ աճես այգին առընթեր // և կդառնաս դու անմահ։- (418): 

Ժողովածուում տեղ են գտել նաև հեկզամետրային չափով գրված մի 

շարք թարգմանություններ. այդ շարքում ուշագրավ են հատկապես Գյոթեից 

կատարված երեք թարգմանություններ՝ բոլորն էլ հունա-հռոմեական թեմա-

տիկայով՝ «Հռոմեական էլեգիաներ» շարքի V բանաստեղծության առաջին 

չորս տողերը, «Անակրեոնի գերեզմանը» և «Վենետիկյան էպիգրամներ» 

շարքի V էպիգրամը։ Ակնհայտ է, որ Չարենցը ձգտել է հնարավորինս մոտ 

լինել բնագրի տաղաչափական ձևին, որը, ինչպես նշել ենք, անտիկ հեկզա-

մետրի նմանակումն էր։ Իսկ Պուշկինի «Աշխատանք» բանաստեղծության 

թարգմանության մեջ նա գրեթե նույնությամբ պատճենել է բնագրի չափը։ 

Այստեղ կարելի է կողք կողքի տալ բանաստեղծական բոլոր վեց տողերի 

կառուցվածքը բնագրում և թագմանության մեջ. 
 

Пушкин «Труд» Չարենց «Աշխատանք» 

1. 3 դակտիլ // 3 ամֆիբրաքոս 3 դակտիլ // 3 անապեստ 

2. 3 դակտիլ // 3 դակտիլ 3 դակտիլ // 3 դակտիլ 

3. 3 դակտիլ // 3 անապեստ 3 դակտիլ // 3 անապեստ 

4. 3 դակտիլ // 3 դակտիլ 3 դակտիլ // 3 դակտիլ 

5. 1 քորեյ, 2 դակտիլ // 3 անապեստ 3 դակտիլ // 3 անապեստ 

6. 3 դակտիլ // 3 դակտիլ 3 դակտիլ // 3 դակտիլ 
 

Ինչպես տեսնում ենք, վեց տողերից չորսում Չարենցը կարողացել է նույ-

նությամբ պահպանել պուշկինյան հեկզամետրը, իսկ մյուս երկուսում կան 

փոքրիկ շեղումներ, որոնք ընդհանուր առմամբ չեն խախտում բնագրի 

տաղաչափական ձևը։ Եթե այս ամենին ավելացնենք նաև այն մեծ վար-

պետությունը, որով Չարենցը կարողացել է պահպանել բանաստեղծության 

տրամադրությունն ու ոգին, ապա կարող ենք, հիրավի, նշել թարգմանական 



 
163 

գլուխգործոցի մասին։ Ակադեմիկոս Էդ. Ջրբաշյանն իրավացիորեն նկատել 

է. «Նշանակալից է հատկապես այն փաստը, «Գիրք ճանապարհին» ավարտ-

վում է հենց Պուշկինի «Աշխատանքի» թարգմանությամբ։ «Եվգենի Օնեգինի» 

ավարտման առիթով գրված այդ բանաստեղծությունը Չարենցը, անշուշտ, 

ներկայացնում էր որպես նաև իր «երկար աշխատանքի»՝ իր «վերջին 

մատյանի» եզրափակիչ ակորդ և կիսում էր իր մեծ նախորդի թախիծը, որ նա 

ապրել է սիրելի գործից բաժանվելիս. 

 Ժամն ըղձական այդ հասավ, ավարտված է երկար աշխատանքը։ 
 Ի՞նչ է թախիծն էլ անհայտ սիրտս կրծում անդադար»1։ 
«Գիրք ճանապարհի»-ից հետո (ենթադրաբար՝ 1936 թ.) գրված բանա-

ստեղծություններից մեկում Չարենցը հատուկ անդրադառնում է դակտիլա-

յին չափերի կիրառությանը՝ ակնարկելով իր ստեղծագործական կյանքի 

վերջին տարիներին տեղի ունեցած տաղաչափական նախասիրությունների 

որոշակի փոփոխությունը. 

Ե՞րբ, արդյոք ե՞րբ դու դարձար, // սի՛րտ այդքան խեղճ ու հլու- 
Գուցե այդ դու ես մրսում //դուրսը աշնան մորմոքում։- 
Մի՞թե թախիծն է քո ցուրտ –// ցուրտ արցունքով մորմոքում, 
Մի՞թե քո սերն է լալիս // ցուրտ անձրևի դակտիլում…2 

Ճիշտ է, այս բանաստեղծության հաջորդ չորս տողերում դակտիլային 

ռիթմից կտրուկ շեղում կա, բայց վերջին տողում Չարենցը կրկին գրում է 

դակտիլների մասին. 

Եվ արձրևը արցունքի նման // ցուրտ տողեր շարում դակտիլով… 
Առավել հետևողականորեն է դակտիլային շեշտադրությունը պահպան-

ված նույն թվականին գրված «Վերադարձած աշուն» բանաստեղծության մեջ, 

որտեղ վեցաշեշտ տողերը, տողամիջյան դադարներն ու կիսատողերում 

գերակշռող դակտիլային չափերը կարող են հիմք դառնալ՝ խոսելու հեկզա-

մետրի լիովին գիտակցված կիրառության մասին։ Նույնը կարելի է պնդել 

նաև Կոմիտասի հիշատակին գրված «Էպիտաֆիա»-ի վերաբերյալ, որտեղ 

առաջին բոլոր կիսատողերում պահպանված է դակտիլային հստակ շեշտա-

դրությունը. 

Աստ Կոմիտասն է հանգչում՝ // իբրև հող ու աճյուն առհավետ։ 
Սի՛րտ մոխրացած, դարձած հող՝ // երբեմնի անոթ ձայնածին։ 
Ա՛յր մահացու՝ աշխարհում // նա եղել է դպիր, վարդապետ։ 
Այր մշտատև՝ ձայնապետ – // ձայների արքա – ձայնագիր3։ 

Դակտիլային հեկզամետր է կիրառված նաև Վ. Տերյանին նվիրված մի 

բանաստեղծության մեջ՝ գրված 1937 թ. 

Լաց է լինում մեղմ, հոգին իմ,- // դարձն է տոնում մորմոքի.- 

                                                           

1 Ջրբաշյան Էդ., Պոետիկայի հարցեր, Երևան, 1976, էջ 431-432։ 
2 Չարենց Ե., Անտիպ և չհավաքված երկեր, էջ 163։ 
3 Նույն տեղում, էջ 115։ 



 
164 

Ղարսն եմ հիշում հեռավոր, // միշտ, երբ կարդում եմ Տերյանը…1 

Այստեղ հարկ է անդրադառնալ նաև Չարենցից մեզ հասած «Մոնու-

մենտ» վերնագրով երկու բանաստեղծության, որոնցից մեկը գրված է 1929 թ. 

և իբրև ենթավերնագիր ունի «(Հեկզամետր)» նշումը, մյուսը (1934 թ.) ամ-

փոփված է «Գիրք ճանապարհի» ժողովածուի «Արվեստ քերթության» բաժ-

նում։ Երկուսը, ըստ էության, ունեն վեցաշեշտ տողեր, հետևաբար կարող են 

դիտարկվել հեկզամետրի տաղաչափական ձևի շրջանակներում։ Մ. թ. ա. I 

դարի հռոմեացի բանաստեղծ Հորացիուսին է պատկանում «Հուշարձան» 

(«Մոնումենտ») վերնագրով հնագույն բանաստեղծությունը. դրանից սկիզբ է 

առել բանաստեղծական մի նոր ժանր՝ «հուշարձանը», որի հեղինակը, որպես 

կանոն օգտագործելով Հորացիուսի ներբողի կոմպոզիցիոն կառույցը և դրա 

առաջին տողը, անդրադառնում է իր բանաստեղծական վաստակին, իր 

բերած նորություններին, որոնց շնորհիվ կարող է երկար հիշվել ապագա 

սերունդների կողմից։ Ռուսական պոեզիայում Հորացիուսի «Հուշարձանի» 

նմանողությամբ գրվել է մի քանի բանաստեղծություն. 1795 թ. Դերժավինը 

գրել է իր «Հուշարձանը», 1836 թ. ստեղծվել է Պուշկինի նշանավոր բանա-

ստեղծությունը, 1912 թ. նույն ժանրին անդրադարձել է նաև Վ. Բրյուսովը, 

ավելի ուշ՝ 1962 թ., Ի. Բրոդսկին։ Ակնհայտ է, որ այս ժանրի նկատմամբ հե-

տաքրքրությունը Չարենցի պոեզիայում պետք է սկիզբ առներ ռուսական 

ավանդույթից, իսկ Պուշկինի և Բրյուսովի պոեզիայի հանդեպ Չարենցի տա-

ծած մեծ ակնածանքի վերաբերյալ կան բազմաթիվ փաստեր և վկայություն-

ներ։ 

Տվյալ դեպքում մեզ առավել հետաքրքրում է տաղաչափական այն ձևը, 

որը կիրառել են «հուշարձանի» հեղինակները Չարենցից առաջ։ Հորացիուսի 

ներբողը բաղկացած է 16 տողից և գրված է ասկլեպիադյան ոտանավորով. 

այդպես էր կոչվում մ. թ. ա. IV-III դարերի բանաստեղծ Ասկլեպիադ Սամո-

սացու ստեղծած տաղաչափական այն ձևը, որը, ըստ էության, հնագույն հեկ-

զամետրի որոշ փոփոխությունների արդյունք էր. վեցչափյա (վեցոտնյա) 

սկզբունքը և տողամիջյան հատածը պահպանվում էին, պարզապես երկու 

տիպի ոտքերին՝ դակտիլին և սպոնդեյին, ավելանում էր նաև երրորդը՝ քո-

րեյը։ Սրա արդյունքում, նախ, տողն էապես կարճանում էր՝ 24-ից հասնելով 

17-18 վանկի (մորայի), երկրորդ, ռիթմը դառնում էր ավելի բազմազան ու 

ճկուն։ Սա էոլիական պոեզիայի չափերից էր, և պատահական չէ, որ իր «Հու-

շարձան»-ում Հորացիուսը հպարտանում է էոլիացի երգիչներին ընդօրինա-

կելու առաջնությամբ։ Տաղաչափական այս ձևը բանաստեղծը կիրառել է իր 

30-ից ավելի ներբողներում։ 

Հորացիուսի «Հուշարձանի» առաջին ռուսերեն թարգմանությունը կա-

տարել է Լոմոնոսովը 1747 թ., առավել հանրահայտ է Ա. Ֆետի թարգմա-

                                                           

1 Չարենց Ե., Անտիպ և չհավաքված երկեր, էջ 221։ 



 
165 

նությունը (1854)։ Մեզ տվյալ դեպքում հետաքրքրում են տաղաչափական 

այն ձևերը, որոնք կիրառել են ռուս թարգմանիչներն ու Հորացիուսին նմա-

նակողները։ Այսպես, Լոմոնոսովի թարգմանությունն ու Բրոդսկու «Հուշար-

ձանը» գրված են հնգոտնյա յամբով։ Դերժավինի, Պուշկինի և Բրյուսովի 

բանաստեղծությունները վեցոտնյա յամբ են (վերջին երկուսի տների վերջին 

տողը քառոտնյա յամբ է)։ Ակնհայտ է, որ բանաստեղծները ձգտել են պահ-

պանել վեցաչափ տողերը՝ մի կողմից՝ ավելի մոտ լինելու այս բանաստեղ-

ծության հնագույն նմուշին, մյուս կողմից՝ հարազատ մնալու ռուսական 

վանկաշեշտական ամենատարածված ձևին՝ յամբական ոտանավորին։ Չա-

րենցյան «Մոնումենտ»-ները նույնպես կազմված են վեցաշեշտ տողերից. 

դրանցից առաջինը, որը գրվել է 1929 թ. և ներառված է «Էպիգրամներ և 

սատիրական բանաստեղծություններ» շարքում, ինչպես արդեն նշել ենք, 

ունի «Հեկզամետր» ենթավերնագիրը։ Հայտնի է, որ էպիգրամները հաճախ 

էին գրվում էլեգիական դիստիքոսի ձևով (երկտող բանաստեղծություն, որի 

առաջին տողը հեկզամետր է, իսկ երկրորդը՝ պենտամետր)։ Չարենցի՝ 

սատիրական բովանդակություն ունեցող այս բանաստեղծությունը կոչվել է 

«հեկզամետր», քանի որ, մեր համոզմամբ, պահպանված է վեցոտնյա չափը։ 

Ընդ որում, եթե ավելի ուշ գրված մոնոստիքոսներում Չարենցն առավելա-

պես կիրառում էր դակտիլային ոտքեր և դրանով իսկ կարծես ավելի հարա-

զատ մնում անտիկ հեկզամետրին, ապա այս բանաստեղծության նախընտ-

րելի չափը ամֆիբրաքոսն է. բավական է նշել, որ ութ տողերից յոթում առա-

ջին կիսատողերն ունեն ամֆիբրաքոսյան շեշտադրություն, իսկ երկրորդ կի-

սատողերը շատ տարաբնույթ են (մեկը գրված է դակտիլներով, երեքը՝ ամ-

ֆիբրաքոսով, երեքը՝ անապեստով, իսկ վերջին տողն առհասարակ շեղվում 

է կանոնավոր եռավանկ ոտքերից և ավելի մոտենում ահմաշեշտ չափերին)։ 

Ահա բանաստեղծության առաջին քառատողը՝ իր արտասանական շեշտե-

րով (շեշտերի հիմնական մասն ու հատածները դրված են մեր կողմից). 

Կանգնա՛ծ է ահա՛ մետաղե՛ // ա՛յս մոնումե՛նտը, նայի՛ր.- (3 ամֆիբրա-

քոս, 3 դակտիլ) 

Մի մա՛րդ է՝ աչքե՛րը հառա՛ծ // դեպի՛ հեռունե՛րը. դեմքի՛ն (6 ամֆիբրա-

քոս) 

Նստե՛լ է մի խո՛հ հանճարե՛ղ, // կերպարա՛նքը խրո՛խտ է ու վե՛հ,-  
(3 ամֆիբրաքոս, 3 անապեստ) 

Բայց ի՞նչ է կյանքո՛ւմ նա արե՛լ- // անհա՛յտ է այսօ՛ր ամենքի՛ն։ (6 

ամֆիբրաքոս) (150): 

Արդեն ավելի ուշ գրված «Մոնումենտը», որն ամփոփված է «Գիրք ճա-

նապարհի»-ում, նույնպես վեցաշեշտ է, և տողերի մեծ մասում (ինը տողերից 

վեցում) Չարենցը ձգտել է պահպանել հեկզամետրին բնորոշ դակտիլային 

ընկնող ռիթմը, սակայն բանաստեղծությունն առավելապես գտնվում է հա-

մաշեշտ ոտանավորի տիրույթում։ 

Այստեղ բերենք մի հետաքրքիր փաստ ևս. Պուշկինի «Հուշարձան» 



 
166 

բանաստեղծության՝ Չարենցի կատարած թարգմանությունից մեզ է հասել 

միայն մեկ քառատող, սակայն այն թարգմանված է վանկական ոտանավորի 

14/4+3+4+3/ չափով, որը թերևս ավելի մոտ էր պուշկինյան վեցոտնյա 

յամբական տողաչափերին (12 և 13-վանկանի)։ 

Իբրև ամփոփում՝ կարելի է անել մի հետաքրքիր դիտարկում. չարենց-

յան հեկզամետրն իր կառուցվածքում կրում է մշակութային տարբեր շեր-

տեր՝ անտիկ-չափական, ռուսական-դոլնիկային և մայակովսկիական-հա-

մաշեշտ։ Եվ դրանք վարպետորեն միաձուլել կարող էր միայն բացառիկ 

հանճարեղ բանաստեղծը։ 1920-ական թվականներից Չարենցի պոեզիայում 

արմատավորված համաշեշտ չափերը, որոնք գերակշիռ մասով եռաշեշտ 

էին, նա կարողացավ զուգակցել վանկաշեշտական ոտանավորի եռավանկ 

ոտքերի հետ՝ ստեղծելով վեցաշեշտ տողերով գրված բանաստեղծություն-

ների մի բավական մեծ քանակ, որոնց մի մասը, անշուշտ, հեկզամետրի 

արդիական նմանակում է։ 

 
 

Աշխեն Ջրբաշյան – Հեկզամետրային չափերը Եղիշե Չարենցի պոեզիայում 
 

1920-ական թվականներից Եղիշե Չարենցի պոեզիա են մուտք գործում տաղա-

չափական նոր ձևեր, այդ թվում նաև հեկզամետրային չափերը։ Հեկզամետրը ան-

տիկ պոեզիայի ամենալայն կիրառություն ունեցող չափերից էր։ Նոր լեզուներում 

այն կրեց էական փոփոխություններ՝ կապված երկար և կարճ վանկերի միջև եղած 

տարբերությունների վերացման և բառի մեջ շեշտի դերի ուժեղացման հետ։ Իբրև 

անտիկ հեկզամետրի նմանակում կամ «պսևդո-հեկզամետր»՝ այդ չափը XVIII դա-

րից տարածում գտավ եվրոպական և ռուսական պոեզիայում, հատկապես անտիկ 

գրական հուշարձանների թարգմանություններում։ Վեցաշեշտ տողերը Չարենցի 

պոեզիայում երևան են գալիս դեռևս 1918-1920-ական թթ., բայց հեկզամետրի գի-

տակցված կիրառությունը՝ կիսատողերում դակտիլային ոտքերով, մենք տեսնում 

ենք հատկապես «Գիրք ճանապարհի» ժողովածուում։ Հեկզամետրային չափով են 

գրված նրա դիստիքոսները, մի շարք քառյակներ, Գյոթեի էլեգիաների և Պուշկինի 

«Աշխատանք» բանաստեղծության թարգմանությունները։ Չարենցի մոնոստիքոսնե-

րը (միատող բանաստեղծությունները) նույնպես գերակշիռ մասով գրված են հեկ-

զամետրով։ Հեղինակի դիտարկմամբ՝ Չարենցի պոեզիայում հեկզամետրային չա-

փերն իրենց կառուցվածքում կրում են մշակութային տարբեր շերտեր՝ անտիկ-չա-

փական, ռուսական-դոլնիկային և մայակովսկիական-համաշեշտ։ Դրանք վարպե-

տորեն միաձուլել կարող էր միայն հանճարեղ բանաստեղծը։ 
 

 

Ашхен Джрбашян – Гекзаметрические размеры в поэзии Егише Чаренца 
 

Ключевые слова – гекзаметр, моностих, дистих, дактиль, шестиударная строка, 

тонический стих, дольник, цезура, подражание гекзаметру, «памятник» 

 

С 1920-х годов в поэзию Егише Чаренца вошли новые метрические формы, в том 

числе гекзаметрические размеры. Гекзаметр был одной из наиболее широко используе-

мых метрических форм в античной поэзии. В новых языках он претерпел значительные 

изменения в связи с исчезновением различий между долгими и краткими слогами и 



 
167 

усилением в словах роли ударения. Как подражание древнему гекзаметру или как «псев-

догекзаметр» этот размер получил распространение в европейской и русской поэзии с 

XVIII века, особенно в переводах античных литературных памятников. Шестиударные 

строки в поэзии Чаренца появляются еще с 1918-1920 гг., но сознательное использо-

вание гекзаметра с дактилическими стопами в полустишиях мы наблюдаем особенно 

часто в сборнике «Книга пути». Гекзаметрическим размером написаны его дистихи, ряд 

четверостиший, переводы элегий Гёте и стихотворения Пушкина «Труд». Моностихи 

(одностишия) Чаренца также большей частью написаны гекзаметром. По наблюдению 

автора, в поэзии Чаренца гекзаметрические размеры содержат в своей структуре разные 

культурные пласты: антично-метрический, русско-дольниковый, принципы тонического 

стиха Маяковского, и только гениальный поэт мог так мастерски совместить все эти 

слои. 

 

 

Ashkhen Jrbashyan – Hexametric Sizes in the Poetry of Yeghishe Charents 

  
Key words – monostych, distych, dactyl, six-strike line, tonic verse, dolnik, caesura, imitation 

of hexameter, “monument” 

 

Since the 1920s, new metric forms, including hexametric sizes, appeared in the poetry of 

Yeghishe Charents. The hexameter was one of the most widely used metrical forms in ancient 

poetry. In new languages, it has undergone significant changes due to the disappearance of the 

differences between long and short syllables and the strengthening of the role of stress in 

words. As an imitation of the ancient hexameter or as a “pseudo-hexameter”, this size has 

become widespread in European and Russian poetry since the XVIII century, especially in 

translations of ancient literary monuments. Six-strike lines in the poetry of Charents appeared 

as early as in 1918-1920, but we observe the conscious use of hexameter with dactylic feet in 

half lines especially in the collection “The Boo  o  the Way”. His distichs, a number o  

quatrains, translations o  Goethe’s elegies and Push in’s poem “Labor” are written in 

hexametric size. The monostichs (one-liners) of Charents are also mostly written in hexameter. 

According to observation autor’s, in the poetry of Charents, hexametric meters carry different 

cultural layers in their structure: antique-metrical, Russian dolniks, the principles of 

Maya ovs y’s tonic verse, and only a genius poet could so s ill ully combine all those layers. 

 

Ներկայացվել է 08.04.2022 

Գրախոսվել է 05.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 

 

Աշխեն Ջրբաշյան – ԵՊՀ գրականության տեսության և գրաքննադատության 

ամբիոնի վարիչ, բանասիրական գիտությունների թեկնածու, դոցենտ  
(ashjrbashyan@gmail.com) 

 



 
168 

 

 

 

 
ԱՐԾՐՈՒՆ ԱՎԱԳՅԱՆ 

 

ԵՐԲ ԵՂԵԳՆԵՐԸ ԿԱՆԳՈՒՆ ԵՆ 

 
Բանալի բառեր – Փառեն, Արամ, Կարո, Զեյթուն, կիլիկիահայեր, եղեգներ, 

արդիականություն, ազգային-ազատագրական պայքար, եղեռն, զինադադար, հայրենի 
եզերք, պետականություն, հոգևոր, պատմական և մշակութային արժեքներ 

 

Տաղանդավոր գրող Ստեփան Ալաջաջյանի (1924-2010) «Եղեգները չխո-

նարհվեցին» վեպը հայ գրականության այն գործերից է, որոնցում արծարծ-

ված խնդիրները հրատապ են նաև մեր օրերում, քանի որ վերջին տարիների 

ազգային ու քաղաքական իրադարձությունները ստիպում են ճշտել հայ 

մարդու առջև ծառացած կենսական ամենակարևոր հարցերից մեկը` 

շարունակե՞լ պայքարելով ապրել, թե՞ ընկնելով գոյատևել։ 

Ալաջաջյանի վեպը յուրովի արձագանքն էր 1960-ական թթ. խորհրդա-

հայ հասարակության մեջ առ իր ոչ վաղ անցյալն առաջացած վերազար-

թոնքի։ Վեպն առաջին անգամ լույս է տեսել երկու գրքով1 մի քանի տասնյակ 

հազար տպաքանակով՝ դառնալով այն որոնված հրատարակումներից մեկը, 

որի համար մարդիկ գրախանութների առջև գիշերները հերթ էին կանգնում։ 

Գրականագետ Սևակ Արզումանյանը այս վեպի մասին իրավացիորեն 

գրել է. «Ստ. Ալաջաջյանն արտացոլում է մեր պատմության ամենադրամա-

տիկ փուլերից մեկի ազգային-քաղաքական կյանքը»2: Նա կարևորել է վեպի 

բարձրացրած հանգուցային հարցերը, ընդգծել մանավանդ այն «անափ սերն 
ու կարոտը», որ տածել է հեղինակը հայրենի եզերքի ու նրա նկատմամբ3։ 

Ասվածին եթե հավելենք հեղինակային խոսքի նպատակամետությունն 

ու հուզականությունը, ազգային մտածողության խորին դրսևորումները, գե-

ղարվեստական պատկերավորման հարստությունն ու վարպետությունը, 

վեպն իրոք աննախադեպ երևույթ էր ինչպես Ալաջաջյանի ստեղծագործա-

կան շղթայում ունեցած իր բարձր դերով, այնպես էլ ժամանակաշրջանի հայ 

գրականության մեջ շոշափված թեմատիկայի առումով։ 

Վեպը ջերմությամբ է ընդունվել նաև սփյուռքահայության կողմից։ 

Ալաջաջյանի այդ գրքի մասին Բոստոնի «Հայրենիքում» Արամ Հայկազը գրել 

է, որ վեպը կարդացվում է «աճող խանդավառութեամբ», պատմում այն 

                                                           

1 Ալաջաջյան Ս., Եղեգները չխոնարհվեցին, գիրք Ա-Բ, Երևան, 1966-1967: 
2 Տե՛ս Արզումանյան Ս., Ստեփան Ալաջաջյան, Երևան, 2008, էջ 103: 
3 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 110։ 



 
169 

մարդկանց մասին, որոնք մեր «անկախութեան երազին պահպանողներն 
եղան»1։ Իսկ սփյուռքահայ գրականագետ Օննիկ Սարգիսեանը, Բեյրութի՝ իր 

խմբագրած «Շիրակ» ամսագրում հատկապես արժևորելով վեպում տեղ 

գտած հերոսներին, որոնց «լեռնորդիներ» է անվանում, ընդգծել է նրանց 

«հայու բնորոշ յատկանիշներով» լեցուն ներաշխարհը, «հայ մարդու մտա-
ծումներով` կյանքի, մահուան, պետականութեան, եկեղեցիի ու մշակույթի 
մասին» մտահոգություններն ու նվիրումները2։ 

Ալաջաջյանի վեպը հետագայում մի քանի անգամ վերահրատարակվել է 

միասնական հատորով. վերջինը տպագրվել է 2004 թ. մեր գրականության 

նվիրյալ մշակներից մեկի` Գոհար Աճեմյանի խմբագրությամբ։ 

Միշտ մնալով ընթերցողների ուշադրության կենտրոնում՝ վեպը զար-

մանալիորեն քիչ է արժանացել գրականագիտության ուշադրությանը: 

Արևմտահայերի ազգային-ազատագրական պայքարի ու նրա հետևանք-

ների թեման նոր չէր մեր գրականության համար։ Կոստան Զարյանի «Տատ-

րագոմի հարսը», Ակսել Բակունցի «Լառ Մարգար» և «Ծիրանի փողը», Խա-

չիկ Դաշտենցի «Խոդեդան», Հրաչյա Քոչարի «Կարոտ» և «Նահապետ», Գուր-

գեն Մահարու «Այրվող այգեստաններ» գործերը, Ռուբեն Տեր-Մինասյանի 

«Հայ հեղափոխականի մը հիշողությունները» և մի շարք այլ ստեղծագործու-

թյուններ բավականին խորությամբ էին անդրադարձել հարցին, բայց ասելիք 

դեռ շատ կար, ու քիչ չէին չպեղված ու գեղարվեստական խոսքի մակարդա-

կի չբարձրացված խնդիրները։ 

Ալաջաջյանի վեպի նորություններից էր մեր ժողովրդի արևմտահայ 

հատվածի բեկորներից մեկի` կիլիկիահայության ողբերգական կյանքի վեր-

ջին շրջանի` հետեղեռնյան մի քանի տարիների իրադարձությունների ար-

տացոլումը, որոնց մասին ըստ ամենայնի ու համակողմանի գրված չէր 

մեզանում։ 

Վեպի լույսընծայման 55-ամյակը լրանում է այս տարի, որն առիթ է 

ընձեռում մեզ մեկ անգամ ևս ընթերցողի ուշադրությունը բևեռելու վեպի 

հարցադրումների ու գաղափարադրույթների վրա և, մանավանդ, նրա հա-

յացքը շրջելու դեպի մեր ոչ վաղ անցյալի` որքան ողբերգական, նույնքան հե-

րոսական այն իրադարձությունները, որոնց մեջ ապրեց հայեցի անանց գա-

ղափարներ ու անմնացորդ նվիրումներ ունեցող մի ամբողջ սերունդ՝ հատ-

կապես ընդգծելով, թե որքան կարևոր է անցյալը` ներկայի ու գալիքի ուղի-

ները հստակեցնելու համար։ 

Թուրքիայի վարած քաղաքականությունը եղել և մնում է Հայոց եղեռնը 

ցանկացած գնով ժխտելն ու մոռացության տալը։ Ալաջաջյանի վեպը մեկ 

անգամ ևս վավերացնում է պատմական անժխտելի ճշմարտությունը, գե-

                                                           

1 Տե՛ս «Հայրենիք», 1967, 1 օգոստոսի: 
2 Տե՛ս «Շիրակ», 1968, թիվ 6-7։ 



 
170 

ղարվեստական խոսքի միջոցով ցույց տալիս այն ավերածություններն ու 

նախճիրները, որոնք կատարել էին թուրքերը Կիլիկիայում դարերի ընթաց-

քում` եղեռնից առաջ, եղեռնի ժամանակ և հետեղեռնյան այն մի քանի տա-

րիների ընթացքում, երբ ապրեցին իրենց հայրենի բնակավայրերը վերա-

դարձած վերապրող հայերը։ 

Վեպն այն սակավաթիվ գործերից է, որ մղում է խորհրդածությունների, 

մեկ անգամ ևս մտածել տալիս մեր ոչ վաղ անցյալի ողբերգական դեպքերի 

մասին, եզրահանգումների դուռ բացում հայ մարդու համար մանավանդ մեր 

օրերում, երբ շատ բան, որ ազգային է ու հայեցի, առնվազն մոռացության է 

մղվում` մշուշելով ազգային միասնության գերագույն իդեալ-նպատակը։ Ու 

եթե այսպես շարունակվի, հայ պատմության պանծալի շատ դրվագներ 

անդառնալիորեն մատնվելու են կորստյան։ 

Վեպն ունի «Հորս հիշատակին» ընծայականը, որը 1966-1967 թթ. հրա-

տարակությունում չկա և ավելացվել է միայն 1970 թ. միասնական տպագրու-

թյունում, մի հավելում, որ խոր ընդգրկում ունի։ Հոր պատկերի կերպավո-

րումն ու նրանից բխող ներշնչանքը նոր բան չէին մեր գրականության մեջ։ 

Չարենցյան հիշատակումներն իր հոր մասին պարզապես Աբգար աղային 

տրվելիք տուրք էին, որն ընդամենը գորգավաճառ էր և որպես կերպար ու 

ասելիք գրեթե բացակա է գրողի գործերում։ Ալաջաջյանի համար հայրը 

մարմնացումն է պատմության շատ որոշակի շրջանի, հայոց ողբերգության 

հետևանքների անմիջական կրողը։ 

Հովհաննես Շիրազի հայրը, որ նույնպես հայկական կոտորածների 

ականատեսներից էր և իր «մոլոր» աչքերում պահում էր բազում գերեզման-

ներ` որպես «խաչեր»՝ խրված իր սրտում, շիրազյան պոեզիայում, այդուհան-

դերձ, հանդես է բերվում որպես եղեռնի անհատական կրող, մինչդեռ Ալա-

ջաջյանի համար իր հայրը այդ նույն եղեռնի ընդհանրացված մարմնացումն 

է, նրա խտացված արտահայտիչը։ 

Ալաջաջյանը խորին սիրով է կապված եղել հոր հետ` ոչ միայն որպես 

որդի ու արյան կրող։ Նրան կապել է նաև հոր գերդաստանի պատմությունը` 

որպես ցեղի ու ժողովրդի տառապանքների ու ճակատագրի անմիջական 
զոհի։ Ավելին, Ալաջաջյանի գրական ստեղծագործությունների մի մեծ մասն 

ուղղակի արտացոլանքն է իր հայրական սերնդի ու հայրական գերդաստա-

նի ունեցած այդ տառապալից կյանքի։ 

Ավելի ուշ գրված «Չսպիացած վերք» եռահատոր վեպում (1989, 1990, 

1993) ընթերցողին ուղղված «Այս վեպը…» վերնագրով իր խոսքում Ալաջաջ-

յանը շատ ավելի տպավորիչ է հիմնավորում այդ հանգամանքը. «1939 թվա-

կանին հայրս ինձ տարել է Դեր-էլ-զոր (Դեր-էլ զոր, Դերզոր), որպեսզի ցույց 

տա, թե որտեղ են թաղվել պապս, տատս, հինգ եղբայրներս, մեր գերդաս-

տանի հարսները, հորեղբայրներիս զավակները, թվով քառասուներկու 



 
171 

հոգի, բայց չի գտել նրանց շիրիմները… 

Անհողակույտ մեռելներ…»1։ 

Ալաջաջյանի համար հոր մտապատկերը նաև ազգային արժանապատ-

վության խորհրդով է լեցուն, և եթե մի կողմից այն հիմք է իր ժողովրդի ապ-

րած ողբերգական դեպքերի բացահայտման համար, ապա մյուս կողմից ար-

տացոլումն է իր՝ որպես գրողի գաղափարական ու գեղարվեստական մտա-

ծողության անմիջական դրսևորումների։ Կարելի է ասել, որ Ալաջաջյանի 

հայրը՝ որպես հույզ, զգայնություն ու գաղափարադրույթ, ներկա է այս վեպի 

ամբողջ շարադրանքում և ներառված է որոշ կերպարակերտումներում 

(Արամի հոր, Թումասի և այլոց)։ 

Վեպում հառնում է կրկնակի արծվաբերդ Զեյթունը` իր հող ու ջրով, թա-

վուտ անտառներով ու խորխորատ ձորերով, կապույտ երկնքով ու մինչև այդ 

երկինքը բարձրացող լեռնաշղթաներով և մանավանդ իր հերոսածին մարդ-

կանցով, այն ամենով, որ կոչվում է ծննդավայր ու հայրենիք, հայ ու Հայաս-

տան։ 

Հենց այդ ամենի սերն է, որ նորից դեպի հայրենի եզերք է բերել գաղթի ու 

տարագրման ճամփեքով անցած հայ մարդկանց, որոնք տեսել էին Դեր-Զորի 

անապատները, կորցրել հարազատներին, բայց անմար էին պահել հայրենի 

հողի կարոտը, խաղաղ կյանքի ու արարման երազանքները։ Նրանք բոլորը 

եկել էին խաղաղ ու ստեղծարար աշխատանքի նվիրվելու համար, բայց 

ստիպված եղան ոչ թե մաճ ու մուրճ, այլ զենք վերցնելու։ 

Վեպն արտացոլում է այդ մարդկանց կյանքի մի կարճ ժամանակա-

շրջան` Առաջին համաշխարհային պատերազմից հետո Կիլիկիա վերադար-

ձած հայերի օրհասական կյանքը 1919-1921 թթ., որն ընդհատվեց ֆրանսիա-

ցիների ու քեմալականների միջև կնքված` Կիլիկիան թուրքերին հանձնելու 

գաղտնի պայմանագրի գործադրման պատճառով` դրանով իսկ խափանելով 

Կիլիկիայի հայկական ինքնավար պետություն կազմավորելու ֆրանսիացի-

ների «խոստումը», մեկ անգամ ևս հաստատելով, որ մեծ տերությունները 

երբեք և ոչ մի պարագայում իրենց խոստումների տերը չեն մնում։ 

Այդ մարդկանց կյանքը լեցուն է անդառնալի ու անչափելի կորուստ-

ներով, շուրջբոլորը ողբ է ու կործանում, գետերից ելնող ողբ, ավերակներից 

ելնող ողբ, հողերի տակից լսվող ողբ, բայց կան նաև ցորենի հատիկի չափ 

ուրախություններ` հայրենի հողը, հրաշքով փրկված հարազատների վերա-

գտնումը, խաղաղ կյանք վերակերտելու հավատը, նախնիների գործը շարու-

նակելու նվիրումը։ 

Հայրենի եզերք վերադարձի բաղձանքը հայ մարդու ամենակայուն ու 

տևական հատկանիշներից մեկն է եղել ու մնում դարեր շարունակ, նրա 

մտածողությունն ու գործունեությունը ձևավորող ուժերից մեկը, ոչ թե 

                                                           

1 Ալաջաջյան Ս., Չսպիացած վերք, Երևան, 2019, էջ 47։ 



 
172 

հոգևոր, այլ իրական հայրենիքի գոյության պայմանը։ Վերադառնալ նշանա-

կում է հավատարիմ մնալ ինքդ քեզ, նշանակում է մասնակից լինել կառուց-

ման, նշանակում է շարունակել մնալ հայ, նշանակում է… վրեժ լուծել նա-

հատակվածների համար։ 

Ամերիկայում հայտնված Համաստեղն իր պատմվածքներից մեկի հերո-

սի` Օվանի տղայի շուրթերով հայ մարդուն պատած հենց այդ հոգեմաշ ու 

կսկծալի բաղձանքի մասին էր խոսում, հեքիաթ այն գյուղի, որ Չայի կամուրջ 

ուներ, դեպի վանք տանող Հողդար ճամփա… ռանչպար Թորո ու երեցփոխ 

Վարդան… 

Ալաջաջյանի հերոսների համար այդ երազ-երկիրը Պաղ-Աղբյուրն է, 

Սուրենյանց վանքը, Այրածոյի լեռները, Ձորագետը, Շուղրը, Բերդաջիղը, 

Ցլաքարը, Ստեփան Ուլնեցին իր գրություններով ու օրհնություններով։ 

Վերադարձի այդ տենչը երկու հեղինակների գործերում հնչում է որպես 

հարատևության երաշխիք, ազգային գոյության կարևոր հիմք, կյանքի 

կռվան։ 

Ալաջաջյանի այս վեպը, որքան էլ շարադրված է գեղարվեստական 

խոսքի բարձր մակարդակով, իր բուն խորքի մեջ պատմական վկայախո-
սություն է, հայ ժողովրդի մի կարևոր հատվածի իրական պատմությունը 

կոնկրետ ժամանակամիջոցի ընթացքում։ Բայց այն լոկ անցյալի պատմու-

թյուն չէ, այլև միջոց թափանցելու ներկայում ընթացող մի շարք իրադարձու-

թյունների խորքը, անցյալի օրինակներից դասեր քաղելու հնարավորություն։ 

Ալաջաջյանի վեպի հերոսը անհատ մարդը չէ։ Այն արտահայտում է հայ 

ժողովրդի արևմտահայ հատվածի ամբողջական կեցվածքը և ընդհանրաց-

նում այն հերոսական դիրքորոշումը, որն ուղեկցել է նրան այս աշխարհում 

իր արդարացի իրավունքները պաշտպանելու գործում։ 

Վեպում կա այսպիսի հատված. գլխավոր հերոսներից մեկը` Արամը, 

այցելում է քայմաքամ Շեբեբին և լսում մի թուրք սպայի խոսքերը. «…հայե-
րը եղեգներ են, մենք` նրանց քամին, որ կողմ փչենք, այն կողմ էլ կխոնարհ-
վեն»1։ 

Հայերը եղեգներ են… Զեյթունցիներն իրենց մղած վերջին հերոսամար-

տով եկան հաստատելու, որ իրենք, Խաչիկ Դաշտենցի խոսքերով ասած, 

«չաթալ օսկոր» ու «չորս պլոճիկ» ունեցող2 մարդիկ են, և եթե եղեգներ են, 

չճկվող եղեգներ են, ու եթե ընկնում են, նաև կանգնել ու խոյանալ գիտեն։ 

Հենց այդ չճկվող եղեգների մասին է Ալաջաջյանը հյուսել իր վեպը, որ 

                                                           

 Զեյթունի պատմական անունը Ուլնիա է։ 
 Գավառապետ, խոսակցական՝ տեղապահ, փոխգնդապետ։ 
1 Ալաջաջյան Ս., Եղեգները չխոնարհվեցին, Երևան, 2004, էջ 173: (Այսուհետև այս գրքից 

հղումները տրվելու են շարադրանքում` փակագծում նշելով միայն էջը. տողատակի 

ծանոթագրությունները մերն են – Ա. Ա.): 
2 Տե՛ս Դաշտենց Խ., Ռանչպարների կանչը, Երևան, 1984, էջ 9։ 



 
173 

ասք է հերոսության, պայքարի ու մահվան պատմության, աննկուն այն 

սերնդի կյանքի արտացոլանքը, որին ջանացին խոնարհեցնել թշնամիները, 

բայց չհաջողեցին` անկախ նրանից` գոյամարտի ելածները հաղթեցին, թե 

պարտվեցին։ 

Վեպում հեղինակային խոսքը հայրենասիրական խոր բովանդակու-

թյուն է ստանում նաև մախրենու առթիվ` հաստաբուն, հաստակոճղ ու 

սաղարթախիտ այն ծառի, որ խորհրդանշական իմաստով է ներկայացվում, 

հանդես բերվում որպես քամիների դեմ կանգնած անհնազանդության 

մարմնացում, դեպի հողը խորացող հաստաբեստ արմատների վրա հենված 

գոյ, նման այն ժողովրդին, որը դարեր շարունակ ապրել է իր շուրջբոլորը, 

հանգստացել սաղարթախիտ ճյուղերի ստվերի ներքո, անտառի խորքերից 

եկող մշկենու հոտն առել, ջերմացել ու սիրել հայրենի հողը։ 

Վերադարձի, կյանքի սիրո, պայքարի ու ինքնազոհման հեղինակային 

այդ խոսքը վեպում հնչում է որպես հայ մարդուն ուղեկցող հավերժական 

երգ, համախմբման ու միասնության անկանգ մեղեդի։ 

Ալաջաջյանի վեպը նաև դատապարտման վճիռ է իրենց որջերից ու 

մզկիթներից ելած և ամբոխ դարձած, բիր ու զենք առած թուրք խուժանի դեմ, 

որ միայն քանդել ու սպանել գիտի, որ մերժում է այն ամենը, որ գեղեցիկ է ու 

արարող կյանք։ 

Վեպն իր ամբողջության մեջ հեղինակի հոգուց պոռթկացած պատգամ է 

ու նաև կանչ, սրտի ճիչ ու մորմոք։ 

Խորհրդանշական է վեպի սկիզբը. տաք լուսաբացի իրողությունը 

կտրուկ փոխվում է. աղբյուրից ջուր կրող կանայք իրենց սափորները դա-

տարկում են որպես հարգանքի տուրք ու նշան՝ թշնամու կողմից նենգորեն 

խփված, գաղթ ու անապատ տեսած Բաչալենց Սեթի հիշատակին։ Եղեռնից 

ողջ մնացած ու հայրենի տուն վերադարձած զեյթունցիները համոզված են, 

որ Սեթը «վերջին զոհը չէ», ու սարսուռով մտածում են. «Սխա՛լ է մեր 
վերադարձը, պետք է հեռանալ» (էջ 4)։ 

Ամբողջ վեպի ընթացքում ծավալվում է կարևոր հենց այդ՝ մնալու կամ 

հեռանալու հարցը. վերադարձողների համար Կիլիկիան հայրենի՞ք է մնա-

լու, թե՞ ոչ։ Ալաջաջյանի վեպը հաստատում է, որ դա սոսկ վերադարձ չէ 

հայրենի բնաշխարհ, այլև վերադարձ է դեպի կյանք, ինքնահաստատման 

վճիռ, ազգային գոյատևման խարսխի կայացում։ 

Համաշխարհային պատերազմը հայ զանգվածների վրա թողել էր 

ցնցոտիներ, իսկ եղեռնը` մերկություն։ Մերկություն մարմնի և հոգու, հավա-

տի ու մանավանդ` հույսի։ 

Գրողը մանրամասնորեն է պատկերում շրջանի ողբերգական կացու-

թյունը, մարդկանց պատած անանց վշտի դրսևորումները, հույսի ու անհու-

սության` իրար հաջորդող այն հոգեվիճակները, որ որքան ուրախություննե-

րով էին լեցուն, նույնքան էլ կորստաբեր էին ու կործանարար։ 

Հարազատ բնօրրանից դուրս քշված զեյթունցիները ամբողջ չորս տարի 



 
174 

բռնագաղթի էին ենթարկվել, ու հիմա նրանց բեկորները ձեռնարկել էին 

հայրենի օջախի վերականգնումը` կարծրացած հոգիներում պահելով իրենց 

հարազատների, ծնողների ու որդիների կորստի վիշտը։ Այդ է պատճառը, որ 

Սեթի աճյունի առջև չեն արտասվում, ու նաև այն, որ նահատակ հերոսների 

դիակների վրա արտասուքը նախատինք էր համարվում այդ աշխարհի 

մարդկանց համար։ 

Քարաշատ, կարծր, «ուս-ուսի» կառուցված Զեյթունի, «…որի մեջքին 
Այրածո սարն էր, ապա սարի ուսին մի ուրիշ սար, սարը սարին թիկնած, 
սարից ծնվող մի այլ սար, սարը սարին կամո՜ւրջ» (էջ 33), իսկական 

խորհրդանիշն է Փառենը` ձիգ, մռայլ, մախրենու նման կանգուն, ծառա-

կեղևի պես խանձված դեմքով ու խանձված ճակատագրով։ 

Ալաջաջյանը հանձին նախկին վարժապետ Փառենի կերտում է հայ 

մարդու, հայաշխարհը մարմնավորող հայրենասեր մտավորականի ու նվիր-

յալ զինվորի կերպար, ում վերաբերյալ ստեղծում է իմաստալից ու ազդեցիկ 

ևս մի պատկեր. «Փառենն անջատվեց մախրենուց, և կանանց թվաց, թե ծառի 
բունը կիսվեց» (էջ 3)։ Ծառի բուն, ծառի կոճղ ու արմատ` կանգնած հայրենի 

հողի վրա, ինչպես ամեն մի զեյթունցի, ինչպես «նվագավոր հայրենի» Մկրտիչ 

Պեշիկթաշլյանի պատկերած զեյթունցի իր նախորդները, «որոնք ի բյուր 
պատերազմաց թեպետ խոց` // Մեջ ամպրոպաց ի ժայռ կանգուն են կեցեր»1։ 

Գրողը միագիծ հերոսներ չի ստեղծել, և ոչ էլ նրանք բևեռացված են` 

միայն դրական կամ միայն բացասական։ Վեպում գործող գլխավոր թե 

երկրորդական այդ մարդկանցից և ոչ մեկը չի եկել Զեյթուն՝ հերոսություններ 

կատարելու։ Նրանք վերադարձել են՝ իրենց հողն ու երկիրը վերաշինելու, 

այնտեղ ապրելու համար, բայց նրանց ստիպում են կռվի ելնել` մեկ անգամ 

ևս գաղթի ճամփեքով չքայլելու, նախնիների մասունքներն ու սրբություննե-

րը պաշտպանելու համար։ 

Այդ սրբությունները շատ էին, որոնց մի մասին անդրադառնում է գրողը, 

վերակոչում նյութական ու հոգևոր այն արժեքները, որոնք դարեր շարունակ 

ապրեցրել են Զեյթունի քաջասիրտ սերունդներին, պայմանավորել նրանց 

հավատալիքներն ու ներաշխարհը։ 

Ալաջաջյանը լավատեղյակ է ոչ միայն Ուլնիա աշխարհի պատմական 

անցյալին, այլև կիլիկիահայության կենցաղին ու բարքերին, ավելին, իր գեր-

դաստանի բերումով լինելով այդ ամենի կրողներից մեկը` իր անդրադար-

ձումներով մոռացության գրկից փրկում է շատ սովորույթներ։ Այդ էջերը ոչ 

միայն ճանաչողական արժեք ունեն, այլև վիպական գործողություններին 

հաղորդում են բնականություն, պատումը համեմում հայեցի գուներանգնե-

րով, կենդանի ու բաբախող կյանքի տպավորություն ստեղծում։ 

Այդ ամենին հավելվում են գրողի տեղեկատվությունները Զեյթուն աշ-

                                                           

1 Պեշիկթաշլյան Մ., Տաղեր, Երևան, 1961, էջ 54։ 



 
175 

խարհի ծառ ու ծաղկի մասին։ Բնաշխարհի վերաբերյալ հեղինակի ունեցած 

համակողմանի գիտելիքները, մանավանդ ծառերի տեսակների ճանաչողու-

թյունը, բնակլիմայական երևույթների խորագիտությունը պատկեր առ 

պատկեր ի հայտ են գալիս վեպում և ընդհանրացնում այն անքակտելի կա-

պը, որ կա մարդկանց ու իրենց հարազատ եզերքի, հող ու ջրի միջև։ Հեղինա-

կային գաղափարադրույթն էլ հենց այդ է. դարերի ընթացքում ստեղծված 

հոգևոր ու նյութական արժեքները` ազգային բարքերը, հայրենի բերդերը, 

վանքերը, գրքերը, մատյաններն ու մանավանդ իրենց լեզուն ու հավատքը 

պահպանելու համար են վերադարձել զեյթունցիները։ Վերադարձել են կիլի-
կիահայության ազատագրական պայքարի պատմությունը շարունակելու 
համար։ 

Ալաջաջյանը հաճախ է անդրադառնում նաև պատմական աղբյուր-

ներին, որոնք վեր են հանում Ուլնիա աշխարհի անցյալը, օգտագործում 

վկայություններ, օրագրություններ, որոնք առհավատչյաներ են երկրի 

պատկանելության, նրա անցած դժվարին, բայց և հերոսական ճանապարհի, 

որոնցից են նաև «Թռչնոց գրքի»՝ ռազմագիտական ծածկագիր այն կանոնա-

գրքի հիշատակումները, որոնցից օգտվել են կիլիկիացիները թշնամիների 

դեմ մղած իրենց երկարատև կռիվների ընթացքում։ Ի դեպ, վեպի արժանիք-

ներից է նաև այն, որ հեղինակը ցուցաբերում է ռազմական գործողություննե-

րը պատկերելու մեծ վարպետություն` լինեն դրանք փոքր ընդհարումներ, 

թե հուսահատիչ կռիվներ (Մարաշի անկումը, Սաքիի լեռնանցքի, եղեգ-

նուտի գոյամարտերը և այլն)։ 

Կիլիկիահայությանը պատուհասած ցրոնքի, ավերումների ու կորուստ-

ների այդ օրերին գրողը վեր է հանում մանավանդ հայ ընտանիքի ստեղծման 

ու կայացման հարցը, որը նշանակում էր ամուր կապի ստեղծում ու հոգա-

տարություն մարդկանց միջև և ոչ միայն այդ, այլև հողին կառչելու վճիռ, 

սերունդների շարունակության երաշխիք։ 

Վեպում այդ ամենը մատուցվում է մարդկային կյանքի փոխհարա-

բերությունների բնական ընթացքով, որտեղ առանձնանում են մանավանդ 

հերոսների միջև ծավալվող երկխոսությունները, որոնք վերաբերում են 

կյանքի բազում խնդիրների և հատկապես ներաշխարհային ու ազգային 

հարցերին։ 

Այս մարդկանց կյանքի հակառակ կողմում ցցված է թուրքը` իր նախնա-

կան բնազդային պահվածքով ու նոր չարիքներ կատարելու պատրաստա-

կամությամբ։ Կիլիկիահայության նկատմամբ թուրք խուժանի ու զորքի գոր-

ծելակերպը կրկնակի դաժան էր նաև այն պատճառով, որ նրանց մի մասը 

բալկանյան երկրներից այստեղ բերված մարդիկ էին, որոնք, պարտություն 

կրելով մեծ տերություններից, իրենց վրեժը լուծում էին քրիստոնյա հայերից։ 

Բայց թուրքը միայն մարդասպան չէր։ Նրա նպատակը թալանելն էր ու 

մանավանդ քանդելը։ Ալաջաջյանի վեպը փաստում է, որ նա մշակութաբա-

նական առումով ևս չարիք է. ավերում է այն ամենը, ինչը գիր է ու քանդակ, 



 
176 

արձանագրություն է ու կառույց, միտք ու շինություն։ Արդեն քանի՜դար 

թուրքը դուրս էր եկել աշխարհը նվաճելու։ Եվ նրա արշավը նման չէր և ոչ մի 

զորականի կռվի, որ մղվում է զորքի միջոցով։ Իր զորագնդերի հետևից նա 

տանում էր ամեն բան ոչնչացնող իր վաչկատուն բնակիչներին, որոնք չէին 

թողնում քար քարի վրա ու բնակալում էին գրավված հողերի վրա, ոչնչաց-

նում տեղաբնիկներին, ստեղծում «հայրենիք», որ իրենցը չէր, և որին չգոյ 

«վաթան» անվանումն էին տալիս` ապրելու միակ կենսաձև ընտրելով այն 

ամենի ոչնչացումը, որը թուրքական չէր։ 

Ծանոթ, շատ ծանոթ մի պատմություն, որ լավ գիտեին զեյթունցիները, 

բայց նորից (արդյո՞ք վերջին անգամ) հավատացին եվրոպացիների խոս-

տումներին, հավատացին նրանց մարդասիրական «որոշումներին» ու մոռա-

ցան, որ թուրքը նույն թուրքն է եղել դարեր շարունակ ու միշտ մնալու է նույ-

նը։ 

Մեզանում շատ է գրվել, որ աշխարհը անհոգ ու անտարբեր մնաց հայոց 

եղեռնի նկատմամբ։ Ալաջաջյանն իր վեպում յուրովի է շոշափում այդ հար-

ցը։ Գրողը չի անդրադառնում աշխարհի՝ նախկինում ցուցաբերած այդ ստոր 

վերաբերմունքին։ Նա գրում ու խոսում է նոր դրսևորումների մասին։ «Մար-
դասեր» Ֆրանսիայի անգործության, 1916 թ. Անգլիայի ու Ֆրանսիայի միջև 

կնքված «Սայքս-Պիկո» համաձայնագրի սնանկության օրինակով, ըստ որի՝ 

պետք է ստեղծվեր Կիլիկիայի հայկական ինքնավարությունը, Ալաջաջյանը 

ցույց է տալիս նաև նոր ժամանակներում հյուսվող նենգ շահագրգռություն-

ները` միշտ նույն դերակատարներով` Անգլիա, Գերմանիա, Ռուսաստան, 

Ամերիկայի Միացյալ Նահանգներ, Իտալիա…, միշտ նույն խարդավանք-

ներով, միշտ նույն նպատակներով` ձեռքը գցել այն «համեղ» պատառը, որը 

Թուրքիան էր։ 

Ալաջաջյանի աշխարհճանաչողությունն ու խորաթափանցությունը այդ 

ամենի մեջ առանձնացնում են մանավանդ Անգլիայի բացասական դերը 

հայկական հարցում։ Այդ ամենի հետևանքով էր նաև, որ հայ մարդը 

գաղթական ու աքսորյալ էր դարձել իր երկրում, իր հողի վրա, ու հարազատ 

արևը կրակի էր վերածվել, ավազուտները` շիրիմի, և աստվածապաշտ ու 

խաղաղասեր հայ աշխատավորը ստիպված էր ի վերջո գալ այն համոզման, 

որ իրեն սպանողին պետք է սպանությամբ պատասխանել։ 

Ապրելու, հարատևելու ու նաև չարին պատժելու վճռականությունը 

Ալաջաջյանը հատկապես մարմնավորել է իր կերտած գլխավոր հերոսների` 

Փառենի, Արամի, Կարոյի, Սիմոնյանի կերպարներում։ 

«Նավը լերան վրա» վեպում Կոստան Զարյանը մի այսպիսի միտք է ար-

տահայտում` կան «ամեհի» կռվողներ և կան «գաղափարի» մարդիկ։ 

Ալաջաջյանն իր վեպում կերտում է միևնույն ժամանակ և՛ կռվող, և՛ գա-

ղափարակիր մարդկանց տիպարներ, որոնցից հատկապես առանձնանում է 

Փառենը։ 

Որքան էլ Արամը ավելի մեծ լիազորություններով է օժտված և բարձր 



 
177 

պաշտոն ունի, վեպի կենտրոնական հերոսը մնում է Փառենը հանձին որի 

գրողը արտահայտում է վեպի գաղափարական իր իդեալը` վերադարձի 

փաստ, հոգևոր ու ազգային արժանիքների պահպանում, գոյակռվի իրակա-

նացում, փրկվելու հնարավորություն (նա միակն է վեպի գլխավոր հերոս-

ներից, որ չի մահանում)։ 

Փառենը, կյանքի մեծ փորձառություն ունենալով, միանշանակ չի ընդու-

նում կատարվող դեպքերը, կասկածով է վերաբերվում Արամի կողմից կա-

տարվող քայլերին, այն համոզումն ունի, որ մեծ տերությունները կարող են 

ամեն րոպե լքել իր ժողովրդին, ու կարող են կրկնվել աքսորն ու ջարդը։ 

Մտածումների երկվությունը, որն անընդհատ տանջում է նրան, թեև մի կող-

մից միջոց է հեղինակի համար իր հերոսի կերպարի հարստացման (հոգե-

կան հույզեր, իրականացվող գործողությունների բազմազանություն ու բազ-

մադիմություն և այլն), սակայն մյուս կողմից արտացոլում է այն բարդ ու հա-

կասական իրավիճակը, որի մեջ հայտնվել էր ամբողջ կիլիկիահայությունը։ 

Փառենը լավ գիտի իր ժողովրդի պատմությունը, այն բնաշխարհը, որի 

մեջ հասակ է նետել հայ մարդը։ Նա հոգով ու էությամբ կապված է հայրենի 

եզերքին, հաճախ է զրույցի բռնվում ոչ միայն մարդկանց, այլև դաշտ ու 

լեռան, քար ու ծաղկի հետ. չէ՞ որ նրանք իր հարազատներն են, իր կյանքի 

հենասյուները։ Նա գիտե, որ թշնամին նույն նպատակներն է հետապնդում, 

ինչ մինչ եղեռնը, պարզապես առայժմ նա գործում է դարանից, մինչ կզինվի 

ու կկազմակերպվի։ Փառենը հասկանում է նաև, որ օգնող ուժ չկա Զեյթուն 

վերադարձած հայերի համար, ու նաև՝ տեղ չկա գնալու, քանի որ նախնինե-

րը այս քարալեռներն ու հովիտներն են ավանդել իրենց, և որ պետք է ամեն 

ինչ անել ապրելու ու գոյատևելու համար մինչ նահատակվելը։ 

Նրա նման է մտածում նաև Կարոն, որը, սակայն, ունի անբեկանելի այն 

համոզումը, որ գոյատևելու առաջին երաշխիքը թշնամուց վրեժ լուծելն է։ 

Կարոն շրջում ու տեսնում է, թե ինչպես են նոր վայրագությունների նախա-

պատրաստվում թուրքական բնակավայրերում։ Կարոն զենքի հավատավոր 

է, ամեն բանից առաջ նա ապավինում է զենքին և այդ զենքը հաճախ է օգտա-

գործում որպես արդարության վերականգնման միակ միջոց։ Հենց այդ հա-

մոզմամբ է նա պատժում թեջիրլեցի Օսմանին, չոփուր Ալիին, օվացի Քյո-

սեին ու մյուս մարդասպաններին։ Կարոն վրեժ ունի, վրեժ իր երկրի կորստի 

համար, վրեժ անապատներում անթաղ մնացածների, իր մարտական ընկեր-

ների կորստի, թշնամու ցուցաբերած անգթությունների ու հայատյացության, 

կրկնվող նորանոր սպանությունների համար։ 

Ինչպես բնութագրում է նրան Միքայելը, «երկու մարդ կա նրա մեջ», ու 

նրան հասկանալը դժվար է. այդ մարդը «և վրեժ է գոռում, և շարականներ է 
սիրում»։ Եվ իրոք, լինելով զենքի մարդ՝ Կարոն չի կորցրել այն ամենը, որ 

մարդկային է ու գեղեցիկ։ Նա էլ շատերի նման ձգտում է իր ընտանիքն 

ունենալ ու խաղաղ կյանքով ապրել։ Խոնարհված վանքից եկող պատարագի 

մեղեդին նրան մոռանալ է տալիս զենք ու թշնամի, հոգեպես նա վերանում է 



 
178 

թշվառ իրականությունից, մեղեդու թևերով սավառնում գեղեցիկի աշխար-

հում։ 

Կարոյի այս էության մեկ այլ դրսևորում է մարմնավորված Տրդատի 

մտածումներում ու գործողություններում, որին թվում է, թե իր նորածին 

զավակով ու նրա առաջին ճիչով վերսկսվում է նոր կյանք, և այդ նոր կյանքը 

ջանում է պահպանել թշնամու դեմ կռվելով` համոզված լինելով, որ այն 

մեռնելու կռիվ է և ոչ` հաղթանակի։ 

Ալաջաջյանը ստեղծել է Արամի բազմադիմի և անգամ հակասական կեր-

պարը, որն ավելի ճշգրիտ է արտահայտում այն բարդ կացությունը, որի մեջ 

հայտնվել էին Զեյթուն վերադարձածները։ Հոգեխռով կասկածներն ու մտո-

րումները անընդհատ տանջում են Արամին` զինվել և թշնամուն առիթ տալ 

հարձակվելո՞ւ, թե՞ մնալ անզեն ու հույսը դնել ուրիշների վրա` լինեն դրանք 

օտար, թե Մարաշում ու Ադանայում գտնվող յուրային։ Այդուհանդերձ, Արա-

մի մտածողության ու գործունեության նշանակալի մասը էականորեն տար-

բերվում է վերոհիշյալ հերոսների տրամադրվածությունից ու դիրքորոշումից։ 

Արամը, որ կռվել է Ֆնդիճաքում, Արմենասարում և վաստակել «Ամանոսի 

առյուծ» մականունը, հանդես է գալիս որպես ամեն գնով խաղաղ կյանք 

պահպանելու գաղափարի ջատագով։ Այդ փխրուն խաղաղությունը պահպա-

նելու համար նա փորձում է տնտեսական հարաբերությունների մեջ մտնել 

այլազգի շրջանակների հետ, անգամ հանդուրժում ինչ-ինչ ոտնձգություններ, 

փորձում բանակցել թշնամու զինվորական ղեկավարության հետ։ 

Արամը մեծ հույսեր է կապում մանավանդ ֆրանսիացիների հետ, որոնք, 

իրականում, հազիվ էին իրենց պաշտպանում պատերազմի պարտությունից 

կրկնակի գազազած թուրքերից։ 

Վեպի մի շարք հատվածներում պատկերվում է Արամ-Կարո հակադ-

րությունը, որը երբեմն վերածվում է անզիջողականության, քանի որ երկուսի 

բևեռացված տեսակետները ճիշտ էին այնքանով, որքանով որ ճիշտ չէին։ 

Ունենալով միևնույն նպատակը` փրկել ժողովրդին թուրքական հարձա-

կումներից, նրանք խնդրի լուծման տարբեր ուղիներ են տեսնում։ Կարոն 

շատ ավելի գործնական միջոցների է դիմում` հասկանալով, որ թուրքը չի 

հանդուրժելու հայկական պետականության ստեղծումը, Արամը ջանում է 

ժամանակ շահել, սպասել դեպքերի զարգացմանը, չհրահրել թշնամուն… 

Շատ ավելի իրատեսական հայացքների տեր է Սիմոնյանը։ Խոհուն, հա-

մարձակ, քչախոս ու գործունյա այդ հերոսը սթափ հայացք ունի կյանքի 

նկատմամբ և ճիշտ է կողմնորոշվում բարդ իրավիճակներում։ Մյուս բոլոր 

գլխավոր հերոսների համեմատությամբ` Ալաջաջյանը քիչ է խոսում Սիմոն-

յանի մասին։ Սակայն այն, ինչ ասվում է, համակողմանիորեն բացահայտում 

է նրա հայրենասեր նկարագիրը, վեր հանում մանավանդ կազմակերպչա-

կան ունակությունները։ 

Ալաջաջյանը նախընտրում է վեպում գործող անձանց բնութագրել ոչ 

այնքան հեղինակային խոսքով, որքան նրանց կատարած գործերով, իսկ 



 
179 

երբեմն` համեմատությունների ու համադրությունների կիրառմամբ` միշտ 

պահպանելով բառի կամ պատկերի սեղմությունը։ Իր հերոսների բնու-

թագրման այդպիսի հակիրճ օրինակ է ներքոհիշյալ հատվածը, որտեղ գրողը 

բնության երևույթների զուգադրմամբ ընդգծում է այս կամ այն հերոսին բնո-

րոշ էական հատկանիշներ. «Անձրև… և մռայլ, ամպոտված մի դեմք, որ 
անձրևել չգիտե։ Արամը… 

Հեռագրատան վերնահարկի սենյակում` տամուկ լռություն, դրսի խո-
նավությունից ներս նետվող թաց հողի բուրմունք, և անամպ աչքեր, լայն 
բացված. սևեռուն։ Կարոն… 

Անձրևի թելերի պես թափվող վարսերի երազանք. կաթիլների պես շոյիչ 
ու հով մատներ, տաք սրտի վրա իջնող թացություն, և դեռ ինչ-որ տեղ 
երեխայի լացի պես միալար ու սրտակեղեք անձրև… Սիմոնյանը… 

… Ամպ, շանթալից, շարժվող ամպ։ Վարդապետը…» (էջ 192)։ 

Հակիրճ, բայց խիստ տիպական բնութագրումներ, որ բացահայտում են 

յուրաքանչյուրին առանձին-առանձին և բոլորին միասին։ Եվ ամենակա-

րևորը` անձրևի մշտական ներկայություն, որ երկնքից թափվող սովորական 

անձրև չէ, այլ թշնամուց եկող երկաթե անձրև։ 

Վեպում գործող հերոսներից ամեն մեկն իր «ճշմարտությունն» ունի և 

գոյատևման իր ճանապարհն է դավանում։ Ալաջաջյանի հեղինակային 

հայացքը իհարկե շատ ավելի լայն է և հանգում է այդ ամենի կշռադատված 

համադրման գաղափարին։ 

Արամի ցանկացածը, որ նոր կյանք սկսելն է, Զեյթունը հայերով վերա-

բնակեցնելը, որը կնշանակեր պետականության սաղմերի հիմնում, իրա-

տեսական չէր, և այդ մտքին ի վերջո հանգում է նաև ինքը` Արամը` հասկա-

նալով, որ թշնամու կողմից գրավված հողերի վրա, թյուրքալեզու շրջապա-

տում հնարավոր չէ պետականություն ստեղծել, որ այդ հողը քոնը պիտի 

դարձնես և նոր մտածես պետականության մասին, որ անհող և անժողո-

վուրդ պետականություն չի լինում։ Արամի պատկերացումներում այդպես էլ 

չի որոշակիանում այդ պետականության հնարավոր նկարագիրը։ Այդ մա-

սին չի գրում նաև Ալաջաջյանը, ինչպես որ առհասարակ չի գրել մեր քաղա-

քական գործիչներից ու գրողներից* և ոչ մեկը։ Ցավոք այն մեզանում գրեթե 

միշտ պատկերվել է որպես երկնքում թևածող մի կապույտ թռչուն, և կարծ-

վել է, թե դրա «իջեցումը» բավական է, որ ստեղծվի ցանկալի դրախտային 

կյանքը, և կամ այն իրականությունը, որը պատկերված է Հովհ. Թումանյանի 

«Ոսկի քաղաքը» հեքիաթում։ 

Ասենք, որ իրականությունն այն է, որ ինչպես նախկինում, այնպես էլ 

հետագայում, երբ ստեղծվել են այդ պետականություն ասվածները, այն 

                                                           

* Ստեփան Զորյանի «Պապ թագավոր» պատմավեպում ևս չի ներկայացվում 

ցանկացված պետականության ինչպիսին լինելը։ 



 
180 

«ամենքինը չէ եղել հավասար» և ծառայել է միայն «յուրայինների» (շահնուր-

յան խոսքով` «քեռի, որդի, փեսա») համար բարեկեցիկ ու շահավետ կյանք 

ստեղծելուն։ 

Հայ իրականության մեջ կրկնվող ողբերգական, բայց մանավանդ պե-

տականաքանդիչ այս իրողությանը ժամանակին անդրադարձել է նաև Շա-

հան Շահնուրը և կատարել շատ բնորոշ ընդհանրացումներ։ Իր «Ազատն Կո-

միտաս» հոդվածում նա գրում է. «Հայ պետականութեան կործանումը նման 
է ջերմաչափի ջախջախումին, որով նաեւ սնդիկի կոտորակումին։ Հայ ըն-
տանիքը սնդիկի այն ամրակուռ մետաղեայ գնդիկն է, որ կը ցրուի խօլաբար։ 
…Ընտանիքի գաղափարին միսթիքը չի կրնար սակայն փոխարինել 
ազգային զգացումին միսթիքը։ Որպէսզի կատարուի տարտղնուած գնդիկ-
ներու այնքան ցանկալի միացումը, ոմանք պահանջը զգացին բարձրաստի-
ճան ջերմութեան…

 Եվ եթէ աչքի առջեւ ունենանք սա յառաջատւութիւնը – 
անհատ, ընտանիք, ազգ եւ մարդկութիւն, կը տեսնինք, որ Հայը անշարժա-
ցած է երկրորդ հանգրուանի վրա ու չէ հասած ազգութեան աստիճանին։ 
Այսօր կան տարանջատ ընտանիքներ, բայց չկայ Ազգն Հայոց»1 (ընդգծում-

ները մերն են – Ա. Ա.)։ 

Պետականությունը նաև երկսայրի սուր է. կարող է փրկություն ու միու-

թյան ուժ լինել, կարող է նաև բաժանման ու կործանման փանաքի որդ դառ-

նալ` նայած թե պետականությունը մարմնավորող կառույցները` բանակ, 

ոստիկանություն, դատարան…, ծառայում են ժողովրդի՞ն, թե՞ իշխանու-

թյուններին, որոնք այդ պետականությունը հաճախ դարձնում են շահագործ-

ման գործիք։ Չէ՞ որ այդ պետականություն ասվածը զանազան դրսևորումներ 

ունի` միապետություն, ժողովրդապետություն, հանրապետություն, կայսե-

րապետություն, բռնապետություն … Չէ՞ որ աշխարհում քիչ չեն դեպքերը, 

երբ սեփական պետության լուծը ավելի ծանր է լինում։ Չէ՞ որ պետակա-

նությունը չի նշանակում գոյության պահպանում։ Այն ամենից առաջ 

արդարության մեջ ազատ ապրելն է և ուրեմն՝ ՕՐԻՆԱՊԵՏՈՒԹՅՈՒՆ է, որ 

պիտի ստեղծել աշխարհում։ 

Բայց դառնանք կերպարներին: 

Դեպքերի զարգացումները աստիճանաբար փոխում են Արամի դիրքո-

րոշումը։ Ժողովրդին «ապրել սովորեցնել» ու «խաղաղ կյանք» ապահովել 

ցանկացող Արամը համոզվում է, որ թշնամին միշտ էլ գալու է և այրելու ու 

ավերելու է կառուցվածը` լինի դա տուն, թե եկեղեցի։ Այդ համոզման արտա-

հայտություններից մեկն այն պատասխանն է, որ Արամը տալիս է թուրք 

փոխգնդապետի վերջնագրին. «Շինեցե՛ք մեր տները, և մենք կհանձնենք զո-
րանոցը։ Զենքերը չենք տա. եկե՛ք, առե՛ք։ Զինվորացու չունենք։ Սպանվա-

                                                           

 Նկատի է առնվում հեղափոխությունը։ 
1 Շահնուր Շ., Ազատն Կոմիտաս, Երեւան, 2003, էջ 13-14։ 



 
181 

ծին1 ծառայության չեն կանչում» (էջ 207)։ Ի դեպ, թուրքերի կողմից ներկա-

յացված վերջնագիրը, ըստ որի՝ զեյթունցիները պետք է դատարկեին իրենց 

զբաղեցրած զորանոցը, հանձնեին զենքերը և զինվորագրվեին միլլիական 

բանակին, եթե մի կողմից ապացույցն է այն բանի, որ Արամի ծրագրերն 

անիրագործելի մի բան էին, մյուս կողմից հաստատումն է այն ճշմարտու-

թյան, որ օսմանցին բոլոր ժամանակներում հետամուտ է մի նպատակի՝ 

Թուրքիան տեսնել առանց այլազգիների, մանավանդ՝ առանց քրիստոնյա-

ների: 

Այդ նույն ողբերգական իրադարձությունները սկսում են փոխել նաև 

Փառենի նման «ամուր կոճղին», նաև ֆիզիկապես. «Այն, որ մախրենու վրա 
փոսիկներ են առաջանում, և կեղևը փորձում է ծածկել փոսիկները, այն, որ 
արցունքի պես կաթում է խեժը և գնդիկի պես չորանում, այն, որ շերտա-
վորվում է բնի վրա և դյուրավառ ճյուղ է դառնում, Փառենն է, հին կոճղը, հին 
մախրենին, որ մի ժամանակ շարժվում էր, տեղափոխվում հողի վրայով, 
ժայռից ժայռ, բարձունքից բարձունք։ Այտերը փոս էին ընկել, աչքատակին 
առաջացել էին տոպրակիկներ. ծնոտը մազակալվել էր, ու մորուք էր աճում, 
շորերը պատառոտված էին, հնամաշ։ …Փարթամ ուսերի վրա ո՞վ էր դրել 
այն անտեսանելի ծանրությունը, որ ստիպում էր կքվել։ …Կարծես կայծակ 
էր խփել մախրենու կատարին» (էջ 209)։ 

Վերադարձի վճիռը ճի՞շտ համարել, մնալ ու շարունակե՞լ սերունդների 

կյանքը, թե՞ թողնել երկիրն ու հեռանալ` փրկելով այդ նույն սերունդների 

վաղվա կյանքի ընթացքը։ Այս հարցը տարբեր ձևակերպումներով վեպում 

հաճախ է արծարծվում։ Ալաջաջյանի պատասխանը հստակ է. իրականու-

թյունն այն է, որ վերադարձել է կիլիկիահայության մի հատված, ուրեմն 

ճշմարիտը նրանք են։ Խնդիրն այն է, թե ինչպես են նրանք շարունակելու գո-

յատևել. Ալաջաջյանի պատասխանը այստեղ ևս հստակ է՝ ձգտել խաղա-
ղության և պատրաստ լինել անհավասար կռվի։ 

Որտե՞ղ է ճշմարտությունը, և ո՞վ է իրավացի։ Հարց, որ հաճախ է 

ծագում վեպն ընթերցելիս։ 

Կարող է թվալ, թե վերոհիշյալ ուղիները տարբեր են, անգամ` իրար հա-

կասող։ Իրականում դրանք նույն ժողովրդի դառը ճակատագրի հնարավոր 

երկու ընթացքներն են՝ մեկը մյուսով պայմանավորված, մեկը մյուսից բխող։ 

Հեղինակային ասելիքն էլ հենց այդ է. չկա ու չի կարող լինել խաղաղ 

կյանք, եթե պատրաստ չես զենքով այն պաշտպանել. զենքը խաղաղության 

երաշխիքն է, խաղաղությունը` զենք ունենալու հնարավորություն։ 

Զենքի հարկը ճիշտ է պատկերացնում նաև Թագաճյան վարդապետը, 

որը երիտասարդության տարիներին քիչ կռիվներ չի մղել և այժմ, երբ տա-

րիքն առել է, շարունակում է հավասարապես ծնրադրել իր հոգուց անբա-

                                                           

1 Հասկանալ՝ եղեռնի զոհերին։ 



 
182 

ժան երկու աստվածների` Քրիստոսին և Փրկիչ զենքին։ Նրա մասին հեղի-

նակը գրում է. «…ճակատագրի ու աստծո դեմ սև մի ուրվական, որ գնում էր 
չգիտես ուր, մարդկանց հոգու սևությունը պախարակելու» (էջ 43)։ 

Հանձին վարդապետի` Ալաջաջյանը կերտել է ազատ, արդար ու հավա-

տավոր մարդու առինքնող մի կերպար։ Վարդապետը մեծ նվիրում ունի առ 

քրիստոնեական հավատքը և նույնքան էլ «արի արանց» հայ մարդ է` 

փառավոր անցյալով. «Սա այն վեղարավոր հերոսն է, որ ձի նստած արշավել 
է Բերդուս-չայի թշնամիների վրա, սա այն հերոսն է, որ այս զորանոցում 
ապաստանած թշնամի զորքերին գերեվարեց…» (էջ 137)։ 

Միևնույն ժամանակ, նա ժողովրդական ավանդույթների, ծեսերի ու տո-

ների պահապանն է, որոնք նույնպես գոյատևման կռվաններ են, ժողովրդին 

ժողովուրդ պահելու հզոր ուժ։ 

Համատարած անելանելիության ու դատապարտվածության մեջ Զեյթու-

նի զորանոցում ու նրա շրջակա տներում ծվարած հազար չորս հարյուր 

հայերը ջանում են մոխրակույտերի մեջ կյանքի նշաններ դրսևորել, սիրել ու 

սիրվել, ինչպես, օրինակ, Միքայելն ու Օսանը, Փոփոն ու Կատարինեն, ինչ-

պես Տրդատը՝ իր նորածին մանկանը, ուրախանալ, ինչպես Թումասն իր 

թոռներով, ինչպես վարդապետը՝ ամենօրյա իրենց աղոթքը հնչեցնել, ունե-

նալ իրենց տունը, իրենց հողում ծնվել ու այդ հարազատ հողում էլ թաղվել։ 

Չէ՞ որ իրենցն էր Զեյթունը, ու իրենք էլ պատկանում էին Զեյթունին։ 

Ալաջաջյանն այդ ամենը խտացրել է բազում կռիվների բովով անցած 

Միքայելի կերպարում։ Հոգով ու մարմնով վիրավոր Միքայելի` այս 

աշխարհում մեն-մենակ մնացած այդ մարդու, որը «ծնողներ չուներ, սպանել 
էին։ Քույր ու եղբայր չուներ, սպանել էին, ազգական ու բարեկամ չուներ, 
սպանել էին» (էջ 63), և նրան խնամող այրի Օսանի միջև հյուսված սիրո մի 

պահի պատկերը վեպում հնչում է որպես խաղաղ կյանքի հիմն, արևագալի 

ծնրադրում, սիրո նշխարի հավերժացում, գեղեցկության փառաբանում, 

բնական կյանքի շարունակում. «Արևը ներս ընկավ զորանոցի բակից, 
Օսանը` դռնից։ Միքայելի վիրավոր ուսն այլևս չէր ցավում… 

Օսանը մոտեցավ, նշխարի մի մասունք տվեց։ 
… – Գրկիր ինձ, Օսա՛ն, նստեմ, կանգնեմ, դիտեմ արևագալը։ 
Օսանը կռացավ, թևը նետեց Միքայելի մեջքին և ինչ-որ ուժ այն 

մագնիսեց տեղում։ Վզի տակ, այտերի վրա, մազերի մեջ Միքայելի շուրթերն 
էին, շրշող շուրթերը։ …Հետո չիմացավ, թե ինչու ինքը կիսամերկ պառկած է 
Միքայելի կողքին ու փափլիկ, ճերմակ ուսերը դուրս են մնացել վերմակից, և 
Միքայելը ավելի ու ավելի է սեղմվում իրեն, և ինքը` Միքայելին։ Բայց ինքը 
սեղմվում էր վախից, աշխարհն է ներշնչել, մենակությունից, որ կյանքն է 
պարտադրել, և առնական թևերի կարոտից, որ այրիությունն է պատճառել։ 
…Գեղեցիկ էր Օսանը, շա՜տ գեղեցիկ…» (էջ 55-56)։ 

Միքայելի և Օսանի հարաբերություններով թեև «անտեսվում» է Զեյթու-

նում ընդունված «պատվո օրենքը», բայց դա հենց ինքը` «կյանքի օրենքն» է, 



 
183 

որ կյանքի հաստատումն է դառնում, սիրո ու մարդու մեծարումը։ Նաև այդ 

ամեն բնականի ու մարդկայինի դեմ էին գործում թուրք մարդասպանները։ 

Արնախում այդ ցեղի բուն էությունը գրողը բացահայտում է թուրք սպայի՝ 

հղի Օսանին ասված խոսքերով. «– Մենք հայի դեմ ենք կռվում և նշանա-
կություն չունի, թե այդ հայը կին է կամ երեխա, ծերունի է կամ պառավ, 
ծնվում է կամ ծնվելու վրա է» (էջ 223)։ 

Զենք պահանջող թշնամուց մշակման համար փոքրիկ հողակտոր խնդրե-
լու գնացած Միքայելը նենգորեն սպանվում է։ Նրա մահը ազդակ է դառնում 

զեյթունցիների համար մեկ անգամ ևս համոզվելու, որ իրենց մահը ևս 

անխուսափելի է, և ոչ մի պարագայում չի կարելի վստահել թշնամուն, որ պի-

տի հնչեցնել վրեժի փրկարար երգը. «Երգը փրփրաց, ծավալվեց… Դա մի դղիրդ 
էր, որոտ։ … Հեղեղվում էր շառաչող գետը… Շարժվում էր հողը…» (էջ 191)։ 

Վեպում առկա են նաև մի շարք այլ հաջողված կերպարներ` Բու Մա-

նուկը, Նազարեթը, Ժանգ Սեդրակը, պատանի Փոփոն, ծերունի Թումասը, որը 

մարմնավորում է հայ մարդու ու բնության հավերժական կապն ու միա-

ձուլումը, որոնք թեև հանդես են գալիս առանձին դրվագներում ու դեպքերում, 

սակայն իրենցով տիպականացնում ու ամբողջացնում են շրջանի հա-

մապատկերը, արտացոլում ժողովրդական զանգվածների մտածողությունն ու 

զգացողությունը, դրսևորում համարձակության ու քաջության օրինակներ։ 

Ժողովրդական կամքի ու իմաստնության արտահայտիչ է Արամի 

հայրը, որն իր պատրաստած վերջին զենքը տալիս է Փառենին` նրան ու 

մյուսներին ուղղելով իր ծերունական պատգամը. «Կռվեցե՛ք մինչև վերջին 
շունչը։ Եթե փամփուշտը վերջանա, կռվեցեք քարերով, քարը վերջանա` 
փայտերով, փայտը ջարդվի` ձեռքով ու եղունգներով. կռվեցե՛ք մինչև արյուն 
չմնա երակների մեջ» (էջ 211-212)։ 

Դարերի խորքից եկող այդ պատգամը ապրեցնող այն ուժն էր, որ հնչել 

էր ու հար հնչելու է հայ մարդու համար, նրա գոյատևելու երաշխիքներից 

մեկը նաև գալիքի քառուղիներում: «Ա՛զգ,– գրել է Շահնուրն իր «Թերթիս 

կիրակնօրեայ թիւը» գրքում` խոսքն ուղղելով ողջ հայությանը,– Կռուէ՛ 
ամբողջութեամբը քու միսերուդ։ Եթէ՛ միսերդ ինկան պատառ-պատառ, 
կռուէ դնդերներո՛վդ, ջիղերո՛վդ, երակներո՛վդ։ 

Եթէ պայքարը զանոնք լափեց` կռուէ ոսկորներո՛վդ։ 
Եթէ ոսկորներդ փշրուեցան, կռուէ ծուծո՛վդ։ 
Եթէ ծուծ չմնաց, կռուէ աճիւններո՛վդ։ 
Եթէ ասոնք ալ տարտղնուեցան, կորուսուեցան, չքացան, այն ատեն 

կռուէ՛, ազգ, Հերոսո՛վդ»1։ 

Ալաջաջյանը վեպում կերտել է թշնամու, հատկապես ջարդարար թուր-

քի տարաբնույթ տիպեր` խարդախ, նենգ, անարդար և մանավանդ` դաժան` 

                                                           

1 Շահնուր Շ., Թերթիս կիրակնօրեայ թիւը, Պէյրութ, 1958, էջ 9։ 



 
184 

Շևքեթ, Շեբեբ և այլք` բոլորն էլ օժտված ընդհանուր նույն վարքով` թալանչի 

(Հակոբ Մնձուրին ասում է՝ թուրքը «խառնուածքով սպառող է, արտադրող 

չէ»), մարդասպան ու հայատյաց։ Այդպիսի մեկն է Ալի Քեհյան. վանք անար-

գող, ամբարտավան, Աստծո տուն տրորող հոխորտ այդ արարածին երբ 

Տրդատը շանսատակ է անում, Ժանգ Սեդրակը հարկ է համարում քաշել 

նրա ականջը և ասել մի քանի բառ, սովորական մարդկային բառեր. «Լավ 
բան չէ խաղաղ հողագործին սպանելը, հասկացա՞ր» (էջ 54)։ 

Սակայն թուրքը ինչպես կենդանության ժամանակ այդ չէր հասկացել, 

այնպես էլ մեռած ժամանակ այն չի հասկանում։ Իսկ առհասարակ քանի՞ 

թուրք կարելի է գտնել, որ հասկանա սովորական մարդկային այդ խոսքը։ Եվ 

կա՞ր որևէ արդար գործ, որ կատարվեր այդ երկրում, երկիր, որտեղ միշտ էլ 

տիրել են ավերն ու սպանդը, երկիր, որի ողջ պատմությունը ամփոփվել է 

արյան հեղումների ու այլոց հայրենիքների գրավման մեջ։ 

Վեպի երկրորդ մասի սկզբում ներկայացնելով Մարաշ քաղաքի ողբեր-

գական վիճակը` գրողն այն նմանեցնում է բանտի։ Թուրքերը գրավել էին 

քաղաքը, ոչնչացրել ֆրանսիական զորագունդը։ 

Այսպես կոչված «դաշնակից» պետությունները այդպես էլ չզինաթափե-

ցին Անատոլիայում հավաքված քեմալական բանակը, որը, օգտվելով այդ 

«դաշնակիցների» միջև առկա անհաշտելի հակասություններից, զինվեց 

նրանց իսկ օգնությամբ և օրեցօր է՛լ ավելի հզորացավ։ 

Մարաշի անկումից հետո Զեյթունը կորցնում է իր կապը նաև Հաճընի ու 

հայաբնակ այլ վայրերի հետ` դառնալով աշխարհից կտրված մի օազիս` 

շրջապատված թուրքական բնակավայրերով։ 

Հակիրճ, սակայն սպառիչ է Ալաջաջյանի կողմից ծովերից այն կողմ 

գտնվող Ալբիոնին տրված բնութագիրը, որը հավասարապես վերաբերում է 

մյուս բոլոր մեծ տերություններին. «Անգլիան իր շահերի շունն է» (էջ 70)։ 

Ողբերգական դեպքերի զարգացումներին զուգընթաց՝ այդ ճշմարտությունը 

ամրակայվում է վեպի նաև այն հերոսների մտորումներում, որոնք իրենց 

հույսերը դեռ կապում էին եվրոպական տերությունների հետ։ Ֆրանսիացի 

ենթասպա Դյուրեի հետ (ով միակ ազնիվ ֆրանսիացի զինվորականն է ու 

լավ գիտի իր պետության խարդավանքների դրդապատճառները) զրույցից, 

հայ լեգեոնական ուժերի զինաթափվելուց ու, մանավանդ, այրված Մարաշից 

դեպի Սիրիա փախչող հայ գաղթականներին տեսնելուց հետո Փառենը ևս 

հանգում է այն վերջնական մտքին, որ ամեն գնով պետք է զինել Զեյթուն 

վերադարձած ժողովրդին, որպեսզի մարաշցիների ճակատագիրը չունենան, 

որ Արամի` «բնական կյանք» ստեղծելու ձգտումը ոչ մի հենարան չունի, որ 

զենքը պաշտպանվելու միակ միջոցն է՝ փրկելու ոչ միայն մարդկանց, այլև 

                                                           

 Բրիտանական կղզիների հնագույն անվանումն է, որն օգտագործվել է թե՛ հին 

հունական և թե՛ հին հռոմեական գրականության մեջ: 



 
185 

հողը, տունը, ունեցվածքը, հոգևոր արժեքները, ամեն հայկականը, և որ այդ 

փրկությունը կարող է լինել երկու ձևով` փրկվել կռվելով ու զոհվելով և 

փրկվել կռվելով ու ազատվելով` երկու դեպքում էլ ելքը զենքի հետ կապելով։ 

Ընտրությունը միակն էր, և այն հաստատվել էր դարերի փորձառու-

թյամբ, որի վերաբերյալ հստակ եզրահանգումներ ունի նաև Փառենը. «Հենց 
որ զեյթունցին վայր չի դրել զենքը, ստեղծվել է մի պետություն, որ գրի է 
առել, ասենք, Պապուկ քահանան ս. Հրեշտակապետ եկեղեցու ձեռագիր 
«Հայսմավուրքի» վերջում։ Եվ ի՜նչ է Զեյթունից մինչև Վերջնասար հասնող 
հողակտորը, եթե ոչ ննջարան` հերոսների դամբարան, ռազմադաշտ ու 
խեղդվող ազատության կյանքի վերակոչը։ Քանի-քանի դար վայր չդրվեց 
զեյթունցու զենքը, և քանի-քանի դար սրբազան հուշարձաններ կանգնեց-
րինք։ Միայն մեկ անգամ, լոկ մեկ անգամ զենք չվերցրեց Զեյթունը, 1915-ին… 
Անեծք, անիծյալ թվական… Եվ հերոսական դամբաններ չերևացին, մեր 
շիրիմները մնացին անհայտ» (էջ 152)։ 

Փառենը, ի տես փլուզումների ու ավերների, իր օրագրություններում 

նշումներ է կատարում, որոնք յուրատեսակ նամակներ են` ուղղված հայ 

սերունդներին։ Այդ գրությունները դրսևորում են ոչ միայն Փառենի հոգում 

տիրող փոթորկումները, այլև մատնանշում են այն կորուստները, որոնք 

սպասվում էին Կիլիկիայի հայաթափությամբ` հավատափոխություն, հիշո-

ղությունների վերացում և այլն. «Հրաժեշտի երգ եմ գրում, և հայ ժողովուրդը 
Կիլիկիայի համար կդառնա պատմություն, երգ, հառաչանք. Կիլիկիան էլ 
հայ ժողովրդի համար կդառնա պատմագիրք. քարտեզ…» (էջ 177)։ Նմանու-

թյուն պետք չէ՞ տեսնել վերոհիշյալ տողերի արտահայտած մտքի և Արա-

րատ լեռը լոկ որպես նկար մեզ տրված իրողության միջև… 

Այս առումով վեպում շոշափվում են ոչ միայն վերը նշված մի շարք կա-

րևոր հարցեր, այլև մերօրյա տարաբնույթ արդիական այլ խնդիրներ, որոն-

ցից մեկն էլ տեղաբնիկների ու այլազգիների օսմանացումն է ու ազգուրա-

ցումը։ Մուսուլմանացման այդպիսի օրինակներով` բերդուսցիներ, կարա-

մանլցիներ, որոնց նախնիները հայեր են եղել, Ալաջաջյանը ցույց է տալիս 

հավատքի, մշակույթի ու ինքնության այն կործանարար վախճանը, որ սահ-

մանված է Թուրքիայի տիրապետության մեջ մտնող բոլոր ազգությունների 

համար (պատմական այդ իրողության հաստատումը չէ՞ այն, որ Առաջին 

համաշխարհային պատերազմի տարիներին 16-17 միլիոն հաշվվող 

թուրքերը այսօր 80 միլիոնն անց են)։ 

Փլուզման ու կործանման գիտակցումը Փառենի աչքերից ցավի ու զայ-

րույթի արցունքներ է հոսեցնում. «Այդ արցունքները բխում էին բիբերից և 
բիբերի մեջ ավերակված Ծամնդավն էր, մոխրացած մի հայսմավուրք, կիսա-
փուլ Կարմիր բերդը, պատառոտված մի սաղմոս, մգլոտած մագաղաթներ, 



 
186 

Կապանի բերդի մերկ սյուները*, Շողականը… Շիրմաքարը գողացված` 
Օշին իշխանի հողաթումբը, տապալված խաչքարեր… և այս բոլորին հա-
ջորդող ս. Գևորգ և ս. Աստվածածին եկեղեցիների անմարելի հրդեհները։ Էլ 
ինչպե՞ս լաց չլիներ հսկան։ Վեց հարյուր տարվա մի լաց էր, և արցունքները 
վեց հարյուր տարիների թացություն ունեին» (էջ 82-83)։ 

Թուրքերի և ֆրանսիացիների կողմից հայաբնակ Մարաշի երեքօրյա 

ռմբակոծության վերաբերյալ շատ ուշագրավ դիտարկում ունի գրողը, որն 

իր մեջ խտացնում է բոլոր ժամանակների նվաճողների վարկը. «…ավերում 
են նրանք, որոնք ոչինչ չեն ունեցել այս երկրի վրա, այս հողում, չեն տվել ոչ 
մի բարիք… ավերում են, որովհետև երկիրը իրենցը չէ, եկել են տիրա-
պետելու. և՛ փախչողն է այդպես եկել, և՛ հաղթողը…» (էջ 86)։ 

Այդպես էլ ֆրանսիացիներին հավատացող հայերը փլատակներ ստա-

ցան. թուրքերի հետ խաղաղ ապրելու՝ Արամի և նրա նման մտածողների 

հույսերը ավերակների տակ մնացին։ 

Ֆրանսիայի վարած ուխտադրուժ քաղաքականությունը սպառիչ է 

բնութագրում հեղինակը վեպում ներկայացված հենց ֆրանսիացի Դյուրեի 

նկարագիրը գնահատելիս. «…արդարամտության այդ զինվորը ֆրանսիացի 
է, բայց ֆրանսիացին Դյուրե չէ»։ Ու այդ «չէ»-ն զինաթափել տվեց տասը 

հազարանոց հայկական լեգեոնը, ձերբակալեց ու աքսորեց Կիլիկիայի 

ինքնավարությունը հռչակած հայկական կառավարության անդամներին, 

որի հետևանքով այդ «անկախությունը» ընդամենը մեկօրյա կյանք ունեցավ։ 

Ամերիկացիների վերաբերյալ ևս վեպում առկա են իրականությունից 

բխած եզրահանգումներ: «Որբացնել են տալիս ժողովրդին,– գրում է Ալա-

ջաջյանը,– որպեսզի հետո հավաքեն նրա որբերին» (էջ 89)։ 

1919 թվականը ոչինչ չէր տվել զեյթունցուն, 1920 թվականը ևս կորստա-

բեր էր եղել նրա համար` «անծին ու անպտուղ» (հայոց պատմության դառ-

նաղետ շղթայում կրկնված ի՜նչ օրինաչափություն)։ Եվ հիմա 1921 թվականն 

էր, Նոր տարի, իսկ իրականում ամեն ինչ հինն էր, ու այդ հինը 1915 թվա-

կանն էր` իր թողած անապաքինելի վերքերով։ 

Համատարած այդ հուսախաբությունների մեջ զեյթունցին այլևս պիտի 

կռվեր ոչ թե հաղթելու, այլ, ինչպես Ալաջաջյանն է գրում, «…կռվում էին… 
որպեսզի ոչնչանան» (էջ 90), ու պատահական չէ, որ այդ կռվողներն իրենց 

ճանապարհի երկարությամբ ձգվող քարայր-մենաստաններին յուրահա-

տուկ նոր անվանումներ են տալիս` Նահատակության քարայր, Սուրբ նպա-

տակի քարայր, Մարտիրոսության քարայր, Վրեժի քարայր։ Այն վրեժի, որ 

միայն իրենցը չէր, այլև անապատներում մնացածների, անթաղ մնացած-

ների, գաղթի ճամփաներում խողխողվածների։ 

                                                           

* Թուրքիան, նվաճելով տեղաբնիկ ժողովուրդների հայրենիքները, սեփականացրել է 

նաև այնտեղ առկա պատմական ու մշակութային արժեքները և դրանք վերագրելով իրեն՝ 

զբոսաշրջության միջոցով ապահովում է իր տնտեսության զարգացումը: 



 
187 

Ամբողջ վեպի ընթացքում ծավալվող այս դիրքորոշումը ազգային այն 

արժեքներից մեկն է դառնում, որն արտացոլում է հայ մարդու դիմադրողա-

կան ոգու ուժը, որը հակադրվում է ու հակակշիռ է այն սնանկ տեսակետի, 

թե համակերպությամբ ու հաշտվողականությամբ կարելի է գոյատևել և 

առաջադիմել։ 

Համաժողովրդական ընդվզումը, անխորտակելի ու անհողդողդ կամքի 

դրսևորումը վեպում այլաբանորեն է արտահայտված Ձորագետի նկարա-

գրությամբ. «Ձորագետի ահեղ հոսանքը զարնվում է ապառաժյա բնա-
թմբին… Ապառաժները ետ են մղում հոսանքը, ստիպում են ջրերին 
պտտվել, խառնվել իրար, ոռնալ ու ինքնապտույտով գտնել նոր հուն, այ-
սինքն` թեքվել դեպի արևմուտք։ Աղմուկը ահավոր է, գոռգոռում են ժայռերը, 
ջրերը, խճաքարերը, աղաղակում է գետի անհայտ հատակը, անդնդանում, 
կտրվածքից կաղկանձում է ջրապտույտը, քարերը զարնվում են իրար, 
ալիքները խոյանում են վեր…» (էջ 112)։ 

Այդպես գրում էր Խ. Աբովյանն իր «Վերք Հայաստանի» վեպի «Զանգի» 

գլխում, այդպես գրում են միայն կրակված հոգիները։ Պատկերն իրոք ուժեղ 

է ու խոր և վկայում է, թե Ալաջաջյանի ստեղծագործական երևակայությունը 

ինչպիսի՜ բարձունքների կարող է հասնել։ 

Ձորագետի ջրերի նման ալեկոծ է Փառենի հոգին, ու նա իրոք նման է 

հայրենի այրված մախրենուն։ Փառենից չեն տարբերվում Կարոն, որի ներ-

աշխարհը դատարկվել է վանքում լսած մեղեդիներից, Արամը` այլևս հուսա-

թափ պետականություն ունենալու երազանքներից, Սիմոնյանը, մյուս զեյ-

թունցիները` բոլորն էլ լեցուն հարազատների հին, նոր ու սպասվող մահերի 

վշտերով։ 

Անխուսափելի մահվան այդ նույն ճանապարհին են հայտնվել ամենքը։ 

Այդ դատապարտվածությունից ազատվողների կյանքը հավասար էր լինելու 

մի ուրիշ մահվան, որի համար էլ ողբում ու լաց են լինում Փառենն ու 

Սիմոնյանը. «... լքում ենք մեր հայրենիքը... Մեր հայրերի գերեզմանները 
այցելու չեն ունենա... Ետ դարձ չկա...  

– Էլ չենք տեսնի մեր ծննդավայրը...» (էջ 281)։ 

Զեյթունցիներն իրենց հարազատների գերեզմանները թողել էին Դեր-

Զորում, այժմ հոգևոր ու ազգային սրբությունները թողնելու էին թշնամուն, և 

իրենք մնում էին իրենց զենքերի հետ միայն։ 

Իրենց վերջին կռիվը զեյթունցիները մղում են եղեգնուտում։ Անզիջում 

մի կռիվ, որ մղվում է ոչ թե ապրելու համար, այլ մեռնելու` իրենց մահով 

հավերժացնելու համար այն ամենը, ինչը որ Ուլնիա աշխարհն էր ու նրա 

մարդիկ։ Մի ամբողջ եղեգնուտ էր ինքը` Զեյթունը, և առանձին-առանձին 

մի-մի հավերժական եղեգներ էին իրենք` զեյթունցիները, որոնց նախորդ-

ների մասին, ինչպես արդեն նշել ենք, այնքան հուզաթով գրել էր Զեյթունի 

1860-ականների երգիչ Մկրտիչ Պեշիկթաշլյանը, և ում տողերը այնքան 

հարիր պիտի գային նաև Ալաջաջյանի վեպի նահատակ հերոսների համար` 



 
188 

«ոչ փող զարկեին» և «ոչ արձագանք լեռնասոյզ»։ Նրանց համար չհնչեցին 

նաև «ողբոց երգեր սրտայոյզ»։ Նրանք մնացին իրենց փառքի հետ միայն և 

հենց դրա համար էլ պիտի «շա՜տ ապրեին»։ 

Հաղթեցի՞ն, պարտվեցի՞ն զեյթունցիները… ոչ ոք չի կարող ասել։ Գուցե 

և չհաղթեցին, բայց և չխոնարհվեցին ու մնացին կանգուն` բարձր, սլացիկ, 

հպարտ, անկոր, ասել է` անմահ։ Բայց դա անիմաստ նահատակություն չէր, 

այլ մահ հանուն ազատության ու ազգային սրբազան ուխտի։ «Ինչպիսի՜ ժո-
ղովուրդ։ Մի տասնամյակ էլ չկա, և՛ երկու եղեռն տեսավ։ Միայնակ թողեցին 
նրան և՛ աստված, և՛ մշակույթի պաշտպանները, և՛ քաղաքակրթություն 
քարոզող Եվրոպան, և՛ մենք։ Մենք մեզ միայնակ թողեցինք»,– իրավացիորեն 

ընդհանրացրել է Ալաջաջյանը (էջ 289) (ընդգծումը մերն է – Ա. Ա.)։ 

Եվ ուրեմն, նրանք բոլորն իրենց կյանքով ու պայքարելու անհողդողդ 

կամքով գրեցին մեր պատմության ոսկե էջերից մեկը` զեյթունցիների 

հերթական հերոսամարտը, որի մասին վկայում են նաև Զեյթուն աշխարհի 

ժայռերի ցցվածքներին ու հաստաբուն ծառերին փորագրված գրություննե-

րը` 1919, սեպտեմբեր…, 1920, մայիս, հունիս…, կռվում է Հաճընը, կռվում է 

Այնթապը», «1921, հունիս…, 1921, սեպտեմբեր, 1921` կռիվը դեռ շարու-

նակվում է…»։ 

Ինչպես Փառենը, այնպես էլ ամեն մի զեյթունցի եղավ հենց այն մարդը, 

որ Երեմիա մարգարեի բերանով արտահայտտում էր Տիրոջ միտքը, որ «Ես 
այն մարդն եմ, որ տառապա՜նք տեսա»։ 

Եվ պատահական չէ, որ վեպի ավարտին Փառենը գնում է աշխարհին 

վկայելու, որ չի վերջացել Զեյթունի հերոսամարտը, հաղորդելու, որ «դեռ 

իննսունինը մարդ կա մեռնելու» պատրաստ և հաստատելու, որ թեև 

թշնամին ժխտում է հայության իրավունքները, բայց չի կարող ուրանալ նրա 

աճյունները, նրա հին ու նոր զոհողությունները, և որ այս վեպն էլ այլ բան չէ, 

քան այդ իննսունինը ապրող մարդկանց, այն հազար երեք հարյուր զոհված-

ների ու նաև մի ամբողջ ժողովրդի ցած չդրվող զենքի պատմություն, 

ձեռքերին զենք ու հոգում վրեժ ունենալու պատմություն։ 

Մանրազնին դիտարկելու դեպքում վեպում կարելի է նաև վիճելի հատ-

վածներ տեսնել, օրինակ՝ համոզիչ չէ, որ թուրքերի դեմ կռիվների բովով 

անցած և պետականություն ստեղծելու երազանքով տարված Արամը Մա-

րաշի զորքերի հրամանատար Շևքեթի հետ կնքեր մի համաձայնագիր, ըստ 

որի հենց պետական գործառույթները՝ հայերի ազատ երթևեկության երաշ-

խավորում, քայմաքամի կողմից իրավունքների թույլտվություն, պարենով 

ապահովելու խոստում և այլն, պետք է հանձնվեին թուրքերի տնօրինու-

թյանը: Կամ, ինչպե՞ս կարող էր Մարաշի թեժ պաշտպանության ժամանակ 

Փառենը նստեր ու լաց լիներ՝ փոխանակ կռվելու: 

Քիչ են համոզիչ նաև Տրդատի վարմունքն իր կնոջ նկատմամբ ու մանա-

վանդ նորածին որդուց՝ այդ «ծանր» բեռից, անմարդկայնորեն ազատվելու 

արարքը: 



 
189 

Վեպում չի հիմնավորվում նաև ութ «դասալիքների» հեռանալը մի քանի 

ժամ հետո սպասվելիք կռվից առաջ, և այդ այն դեպքում, երբ Արամը 

կատարել էր նրանց պահանջը: Անհիմն են հնչում նաև Սիմոնյանի այն 

խոսքերը, որ իբր թե Հաճընի շրջակա թուրքերը հայ իշխանավորներից 

ավելի գոհ են, «քան էին իրենց սեփական իշխանության օրոք»: 

Մանավանդ անընդունելի է հեղինակային այն միտքը, թե թող լինեն 

քրիստոնյա և մուսուլման հայեր… 

Բայց, ինչպես ասում են, նման դրվագները բացառություններ են և չեն 

ազդում վեպի բազմընդհանուր արժանիքների վրա: 
 

 

Արծրուն Ավագյան – Երբ եղեգները կանգուն են 

 

Հոդվածում ներկայացվում է հայ գրականության տաղանդավոր գրողներից 

մեկի՝ Ստեփան Ալաջաջյանի լավագույն գործերից մեկը՝ «Եղեգները չխոնարհվե-

ցին» վեպը, որի առաջին հրատարակությունից թեև անցել են տասնամյակներ, սա-

կայն այն մեզանում ըստ էության և համակողմանի մինչև այժմ չի ուսումնասիրվել 

ու արժևորվել։ Վեպում պատկերվում է դերզորյան անապատներից հրաշքով 

փրկված և Առաջին համաշխարհային պատերազմից հետո Զեյթուն վերադարձած 

կիլիկիահայության կյանքը, որը տևեց ընդամենը երկու-երեք տարի, և այդ՝ ոչ միայն 

թուրք մարդասպանների գործունեության հետևանքով, այլև մեծ տերությունների 

վարած շահադիտական քաղաքականության ու մանավանդ Ֆրանսիայի ուխտա-

դրուժ վարքագծի պատճառով։ Բարձր գնահատելով վեպի գաղափարական ու գե-

ղարվեստական արժանիքները, մեկնաբանելով կերպարակերտման համակարգը՝ 

հեղինակը հատկապես շեշտադրում է վեպում արծարծված խնդիրների արդիակա-

նությունը։ Հոդվածում առաջ է քաշվում այն միտքը, որ Ալաջաջյանի վեպը, գեղար-

վեստական պատում լինելուց զատ, նաև պատմական արժեք ունեցող վկայախոսու-
թյուն է, Ուլնիա աշխարհի պատմամշակութային արժեքների վկայաբանություն, ժո-

ղովրդական ավանդույթների, ծեսերի ու հոգևոր այլ արժեքների գնահատում, որոնք 

ժողովրդին ժողովուրդ պահելու հզոր ուժ են։ Վեպում առաջադրված գլխավոր խնդի-

րը՝ գոյատևել՝ հիմք ունենալով պայքարը, կարևոր է ոչ միայն մեր ոչ վաղ անցյալի 

հերոսական էջերը չմոռանալու, այլև գալիքի ուղիները ճշտելու առումով։ Զեյթուն-

ցիները մեկ անգամ ևս հաստատեցին, որ հայրենի եզերքում ապրելու միակ երաշ-

խիքը թշնամու դեմ պայքարն է։ Ալաջաջյանի վեպն այլ բան չէ, քան մի ամբողջ 

ժողովրդի ցած չդրվող զենքի պատմություն ու ասք։ 

 
 

Арцрун Авагян – Несгибаемые тростники 

 
Ключевые слова – Степан Аладжаджян, Франция, Зейтун, роман, мировая война, 

турецкие убийцы, историческая ценность, народные традиции, обряды, борьба, 

художественные повествования, свидетельство, родные края 

 

В статье рассматривается одно из лучших произведений талантливого армянского 

писателя Степана Аладжаджяна – роман “Тростники не согнулись”. Несмотря на то, что 

со времени первой публикации романа прошли десятилетия, тем не менее, по сути он до 



 
190 

сих пор не изучен всесторонне и не оценен. Роман изображает жизнь киликийских 

армян, чудом спасшихся в дерзорских пустынях и вернувшихся после мировой войны в 

Зейтун. Такая жизнь продлилась всего два-три года не только вследствие деятельности 

турецких убийц, но и ввиду корыстной политики крупных государств, в особенности 

вероломного поведения Франции. Высоко оценивая идейно-художественные ценности 

романа, рассматриваю систему изображения персонажей, автор подчеркивает актуаль-

ность проблем, отраженных в романе. Он выдвигает мысль о том, что роман Аладжад-

жяна не только является художественным повествованием, но и свидетельством, имею-

щим историческую ценность, свидетельством историко-культурных ценностей Улнии, 

оценкой народных традиций, обрядов, духовных ценностей, которые выступают огром-

ной силой и опорой для того, чтобы народ ощущал себя народом. Выдвинутая в романе 

основная проблема – выживание, борьба – важна не только в аспекте незабывания 

героических страниц нашей недавней истории, но и поиска путей в будущем. Зейтунцы 

в очередной раз подтвердили, что единственной гарантией проживания в родных краях 

является борьба с врагом. Роман Аладжаджяна есть не что иное, как история о том, как 

целый народ не сложил оружие. 

 
 

Artsrun Avagyan – When the Reeds are Upright 

 
Key words – Stepan Alajajyan, Zeytun, Deir ez-Zor, Armenian literature, novel, powers, 

literary merits, cultural values, murderers, survive, heroic pages, homeland 

 

The article presents one of the best works by a talented writer of Armenian literature, 

Stepan Alajajyan, the novel “The Reeds did not Bend”, the first edition of which although 

published decades ago has not been comprehensively studied and evaluated so far. The novel 

depicts the life of Cilician Armenians who had miraculously escaped from the Desert of Deir 

ez-Zor and returned to Zeytun after the First World War, which lasted only two or three years 

not only because of the activities of Turkish murderers, but also because of the mercenary 

policies of great powers and especially the treacherous behavior of France. Highly appreciating 

the ideological and literary merits of the novel, commenting on the system of creating 

characters, the author especially emphasizes the relevance of the problems raised in the novel. 

He puts  orward the idea that Alajajyan’s novel, in addition to being a  ictional story, is also a 

testimony of historical value, a testimony of the historical and cultural values of Ulnia, an 

appreciation of folk traditions, rituals and other values that are a powerful force for the people 

to survive. The main idea set forth in the novel is to survive by struggling, which is important 

not only in terms of not forgetting the heroic pages of our recent past, but also in terms of 

finding out future ways. The people of Zeytun once again confirmed that the only guarantee of 

living in the homeland is to fight against the enemy. Alajajyan's novel is nothing but a story 

and a saga of an entire nation that does not put down its weapons. 

 

Ներկայացվել է 04.02.2022 

Գրախոսվել է 10.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022.2022 

 

Արծրուն Ավագյան – ԵՊՀ բանասիրական ֆակուլտետի դեկան, բանասիրական 

գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր (a.avagyan@ysu.am) 



 
191 

 

 

ԼԵԶՎԱԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆ 
 

ՍԱՐԳԻՍ ԱՎԵՏՅԱՆ 
 

ՄՐՑԱԿԻՑ ԼԵԶՎԱԿԱՆ ՄԻՏՈՒՄՆԵՐԻ ԼՈՒՅՍԻ ՆԵՐՔՈ ՀԱՅԵՐԵՆԻ ՈՐՈՇ 

ՁԵՎԱՇԱՐԱՀՅՈՒՍԱԿԱՆ ԵՐԵՎՈՒՅԹՆԵՐԻ ԲԱՑԱՏՐՄԱՆ ՓՈՐՁ 
 

Բանալի բառեր – մրցակից լեզվական միտումներ, դրդապատճառային գործոններ, 
տարաժամանակյա փոփոխության ուղղվածություն, համաժամանակյա ձևաշարահյու-
սական օրինաչափություն, արգելական հրամայականի զուգաձևություններ, արդի 
արևելահայերեն, լեզվագործածություն, համատեղ ազդեցություն, հայ լեզվաբանություն 
 

Հայտնի է, որ լեզվի թե՛ համաժամանակյա գործառնության և թե՛ տարա-

ժամանակյա փոփոխությունների դեպքում կարևոր պայմանավորիչ դեր են 

խաղում հոգելեզվաբանական բնույթի մի շարք գործոններ և լեզվական 

միտումներ, որոնք անմիջականորեն բխում են առավել արդյունավետ հաղոր-

դակցման պահանջից1: Հատկապես կարևոր են լեզվական ձևերի կիրառահա-

ճախականությունը կամ կիրառահաճախությունը (frequency of use) և 

կռահելիությունը (predictability), խնայողության (economy), պատկերագրայ-

նության (iconicity), համաբանական համահարթեցման (analogical levelling) և 

համաբանական ընդլայնման (analogical extension) միտումները։ Կիրառա-

հաճախությունը լեզվական համաժամանակյա օրինաչափությունների և տա-

րաժամանակյա փոփոխությունների բնույթն ու ուղղվածությունը պայմանա-

վորող չափազանց կարևոր գործոն է2, և ինչպես ստորև կտեսնենք, վերոնշյալ 

մյուս գործոններն ու միտումներն այս կամ այն չափով կախված են դրանից։ 

Այսպես, խնայողության միտումը ենթադրում է խոսողության գործընթացում 

էներգիայի հնարավորինս տնտեսում, այն է՝ գործածել ոչ ավելի լեզվանյութ և 

լեզվական միջոցներ, քան անհրաժեշտ է ասելիքը հստակ (ոչ երկիմաստ) 

կերպով հասկանալի դարձնելու համար: Ըստ այդմ՝ համեմատաբար դժվար 

կռահելի իմաստները սովորաբար լեզվական հատուկ ձևավորում (ձևային 

արտահայտություն) են ստանում, իսկ դյուրինորեն կռահելի և ակնհայտ 

իմաստները հնարավորինս կարճ ձևերով դրսևորվելու կամ զրոյական ձևա-

բանական արտահայտության միտում են ցուցաբերում։ Բայց կռահելիության 

աստիճանն էլ իր հերթին պայմանավորված է տվյալ լեզվական միավորի 

                                                           

1 Տե՛ս Moravcsik E. D., Introducing Language Typology, Cambridge University Press, 2013, p. 

243-274, Hawkins J. A., Cross-Linguistic Variation and Efficiency, Oxford University Press, 2014: 
2 Տե՛ս Bybee J., Markedness: Iconicity, Economy, and Frequency // Song J. J. (ed.), The Oxford 

Handbook of Linguistic Typology, Oxford University Press, Online Publication 2012 (Print Publication 

2010), p. [110-120], Bybee J., Beckner C., Language Use, Cognitive Processes and Linguistic Change // 

Bowern C., Evans B. (eds.), The Routledge Handbook of Historical Linguistics, London and New York, 

2015, p. 503-518, նաև՝ Haspelmath M., Explaining Grammatical Coding Asymmetries: Form-

Frequency Correspondences and Predictability // “Journal of Linguistics”, 2021, 57, p. 605-633: 



 
192 

կիրառահաճախությամբ. առավել հաճախագործածական ձևերը ավելի հեշտ 

կռահելի ու հասկանալի են լինում, քանի որ դրանց հիշողական մտապատ-

կերները տվյալ ձևերի անընդհատ գործածվելու շնորհիվ միշտ վառ ու ակտիվ 

են լինում խոսողների գիտակցության մեջ1: Ուստի մենք առանց դժվարության 

հիշում ենք և խոսելիս արագ մտաբերում հաճախագործածական հասկացու-

թյունների բառ-անվանումները, մինչդեռ համեմատաբար սակավագործա-

ծական հասկացությունների բառ-անվանումները հաճախ մոռացվում կամ 

դժվարությամբ են մտաբերվում (հոգելեզվական հենց այդ դրությունն է ար-

տացոլված «Լեզվիս ծայրին է, բայց չեմ կարողանում ասել» բնորոշ արտահայ-

տությամբ): Ըստ այդմ՝ լեզվում սովորաբար գործում է հետևյալ պատճառա-

հետևանքային շղթան` կիրառահաճախություն > կռահելիություն > լեզվական 
համեմատաբար կարճ, սեղմ ձև կամ պարզապես զրոյական ձևաբանական 
արտահայտություն2։ Այսինքն` բարձր կիրառահաճախությունը նպաստում է 

տվյալ լեզվական միավորի դյուրակռահելիությանը, և համապատասխան 

իմաստը հատուկ լեզվական միջոցով արտահայտելը դառնում է ավելորդ կամ 

առնվազն ոչ խիստ անհրաժեշտ։ Հետևաբար այդպիսի քերականական 

իմաստները, խնայողության միտումի պահանջից ելնելով, հաճախ կա՛մ ար-

տահայտվում են համեմատաբար կարճ ձևերով, կա՛մ առհասարակ ձևային 

արտահայտություն չեն ստանում: Այսպես, հայտնի է, որ. ա) եզակի թվի ձևը 

սովորաբար ավելի հաճախագործածական է, քան հոգնակին, բ) սահմանա-

կան եղանակի դեպքում առավել հաճախագործածական է եզ. 3-րդ դ. ձևը, իսկ 

հրամայականի դեպքում՝ եզ. 2-րդ դ. ձևը և այլն3: Արդ, պատահական չէ, որ լե-

զուներում եզակի թվի ձևը հաճախ ունենում է զրոյական ձևաբանական 

արտահայտություն, մինչդեռ հոգնակին սովորաբար քերականական ցուցիչ է 

ստանում: Այդպես էլ սահմանական եղանակի եզ. 3-րդ դ. ձևը և հրամայակա-

նի եզ. 2-րդ դ. ձևը հարացույցի մյուս ձևերի համեմատությամբ հաճախ ամե-

նակարճն են լինում4: Աշխարհի լեզուների մոտ մեկ երրորդում հրամ. եզ. 2-րդ 

դ. ձևը համընկնում է բայարմատին/բայահիմքին, իսկ մյուս ձևերը, այդ թվում՝ 

հրամ. հոգ. 2-րդ դ. ձևը, մեծ մասամբ ձևաբանական ցուցիչ են ստանում: Հրամ. 

եզ. 2-րդ դ. ձևը կարող է նույնիսկ ավելի կարճ լինել, քան բայահիմքը, քանի որ 

հրամայականի վերջահանգ հնչյունը հաճախ ընկնում է5:  

                                                           

1 Տե՛ս Haspelmath M., նշվ. աշխ., էջ 605-633: Հմմտ. նաև Ավետյան Ս., Արդի հայերենի 

ընթացիկ փոփոխություններից մեկը կիրառահեն լեզվաբանության լույսի ներքո // «ԲԵՀ. Բա-

նասիրություն», 2019, թիվ 2, էջ 48-62: 
2 Տե՛ս Haspelmath M., նշվ. աշխ., էջ 606-611, 623-630։ 
3 Տե՛ս Greenberg J. H., Language Universals: With Special Reference to Feature Hierarchies, 

reprinted ed., Berlin/New York, 2005 [1966]), p. 31-51։ 
4 Տե՛ս Haspelmath M., նշվ. աշխ., էջ 608-611, 619։ 
5 Տե՛ս Aikhenvald A. Y., Imperatives and Commands, Oxford University Press, 2010, p. 18-19, 21, 

44-47, Ավետյան Ս., Հրամայական եղանակը դասական հայերենում տիպաբանական և պատ-

մական տեսանկյունից // «ԲԵՀ. Բանասիրություն», 2021, թիվ 3, էջ 40-55։ 



 
193 

Իհարկե, ինչպես մյուս լեզվական միտումները, խնայողության միտումը 

ևս ոչ թե պարտադիր անհրաժեշտություն է, այլ ընդհանուր հակվածություն, 

այլընտրանքային հնարավորություն, որից մի լեզու տվյալ դեպքում կարող է 

օգտվել, իսկ մեկ այլ լեզու՝ ոչ, մանավանդ որ լեզվում հակադիր միտումներ 

են գործում, որոնք կարող են սահմանափակել միմյանց գործողությունները: 

Այսպես, ստացական դերանվան առկայությունը վիճակագրական շատ մեծ 

հավանականությամբ որոշյալություն է ենթադրում, քանի որ վերջինիս հետ 

գործածվող գոյականները տիպաբանորեն առավել հաճախ որոշյալ առման 

իմաստ են արտահայտում։ Ուստի տվյալ դեպքում որոշիչ հոդի կիրառու-

թյունը դառնում է հավելուրդային (redundant)։ Ըստ այդմ՝ մի շարք լեզուներ 

ստացական դերանվան հետ որոշիչ հոդ չեն գործածում, մինչդեռ այլ լեզու-

ներում որոշյալության կրկնակի (հավելուրդային) արտահայտությունը՝ ստա-

ցական դերանվան և որոշիչ հոդի միաժամանակյա գործածությամբ, կանո-

նիկ և պարտադիր է1. հմմտ. մի կողմից անգլ. my friend, ֆր. mon ami, գերմ. 

mein Freund, իսպ. mi amigo «իմ ընկերը» ևն, մյուս կողմից՝ ժ. արևելահայ. իմ 

ընկերը, իտալ. il mio amico, հ. հուն. ho philos mou «իմ ընկերը» ևն2: Իհարկե 

ստացական դերանունը նախևառաջ պատկանելիության իմաստ է արտա-

հայտում, բայց վերջինս էլ իր հերթին սովորաբար որոշյալություն է ենթադ-

րում։ Հետևաբար, ասենք, ժամանակակից արևելահայերենը ևս, խնայողու-

թյան միտումի պահանջից ելնելով, սկզբունքորեն կարող էր բավարարվել 

միայն ստացական դերանվան գործածությամբ և որոշիչ հոդ չկիրառել։ Սա-

կայն, ի տարբերություն վերը նշված լեզուների, որոնցում նախապատվութ-

յուն է տրվել խնայողության միտումին, արդի արևելահայերենում (ինչպես և 

իտալերենում, հին հունարենում ևն) բացարտահայտողության (explicitness) 

կամ առավել արտահայտչականության (այն է՝ որոշյալության իմաստը հա-

տուկ միջոցով արտահայտելու) միտումը ճնշել և սահմանափակել է խնայո-

ղության միտումի գործողությունը՝ հանգեցնելով հավելուրդայնության։ 

Մինչդեռ հին հայերենում ստացական դերանվան հետ գոյականը կարող էր 

գործածվել թե՛ հոդով և թե՛ առանց հոդի (օր.՝ եղբայրն քո, հարքն մեր, հայր 

քո, վարձք ձեր ևն3)։ Հ. Աճառյանը նկատում է, որ տվյալ դեպքում «գոյականի 

                                                           

1 Տե՛ս Haspelmath M., Explaining Article-Possessor Complementarity: Economic Motivation in 

Noun Phrase Syntax // “Language”, 1999, Vol. 75, № 2, p. 227-243։ 
2 Որոշյալությունը լեզուներում ոչ հավելուրդային կամ հավելուրդային ձևային արտա-

հայտություն է ստանում նաև ցուցական դերանուն-որոշչի և գոյական-որոշյալի կապակցու-

թյան դեպքում: Հմմտ. մի կողմից անգլերեն this house, գերմաներեն dieses Haus, ֆրանսերեն 

cette maison «այս տունը», մյուս կողմից՝ հին հունարեն houtos ho oikos // ho oikos houtos «այս 

տունը», ժամանակակից արևելահայերեն այս տունը ևն։ 
3 Հմմտ. Jensen H., Altarmenische Grammatik, Heidelberg, 1959, S. 166։ Բնականաբար տվյալ 

դեպքում նկատի ունենք ն հոդի՝ միայն որոշիչ հոդի նշանակությամբ գործածությունները, 

քանի որ դասական հայերենում ն հոդը, ինչպես հայտնի է, արտահայտում է նաև ցուցական, 

ստացական և դիմորոշ դերանվանական իմաստներ:  



 
194 

վրա որոշիչ հոդ դնելը ավելորդ է»1, բայց փաստն այն է, որ որոշյալության 

հավելուրդային դրսևորումը ևս խորթ չէ գրաբարին։ Ուստի Հ. Աճառյանի 

հիշյալ դիտարկումից թերևս կարելի էր ենթադրել, որ թեև հին հայերենում 

գոյականը կարող է ստացական դերանվան հետ նաև որոշիչ հոդ ստանալ, 

այդուհանդերձ առավել կանոնիկ է որոշյալության ոչ հավելուրդային ար-

տահայտությունը ստացական դերանվան միջոցով։ Սակայն Նոր Կտակա-

րանի չորս ավետարանների լեզվական քննությունը մեզ հանգեցնում է այն 

եզրակացության, որ դասական հայերենի համար այդպիսի ենթադրությունը 

առնվազն ոչ զգուշավոր ձևակերպում կլիներ, եթե հաշվի առնենք, որ հունա-

րեն բնագրում որոշիչ հոդի առկայության պարագայում հայերեն տարբերա-

կում շարահյուսական գրեթե միանման համատեքստերում ունենք թե՛ որո-

շիչ հոդով և թե՛ առանց հոդի ձևեր։ Բերենք միայն որոշ օրինակներ. մատեան 

առ նա աշակերտքն նորա //Ոմանք. …աշակերտք նորա (Մատթեոս, 5:1), զի 

վարձք ձեր բազո՛ւմ են յերկինս (Մատթեոս, 5:12), դուստր նորա մե՛րձ է ի 

մահ (Մարկոս, 5։23), Գա՛ն եղբարքն և մայր նորա (Մարկոս, 3:31), զինչ 

գործեն աշակե՛րտքն քո… (Մարկոս, 2:24), Ահաւասիկ մայր քո և եղբարք քո՝ 

կա՛ն արտաքոյ, և խնդրեն զքեզ (Մարկոս, 3:32), հաւատք քո կեցուցին զքեզ 

(Մարկոս, 5:34), դուստրն քո մեռա՛ւ (Մարկոս, 5:35), և չիցե՞ն քորքն դորա 

ա՛ստ առ մեզ (Մարկոս, 6:3) և այլն։ 

Ի դեպ, հին հայերենում որոշյալության իմաստը երկակի՝ հավելուր-

դային և ոչ հավելուրդային ձևային արտահայտություն է ստանում նաև 

ուղիղ խնդրի դեպքում։ Բանն այն է, որ հայերենին (ոչ միայն հին հայերենին, 

այլև արդի արևելահայերենին) բնորոշ է տիպաբանական մի ուշագրավ 

երևույթ, որը հայտնի է differential object marking անվանմամբ, և որը հայերեն 

կարելի է թարգմանել տարբերակված խնդրանշում եզրույթով2։ Ըստ այդմ՝ 

ուղիղ խնդիրը, բառաիմաստային և քերականական որոշակի առանձնա-

հատկություններով պայմանավորված, երկակի (տարբերակված) ձևային 

արտահայտություն է ստանում աշխարհի շատ լեզուներում։ Տարբերկված 

խնդրանշումը տիպաբանորեն հենվում է հիմնականում երեք՝ ա) շնչավորու-

թյան – անշունչության, բ) որոշյալության – անորոշության, գ) ընդհանրակա-

նության – մասնավորականության, կոնկրետության (specificity, referentiality) 

                                                           

1 Աճառյան Հր., Գրաբարի ուսուցիչ, Երևան, 1954, էջ 34։ 
2 Իսկ դրան առնչակից differential subject marking եզրույթը համապատասխանաբար կա-

րելի է թարգմանել որպես՝ տարբերակված ենթականշում։ Նկատենք նաև, որ տարբերակված 

խնդրանշման (և տարբերակված ենթականշման) երևույթը նույնպես բացատրելի է լեզվական 

ձևերի կիրառահաճախության և կռահելիության տեսանկյունից: Տե՛ս Haspelmath M., Role-

Rreference Associations and the Explanation of Argument Coding Splits // “Linguistics”, 2021, 59 (1), p. 

123-174։ Հմմտ. Næss Å., Prototypical transitivity, Amsterdam/Philadelphia, 2007, Ch. 2, p. 17-20, Ch. 

7, p. 153-168)։ 



 
195 

իմաստային հակադրությունների վրա1։ Արդի գրական արևելահայերենում 

այն գործում է, մի կողմից, շնչավորության – անշունչության և/կամ անձի – 
իրի, մյուս կողմից՝ մասնավորականության (կոնկրետության) – ընդհանրա-
կանության հակադրության սկզբունքով։ Թեև ըստ ընդունված տեսակետի՝ 

արդի գրական լեզվում ուղիղ խնդրի երկակի՝ տրականաձև և ուղղականաձև 

արտահայտությունը պայմանավորված է միայն շնչավորի – անշունչի և/կամ 

անձի – իրի իմաստային հակադրությամբ, բայց այդ կերպ անբացատրելի է 

մնում շնչավոր ուղիղ խնդրի տարբերակված խնդրանշումը անորոշ առման 

դեպքում2. հմմտ. Ես մի աղջկա եմ փնտրում և Ես մի աղջիկ եմ փնտրում։ 

Մեր կարծիքով, այս վերջին դեպքում տարբերակված խնդրանշումը պայ-

մանավորված է մասնավորականության (կոնկրետության) – ընդհանրա-
կանության իմաստային հակադրությամբ։ Այն է՝ Ես մի աղջկա եմ փնտրում 

նախադասության մեջ մի աղջկա ուղիղ խնդիրը առարկայական վերաբերու-

թյուն ունի, քանի որ նկատի է առնվում մի որոշակի, կոնկրետ աղջիկ, թեև, 

իհարկե, վերջինիս ինքնությունը հայտնի է միայն խոսողին, բայց ոչ 

խոսակցին (ի տարբերություն՝ Ես փնտրում եմ այն աղջկան նախադասութ-

յան, որում՝ աղջկա ինքնությունը հայտնի է թե՛ խոսողին և թե՛ խոսակցին)։ 

Մինչդեռ Ես մի աղջիկ եմ փնտրում նախադասության մեջ մի աղջիկ ուղիղ 

խնդիրը կոնկրետ առարկայական վերաբերություն չունի, հետևաբար խո-

սողը նկատի ունի ոչ թե մի որոշակի աղջկա, այլ որևէ, ցանկացած աղջիկ։ 

Իսկ միայն որոշյալության – անորոշության հակադրությունը (մյուս երկու 

հակադրությունների բացառման դեպքում) էական դեր չի խաղում արդի 

արևելահայերենի տարբերակված խնդրանշման հարցում, ուստի ուղիղ 

խնդիրը մնում է նույն հոլովով. հմմտ. Ես փնտրում եմ այն տուն-ը և Ես մի 
տուն եմ փնտրում։ Ընդհակառակը, հին հայերենում տարբերակված խնդրա-

նշումը գործում էր որոշյալության – անորոշության հակադրության հենքի 

վրա. որոշյալ ուղիղ խնդիրը բոլոր դեպքերում զ նախդիր էր ստանում, մինչ-

դեռ անորոշ առման դեպքում ուղիղ խնդիրը հիմնականում մնում էր ոչ 

նշույթավորված։ Իսկ հավելուրդայնությունն արտահայտվում էր նրանով, որ 

որոշյալ ուղիղ խնդիրը զ նախդրի հետ կարող էր նաև ն որոշիչ հոդ ստանալ. 

Հմմտ. և իշխանա՛ւ դիւացն հանէ դա զդևս (Մարկոս, 3:22), ...թողեալ 

զուռկանսն, գնացին զհետ նորա (Մարկոս, 1:18), ետես… զնոսա ի նաւին 

                                                           

1 Հմմտ. Kagan O., Differential Object Marking // Kagan O., The Semantics of Case, Cambridge 

University Press, 2020, p. 147-188, Næss Å., նշվ. աշխ., էջ 153-168, նաև՝ Seržant Ilja A. & 

Witzlack-Makarevich Alena (eds.), Diachrony of Differential Argument Marking, Berlin, 2018։ 
2 Այն տեսակետը, ըստ որի՝ տվյալ դեպքում շնչավոր առարկան որպես անշունչ է 

դիտարկվում, այսինքն՝ անշունչի (իրի) առում է արտահայտում (տե՛ս Ասատրյան Մ., Ժա-

մանակակից հայոց լեզու։ Ձևաբանություն, Երևան, 1989, էջ 102-111), մեզ անհամոզիչ է թվում, և 

անպատասխան է մնում այն հարցը, թե ինչո՞ւ այդ նույն շնչավոր առարական ոչ մի դեպքում 

«անշունչի (իրի) առում» չի կարող արտահայտել նաև որոշյալ առմամբ գործածվելիս։ 



 
196 

մինչ կազմէին զուռկանս (Մարկոս, 1:19), բերին առ նա զամենայն հիւանդս և 
զդիւահարս (Մարկոս, 1:32), և զիա՞րդ զամենայն առակսն գիտիցէք (Մար-

կոս, 4:13), Եւ ժողովեալ զամենայն զքահանայապետսն…// Ոմանք. Զամե-
նայն քահանայապետս… (Մատթեոս, 2: 4), և առաքեաց կոտորեա՛ց զամե-
նայն մանկունս (Մատթեոս, 2:16) ևն։ 

Հավելուրդայնության առիթով կուզենայինք նշել նաև, որ արդի խոսակցա-

կան արևելահայերենում ստացականության իմաստը հաճախ հավելուրդային 

դրսևորում է ունենում՝ դարձյալ առավել արտահայտչականության (տվյալ 

իմաստը ընդգծելու) միտումով պայմանավորված, օր` իմ ընկերս, քո ընկերդ 

ևն։ Իհարկե գրական արևելահայերենի նորմը չի թույլատրում ստացական դե-

րանվան և ստացական հոդի միաժամանակյա գործածություն (գրական նորմի 

տեսանկյունից ճիշտ են համարվում ստացականության մեկանգամյա արտա-

հայտությամբ ձևերը՝ իմ ընկերը կամ ընկերս, քո ընկերը կամ ընկերդ ևն)։ 

Բայց, օրինակ, արդի գրական արևմտահայերենում կրկնակի ստացականու-

թյունը միանգամայն կանոնիկ է, ինչպես՝ իմ հրացանս, քու հրացանդ և այլն1: 

Ասվածից հետևում է նաև, որ լեզվի համաժամանակյա փուլում նորմից շե-

ղումներն ու այսպես կոչված՝ «սխալ ձևերը» ոչ թե կամայական կազմու-

թյուններ են, այլ լեզվական որոշակի միտումների դրսևորումներ, որոնք ժա-

մանակի ընթացքում կարող են դառնալ գրական նորմի ձևեր: Ի դեպ, հայտնի է, 

որ լեզվական փոփոխությունները սովորաբար սկիզբ են առնում կենդանի, 

անկաշկանդ խոսքում՝ սկզբնապես ըմբռնվելով իբրև «մերժելի, սխալ» ձևեր, 

բայց հաճախագործածության շնորհիվ հետզհետե ամրապնդում են իրենց դիր-

քերը, ներթափանցում գրական լեզու և դառնում կանոնիկ: Ընդ որում՝ նոր հա-

մաբանական ձևը և հին ձևը սովորաբար մի որոշ ժամանակ գոյակցում են 

կողք կողքի որպես տարբերակներ։ Այն է՝ հին ձևի համաբանական փոխարի-

նումը նոր ձևով անխուսափելիորեն անցնում է զուգաձևության միջակա փուլ2:  

Համաբանությունը մարդկային մտածողության հիմնական տիպերից է, 

որն ընկած է կարգադասման (categorization) ճանաչողական գործընթացի 

հիմքում: Իսկ համաբանական-ձևաբանական փոփոխությունները լեզվա-

կան երևույթների մտածական արտացոլումների կարգադասման մեջ կա-

տարվող տեղաշարժեր են3: Անշուշտ, ձևահնչույթային հերթագայություննե-

րը որոշակիորեն մթագնում են ձևույթների ձևաբանական նույնականու-

թյունը, ուստի համաբանական համահարթեցման միտումը ձգտում է վերա-

կանգնել ձևային միասնականությունը և դրանով իսկ ավելի անմիջական 

                                                           

1 Տե՛ս Տասնապետեան Ե., Քերականութիւն, Անթիլիաս, 1990, էջ 32, նաև՝ Չոլաքեան Յ., 

Արեւմտահայերէնի քերականութիւն, գիրք Ա, Երևան, 2017, էջ 104։ 
2 Տե՛ս Bybee J., Diachronic Linguistics // Geeraerts D. and Cuyckens H. (eds.), The Oxford 

Handbook of Cognitive Linguistics, Oxford University Press, 2007, Ch. 36, p. 958-959։ 
3 Տե՛ս Bybee J., Beckner C., նշվ. աշխ., էջ 505-507: 



 
197 

փոխհարաբերություն հաստատել իմաստի և ձևի միջև1: Ինչպես նկատում է 

Վ. Մայերթալերը, համահարթեցման միտումը հենվում է մարդկային ուղեղի 

կենսաբանորեն տրված նախապատվությունների վրա, քանի որ օբյեկտի 

կայունությունը (object constancy) դյուրացնում է ընկալման գործընթացը: 

Այդպես է նաև լեզվական կայուն (ոչ տարբերակային) արտահայտության 

դեպքում2: Ուստի ձևահնչույթային հերթագայությունները, որոնք սովորա-

բար առաջանում են սկզբնական հնչյունափոխական հերթագայությունների 

հետագա քերականացմամբ ու բառայնացմամբ3, ընդհանուր առմամբ համա-

բանական համահարթեցման միտում են ցուցաբերում, մանավանդ եթե 

դրանք չեն ծառայում կարևոր քերականական հակադրությունների արտա-

հայտմանը4: Նշենք նաև, որ ըստ դիագրամային պատկերագրայնության 

(diagrammatic iconicity) միտումի՝ որքան մեծ (էական) է լեզվական ձևերի 

միջև իմաստային հակադրությունը, այնքան սովորաբար մեծ է լինում նաև 

նրանց ձևային-ձևաբանական տարբերությունը և հակառակը5: Արդ, պատա-

հական չէ, որ համաբանական համահարթեցումը ավելի հաճախ և ավելի 

մեծ չափով տեղի է ունենում ձևաբանական հարացույցի ներսում (այսինքն՝ 

իմաստով ավելի սերտորեն միմյանց հետ կապված ձևերի դեպքում), քան 

բառակազմական մակարդակում. հմմտ. ժ. արևելահայ. եզ. ուղղ. լույս, եզ. 

սեռ. լույս-ի, եզ. բաց. լույս-ից, հոգ. ուղղ. լույս-եր (որտեղ ույ/ու հերթագայու-

թյունը վերացել է՝ ույ-ով ձևահնչույթային տարբերակի համաբանական ընդ-

հանրացմամբ), մյուս կողմից՝ լույս – լուսավոր (որտեղ նույն հերթագայութ-

յունը դեռ պահպանվում է): Արդի գրական արևելահայերենում շեշտափո-

խական հնչյունափոխությունների կանոնից շեղվող բազմաթիվ անհնչյունա-

փոխ ձևերը և զուգաձևությունները6 ակնհայտորեն վկայում են, որ այդ 

հնչյունափոխական օրենքը գրական լեզվում այլևս չի գործում, և որ երբեմնի 

հնչյունափոխական հերթագայությունները, արդեն զգալիորեն քերականաց-

ված ու բառայնացված, շարունակաբար ենթարկվում են համաբանական 

համահարթեցման ընթացիկ (ongoing) միտումի ազդեցությանը։ Ընդ որում՝ 

ձևահնչույթային հերթագայությունները համեմատաբար լավ պահպանվել 

                                                           

1 Տե՛ս Hans Hock H., Principles of Historical Linguistics, 2nd ed., Berlin/New York, 1991, p. 235-237: 
2 Տե՛ս Mayertհaler W., System-Independent Morphological Naturalness // Dressler W. U., Maye-

rthaler W., Panagl O., Wurzel W. U., Leitmotifs in Natural Morphology, Amsterdam/Philadelphia, 

1987, p. 49: 
3 Տե՛ս Bybee J., Formal Universals as Emergent Phenomena: the Origins of Structure Preservation 

// Good J. (ed.), Linguistic Universals and Language Change, Oxford University Press, 2008, p. 108-121: 
4 Տե՛ս Hans Hock H., նշվ. աշխ., էջ 168-169: 
5 Տե՛ս Bybee J., Frequency of Use and the Organization of Language, Oxford, 2007, Ch. 3, p. 41-44: 
6 Հմմտ. Մարգարյան Ա., Ժամանակակից հայոց լեզու, Երևան, 1997, էջ 90-113, Առա-

քելյան Վ., Խաչատրյան Ա., Էլոյան Ս., Ժամանակակից հայոց լեզու, հ. 1, Հնչյունաբանություն 

և բառագիտություն, Երևան, 1979, էջ 129-144, Ավետիսյան Յու., Տեղաշարժեր ժամանակակից 

արևելահայերենի հնչյունափոխված և անհնչյունափոխ բաղադրական հիմքերում // «Վէմ», 

2017, թիվ 1, էջ 132-145: 



 
198 

են բարձր կիրառահաճախություն ունեցող բառերի ձևաբանական հա-

րացույցում, մինչդեռ ցածր կիրառահաճախությամբ բառերի ուղիղ ձևին բնո-

րոշ ձևահնչույթային տարբերակը (անհնչյունափոխ հիմքը) կա՛մ լիովին 

ընդհանրացել է հարացույցում, կա՛մ դեռևս շարունակվող զուգաձևության 

պարագայում արդեն ընկալվում է իբրև ավելի նախընտրելի ու կանոնիկ1: 

Իսկ արդի խոսակցական արևելահայերենում իբրև կապական խնդիր 

գործածվող անձնական դերանունների տրական հոլով/սեռական հոլով 

զուգաձևության առկայությունը (հմմտ. մեզ մոտ/մեր մոտ, մեզ հետ/մեր հետ 
ևն) պայմանավորված է համաբանական համահարթեցման և համաբանա-

կան ընդլայնման միտումների համատեղ գործողությամբ։ Ինչպես հայտնի է, 

արդի հայերենում մի շարք կապեր (և կապական բառեր) պահանջում են սե-

ռական հոլովով կապի խնդիր. հմմտ. մեր մասին, իմ մասին, քո մասին, իմ 
նկատմամբ, մեր նկատմամբ, ձեր նկատմամբ ևն։ Իսկ այլ կապեր (և կա-

պական բառեր) պահանջում են տրական հոլովով կապի խնդիր, ինչպես՝ մեզ 
նման, ինձ նման, ձեզ նման, ինձ պես, քեզ պես, ձեզ պես, ինձ հետ, քեզ հետ, 
մեզ հետ ևն։ Մյուս կողմից՝ որոշ կապեր և կապական բառեր, որոնք հոլովվում 

են, ուղիղ ձևով գործածվելիս ստանում են տրական հոլովով, իսկ թեք հոլովա-

ձևերով գործածվելիս՝ սեռական հոլովով կապի խնդիր. հմմտ. մեզ մոտ, քեզ 
մոտ, բայց՝ մեր մոտից, մեր մոտով, քո մոտից, քո մոտով, ինձ վրա, քեզ վրա, 
բայց՝ իմ վրայից, քո վրայից, իմ վրայով, քո վրայով ևն։ Վերջապես կան նաև 

այնպիսի կապեր ու կապական բառեր, որոնք թեև հոլովվում են, այդուհան-

դերձ միշտ ստանում են սեռական հոլովով կապի խնդիր. հմմտ. մեր մեջ, քո 
մեջ, իմ մեջ, մեր միջից, քո միջից, իմ միջից, մեր տակ, քո տակ, ձեր տակ, մեր 
տակից, քո տակից, ձեր տակից, մեր տակով, քո տակով, ձեր տակով ևն։ Եվ 

քանի որ լեզվական ձևի ոչ տարբերակային արտահայտությունը, ինչպես 

նշվեց, դյուրացնում է ընկալման գործընթացը, իսկ տարբերակայնությունը` 

դժվարացնում այն, ուստի լեզուն փորձում է համաբանական համահարթեց-

ման միտումի օգնությամբ ազատվել կապական խնդրի հոլովահիմքային 

տարբերակայնությունից։ Մանավանդ որ տվյալ տարածական հարաբերու-

թյան արտահայտման հարցում այդ տարբերակայնությունը որևէ դեր չի խա-

ղում, այլ համապատասխան իմաստը դրսևորվում է միայն առկա կապի կամ 

կապական բառի միջոցով։ Ընդ որում՝ թեև մեզ մոտ, քեզ մոտ - մեր մոտից, մեր 
մոտով, քո մոտից, քո մոտով, քեզ վրա - քո վրայից, քո վրայով և նման ձևերի 

պարագայում ներհարացույցային համաբանական համահարթեցումը սկզբուն-

քորեն կարող է ընթանալ երկու ուղղությամբ (հմմտ. մի կողմից՝ մեր մոտ, քո 
մոտ, քո վրա, ձեր վրա և այլն սեռականի հիմքի ընդհանրացմամբ, մյուս կող-

մից՝ ավելի սակավադեպ մեզ մոտից, մեզ մոտով տրականի հիմքի ընդհան-

րացմամբ ձևերը), այդուհանդերձ համաբանական ընդլայնման միտումը 

                                                           

1 Տե՛ս Ավետյան Ս., Արդի արևելահայերենի շեշտափոխական ձայնավորային հերթագայու-

թյունները (համաժամանակյա և տարաժամանակյա քննություն) // «ՀՀ», 2020, թիվ 2, էջ 206-219: 



 
199 

վճռորոշ դեր է խաղում այդ համաբանական փոփոխության հիմնական ուղղ-

վածության (այն է՝ սեռականի հիմքի ընդհանրացման) հարցում։ Մասնավո-

րապես՝ հոլովվող և միշտ սեռական հոլովով խնդիր պահանջող կապերին և 

կապական բառերին բնորոշ ձևաբանական օրինաչափությունը (մեր մեջ, քո 
մեջ – մեր միջից, քո միջից ևն) համաբանական ընդլայնմամբ տարածվում է 

տրական/սեռական զուգաձև խնդիր պահանջող կապերի ու կապական բառե-

րի վրա (այսինքն՝ մեզ մոտ, քեզ մոտ – մեր մոտից, մեր մոտով, քո մոտից, քո 
մոտով >> մեր մոտ, քո մոտ – մեր մոտից, մեր մոտով, քո մոտից, քո մոտով ևն)։ 

Ինչ խոսք, այդ համաբանական փոփոխության շնորհիվ սեռականաձև կապա-

կան խնդրի տիպային հաճախականությունը նկատելիորեն մեծանում է տրա-

կանի նկատմամբ, և սեռականաձև խնդիրը դառնում է առավել կենսունակ 

օրինաչափություն։ Այս հանգամանքն էլ իր հերթին նպաստում է սեռական 

հոլովի հետագա ընդհանրացմանը նաև չհոլովվող և տրականաձև խնդիր 

պահանջող կապերի դեպքում (մեզ հետ, ձեզ հետ, ինձ նման, քեզ նման >> մեր 
հետ, ձեր հետ, իմ նման, քո նման ևն)։ Եվ քանի որ համաբանական փոփոխու-

թյունները լեզվական երևույթների մտածական արտացոլումների կարգա-

դասման մեջ կատարվող տեղաշարժեր են, որոնք լեզվական մակարդակում 

դրսևորվում են տվյալ կենսունակ օրինաչափության համաբանական ընդհան-

րացմամբ1, ապա սեռականաձև կապական խնդրի համաբանական ընդլայն-

ման միտումը ևս բացատրելի է իբրև խոսողների գիտակցության մեջ կապերի 

խնդրառության օրինաչափությունների մտածական կարգերի միջև ընթացիկ 

տեղաշարժ (որի արդյունքում սեռականաձև խնդրառության տիրույթն ընդ-

լայնվում է տրականաձև խնդրառության հաշվին և վերջինիս դուրսմղմամբ)։ 

Արդի արևելահայերենում համաբանական ընդլայնման միտումի և կիրա-

ռահաճախության հետևանքային ազդեցությունը կարելի է տեսնել նաև ար-

գելական հրամայականի համաբանական-ձևաբանական փոփոխության մեջ, 

որի արդյունքում բուն հրամայականի բայահիմքը (այն է՝ աորիստի հիմքը) 

տարածվել է սկզբնապես ներկայի հիմքից կազմվող արգելական հրամայա-

կանի ձևերի վրա։ Բայց եթե մինչև այժմ վերը դիտարկված համաբանական 

տեղաշարժերը ընթացքի մեջ գտնվող ինտենսիվ փոփոխություններ են 

(մեծաթիվ և հաճախ դեռևս շատ թե քիչ միմյանց համազոր զուգաձևություննե-

րը դրա վառ ապացույցն են), ապա արգելական հրամայականի համաբա-

նական փոփոխության գործընթացն արդեն գրեթե ավարտական փուլին է 

հասել։ Ըստ խոսողների հետ մեր անցկացրած հարցումների և դիտարկում-

ների՝ ներկայի հիմքից կազմված արգելականի ձևերը նոր համաբանական 

ձևերին զուգահեռ դեռ գործածվում են և խորթ չեն հնչում հիմնականում միայն 

ա խոնարհման -են- և -ան- ածանցավոր բայերի դեպքում2. հմմտ. հեռանալ – 
                                                           

1 Տե՛ս Bybee J., Beckner C., նշվ. աշխ., էջ 506-507: 
2 Հետազոտողները սովորաբար չեն անդրադառնում արդի արևելահայերենում -են- և               

-ան- ածանցավոր բայերի այդ առանձնահատուկ կարգավիճակին. կա՛մ նշվում են հիմնակա-

նում միայն բուն հրամայականի հետ նույնական հիմքից կազմված արգելականի ձևերը (տե՛ս, 



 
200 

մի՛ հեռացիր/մի՛հեռանա, բարկանալ – մի՛ բարկացիր/մի՛ բարկանա, վախե-
նալ – մի՛ վախեցիր՛/մի՛ վախենա, մոտենալ – մի՛ մոտեցիր/մի՛մոտենա ևն։ 

Մինչդեռ, ասենք, -ն- և -չ- ածանցավոր բայերի ներկայի հիմքից կազմված ար-

գելականի ձևերը (հմմտ. փախչել – մի՛ փախչիր, հասնել – մի՛ հասնիր ևն) 

այսօր բավական խորթ են հնչում մեր ականջին և գրեթե չեն գործածվում 

այժմյան կանոնիկ մի՛ փախիր, մի՛ հասիր և այլն ձևերին զուգահեռ։ Բայց 

առավել ուշագրավ է այն, որ հոգնակի թվում ներկայի հիմքից կազմված 

արգելականի ձևեր այժմ ընդհանրապես չեն գործածվում ոչ մի բայի (այդ 

թվում՝-են- և -ան- ածանցավոր, ասենք՝ հեռանալ – *մի՛ հեռանաք, բարկանալ 
– *մի՛ բարկանաք, մոտենալ – *մի՛ մոտենաք, վախենալ – *մի՛ վախենաք) դեպ-

քում: Կարծում ենք՝ դա բացատրելի է եզակիի և հոգնակիի կիրառահաճա-

խության տեսանկյունից. բուն և արգելական հրամայականների բայահիմ-

քային միասնականացման ընդհանուր միտումի պարագայում -ան- և -են- 
ածանցավոր բայերի ներկայի հիմքից կազմված արգելականի եզակի թվի 

ձևերը համեմատաբար բարձր կիրառահաճախության շնորհիվ դեռ պահ-

պանվում են իբրև զուգաձևեր, մինչդեռ այդ նույն բայերի արգելականի հոգնա-

կի թվի ձևերը, որոնք, անշուշտ, ավելի ցածր կիրառահաճախություն ունեն, 

արդեն լիովին փոխարինվել են համաբանական նոր ձևերով։ Նկատենք նաև, 

որ -ան- ածանցավոր բայերը մեծաթիվ են, այսինքն՝ աչքի են ընկնում բարձր 

տիպային հաճախականությամբ, որը նույնպես սկզբունքորեն կարող էր 

նպաստել -ան- (և վերջինիս հետևողությամբ նաև -են-) ածանցավոր բայերի 

արգելականի եզակիում հնատիպ ձևերի պահպանմանը։ Մինչդեռ, ասենք, -ն- 
և մանավանդ -չ- ածանցավոր բայերի տիպային հաճախականությունը բա-

վական ցածր է1։ Սակայն կարծում ենք՝ ճիշտ չէր լինի տիպային հաճախակա-

նությանն այս դեպքում վճռորոշ դեր վերագրել, եթե հաշվի առնենք, որ թեև 

պատճառական բայերը դարձյալ բավական բարձր տիպային հաճախակա-

նություն ունեն, այդուհանդերձ դրանց արգելականի հնատիպ ձևերը (հմմտ. 
հեռացնել – մի՛ հեռացնիր, զայրացնել – մի՛ զայրացնիր ևն) այսօր նույնքան 

խորթ են հնչում և գրեթե չեն գործածվում, որքան -ն- և -չ- ածանցավոր բայերի 

համապատասխան ձևերը (հմմտ. մի՛ հասնիր, մի՛ փախչիր ևն)։ 

Հետևաբար, արդի գրական արևելահայերենում բոլոր (այդ թվում՝ -ան- և 

                                                                                                                                                         

օրինակ, Ավետիսյան Յու., Տեղաշարժեր արդի գրական արևելահայերենի ժխտական խոնարհ-

ման մի քանի կազմություններում // «ՀՀ», 2021, թիվ 3, էջ 200), կա՛մ ներկայի հիմքից արգելակա-

նի ձևեր են ներկայացվում նաև այլ կազմությամբ բայերի համար (հմմտ. Ավետիսյան Յու., 

Տեղաշարժեր արդի գրական հայերենում, Երևան, 2011, էջ 29-35), կա՛մ էլ ներկայի հիմքից կազմ-

ված արգելականի բոլոր ձևերն անխտիր բնորոշվում են իբրև հնաբանություններ կամ հնաբա-

նություններ դառնալու ճանապարհին գտնվող ձևեր (տե՛ս Ասատրյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 329-330։ 

Հմմտ. նաև Ավետիսյան Յ., Դավթյան Ս., Արդի գրական արևելահայերենի ձևաբանական-

բայական նորմը և գործող բուհական ձեռնարկները // «ՀՀ», 2021, թիվ 2, էջ 165-166)։ 
1 Տե՛ս Ավետյան Ս., Արդի հայերենի ընթացիկ փոփոխություններից մեկը կիրառահեն 

լեզվաբանության լույսի ներքո, էջ 57-62։ 



 
201 

-են- ածանցավոր) բայերի արգելականի հոգնակի թվում հնատիպ ձևերի՝ 

գործածությունից ընդհանրապես դուրս գալը բացատրելի է հոգնակիի ձևերի 

համեմատաբար ցածր կիրառահաճախության տեսանկյունից։ Մնում է պար-

զել, թե ինչու հենց միայն ա խոնարհման -ան- և -են- ածանցավոր բայերն են 

եզակի թվում պահպանել ներկայի հիմքից կազմված արգելականի հնատիպ 

ձևերը՝ աորիստի հիմքից կազմված նոր համաբանական ձևերին զուգահեռ։ 

Մենք հակված ենք կարծելու, որ տվյալ դեպքում վճռորոշ դեր է խաղացել ա 
խոնարհման պարզ բայերի համաբանական ազդեցությունը, որոնց արգելա-

կանի եզակի թվի ձևերը համաժամանակյա տեսանկյունից խոսողներին եր-

կակի ձևաբանական վերլուծության հնարավորություն են ընձեռել. մի կող-

մից դրանք կարող էին ըմբռնվել իբրև անորոշ դերբայից -լ վերջավորության 

հեռացմամբ (այլ կերպ ասած՝ ներկայի հիմքից) կազմված ձևեր (հմմտ. գնալ 
– մի՛ գնա, մնալ – մի՛ մնա, խաղալ – մի՛ խաղա ևն), մյուս կողմից՝ արգելա-

կանի այդ ձևերը, համընկնելով բուն հրամայականի համապատասխան ձևե-

րին, նաև կարող էին գիտակցվել իբրև վերջիններիս և մի՛ ժխտական մասնի-

կի հարադրություն. հմմտ. գնա՛ – մի՛ գնա, մնա՛ – մի՛ մնա, խաղա՛ – մի՛ խա-
ղա ևն։ Ի դեպ, համաբանական-ձևաբանական փոփոխությունների ուղղվա-

ծության հարցում կարևոր դեր ունի այն հանգամանքը, թե խոսողների գի-

տակցության մեջ քերականական ձևերն ինչպես են վերլուծության ենթարկ-

վում, և նրանք ինչպես են ըմբռնում հարացույցի անդամների ձևաբանական 

փոխհարաբերությունը1: Արդ, խոսողների գիտակցության մեջ ա խոնարհ-

ման պարզ բայերի արգելականի եզակի թվի ձևերի վերը նշված առաջին 

տիպի վերլուծությունը պետք է նպաստեր ա խոնարհման ածանցավոր բա-

յերի ներկայի հիմքից նույն սկզբունքով (այն է՝ անորոշ դերբայից -լ վերջա-

վորության հեռացմամբ) կազմված և նույնպիսի -ա հանգով արգելականի 

եզակի թվի ձևերի պահպանմանը (հմմտ. հեռանալ – մի՛ հեռանա, բարկա-
նալ – մի՛ բարկանա, մոտենալ – մի՛ մոտենա ևն)։ Մյուս կողմից՝ խոսողների 

գիտակցության մեջ նույն ա խոնարհման պարզ բայերի վերոնշյալ երկրորդ 

տիպի վերլուծությունը պետք է նպաստեր ա խոնարհման ածանցավոր բայե-

րի դեպքում ևս բուն հրամայականի հետ նույնական հիմքից կազմված 

արգելականի նոր համաբանական ձևերի առաջացմանը (հմմտ. հեռանալ – 
հեռացի՛ր – մի՛ հեռացիր, բարկանալ – բարկացի՛ր – մի՛ բարկացիր, մոտե-
նալ – մոտեցի՛ր – մի՛ մոտեցիր ևն)։ Ըստ այդմ՝ ա խոնարհման -ան- և -են- 
ածանցավոր բայերի արգելականի եզակի թվում թե՛ հնատիպ ձևերի պահ-

պանվելը և թե՛ աորիստի հիմքից կազմված նոր ձևերի ի հայտ գալը համա-

բանական պայմանավորվածություն ունեն, մինչդեռ այդ նույն բայերի արգե-

լականի հոգնակի թվում ներկայի հիմքից կազմված ձևերի՝ վերջնականա-

                                                           

1 Տե՛ս Bybee J., Frequency o …, Ch. 3, p. 41-69, Ավետյան Ս., Համաբանական փոփոխութ-

յունների երկու միտում արդի արևելահայերենի աորիստի հարացույցում (համաժամանակյա 

և տարաժամանակյա քննություն) // «ԲԵՀ. Բանասիրություն», 2020, թիվ 1, էջ 34-38: 



 
202 

պես գործածությունից դուրս գալը և հեշտությամբ փոխարինվելը աորիստի 

հիմքից կազմված համաբանական նոր ձևերով պետք է բացատրել առհասա-

րակ հոգնակիի ձևերի համեմատաբար ցածր կիրառահաճախությամբ։ 

Այսպիսով՝ վերը դիտարկված ձևաշարահյուսական երևույթների բուն էու-

թյունը բացատրվում և լիովին հասկանալի է դառնում մի շարք հոգեբանական 

դրդապատճառային գործոնների և մրցակից լեզվական միտումների լույսի 

ներքո, որոնք բոլորը բխում են առավել արդյունավետ հաղորդակցման պա-

հանջից։ Ընդ որում՝ տարբեր մրցակից միտումները կարող են ճնշել և սահմա-

նափակել միմյանց գործողությունները։ Արդ, կախված այն բանից, թե ո՛ր լեզ-

վում կոնկրետ ո՛ր միտումին կամ ո՛ր գործոնին է տվյալ դեպքում նախապատ-

վություն տրվում (հմմտ. խնայողության և բացարտահայտողության, արտա-

հայտչականության միտումները որոշյալության ոչ հավելուրդային և հավելուր-

դային դրսևորման հարցում), ըստ այդմ՝ տարաժամանակյա փոփոխություննե-

րի ուղղվածությունը և արդյունքում ձևավորվող համաժամանակյա լեզվական 

օրինաչափությունները կարող են տարբեր լինել ոչ միայն տարբեր լեզուներում, 

այլև նույն լեզվի տարածաժամանակային տարբեր դրսևորումներում (հմմտ. 

տարբերակված խնդրանշումը հին հայերենում և արդի արևելահայերենում)։ 

Իսկ երբեմն էլ տվյալ համաժամանակյա օրինաչափությունը ձևավորվում է 

տարբեր դրդապատճառային գործոնների և լեզվական միտումների համատեղ 

գործողության արդյունքում (հմմտ. կիրառահաճախության, համաբանական 

ընդլայնման միտումի և խոսողների գիտակցության մեջ համապատասխան 

ձևաբանական վերլուծության դերը արդի արևելահայերենում արգելական 

հրամայականի գործող օրինաչափությունների ձևավորման հարցում)։ 
 

Սարգիս Ավետյան – Մրցակից լեզվական միտումների լույսի ներքո հայերենի որոշ 
ձևաշարահյուսական երևույթների բացատրման փորձ 

 

Փաստարկվում է, որ հայերենի մի շարք ձևաշարահյուսական երևույթներ, որոնք 

դեռևս պատշաճ բացատրություն չեն ստացել ավանդական հայ լեզվաբանության 

շրջանակներում, բացատրվում են ճանաչողականորեն պայմանավորված մրցակից 

լեզվական միտումների և որոշակի հոգեբանական դրդապատճառային գործոնների 

լույսի ներքո։ Ինչպես հայտնի է, քերականության և լեզվագործածության մեջ մրցակից 

դրադապատճառային գործոնների առկայության շնորհիվ այս կամ այն կոնկրետ տա-

րաժամանակյա փոփոխության ուղղվածությունը և դրա արդյունքում ձևավորվող հա-

մաժամանակյա ձևաշարահյուսկան օրինաչափության հնարավոր ընտրությունը լեզ-

վից լեզու կարող են տարբեր լինել։ Ըստ այդմ՝ հայերենի համաժամանակյա և տարա-

ժամանակյա համապատասխան փաստերը թույլ են տալիս ավելի կամ պակաս չա-

փով պարզել, թե մրցակից լեզվական միտումներից (և/կամ դրդապատճառային գոր-

ծոններից) ո՛ր մեկն է վճռորոշ դեր խաղացել յուրաքանչյուր կոնկրետ դեպքում։ Իսկ 

երբեմն էլ տվյալ համաժամանակյա օրինաչափությունը ձևավորվել է մի շարք դրա-

դապատճառային գործոնների համատեղ ազդեցության արդյունքում, ինչպես, օրի-

նակ, արդի արևելահայերենում որոշակի բայերի եզակի թվի արգելական հրամայա-

կանի զուգաձևությունների դեպքում։ 

 



 
203 

Саргис Аветян – Попытка объяснения некоторых морфосинтаксических явлений 

армянского языка в свете конкурирующих языковых тенденций 
 

Ключевые слова – конурирующиe языковыe тенденции, мотивирующиe факторы, 

направленность диахронического изменения, синхронная морфосинтатическая закономер-

ность, дублетные формы запретительно-повелительного, современный восточноармянский 

язык, языковое употребление, совместное воздействие, армянское языкознание.  
 

В статье аргументируется, что некоторые морфосинтаксические явления армян-

ского языка, которые пока не получили надлежащего объяснения в рамках традицион-

ного армянского языкознания, объясняются в свете когнитивно-мотивированных конку-

рирующих языковых тенденций и определенных психологических мотивирующих 

факторов. Как известно, ввиду присутствия конкурирующих тенденций в грамматике и в 

языковом употреблении, направленность конкретного диахронического изменения и 

возможный выбор результирующей синхронной морфосинтаксической закономерности 

могут отличаться в разных языках. Поэтому соответствующие синхронные и диахрони-

ческие данные армянского языка позволяют нам в большей или меньшей степени опре-

делить, которая из конкурирующих языковых тенденций (и/или который из мотивирую-

щих факторов) сыграла определяющую роль в каждом конкретном случае. Иногда 

совместное воздействие ряда мотивирующих факторов обуславливало появление данной 

синхронной закономерности, как, например, в случае с дублетными формами запрети-

тельно-повелительного наклонения некоторых глаголов единственного числа в совре-

менном восточноармянском языке. 
 

 

Sargis Avetyan – An Attempt at Explaining Some Morphosyntactic Phenomena of the 

Armenian Language in the Light of Competing Linguistic Tendencies 
 

Key words – competing linguistic tendencies, motivating factors, the directionality of a 

diachronic change, a synchronic morphosyntactic pattern, doublet forms of the Prohibitive, Modern 

Eastern Armenian, usage, joint effect, Armenian linguistics.  
 

It is argued that some morphosyntactic phenomena of the Armenian language, which have 

not yet received due explanation within the frameworks of the traditional Armenian linguistics, 

are accounted for in the light of cognitively motivated competing linguistic tendencies and 

certain psychological motivating factors. As it is well-known, due to the presence of the 

competing motivations in grammar and usage, the directionality of a particular diachronic 

change and the eventual choice of the resulting synchronic morphosyntactic pattern may vary 

across languages. Accordingly, the relevant synchronic and diachronic evidence of the 

Armenian language allows us to determine to a greater or lesser extent which of the competing 

linguistic tendencies (and/or of the motivating factors) has been decisive in each particular 

case. Sometimes, the joint effect of a number of motivating factors is responsible for the 

appearance of the given synchronic pattern as is the case, for example, with the doublet forms 

of the Prohibitive singular of certain verbs in Modern Eastern Armenian. 
 

Ներկայացվել է 03.05.2022 

Գրախոսվել է 10.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 
 

Սարգիս Ավետյան – ԵՊՀ ընդհանուր լեզվաբանության ամբիոնի դոցենտ, 

բանասիրական գիտությունների թեկնածու (sargisavetyan@ysu.am) 

mailto:sargisavetyan@ysu.am


 
204 

 
 
 
 

ԱՆՈՒՇ ԱՊՐԵՍՅԱՆ 

 

ՆՈՐԱԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ ԳՐԻԳՈՐ ՆԱՐԵԿԱՑՈՒ «ՄԱՏԵԱՆ 

ՈՂԲԵՐԳՈՒԹԵԱՆ» ԵՐԿՈՒՄ ԵՎ ԱՇԽԱՐՀԱԲԱՐ 

ԹԱՐԳՄԱՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐՈՒՄ 

 
Բանալի բառեր – Գրիգոր Նարեկացի, «Մատեան ողբերգութեան», Մկրտիչ Խերան-

յան, Վազգեն Գևորգյան, բառապաշար, նորաբանություն, աշխարհաբար, բնագիր, 
մեկնություն, համատեքստ, թարգմանական խնդիրներ 

 

Գրիգոր Նարեկացուց առաջ բանաստեղծության լեզուն շատ ավելի պա-

կաս բանաստեղծական էր, քան մեր պատմիչների լեզուն, և նա մեր բանաս-

տեղծներից առաջինն էր, որ ճոխ, փայլուն լեզվով գրելու գերազանցությունն 

ընդօրինակեց պատմիչներից1: Դժվար չէ նկատել, որ նաև հեղինակի բանաս-

տեղծական խոսքի վարպետության հետ են կապվել նրա պաշտամունքն ու 

ժողովրդականությունը2: Նրա լեզուն կանոն ու կաղապար չի ընդունում. 

ներքին տարերքով հեղինակը հաղթահարել է ավանդական բառաշերտերը և 

ինքնարարիչ հղացմամբ գոյավորել իր «խորին խոսքը» բոլորովին նոր հո-

գևոր տարածքներում3: Արդեն գոյություն ունեցող բառերն ու արտահայտու-

թյունները կարծես չեն բավարարել նրան՝ իր խոսքն առավել զգայական ու 

խորքային արտահայտելու համար, և նա ստեղծել է բոլորովին նոր բանար-

վեստ՝ նորաբանություններ` բառային գյուտեր, նորակազմություններ, բա-

ռաբարդումներ, բառ-պատկերներ: 

Գրիգոր Նարեկացու ստեղծագործության այս առանձնահատկությանն 

են անդրադարձել նարեկացիագիտության երախտավորները4: Երեքուկես 

հարյուրամյակ բոլոր հայ մատենագիրներն այս կամ այն չափով կրել են 

Գրիգոր Նարեկացու լեզվի ազդեցությունը՝ օգտվելով ոչ միայն նրա կերտած 

բառերից, այլև բառաստեղծման արվեստից5: Այդ բառաշխարհն իրենց 

ստեղծագործության հոգևոր խորքին են ներհյուսել Ներսես Լամբրոնացին, 

Ներսես Շնորհալին, Գրիգոր Մագիստրոսը և ոչ թե նրան կրկնելու համար, 

                                                           

1 Տե՛ս Մկրյան Մ., Գրիգոր Նարեկացի, Երևան, 1955, էջ 239-240: 
2 Տե՛ս Առաքելյան Վ., Գրիգոր Նարեկացու լեզուն և ոճը, Երևան, 1975, էջ 231: 
3 Տե՛ս Թամրազյան Հ. Հ., Նարեկյան դպրոցը, Երևան, 1999, էջ 108: 
4 Տե՛ս Առաքելյան Վ., նշվ. աշխ., Ղազինեան Ա., Գրիգոր Նարեկացի, Բանաստեղծական 

արուեստը, Անթիլիաս-Լիբանան, 1995, Թամրազյան Հ. Հ., նշվ. աշխ., Միրզոյան Հ., Նարեկա-

ցիագիտական հետազոտություններ, Երևան, 2010: 
5 Տե՛ս Միրզոյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 272: 



 
205 

այլ պահպանելու նրանից սկզբնավորված բանաստեղծական արվեստի այդ 

էական հատկանիշը: Նրա նորաստեղծ բառերով են հարստացել հայ գրակա-

նության տողերը («Քո խենթ մարմնի սարսուռները երջանկության / Ախտա-
բորբոք արևներ են բոցավառում» (Վ. Տերյան), «Տոսախ սանտրով կը սանրեմ 
բուրդ աղվական» (Դ. Վարուժան), «Երբ ճամփաները դիակների տեղ / Բուր-
յան ծաղիկներ կփռեն շքեղ» (Հովհ. Թումանյան)): 

Նորաբանություններ կարելի է գտնել Գրիգոր Նարեկացու բոլոր ստեղ-

ծագործություններում, սակայն դրանք ճյուղավորվել ու տարածվել, իրենց 

խտացումն ու թանձրացումն են գտել «Մատեան ողբերգութեան» եզակի եր-

կում: Վ. Առաքելյանի վկայակոչմամբ՝ սույն երկում, ըստ «Նոր բառգիրք հայ-

կազյան լեզուի» բառարանի տվյալների, Գրիգոր Նարեկացին գործածել է 

700-750 նորաբանություն1, Հ. Միրզոյանի քննությամբ՝ 8202, Գ. Մանուկյանի 

համոզմամբ դրանց թիվը 37-ով ավելի է3: Կարծում ենք, որ այս բառացանկը 

կարիք ունի ճշգրտման: Այդ բառերի մի մասը ժամանակի ընթացքում դուրս 

է եկել գործածությունից՝ պայմանավորված լեզվի զարգացման պատմական 

օրինաչափությամբ, այլ բառերի հետ ընդհանրությամբ, միջնադարյան մտա-

ծողությամբ ու կրոնական բնույթով (անձնանէծ, բազմաւաղելի, աղերսա-
բանել, տիրանուէր, ազատազնեայ, արջնաթոյր, այսական, յայրատատես, 
մոլորապատիր, ընդունայնաթոպ): Իսկ մյուսներն այնքան կիրառելի են 

դարձել, որ դժվար է անգամ պատկերացնել, որ դրանք Գրիգոր Նարեկացուն 

են պատկանում (բազմաբուրեան, համաճարակ, գիսախռիւ, ոգեկործան, 
պչրութիւն, մշտաբորբոք, բանահիւս, բարեխնամ, բանաստեղծութիւն): 

Որքան հարուստ ու բազմաձև է Գրիգոր Նարեկացու ստեղծագործու-

թյան բառապաշարը, այնքան դժվար է այն թարգմանելը: Հեղինակի բառա-

պաշարի հարստության, ինչպես նաև դրանից բխող թարգմանական դժվա-

րություններին են անդրադարձել անգամ օտար թարգմանիչները: Նրանցից 

ֆրանսիացի բանաստեղծ և թարգմանիչ Լյուկ-Անդրե Մարսելը «Մատեանի» 

մի քանի հատվածի թարգմանությունից հետո նկատել է՝ ֆրանսերենը մնում 

է ապշահար Գրիգոր Նարեկացու բառապաշարի ճոխության հարաբերութ-

յամբ4: Ոչ միայն օտար թարգմանիչների համար էր դժվար գտնել նրա բառե-

րի, արտահայտությունների համարժեքները ֆրանսերենում, ռուսերենում, 

անգլերենում, իտալերենում և այլ լեզուներում, այլ նաև՝ գրաբարից աշխար-

հաբար թարգմանողների: Աշխարհաբարի թարգմանիչներ Մկրտիչ Խերան-

յանն ու Վազգեն Գևորգյանը «Մատեանը» թարգմանելիս նույնպես բազմա-

թիվ բարդությունների առջև են կանգնել: Սա բացատրվում է նրանով, որ 

թարգմանության ժամանակ նույն լեզվի երկու տարբերակների միջև իմաս-

                                                           

1 Տե՛ս Առաքելյան Վ., նշվ. աշխ., էջ 42: 
2 Տե՛ս Միրզոյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 165: 
3 Այս հարցի մասին մանրամասն տե՛ս http://ysu.am/files/08G_Manukyan.pdf: 
4 Տե՛ս Marcel L.-A., Grégoire de Nare  et l’ancienne poésie arménienne, Paris, 1953, p. 19-36: 

http://ysu.am/files/08G_Manukyan.pdf


 
206 

տային, նրբերանգային ու ոճական տարբերությունները ոչ պակաս դժվա-

րությամբ են հաղթահարվում, քան տարբեր լեզուներում եղածները: Այս 

հարցին են անդրադարձել թարգմանության տեսաբանները. նրանցից Յու. 

Նայդայի իրավացի դիտարկմամբ՝ ցեղակից կամ մոտ լեզուներում բնագրի և 

թարգմանվող լեզվի քերականական ու մշակութային տարբերությունների 

աննկատ լինելն ամենևին չի նշանակում, թե թարգմանության ժամանակ քիչ 

խնդիրներ են առաջանում1: 

Նորաբանություններով են հարուստ «Մատեանի» բոլոր հատվածները, 

սակայն դրանցով առավել հագեցած են ԽԸ, ՂԲ, ՂԳ գլուխները: Հ. Միր-

զոյանի ուսումնասիրությամբ՝ ՂԲ գլխի նորաստեղծ բառերի թիվն անցնում է 

50-ից, իսկ ՂԳ գլխինը՝ 100-ից2: Այդ գլուխները Խերանյանն ու Գևորգյանը չեն 

ընդգրկել իրենց թարգմանություններում: Հետևաբար բնագրում և թարգմա-

նություններում դիտարկել ենք հատկապես ԽԸ գլխի նորաբանությունները: 

«Մատեանի» նորաբանությունները նոր էին ոչ միայն ձևով, այլև իմաս-

տով, և հաճախ դրանց իմաստից է կախված ամբողջ հատվածի բովանդա-

կությունը: Նշանակում է՝ դրանց ճիշտ թարգմանությունը կարևոր է ոչ միայն 

բնագիրը գեղագիտորեն արտահայտելու, այլև բովանդակությունը փոխան-

ցելու առումով: Այսպիսին է «Մատեանի» Է գլխի «մահողկուզեան» նորա-

կազմությունը, որ գործածվել է՝ «թունավոր պտուղ տվող ծառերի»3 իմաստով 

(«Բարունակս ապականաբեր եւ մահողկուզեան»4): «Մատեանի» թարգմա-

նությունների քննությունից, ինչպես նաև թարգմանիչների վկայություն-

ներից ակնհայտ է, որ իրենք անդրադարձել են մեկնություններին, ինչպես 

նաև ինքնուրույն, հենց թարգմանության ընթացքում յուրովի մեկնություններ 

կատարել: «Մատեանի» թե՛ միջնադարյան մեկնիչները և թե՛ XVIII-XIX դա-

րերի հեղինակներ Հ. Նալյանն ու Գ. Ավետիքյանը իրենց մեկնություններում 

անդրադարձել են նաև Գրիգոր Նարեկացու բառակերտումներին: 

«Մահողկուզեան» բառի համար միջնադարյան մեկնիչը տալիս է հե-

տևյալ բացատրությունը՝ «…այլ ես՝ խաղող մահաբեր, զոր ասեն, թէ յԵկպա-
տան, որ է Ամեդի, հայնց խաղող կայ, որ թէ մարդ ուտէ, մեռանի»5: Թարգմա-

նիչներն այն նույնությամբ պահպանել են: 

Այսպիսին է նաև ԻԸ գլխի «քստմնափուշ» բառը («Եւ յիշատակաւ հար-

                                                           

1 Տե՛ս Найда Ю., «К науке переводит» // Лингвистические аспекты теории перевода 

(хрестоматия), Ереван, 2007, с. 12: 
2 Միրզոյան Հ., նշվ. աշխ., էջ 166: 
3 Տե՛ս Խաչատրյան Պ., Գրիգոր Նարեկացին և հայ միջնադարը, Ս. Էջմիածին, 1995, էջ 

341: 
4 Գրիգոր Նարեկացի, Մատեան ողբերգութեան, աշխատասիրությամբ՝ Խաչատրյան Պ. և 

Ղազինյան Ա., Երևան, 1985, էջ 272: «Մատեանի» բնագրի հատվածները մեջբերել ենք այս 

հրատարակությունից (այսուհետև՝«Մատեան» և էջը): 
5 Տե՛ս Մաշտոցի անվան Մատենադարան, ձեռ. Հմր 5650, 339ա: Հմմտ. Նալեան Յ., Գիրք 

մեկնութեան աղօթից սրբոյն Գրիգորի Նարեկացւոյ, Կ. Պոլիս, 1745, էջ 72: 



 
207 

ման հեղուսիցն / Քստմնափուշ, տաժանատեսիլ ոգեպահանջից, / Որով 
պնդեցաւ միածինդ քո յաշտարակ խաչին», «Մատեան», 358): Դրանով, ըստ Հ. 

Նալյանի, հեղինակն ակնարկել է այն բևեռները, որոնցով Միածնին գամել են 

«յաշտարակ խաչին», այն է՝ խաչափայտին1: Գ. Ավետիքյանը «քստմնա-
փուշ»-ը հասկացել է «քստմնեցուցիչ, փուշ-փուշ ընող» իմաստով2, միջնա-

դարյան մեկնիչն այն բացատրել է՝ «սոսկալի փուշ. զբևեռքն ասէ հոգեկան»3: 

Խերանյանը, այն նույնությամբ արտահայտելով, չի փոխանցել բառի բնա-

գրային իմաստը («Հիշելով հարվածները քստմնափուշ, ժանտատեսիլ և 
մահառիթ այն բևեռների, / Որոնցով գամվեց միածինը քո՝ խաչի աշտարակի 
վրա՝ թող չարը ցավի գա»4): Գևորգյանը թարգմանել է առավել հասկանալի՝ 

«սահմռկեցուցիչ», «դժխեմ» իմաստով («Հիշատակելով այն տաժանատեսիլ, / 
Սահմռկեցուցիչ, դժխեմ, մահառիթ / Հեղուսահարման, որով բևեռվեց / Խաչ-
աշտարակին միածինը քո»5): Այս հատվածի թարգմանության համար կա-

րևոր է նաև «ոգեպահանջ» բառի ճիշտ ընկալումը («Որ պահանջէ զհոգին 
կամ բաժանէ ի մարմնոյ և մահառիթ, հոգին ուզօղ առնօղ՝ հանօղ»6), որը 

թարգմանություններում փոխարինվել է աշխարհաբարում ավելի հաս-

կանալի «մահառիթ» համարժեքով: 

Նկատելի է, որ նույնանման թարգմանությունները հնարավորություն 

չեն ընձեռել ընթերցողին հասկանալ դրանց իմաստը, քանի որ «յուրա-

քանչյուր լեզվում կան բազմաթիվ յուրահատուկ դարձվածքներ, որոնք իրենց 

տեղում թեև գեղեցիկ, պարզ, արտահայտիչ և պատշաճ են թվում դրանք 

գործածողների համար, բայց երբ նույն բառերով այլ լեզու են փոխադրվում, 

չեն արտահայտում մտքի բովանդակությունը»7: Թարգմանիչները, անշուշտ, 

կանգնել են բարդ խնդրի առջև՝ ինչպես թարգմանել կամ հասկանալի ձևով 

ներկայացնել դրանք: Այսպիսի օրինակների թարգմանությանը վերաբերող 

տարբեր տեսությունների է անդրադարձել Մ. Ջանփոլադյանը՝ նշելով, որ մի 

                                                           

1 Տե՛ս Նալեան Յ., նշվ. աշխ., էջ 208: 
2 Տե՛ս Աւետիքեան Գ., Նարեկ աղօթից, համառօտ եւ զգուշաւոր լուծմամբք բացայայտեալ 

մի անգամ եւ այժմ երկրորդ անգամ յաւելուածով, Վենետիկ, 1827, էջ 141, ծնթ. 26: 
3 Տե՛ս Մաշտոցի անվան Մատենադարան, ձեռ. Հմր 5650, 366ա: 
4 Գրիգոր Նարեկացի, Մատյան ողբերգության, գրաբարից թարգմանեց Խերանյան Մ., 

Երևան, 1960, էջ 123: Խերանյանի թարգմանության հատվածները մեջբերել ենք այս հրատա-

րակությունից (այսուհետև` Խերանյան և էջը): 
5 Գրիգոր Նարեկացի, Մատյան ողբերգության. Տաղեր, թարգմանություն Գևորգյան Վ., 

Երևան, 1979, էջ 172: Գևորգյանի թարգմանության հատվածները մեջբերել ենք այս հրատա-

րակությունից (այսուհետև՝ Գևորգյան և էջը): 
6 Տե՛ս Նոր բառգիրք հայկազեան լեզուի, երկասիրութիւն երից վարդապետաց 

յաշակերտութենէ մեծին Մխիթարայ Աբբահօր, Աւետիքեան Հ. Գ., Սիւրմէլեան Հ. Խ., 

Աւգերեան Հ. Մ., հ. երկրորդ, Հ-Ֆ, ի Վենետիկ, 1837, էջ 50: 
7 Տեր-Պետրոսյան Լ.Հ ., Եվսեբիոս Եմեսացու «Ութամատյանի մեկնությունը» և 

թարգմանության տեսության հարցերը V դարի հայ մատենագրության մեջ // «ՊԲՀ», 1982, թիվ 

4, էջ 65: 



 
208 

մասի կարծիքով հնության ոգին պետք է պահպանել բառերի և շարահյուսա-

կան ձևերի միջոցով, որի հետևանքով չնայած կմթագնի ասածի իմաստը, 

սակայն հնարավորություն կտրվի ընթերցողին զգալ ժամանակային 

կտրվածքով հեռու գտնվող ստեղծագործությունը: Եվ հակառակը՝ ստեղծա-

գործությունը պետք է լինի ընթերցողին հասկանալի լեզվով, իսկ հնության 

միջավայրի ստեղծման համար կարելի է օգտագործել այլ արտահայտչամի-

ջոցներ1: 

Գրիգոր Նարեկացու ստեղծագործության թարգմանական խնդիրներին 

է անդրադարձել նաև Խերանյանը՝ նշելով, որ ինքն իր թարգմանության մեջ 

ջանացել է պահպանել թե՛ գրաբարյան հոլովաձևերն ու դարձվածքները, թե՛ 

հեղինակին յուրահատուկ բառակազմություններն ու բառաբարդումները, 

որոնք ստեղծում են անհրաժեշտ կոլորիտ, համապատասխան համ ու հոտ2: 

Գրեթե նույն սկզբունքով է առաջնորդվել նաև Գևորգյանը: Եվ մեր դիտար-

կած նորաբանությունների մեծ մասը թարգմանիչները նույնությամբ են 

արտահայտել, քանի որ հնարավորություն չեն ունեցել դրանց իմաստն ամ-

բողջությամբ ընկալելի դարձնել մեկ այլ բառով (ահագնատեսիլ, անձնանէծ, 
դժուարակութ, երկայնամիտ, մարգարէաճառ, քարաձգութիւն, հայրատյաց, 
մոլորապատիր, դժնէատեսիլ): 

Այսպիսի բառերի՝ տվյալ համատեքստում ունեցած նշանակությունը 

երբեմն կախված է լինում լայն համատեքստից, այն է՝ նախորդող և հաջոր-

դող նախադասություններից կամ նույնիսկ մի ամբողջ պարբերությունից: 

Այդ կախվածությունն ակնհայտ է դառնում, երբ հարևան տողերում կամ 

նախադասություններում հանդիպում են տվյալ բառին կամ բառակապակ-

ցությանը մոտ հոմանիշներ, և թարգմանիչը խնդիրը լուծում է՝ թարգմանվող 

լեզվում նմանատիպ հոմանիշներ գտնելով3: «Մատեանի» թարգմանիչները 

նույնպես որոշ հատվածներում առաջնորդվել են այս սկզբունքով և թարգ-

մանել են. 

ա) Հոմանիշով, որը մոտ էր բառի հիմնական իմաստին՝ առանձին վեր-
ցրած («Հանապազասխալ», «Մատեան», 435-«մշտասխալ», Խերանյան, 203, 

«ակնայայրատ», «Մատեան», 435-«հայրատահայաց», Գևորգյան, 281, 

«տիրանուէր», «Մատեան», 256-«նվիրյալ», Գևորգյան, 22, «անձնավաճառ», 

«Մատեան», 246-«ինքնավաճառ», Գևորգյան, 281, «ապաջան», «Մատեան», 

251-«իզուր, ապարդյուն», Խերանյան, 7-«զրաջան», Գևորգյան, 14, «զգա-
յազիրկ», «Մատեան», 329-«զգայազուրկ», Խերանյան, 91-«անզգա», Գևորգյան, 

                                                           

1 Տե՛ս Джанполадян М., Н. Гребнев-Переводчик «Книги Скорби» Григора Нарекаци // 

«Когда строку диктует чувство…», Ереван, 2006, с. 144: 
2 Գրիգոր Նարեկացի, Մատյան ողբերգության, գրաբարից թարգմանեց Խերանյան Մ., էջ 

XXXIV: 
3 Տե՛ս Рецкер Я., «Основы теории закономерных соответствий» // Лингвистические аспекты 

теории перевода (хрестоматия), Ереван, 2007, с. 84: 



 
209 

129, «յոգնատխուր», «Մատեան», 435-«բազմատխուր», Գևորգյան, 281, 

«մշտագիշեր», «Մատեան», 308-«հավերժագիշեր», Գևորգյան, 98, «զայրացու-
ցանող», «Մատեան», 435-«վրդովիչ», Գևորգյան, 281, «հեղգացելոց», 

«Մատեան», 435-«ծույլերի», Խերանյան, 203): 

բ) Օգտագործել են տվյալ համատեքստում ունեցած իմաստին մոտ 
բառեր («սաստկակսկիծ», «Մատեան», 436-«դառնակսկիծ», Գևորգյան, 285, 

«սեղանանենգ», «Մատեան», 432-«հացանենգ», Գևորգյան, 276, «վնասա-
պարտ», «Մատեան», 432-«հանցապարտ», Գևորգյան, 276, «ազդարան», «Մա-

տեան», 477-«ներշնչարան», Խերանյան, 25): 

գ) Ամբողջական արտահայտությամբ («զուգագործ», «Մատեան», 301-

«նույն բանը անող», Խերանյան, 60, «գերաշխարան», «Մատեան», 436-«հույժ 
աշխարող», Խերանյան, 204, «զուգաձայնություն», «Մատեան», 436-«միաբան 
ձայնակցություն», Խերանյան, 207, «նախապարգեւ», «Մատեան», 285-

«նախապես իրեն պարգևած», Խերանյան, 43): 
դ) Պատկեր-արտահայտությամբ, քանի որ բառաբարդումների մի զգալի 

մասը չկա արդի հայերենում («hանապազասխալ», «Մատեան», 435-

«մշտասխալ ու թյուր», Գևորգյան, 281, «անկերպաւոր», «Մատեան», 300-

«տարտամ ու անմիտ», Գևորգյան, 86, «յոգնահոսան», «Մատեան», 436-«հորդ 
ու բազմաբուխ», Գևորգյան, 285): 

Մինչդեռ բնագրի նորաբանություններն առավել ընկալելի են դարձել, 

երբ թարգմանիչները դրանք արտահայտել են. 

ա) Բառի՝ ժամանակակից ընկալմամբ: Այդպիսին է «Մատեանի» «սեր-
մանի» բառաձևը, որը «սերմանիք» (սերմեր) ձևի եզակին է1 («Զի եթէ փոքու 
սերմանի գոյի՝ / Հատի մանանխոյ չափոյ նուաստի հաւատք / Զլերանց 
մեծութիւն փոխէ զաւրեղապէս ի սիրտս ծովու», «Մատեան», 283): Գ. Ավե-

տիքյանը «սերմանի» բառաձևը մեկնել է՝ «ածանցական՝ ի մասնկամբ ի սե-
ռականէ բառին սերմն՝ որպէս ի բառէն կենդան ածանցի կենդանի, ըստ 
այսմ՝ ասեմք Ամարանի, Գարնանի, Աներևակի»2: Խերանյանն այն թարգ-

մանել է՝ «հատիկ», իսկ Գևորգյանը՝ «սերմնահատ» («Զի մանանեխի ամենա-
փոքրիկ հատիկի չափով հավատքը եթե / Կարող է ծովի խորքը փոխադրել 
մեծամեծ լեռներ», Խերանյան, 41 //«Իսկապես, եթե մանանեխի մի/ Փոքրիկ, 
աննշան սերմնահատի չափ/ Հավատն անվրեպ կարող է ծովի, / Խորքը 
փոխադրել մեծամեծ լեռներ», Գևորգյան, 60): 

Բառի ժամանակակից բացատրությամբ է թարգմանվել նաև «զողողակ» 

բառը, որ նշանակում է՝ «ողողեալն ի խորս ջրոց»3, «ջրի մեջ ողողված, լողա-

                                                           

1 Տե՛ս Գրիգոր Նարեկացի, Մատեան ողբերգութեան, էջ 996, ծնթ. 11: 
2 Տե՛ս Աւետիքեան Գ., նշվ. աշխ., էջ 49, ծնթ. 10: 
3 Տե՛ս Նոր բառգիրք հայկազեան լեզուի, հ. երկրորդ, էջ 508: 



 
210 

ցող, ջրի տակ սուզվող»1 («Քանզի յաւետ սխալեալ անկայ, / Իբրեւ զողողակ 
մթային ոչ ընտելական / Ի խաղբս մահու անզգայապէս», «Մատեան», 464): Գ. 
Ավետիքյանն այն մեկնել է՝ «լողացող»՝ «թէ՛ մարդ իցէ, և թէ ձուկն»2: Թարգ-

մանիչներն արտահայտել են ավելի ընկալելի՝ «սուզակ», «ջրասույզ» 
համարժեքներով («Քանզի սխալվելով սաստիկ, ինչպես խավարին անընտել 
սուզակ, / Անզգայապես ես ինքս մահվան ծուղակը ընկա», Խերանյան, 237) // 

«Քանզի մի անփորձ, մթան անընտել ջրասույզի պես, / Սաստիկ մոլորված, 
չզգալով՝ ընկա ծուղակը մահվան», Գևորգյան, 329): 

բ) Հեղինակի ասելիքին ծանոթ լինելով կամ համատեքստի ընդհանուր 
իմաստից ելնելով: Գրիգոր Նարեկացին կյանքի միօրինակությանն ու ուրա-

խության անցողիկությանն է անդրադարձել «Մատեանի» ինչպես տարբեր 

հատվածներում, այնպես էլ՝ ԾԷ գլխի նշված տողում («Կեանք՝ առաւրեայք, 
եւ զմբաղք՝ սակաւաւորք», «Մատեան», 465): 

«Զմբաղք»-ը, որ նշանակում է՝ «զբաղումն սաստիկ կամ տատամսեցու-
ցիչ, ծանր հոգ տագնապիչ, ցնորումն յերեսաց նեղութեանց, ըստ յն. չարիք և 
մանուած»3, «ծանր հոգս, նեղութիւն, մտատանջութիւն, չարիք»4, «հոգ, 
մտատանջութիւն, շուարումն»5, ունի նաև «զվարճանալ» և «զբոսնել» իմաստ-

ները6: Այսպիսի բառերի թարգմանության ժամանակ թարգմանիչները 

նկատի են ունեցել նաև հեղինակի մտադրությունը և ընդգծված բառն իրա-

վացիորեն թարգմանել են «զվարճություն» («Կյանքս է միօրյա, և զվարճութ-
յունները վաղանց», Խերանյան, 238 // «Կյանքս՝ կարճօրյա, զվարճություն-
ներս՝ աննշան, չնչին», Գևորգյան, 331): 

Այսպիսով, «Մատեան ողբերգութեան» երկի բառաշխարհի ամբողջ 

բազմիմաստությունն աշխարհաբարով արտահայտելու համար բավարար 

չէ միայն գրաբարի ու աշխարհաբարի իմացությունը: Ինչպես բնագրի 

բառապաշարին հատուկ այլ առանձնահատկությունների՝ նույն բառի տար-

բեր իմաստային գործածությունների, միջնադարյան մտածելակերպին բնո-

րոշ արտահայտությունների, այնպես էլ նորաբանությունների թարգմա-

նության համար թարգմանիչները ներթափանցել են հեղինակի ժամանակա-

շրջանի, կենցաղի, սովորույթների, մտածողության և դրանք պատկերող 

բառ-պատկերների ու խորհրդանիշների աշխարհ: Գրիգոր Նարեկացու բա-

նարվեստը հնարավորինս ճիշտ և ընկալելի արտահայտելու համար դիմել 

                                                           

1 Տե՛ս Մալխասեանց Ստ., Հայերէն բացատրական բառարան, չորս հատորում, հ. 

երրորդ, Հ-Ո, Երևան, 1944, էջ 556: 
2 Տե՛ս Աւետիքեան Գ., նշվ. աշխ., էջ 285, ծնթ. 10: 
3 Տե՛ս Նոր բառգիրք հայկազեան լեզուի, հ. առաջին, Ա-Կ, ի Վենետիկ, 1836, էջ 739: 
4 Տե՛ս Մալխասեանց Ստ., նշվ. աշխ., հ. երկրորդ, Զ-Կ, Երևան, 1944, էջ 27: 
5 Տե՛ս Աճառյան Հր., Հայերեն արմատական բառարան, հ. Բ, Ե-Կ, Երևան, 1973, էջ 99: 
6 Տե՛ս Բառգիրք հայկազեան լեզուի, որ է երկասիրութիւն Փեշտըմալճեան պատուելի 

Գրիգոր մեծիմաստ վարժապետի, հ. Ա, Ա-Կ, ի Կոստանդնուպօլիս, 1844, էջ 400: 



 
211 

են նաև Սուրբ Գրքի և բառարանների օգնությանը, նկատի ունեցել նախորդ 

թարգմանությունները, իսկ երբեմն կողմնորոշվել մեկնությունների բացա-

տրություններով: Թարգմանիչներին տարբեր հատվածներում առավել կամ 

պակաս չափով է հաջողվել արտահայտել «Մատեանի» բառապաշարի ամե-

նաէական առանձնահատկությունը: Նկատելի է, որ նորաբանությունների 

զգալի մասը նույնությամբ կամ հոմանիշով է արտահայտվել թարգմանութ-

յուններում, իսկ մյուսները Խերանյանը թարգմանել է ամբողջական արտա-

հայտությամբ, Գևորգյանը՝ պատկեր-արտահայտությամբ: Հեղինակի բառա-

ստեղծման հնարքները օրինակների մեծ մասում Խերանյանը պահել է՝ 

փորձելով մոտ մնալ բնագրին, և միայն առանձին դեպքերում են հանդիպում 

այլակերպ թարգմանություններ: Գևորգյանը բանաստեղծական չափը 

պահելու նպատակով նախընտրել է ընդհանուր իմաստը և բառերի մեծ 

մասը թարգմանել հոմանիշով կամ նոր բառերի հավելումով: 

 
 

Անուշ Ապրեսյան − Նորաբանությունները Գրիգոր Նարեկացու «Մատեան 
ողբերգութեան» երկում և աշխարհաբար թարգմանություններում 

 

Հոդվածում մանրամասն քննության են առնվում այն նորաբանությունների 

թարգմանությունները, որոնք Գրիգոր Նարեկացին գործածել է իր «Մատեան ողբեր-

գութեան» երկում: Մկրտիչ Խերանյանի և Վազգեն Գևորգյանի թարգմանությունների 

օրինակով փորձ է արվում ուսումնասիրել՝ ինչպես են թարգմանիչներն ընկալել և 

ժամանակակից հայերենով մեկնաբանել ու վերարտադրել միջնադարյան ստեղծա-

գործության նորաբանությունները, ինչ խնդիրներ են դրանք դրել թարգմանչի առջև, 

և դրանց լուծման ինչպիսի մեթոդներ ու եղանակներ են ընտրվել: Հաճախ նորաբա-

նությունների իմաստից է կախված ամբողջ հատվածի բովանդակությունը. նշանա-

կում է՝ դրանց ճիշտ թարգմանությունը կարևոր է ոչ միայն բնագիրը գեղագիտորեն 

արտահայտելու, այլև՝ բովանդակությունը փոխանցելու համար: Հոդվածում ուշա-

դրություն է դարձվում նորաբանությունների թարգմանության համար շատ կարևոր 

համատեքստին, թարգմանվող երկի ստեղծման ժամանակաշրջանին, հեղինակի 

մտադրությանը, քանի որ դրանցից կախված տարբեր են լինում բառերի նշանակու-

թյունները: Անդրադարձ է կատարվում նաև բնագրի նորաբանությունների, դրանց 

տարատեսակ մեկնությունների ու թարգմանությունների փոխառնչությունների 

վերլուծությանը: 

 
 

Ануш Апресян – Неологизмы в книге «Скорбные песнопения» Григора Нарекаци и в 

переводах на современный армянский язык 
 

Ключевые слова – Григор Нарекаци, «Книга скорбных песнопений», лексика, неологизм, 

Мкртич Херанян, Вазген Геворкян, современный армянский язык, оригинал, интерпретация, 

контекст, проблемы перевода 
 

В данной статье детально анализируются переводы неологизмов, которые Григор 

Нарекаци использует в своем произведении «Книга скорбных песнопений». На примере 

переводов Мкртича Хераняна и Вазгена Геворкяна предпринимается попытка изучить, 



 
212 

как переводчики воспринимают, интерпретируют и воспроизводят на современном 

армянском языке неологизмы средневекового произведения, с какими проблемами стал-

киваются при переводе и какие используют методы для их решения. Часто содержание 

целого отрывка зависит от смысла неологизмов, а это означает, что их правильный 

перевод важен не только для эстетического восприятия оригинала, но и для понимания 

его содержания. В статье особое внимание уделяется контексту, времени создания пере-

водимого произведения, замыслу автора, так как в зависимости от этих факторов неоло-

гизмы приобретают разные значения. Здесь же рассматривается взаимодействие неоло-

гизмов оригинального текста, их различных интерпретаций и переводов. 

 
 

Anush Apresyan – The Neologisms in the “Book of Lamentation” of Grigor Narekatsi and 

in Modern Armenian Translations 
 

Key words – Grigor Narekatsi, Book of Lamentation, vocabulary, neologism, Mkrtich 

Kheranyan, Vazgen Gevorgyan, Modern Armenian, original, interpretation, context, problems of 

the translation 
 

This article analyzes in detail the translations of neologisms of Grigor Narekatsi used in 

his work Book o  Lamentation.  n the example o  M rtich  heranyan’s and Vazgen 

Gevorgyan’s translations an attempt is made to study how translators perceive, interpret and 

reproduce neologisms of the medieval work in Modern Armenian, what problems they 

encounter while translating the text and what solutions they offer. Often the content of the 

whole passage depends on the meaning of neologisms, which means that their correct 

translation is important not only for the aesthetic expression of the original, but also for the 

transmission of its content. Special attention is paid to the context, the time of creation of 

Nare atsi’s wor , the author’s idea, since the words acquire di  erent meanings depending on 

these factors. The article also examines the interaction of the neologisms of the original text 

and its various interpretations and translations. 
 

Ներկայացվել է 25.03.2022 

Գրախոսվել է 27.04.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022 
 

Անուշ Ապրեսյան – Մեսրոպ Մաշտոցի անվան հին ձեռագրերի գիտահետազո-

տական ինստիտուտ Մատենադարանի ավագ գիտաշխատող, բանասիրական գի-

տությունների թեկնածու (An-Apresian@mail.ru) 



 
213 

 

 

ՀՐԱՊԱՐԱԿՈՒՄՆԵՐ 
 

АРАМ СИМОНЯН,  

ЛУСИНЕ СААКЯН,  

АЛЕКСАНДР САФАРЯН 
 

«ГРАММАТИКА КЫПЧАКСКОГО ЯЗЫКА», ВКЛЮЧЕННАЯ В 

АРМЯНСКИЙ МАНУСКРИПТ (МАТЕНАДАРАН, РУК. № 3522), 

СОЗДАННЫЙ ВО ЛЬВОВЕ В XVII ВЕКЕ 
 

Ключевые слова – Дешт-и-Кыпчак, Северная Евразия, армянографичные кыпчакоязыч-

ные манускрипты, армяно-казахские культурные связи, религиозная толерантность, 

история тюркских языков 
 

Многовековое сотрудничество, культурное взаимообогащение армян и 

других народов Северной Евразии корнями врастают в историю Дешт-и-Кыпча-

ка, которой присущи такие уникальные традиции национальной и религиозной 

толерантности, которые трудно найти в средневековой истории Западной Евро-

пы. Всестороннее изучение феномена армянографичных кыпчакоязычных па-

мятников, которые также свидетельствуют о многогранном взаимодействии и 

взаимообогащении евразийских народов, актуальны для освещения широкого 

спектра задач, которые предстоит решить, используя “синергию сотрудни-

чества” Армении, Казахстана, Российской Федерации и других стран
1
. 

Видные арменисты и тюркологи на протяжении всего XX века акцентиро-

вали важность изучения проблематики армянографичных кыпчакоязычных ма-

нускриптов как “сложнейшую на стыке арменистики и тюркологии”, учитывая 

императив приобретения уникального комплекса знаний и навыков – необходи-

мого инструментария данного исследования
2
. Уже в 1950-1960-е гг. академики 

                                                           

1 См. Сафарян А., Адилбаев Ж., Об армяно-казахских культурных связях и научном сотруд-

ничестве между Арменией и Казахстаном // Вестник Евразийского национального университета 

имени Л.Н. Гумилева, (Научный журнал), 2016, № 1, с. 113-118, Сафарян А., Адилбаев Ж., О взаи-

модействии тюркологов Казанского (Приволжского) федерального университета, Евразийского 

национального университета им. Л.Н. Гумилева и Ереванского государственного университета // 

«Россия – Тюркско-мусульманский мир: историко-культурные связи», Казань-Елабуга, 2016, с. 160-

167, Сафарян А.,Əдiлбаев Ж., ТМД елдерiнiң түркiтану орталықтары ынтымақтастығының 

келешегi туралы // Түркi әлемi және халықаралық байланыстар: тарих, тұлға, келешек, 26-27 мамыр 

2017 жыл, Астана 2017, б. 259-262, Сафарян Ал., Сафарян Ар., Еще раз об армяно-казахском 

научно-культурном сотрудничестве и вопросах лингвистического изучения армяно-кыпчакских 

рукописей // Материалы II научной конференции средневековой истории Дешт-и-Кыпчака. ТОО 

«Научно-исследовательский центр «Дешт-и-Кыпчак», Астана, 2018, с. 150-156, Сафарян А., Из 

истории армяно-казахских культурных связей // “Простор”, 2020, № 2, с. 162-173. За последнее 

десятилетие сотрудники ЕГУ восстановили и укрепили оборванные после распада СССР 

плодотворные связи, двухсторонние и многогранные совместные научные изыскания с казахскими и 

туркменскими коллегами. См., в частности, Симонян А., Сафарян А., Об армяно-туркменских 

культурных связях и научно-образовательном сотрудничестве между Арменией и Туркменистаном // 

«ՀՀ», 2019, թիվ 1, էջ 226-235, Симонян А., Сафарян А., О научно-образовательном сотрудничестве 

между Арменией и Казахстаном: Реалии и перспективы // «ՀՀ», 2020, թիվ 3, էջ 3-11: 
2 См. подробнее Сафарян А., Саакян Л., Армяно-кыпчакские рукописи-источники изучения 

истории тюркских языков // «Россия – Тюркско-мусульманский мир: историко-культурные связи», 



 
214 

АН Армянской ССР Левон Хачикян и Сен Аревшатян стали инициаторами 

филологического изучения вышеназванных рукописей и публикации в наиболее 

авторитетном московском лингвистическом журнале краткого научного сооб-

щения о манускрипте Матенадарана № 2267 (писец – Лусик, 1581 г.)
1
. Данной 

публикацией бывшие руководители Матенадарана стремились привлечь к сот-

рудничеству казахских, татарских и других исследователей.  

Согласно наиболее распространенной классификации (местами – оспари-

ваемой) классика советской тюркологии Н.А. Баскакова, в кыпчакскую группу 

тюркских языков входят кыпчакский (куманский или половецкий) язык (древ-

ний язык) и современные языки – караимский, куманский, карачаево-балкар-

ский, крымско-татарский
2
 (составляют кыпчакско-половецкую подгруппу), сред-

невековый западный золотоордынский литературный язык (древний язык) и 

современные языки – татарский и башкирский (составляют кыпчакско-булгар-

скую подгруппу), ногайский, каракалпакский, казахский языки, составляющие 

кыпчакско-ногайскую подгруппу
3
. 

Мы разделяем позицию выдающегося исследователя армянографичных кып-

чакоязычных рукописей Ярослава Дашкевича и его аргументированный тезис о 

том, что среди лингвистических и “экстралингвистических” задач изучения 

вышеназванных манускриптов на первый план сегодня выдвигается именно задача 

тщательного анализа как лексики и фонетики, так и грамматики в сравнении с 

языком Codex Comenius’a, а также ранних письменных памятников языка крымских 

татар и караимов, и этот путь «сулит настоящие научные открытия, он, несомненно, 

                                                                                                                                                         

Казань-Елабуга, 2016, с. 168-176, см. также: Koç Nurettin, Yeni Dilbilgisi.  n  lȃp  itapevi,  stanbul, 

1990, s. 30. (В данном- используемом во многих университетах учебнике авторитетного турецкого 

лингвиста Нуреттина Коча акцентируется, что армянская графика использовалась в золотоордын-

ский период и последующие века армянами, говорящими на «кыпчакско-тюрском» (  pça  T rk-

çesi) или турецком, (T r çe), см. там же). См. и ср. также László Rásonyi, Tarihte Türklük (üçüncü 

bas  ), T r    lt r n  Ara t rma Enstit s  Yay nlar : 126, seri: III – say : A. 34, An ara, 1993, s. 136-

155, 330-333, Armenian-Qypchaq Psalter. Written by Deacon Lussig from Lvov, 1575–1580 / Edited by 

Alexander Garkavets, Eduard Khurshudian. – Almaty “Desht-i Qypchaq”, 2001, Шаймердинова Н.Г., 

Ярыгин С.А., Молдабай Т., Торебекова С.М., Жиембай Б.С., Толстой А., Қыпшақтар: тарих 

пен тіл (aрмян-қыпшақ ескерткiштерi негiзнде), Астана, 2014, - 228 б., Դևրիկյան Վ., Լվովի 

հայկական տպագրության 400-ամյակը, Երևան, 2016, 133 էջ: 
1 См. подробнее Еганян О.С., Об одном армяно-кыпчакском грамматическом пособии XVII 

в. // “Вопросы языкознания”, 1962, с. 151-154. 
2 Известный советский лингвист-тюрколог Э. В. Севортян пишет: “Крымско-татарский язык 

принадлежит к группе кыпчакских языков (кымыкский, крымско-караимский, отдельные диалек-

ты каракалпакского, узбекского языков, средневеково-кыпчакские языки, куманский), в разной 

степени испытавших на себе воздействие огузских языков, в данном случае преимущество в 

области фонетики и отчасти лексики”. Севортян Э. В., Крымско-татарский язык // Языки народов 

СССР, т. II, Тюркские языки, Москва, 1966, с. 234.  
3 См. подробнее Баскаков Н.А., Тюркские языки, Москва, 1960, с. 142-170. Примечательно, 

что Н. А. Баскаков также подчеркивал важность изучения “Половецкие документы польских 

армян” как более поздних (чем словарь конца XIII века «Codex Cumanicus») памятников кыпчак-

ского или куманского языка. О сложной стратиграфии этнической истории кыпчакского племен-

ного союза, а также этимологическом значении терминов “кыпчаки-половцы-куманы” см. и ср. 

Махпиров В. У., Имена далеких предков (источники формирования и особенности функциониро-

вания древнетюркской ономастики), Алматы, 1997, с. 42-48, 103-104, a также Добродомов И. Г., О 

половецких этнонимах в древнерусской литературе // Тюркологический сборник 1975, Москва, 

1978, с. 102-129. 



 
215 

расширит наши представления об истории кыпчакских языков»
1
. 

Ученые Института арменоведческих исследований ЕГУ, планируя дальней-
шее тесное сотрудничество с лингвистами, медиевистами, источниковедами и 
другими специалистами из Казахстана, Российской Федерации, Туркменистана, 
Израиля, Польши, Украины, Ирана, представляют часть манускрипта (писец – 
Аветик, Матенадаран, рук. № 3522, 1634 г., 353 с.), созданного во Львове, часть 

эта озаглавлена «Грамматика кыпчакского языка» («Քերականութիւն ղփչաղ լե-

զուի»)
2
. В сотрудничестве со специалистами Института древних рукописей Мате-

надаран планируется издание полного текста вышеназванной рукописи (с подроб-
ными предисловием, послесловием, историко-филологическими примечаниями)

3
. 

Представляемый отрывок из «Грамматики кыпчакского языка», завершаю-
щий вышеназванную уникальную рукопись – двуязычный (армяно-кыпчакский), 
местами – трехъязычный (армяно-кыпчакско-польский) армянографичный текст 
(отметим, что алфавитный порядок слов местами нарушен). В «Грамматике 
кыпчакского языка» приведены части речи армянского и кыпчакского языков. 
Имя существительное представлено падежными формами как в единственном, 
так и во множественном числе; даны способы словообразования (представлена 
аффиксация, в том числе отрицательная), синонимы и омонимы, приведены 
также некоторые отглагольные формы армянских и кыпчакских глаголов, в 
соответствии с грамматическими формами армянского языка параллельно 
приводятся “парадигмы” спряжения армянских и кыпчакских глаголов в настоя-
щем, прошедшем и будущем времени, а также их неопределенные, причастные и 
деепричастные формы, модели образования возвратных глаголов, сослагатель-
ного и повелительного наклонений, в словарь включены и числительные. 

Языковые факты, зафиксированные в рукописи, делают возможным восста-
новление фонетических, грамматических и морфологических моделей (можно 
констатировать общепринятое мнение: армянский алфавит точнее передает 
фонетику тюркской (кыпчакской) речи, чем арабская, еврейская графика, лати-
ница, кириллица). Описываемый грамматический словарь-пособие также дает 

                                                           

1 Дашкевич Я., Кто они – «Армяно-кыпчаки»? (Об этносе создателей армяно-кыпчакских 

рукописей XVI–XVII вв.) // «ԲանբերՄատենադարանի», 1994, էջ 108. О языковой принадлеж-

ности Codex Cumanicus-а проф. А. Меметов пишет: “Одни исследователи считают “язык 

“Кодекса” предтечей новокыпчакских языков Крыма и Северного кавказа – крымскотатарского и 

караимского, кумыкского и карачаево-балкарского; другие связывали его с наречиями поволжско-

татарского языка – мишарским, казанским и “старотатарским”; третьи также не без оснований 

сближали язык “Кодекса” с арало-каспийской подобщностью кыпчакских языков – казахским, 

каракалпакским и ногайским; наконец, четвертые пытались уловить черты сходства куманского с 

“чагатайским” и восточно-тюркскими-карлукскими, что оказалось менее аргументированным”. 

Маметов А., Крымскотатарский язык. История изучения. Лексикология. Фонетика. Морфология, 

Симферополь, 2013, с. 7. Ср. Гарипов Т. М., Кыпчакские языки Урало-Повольжя. Опыт синхро-

нической и диахронической характеристики, Москва, 1979, с. 13-14. 
2 См. также предварительное сообщение: Սահակյան Լ., Մելիքյան Գ., Սաֆարյան Ա., XVII 

դարի գրիչ Ավետիքի` Մատենադարանի № 3522 ձեռագրի պատմաբանասիրական արժեքը // 

«Իրան-Նամէ-արևելագիտական հանդես», հ. 44-45, 2012-2013, էջ 48-51. 
3 Сотрудники арменоведческих исследований ЕГУ выражают благодарность директору Инс-

титута древних рукописей Матенадаран им. Месропа Маштоца, доктору исторических наук В.А. 

Тер-Гевондяну и доктору исторических наук Г. А. Тер-Варданяну за долголетнее плодотворное 

сотрудничество. 



 
216 

некоторое представление о словарном запасе кыпчакского языка, о заимствова-
ниях из других языков, является источником для сравнительного исследования 
кыпчакского и других тюркских языков, сопоставительного анализа кыпчак-
ского и индоевропейских языков

1
. 

 

                                                           

1 См. подробнее: Сафарян А., Саакян Л., указ. соч., с. 168-176. См. и ср. также László 

Rásonyi, указ. соч., с. 136-155, 330-333. 



 
217 



 
218 



 
219 



 
220 



 
221 



 
222 



 
223 



 
224 



 
225 



 
226 



 
227 



 
228 



 
229 



 
230 



 
231 



 
232 



 
233 

 
 

 

 

 



 
234 

Արամ Սիմոնյան, Լուսինե Սահակյան, Ալեքսանդր Սաֆարյան – XVII դարում 

Լվովում ստեղծված հայերեն ձեռագրում ընդգրկված «Ղփչաղերեն լեզվի 
քերականությունը» (Մատենադարան, հմր 

3522) 

 
Բանալի բառեր – Ռուսաստանի Դաշնություն, Ղազախստան, Մատենադարան, 

արևելագետներ, լեզվաբաններ, աղբյուրագետներ, մշակութաբաններ, ղփչաղերեն ձեռա-
գրեր, միջմշակութային փոխգործակցություն, ավանդույթներ, հայկական այբուբեն 

 

ԵՊՀ Հայագիտական հետազոտությունների ինստիտուտի գիտաշխատողները, 

հրապարակելով Մատենադարանի հմր 
3522 ձեռագրի «Քերականութիւն ղփչաղ 

լեզուի» մի հատվածը, նախաձեռնում են ծավալել միջազգային հետագա լայն համա-

գործակցություն Ղազախստանի, Ռուսաստանի Դաշնության ու հեռավոր արտերկ-

րի արևելագետների, լեզվաբանների, աղբյուրագետների, մշակութաբանների հետ։ 

Հայատառ ղփչաղերեն ձեռագրերը վկայում են Հյուսիսային Եվրասիայում ազգային 

ու կրոնական հանդուրժողականության, միջմշակութային փոխգործակցության դա-

րավոր ու բացառիկ ավանդույթների մասին, կարևոր աղբյուր են թյուրքական լեզու-

ների պատմության հիմնահարցերի ուսումնասիրության համար՝ հաշվի առնելով 

նաև այն հանգամանքը, որ հայկական այբուբենն առավել լավ է արտահայտում այդ 

լեզուների հնչյունական համակարգը։ 
 
 

Арам Симонян, Лусине Саакян, Александр Сафарян – «Грамматика кыпчакского 

языка», включенная в армянский манускрипт (Матенадаран, рук. № 3522), 

созданный во Львове в XVII веке 
 

Научные сотрудники Института арменоведческих исследований Ереванского 

государственного университета, публикуя отрывок из “Грамматики кыпчакского языка”, 

включенного в манускрипт № 3522, который хранится в Институте древних рукописей 

Матенадаран имени Месропа Маштоца, инициируют дальнейшее тесное сотрудничество 

с востоковедами, лингвистами, источниковедами, культурологами из Казахстана, Рос-

сийской Федерации и дальнего зарубежья. Армянографичные кыпчакоязычные рукопи-

си свидетельствуют о многовековых уникальных традициях религиозной толерантности 

и межкультурного взаимодействия в Северной Евразии, являются важным источником 

для исследования истории тюркских языков, с учетом также того обстоятельства, что 

армянский алфавит наиболее точно отображает фонетику этих языков. 

 
 

Aram Simonyan, Lusine Sahakyan, Alexsander Safaryan – “The Grammar of the Kipchak 

Language” Included in the XVII Century Armenian Manuscript Created in Lvоv 

(Matenadaran, № 3522) 
 

Key Words – Russian Federation, Republic of Kazakhstan, Matenadaran, oriental studies, 

linguistics, source studies, cultural studies, manuscripts, kipchak language, intercultural coopera-

tion, source, Armenian alphabet 

 

Publication o  the  ragment “The Grammar o  the  ipcha  Language”,  rom manuscript 

№3522 stored in Matenadaran has been initiated by the researchers o  Y U Institute o  

Armenian Studies to launch an extensive international project, involving specialists in Oriental 

Studies, Linguistics, Source Studies, Cultural Studies from the Republic of Kazakhstan, the 

Russian Federation and distant foreign countries. Manuscripts in the Kipchak language, written 

in Armenian letters, evidence the exclusively strong centuries-long traditions of intercultural 



 
235 

cooperation as well as national and religious tolerance in the territory of Northern Eurasia. 

These manuscripts can serve as a reliable source for the study of the issues of the history of 

Turkic languages, particularly that the sound system of the latter is best transcribed through the 

Armenian alphabet. 
 

Ներկայացվել է 07.03.2022 

Գրախոսվել է 11.03.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022.2022 

 

Арам Симонян – Директор Института арменоведческих исследований ЕГУ, член-

корреспондент НАН Армении, доктор исторических наук, профессор  

(asimonyan@ysu.am) 

Лусине Саакян – Заведующая отделом армяно-оттоманских отношений Института 

арменоведческих исследований ЕГУ, доцент кафедры тюркологии ЕГУ, кандидат 

филологических наук (l hastur@yahoo.com) 

Александр Сафарян – Заведующий кафедрой тюркологии ЕГУ, кандидат 

исторических наук, профессор (alexandr-safaryan@rambler.ru) 

 

 

mailto:asimonyan@ysu.am


 
236 

 

 

ԳՐԱԽՈՍՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ 
 

Յակոբ Չոլաքեան, Սուրիահայ դպրոցի պատմութիւն, հ. Ա.-Բ, 

Երեւան, Հնագիտութեան եւ ազգագրութեան ինստիտուտի հրատա-

րակչութիւն, 2021, 646 + 607 էջ 

 

Սիրիական հակամարտությունը, ի թիվս այլ ծանր հետևանքների ու 

հումանիտար ճգնաժամի, վտանգեց նաև ավանդականորեն այդ տարածքում 

բնակվող փոքրամասնություններին, որոնք շատ դեպքերում դառնում էին 

թիրախ իրենց կրոնադավանական ու էթնոդավանական պատկանելիության 

համար: Այդ պատկանելիության խորհրդանշական ու գործառական կարևոր 

ցուցիչ էր այդ խմբերի մշակութային ժառանգությունը, այն է՝ կրոնական 

հաստատությունները, հուշարձանները, որոնք հենց դառնում էին թիրախ՝ 

դրանով իսկ ոչ միայն դատապարտելով դրանք նյութական ու ֆիզիկական 

կորստյան, այլև այդ միջոցով խոցում էին նրանց ինքնությունն ու առհասա-

րակ գոյատևման հեռանկարները: 

Սիրիահայ համայնքը ևս անմասն չմնաց պատերազմի արհավիրքներից 

և ուղղակիորեն կրեց հարվածներ` վերապրելով գոյատևման սպառնալիքի 

նոր փորձառություն` կապված Հայոց ցեղասպանության հիշողության ու 

անցյալի անցքերի վերարտադրության հետ՝ Քեսապ, Հալեպ, Դեր Զոր: Պա-

տերազմական Սիրիայում թիրախ դարձավ ոչ միայն հայկական հավաքա-

կանությունը, այլև խմբային ինքնության կարևոր առանցքը, այն է՝ 

հիշողությունը, մշակութային հետքն ու ժառանգությունը, որոնց հիմքում, 

անշուշտ, ցեղասպանության արհավիրքի հաղթահարումն ու վերապրումն է։ 

Այս խորապատկերի ու ընթացիկ զարգացումների ներքո է լույս տես-

նում ազգագրագետ, բանագետ, պատմական գիտությունների դոկտոր Հա-

կոբ Չոլաքյանի «Սուրիահայ դպրոցի պատմութիւն» երկհատոր աշխատու-

թյունը, որը ոչ միայն խիստ այժմեական է, այլև, ըստ էության, յուրօրինակ 

պատասխան է սիրիական պատերազմի բերած մարտահրավերներին, 

որոնց 2011 թ. սկսած դիմակայում է հայկական համայնքը: 

Արխիվային, տպագիր, անտիպ սկզբնաղբյուրների և գրականության 

հիման վրա համադրելով իր անձնական երկարամյա դաշտային գիտահե-

տազոտական աշխատանքների արդյունքները՝ Հ. Չոլաքյանը շարադրել է 

ծավալուն և բազմաշերտ, խիստ հետաքրքիր և ինքնատիպ ուսումնասիրու-

թյուն: 

Մենագրությունը բովանադակությամբ ու շոշափվող խնդիրների բազ-

մազանությամբ ավելին է, քան վերնագիրը։ Այն, ըստ էության, սիրիահայ 

համայնքի պատմությունն է՝ միահյուսված ու վերլուծված համայնական կա-

յացման հետցեղասպանական ընթացքի, ներքին ու արտաքին գործոնների 



 
237 

հետ՝ ֆրանսիական մանդատ, սիրիական պետականության ժամանակա-

շրջան։ Ուսումնասիրության առանցքը սիրիահայության կրթական համա-

կարգն է, որը, սակայն, չի դիտարկվում մեկուսացված՝ սոսկ որպես դպրոցի 

պատմություն, քանի որ եթե կա կրթական հաստատություն, ապա կան նաև 

հոգևոր և հասարակական մարմիններ, եթե եկեղեցի՝ ապա համայնք։ Հա-

մայնքը կրթական համակարգի միջոցով դառնում է «սփյուռքային» ցանցի 

մաս՝ եկեղեցական ու հասարակական, բարեգործական հաստատություն-

ների գործառնությամբ և դերակատարմամբ։ Այս խորապատկերի ու դպրոց-

համայնք ուղեգծի վրա է ընթերցողը հնարավորություն ստանում քայլ առ 

քայլ հետևելու սիրիահայ համայնքի ձևավորման ու կայացման ընթացքին՝ 

բացահայտելով մշակութային, հասարակական, ժողովրդագրական, տեղա-

կան պատմության նոր էջեր։ Այն, ըստ էության, սիրիահայության անցյալն ու 

ներկան ներկայացնող տարաբաշխավածության մանրակրկիտ մի քարտեզ 

է՝ դպրոց-բնակավայր առանցքով՝ խորքում ունենալով պատմական, ժո-

ղովրդագրական, հասարակական, մշակութային գործընթացների համա-

պարփակ վերլուծություն։ 

Աշխատանքը ունի երկու մաս: Առաջինը կոչվում է «Ընդհանուր տեսու-

թիւն Սուրիոյ մէջ հայոց տեղաբաշխման, պատմութեան եւ կրթական գոր-

ծին» և բաղկացած է հինգ գլխից։ 

Առաջին գլուխը վերաբերում է հետցեղասպանական ժամանակաշրջա-

նի սիրիահայ գաղութի կազմավորմանը: Սա պատմաժողովրդագրական 

խորքային հետազոտություն է, ուր փուլ առ փուլ ներկայացվում է ու պար-

բերացվում սիրիահայ գաղութի կազմավորման ընթացքը ոչ միայն բնակ-

չության շարժընթացի, այլև այն պայմանավորող քաղաքական, պատմական 

գործոնների համակողմանի ու խորքային քննությամբ: Տեղաբնիկ հայու-

թյունն ու այդ հավաքականության վերակազմությունը առաջին աշխարհա-

մարտի ու հետցեղասպանական շրջանում, Կիլիկիայի հայության երկրորդ 

ներհոսքը 1921-1922 թթ., բշերիկցի քրդախոս հայերի գաղթը 1927-1931 թթ., 

ուշագրավ, թերևս գիտական ուսումնասիրություններից երկար ժամանակ 

ստվերում մնացած երևույթներ են, որոնք իրենց համակարգված լուսաբա-

նումն են ստանում այս աշխատանքում, ինչպես նաև 1939 թ. Ալեքսանդրետի 

սանջակի հայոց գաղթը, երբ այդ տարածքը ֆրանսիական մանդատային իշ-

խանությունները հանձնում են Թուրքիային, ու տեղի հայությունը մեկ 

անգամ ևս հարկադրված բռնում է գաղթի ճամփան։ 

Սակայն, ինչպես արդեն նշեցինք, այս բաժինը սոսկ ժողովրդագրական 

ուսումնասիրություն չէ, այլ այն քննարկվում է և ներկայացվում քաղաքա-

կան գործոնների ու համատեքստի վերլուծության ներքո, որոնք ուշագրավ, 

խիստ այժմեական խնդիրներ են բացահայտում, օրինակ՝ թուրք-սիրիական 

սահմանային հարցերի ու հայերի տեղաբաշխվածության հետ կապված։ Ցե-

ղասպանության ու բռնագաղթի զոհերը, ըստ Թուրքիայի, շարունակում են 

«վտանգավոր» լինել այս անգամ արդեն թուրք-սիրիական սահմանային տա-



 
238 

րածքներում, ուր հայության այդ բեկորները, հաղթահարելով մահվան եր-

թերն ու ճամբարները, բնակավորման առաջին քայլերն էին անում։ Նույն 

տարածքների հետ կապված սահմանային «վտանգավոր բնակչության» 

վերաբերյալ մոտեցումը, ըստ էության, անփոփոխ մնաց մինչև այժմ, երբ, 

այս անգամ արդեն քրդերի հետ կապված, Թուրքիան գրավեց Սիրիայի հյու-

սիսային գոտին։ Թուրքական գործոնի դերը չի սահմանափակվում միայն 

«սահմանային» խնդիրներով, և հեղինակը քննարկում է նոր համայնքների 

կազմավորման շրջանում այդ գործոնի ներգրավածությամբ ու ազդեցու-

թյամբ հայերի նկատմամբ իրականացված բռնություններն ու ջարդերը. 

«Պատերազմի ընթացքին Սուրիոյ մէջ հայ տարագիրներու մահուան նախ-

ճիրները պիտի չվերջանային նաեւ Զինադադարէն ետք, այս անգամ զոհեր 

փնտրելով նաեւ վերապրողներու շրջանակին մէջ», և հալածանքների ու 

կոտորածների թիրախ են դառնում Դեր Զորի, Հալեպի, Դամասկոսի ու այլ 

վայրերում ապաստանած հայերը։ 

Աշխատության երկրորդ՝ «Հայ մշակութային ու կրթական կեանքը՝ 1918-

1946» խորագրով գլխում հեղինակը քննարկում է ազգային-մշակութային ու 

կրթական կյանքի կազմակերպման խնդիրները՝ այն դիտարկելով համայն-

քային կառուցվածքի ձևավորման ու գործառնության շրջանակում, այսինքն՝ 

ոչ թե մեկուսի մի խնդիր, այլ՝ գաղութային կյանքի կազմավորման տրամա-

բանության ներքո վերլուծելով եկեղեցական (Առաքելական, Կաթողիկե, 

Ավետարանաչական), հասարակական, պետական կազմակերպությունների 

դերն ու գործունեությունը։ Վերլուծվում են նաև ամառային, գիշերային, ար-

հեստագործական ու կույրերի կրթական հաստատությունները, քննարկվում 

այդ շրջանի կրթական բովանդակությունն ու հայերենի/արևմտահայերենի 

«պաշտոնականացումը»՝ կրթության միջոցով լեզվաբարբառային խայտա-

բղետ միջավայրում, ուր խոսակցական թուրքերենը բավական տարածված 

էր, ինչ-որ տեղ նաև գերակա։ 

Կարևոր է նաև, որ կրթական խնդիրը քննարկվում է և վերլուծվում քա-

ղաքական փոփոխությունների համատեքստում, ինչպես օրինակ, հայրենա-

դարձությունը, սիրիական պետության կայացման շրջանը, ներսիրիական 

քաղաքական փոփոխություններն ու վայրիվերումները (գլուխ Գ, Դ)։ Այդ 

առումով դպրոցն ու կրթությունը դառնում են հիմնական ցուցիչ՝ հայկական 

փոքրամասնության նկատմամբ քաղաքականության ու սիրիական պետու-

թյան մեջ նրա կարգավիճակի, համայնական իրավունքների ու ազատու-

թյունների հետ կապված։ Հենց դպրոցի, կրթության, եկեղեցու միջոցով է 

դրսևորվում այդ քաղաքականությունը ու դրա խորքային քննարկումը հնա-

րավորություն է տալիս ներկայացնելու համայնքի պատմության այդ դիտ-

անկյունը ևս։ Քաղաքական փոփոխություններն ու կրթական խնդիրները 

ներկայացվում ու վերլուծվում են նաև ընթացիկ սիրիական պատերազմի ու 

դրա հետևանքների հետ կապված։ Այդ առումով այն դառնում է ոչ միայն 

ժամանակակից պատմության մաս, այլև՝ վավերագրություն, քանի որ թե՛ 



 
239 

հեղինակը և թե՛ ներկայացված նյութը տվյալ պատերազմական իրադրու-

թյան ժամանակակիցն ու վերապրողն են։ 

Ուսումնասիրության երկրորդ՝ «Բնակավայրեր եւ դպրոցներ» մասում 

առանձին-առանձին ներկայացվում են շուրջ հարյուր բնակավայրեր (քա-

ղաքներ, արվարձաններ, ավաններ, գյուղեր) 18 աշխարհագրական շրջանա-

կում, ուր եղել է կամ կա հայկական բնակչություն: Հեղինակն այս հարցին 

անդրադառնում է ժողովրդագրական, պատմական, ազգագրական համա-

ռոտ նկարագրությամբ ու կրթական հաստատությունների կրթամշակութա-

յին գործունեության վերլուծության միջոցով։ Այդ բաժինն ընդգրկում է շուրջ 

240 ամենօրյա դպրոցի պատմություն։ 

Հ. Չոլաքյանի աշխատությունը հարստացնում է նաև հրատարակված 

փաստաթղթերի և լուսանկարների բաժինը։ Այն ունի նաև օգտագործված 

տեղանունների, անձնանունների, ինչպես նաև գրականության ցանկեր։ 

Սույն աշխատությունը, անշուշտ, կարևոր է ոչ միայն սփյուռքահայ 

դպրոցի պատմության, այլև ավելի լայն՝ սփյուռքագիտության և մերձավոր-

արևելյան հայկական համայնքների պատմության, մշակույթի, ինքնության և 

ժամանակակից հիմնախնդիրների հետ կապված։ 

 
ԱՐՍԵՆ ՀԱԿՈԲՅԱՆ 

 

Ներկայացվել է 26.05.2022 

Ընդունվել է տպագրության 24.06.2022.2022 

 
 

Արսեն Հակոբյան – ՀՀ ԳԱԱ հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտի 

ավագ գիտաշխատող, պատմական գիտությունների թեկնածու, դոցենտ 
(hakobian@gmail.com)

mailto:hakobian@gmail.com


 
240 

 

 

ԼՐԱՏՈՒ 
 

ԱՐԱՄ ՍԻՄՈՆՅԱՆ (1955-2022) 

 

Հայագիտությունը և պատմագի-

տությունը ծանր կորուստ կրեցին. 2022 

թ. հունիսի 8-ին 67 տարեկան հասա-

կում կյանքից վաղաժամ հեռացավ ազ-

գային մտածողության կրող, գիտու-

թյան և կրթադաստիարակչական գոր-

ծի նվիրյալ, պատվարժան քաղաքացի, 

ՀՀ գիտության վաստակավոր գործիչ, 

պատմական գիտությունների դոկտոր, 

պրոֆեսոր, ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ, 

ԵՊՀ հայագիտական հետազոտություն-

ների ինստիտուտի տնօրեն Արամ Սի-

մոնյանը։ 

Լինելով հայ մեծանուն գիտնական 

և հասարակական-քաղաքական գոր-

ծիչ, հայրենանվեր անհատ, ակադեմի-

կոս Հրաչիկ Սիմոնյանի (1928-2016) որդին՝ Ա. Սիմոնյանը ձևավորվել է 

որպես պատվարժան քաղաքացի։ Ունենալով հայ մարդուն բնորոշ բոլոր 

առաքինությունները՝ նա միաժամանակ իր ամբողջ կյանքի ընթացքում 

շրջապատի նկատմամբ դրսևորել է նրբանկատ և հոգատար վերաբերմունք։ 

Նրա բնավորությանն առանցքային էին հասարակությանը պիտանի լինելու, 

իր անձով կենսագործունեության ներդաշնակություն ձևավորելու յուրա-

հատկությունները։ Միաժամանակ առանձնանում էր յուրաքանչյուր անհա-

տի նկատմամբ նրա ներողամիտ և սրտացավ վերաբերմունքը։ 

Արամ Սիմոնյանը ծնվել է 1955 թ. ապրիլի 12-ին Գորիս քաղաքում։ 1961-

1972 թթ. սովորել է Երևանի թիվ 19 դպրոցում։ 1972-1977 թթ. ուսանել է ԵՊՀ 

պատմության ֆակուլտետում, իսկ 1977-1981 թթ.՝ ԽՍՀՄ ԳԱ ԽՍՀՄ 

պատմության ինստիտուտի ասպիրանտուրայում։ 1983 թ. նա պաշտպանել է 

թեկնածուական, իսկ 2000 թ. դոկտորական ատենախոսություններ, 2005 թ. 

ստացել պրոֆեսորի կոչում։ 

1981-1985 թթ. Ա. Սիմոնյանն աշխատել է ՀԽՍՀ ԳԱ պատմության 

ինստիտուտում որպես կրտսեր գիտաշխատող, այնուհետև՝ գիտաշխատող, 

1986-2000 թթ. ԵՊՀ ԽՍՀՄ պատմության ամբիոնի ասիստենտ, այնուհետև՝ 

Հայոց պատմության ամբիոնում դոցենտ։ Ունենալով վարչական աշխա-

տանքի յուրահատուկ հմտություններ՝ 1993-1995 թթ. նա ստանձնել է ԵՊՀ 



 
241 

գիտքարտուղարի, իսկ 1995-2000 թթ.՝ ԵՊՀ ուսումնական վարչության պետի 

պաշտոնները։ 2000 թ. նա նշանակվել է ԵՊՀ ուսումնական աշխատանքների 

գծով պրոռեկտոր, 2006 թ. մայիսին ընտրվել, իսկ 2011 թ. մայիսին վեր-

ընտրվել ԵՊՀ ռեկտորի պաշտոնում, այն պաշտոնավարել մինչև 2019 թ. 

մայիսի 23-ը։ 2006 թ. նա ընտրվել է ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ, 2008 թ. 

հուլիսի 10-ին նշանակվել ԵՊՀ Հայագիտական հետազոտությունների 

ինստիտուտի տնօրեն։ 

Դեռևս ԽՍՀՄ տարիներին Ա. Սիմոնյանը ծավալել է գիտական բեղուն 

գործունեություն, հեղինակել 100-ից ավելի գիտական աշխատանքներ, 

որոնց թվում չորս մենագրություն՝ «Рабочие Закавказья в общероссийском 

рынке наемного труда в конце XIX-начале XX вв. (Историко-статистический 

анализ)» (Ереван, 1995), «Զանգեզուրի գոյամարտը 1920-1921 թթ.» (Երևան, 

2000), «Զանգեզուրի գոյապայքարը 1917-1920 թթ.» (Երևան, 2017), «Զանգե-

զուրի գոյամարտը 1917-1921 թթ.» (Երևան, 2017): Հայ ժողովրդի XIX դարի 

երկրորդ կեսի և XX դարասկզբի պատմության հիմնահարցերին նվիրված 

նրա գիտական մենագրություններն ամբողջությամբ լի են հայրենասիրու-

թյան ոգով, առնչվում են մասնավորապես պատմական վիճակագրությանը, 

արդյունաբերական կապիտալին, ինչպես նաև Արցախի և Զանգեզուրի 1917-

1921 թթ. պատմության հիմնախնդիրներին: 

Հայագիտության և պատմագիտության մեջ, չնայած հոր հսկայական 

ժառանգությանը, Ա. Սիմոնյանը իր ուղին և հետքը թողեց մասնավորապես 

հայրենի երկրամասի՝ Սյունյաց աշխարհի ազգային ազատագրական պայ-

քարի ուսումնասիրության ասպարեզում: Ձերբազատվելով խորհրդային 

տարիներին գիտության ոլորտում գոյություն ունեցած կարծրատիպային 

մտածելակերպից՝ նա գիտական առաջին քայլերը կատարելուց հետո հե-

տաքրքրությունների առանցքում ուներ Հայկական հարցի, Հայոց ցեղասպա-

նության, Արցախ-Զանգեզուրի գոյամարտերի և հայոց պետականության 

խնդիրներին առնչվող շրջանակը։ 

Արցախը, արցախյան հիմնահարցը և արցախահայությունը միշտ նրա 

ուշադրության առանցքում էին։ Ուսանող-երիտասարդության՝ հայրենիքը 

սիրելու, հոգատարության, միմյանց նկատմամբ դրական վերաբերմունքի 

ձևավորման խնդիրները եղել են նրա՝ որպես ուսուցչի ուշադրության ներքո։ 

Այդ մասին են փաստել նրա բազմաթիվ այցելություններն Արցախ, տեղի 

համալսարանի հետ սերտ համագործակցությունը տարբեր ձևաչափերով, 

«Լեռնային Ղարաբաղի հանրապետություն. անցյալը, ներկան և ապագան» 

2006 թ. հունիսի 21-ից 24-ը Ստեփանակերտում միջազգային գիտաժողովի 

նախաձեռնումն ու անցկացումը, Արցախի տարբեր հատվածներում ավան-

դական դարձած ծառատունկերի իրականացումը, որը հայրենաճանաչու-

թյան յուրօրինակ դրսևորում էր։ 

Արցախի և արցախահայության կողքին գտնվելու Ա. Սիմոնյանի կեց-

վածքը դրսևորվեց նաև Արցախյան քառօրյա և 44-օրյա պատերազմների 



 
242 

ընթացքում։ Մինչ այդմ նա իր գործընկերներ Ա. Ղարիբյանի և Է. Բաբայանի 

հետ հրատարակության պատրաստեց նաև «Арцах-Карабах. Библиография на 

русском языке 1988-2012 гг.» (Ереван, 2011) ժողովածուն: 

Ա. Սիմոնյանի նախաձեռնությամբ ԵՊՀ հրատարակչությունը ծավալել է 

բազմաբեղուն տպագրական գործունեություն։ 2014 թ. նա հիմնադրեց նաև 

«Հայագիտության հարցեր» հանդեսը, որի գլխավոր խմբագիրն էր: 

Ա. Սիմոնյանի ղեկավարությամբ պաշտպանվել են 12 թեկնածուական 

ատենախոսություններ: Նրա շնորհիվ ԵՊՀ-ն ակտիվորեն համագործակցել է 

արտերկրի բազմաթիվ կրթական, գիտական հաստատությունների հետ։ Նա 

մասնակցել է միջազգային և հանրապետական բազմաթիվ գիտաժողովների, 

բազմիցս հրավիրվել Իտալիայի, Բելգիայի, Մեծ Բրիտանիայի, Գերմանիայի, 

Իսպանիայի, ԱՄՆ-ի, Ռուսաստանի և աշխարհի մի շարք այլ երկրների գի-

տակրթական կենտրոններ, որտեղ զբաղվել է գիտակրթական գործունեու-

թյամբ: Նրա գիտելիքների և հմտությունների բարձր ձիրքը արարողակար-

գային օտարերկրյա բարձրաստիճան պաշտոնյաների ընդունելությունների 

ժամանակ թողնում էր լավագույն տպավորություն՝ մեծ համբավ բերելով մեր 

երկրին և ԵՊՀ-ին: Նրա հյուրերի թվում էին նաև Ռուսաստանի Արտաքին 

գործերի նախարար Սերգեյ Լավրովը, Հունաստանի նախագահ Կարոլոս 

Պապուլիասը, Թուրքմենստանի նախագահ Գուրբանգուլի Բերդիմուհամե-

դովը, Ուրուգվայի Արևելյան Հանրապետության ներկայացուցիչների պալա-

տի նախագահը, ռուս տիեզերագնաց Ալեքսանդր Բալանդինը: 

Մեծ էին ԵՊՀ-ն ժամանակակից հետազոտական համալսարան դարձնե-

լու Ա. Սիմոնյանի կատարած աշխատանքները։ Նրա ղեկավարման տարի-

ներին ԵՊՀ-ում գիտակրթական զարգացմանը զուգահեռ բացվեցին մի շարք 

նոր ստորաբաժանումներ՝ Չինագիտության կենտրոնը, Հայ-հնդկական 

կենտրոն-ամբիոնը, ԵՊՀ ռուսական կենտրոնը։ Կրթության բարձր որակի 

ապահովման հետ մեկտեղ, նրա ուշադրության առանցքում էր նաև ուսա-

նողների և աշխատակազմի կենսագործունեության համար բարվոք պայ-

մանների ապահովումը: ԵՊՀ-ի բազմաթիվ մասնաշենքեր վերանորոգելուն 

զուգահեռ ստեղծվել է նաև ժամանակակից սպորտհամալիրը, հյուրատունը, 

հանրակացարանը։ 

Ա. Սիմոնյանի ջանքերով Հայոց մեծ եղեռնի 100-ամյա տարելիցին ըն-

դառաջ ԵՊՀ գրադարանի մուտքի մոտ՝ Չարենցի փողոցի կողմից հիմնվեց 

երախտիքի ծառուղին, որի աջ և ձախ կողմերում տեղադրվեցին XX դարա-

սկզբի մեծագույն ողբերգությունը՝ Հայոց ցեղասպանությունը, հասարակա-

կան լայն շրջանակներում քննադատած, բողոք ու կարեկցանք հայտնած, 

ինչպես նաև հայության մի ստվար հատվածին մահվան ճիրաններից փրկած 

և օգնություն ցուցաբերած օտարազգի հայտնի գործիչների կիսանդրիները: 

Ա. Սիմոնյանն իր բազմաբեղուն գործունեության ընթացքում արժանա-

ցել է պետական մի շարք պարգևների և կոչումների՝ ՀՀ գիտության վաստա-

կավոր գործչի տիտղոսի (2014), Սանկտ-Պետերբուրգի պետական համալ-



 
243 

սարանի պատվավոր դոկտորի կոչման (2012), Ղազախստանի «Ղազախս-

տանի անկախության 20-ամյակ» (2011) և Թուրքմենստանի «Մահթումկուլի 

Ֆրագի» (2014) պետական պարգևների, «Մովսես Խորենացի» (2009) և 

«Վաչագան Բարեպաշտ» (2016) մեդալների: 

Ա. Սիմոնյանի այրին, երկու դուստրերը, հարազատները, գործընկերնե-

րը և ընկերները վկայում են ոչ միայն նրա ակտիվ գիտական և հասարակա-

կան գործունեության, այլև մարդկային սիրո, ջերմության, բարության և 

առաքինության բարձր հատկանիշների մասին։ 

 

ԵՊՀ Հայագիտական հետազոտությունների ինստիտուտ 
 



 
244 

 

 

 

ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ 

 

ՊԱՏՄՈՒԹՅՈՒՆ 

Ալիկ Ղարիբյան, Ռուզաննա Գասպարյան 

 Ադրբեջանական կեղծարարությունները Երևանի շուրջ ..................... 3 

Արգիշտի Վարդանյան 

 Մամիկոնյանների ծագման խնդիրը պատմագիտության մեջ և 

նրանց նախահայրենիքի տեղորոշման հարցը .................................... 13 

Վարդան Ալեքսանյան 

 Հայոց եկեղեցին Աբբասյան հարստության օրոք (VIII դարի  

 երկրորդ կես) .............................................................................................. 31 

Արման Եղիազարյան 

 Երևանի 1724 թվականի ինքնապաշտպանությունը ........................... 55 

Արփինե Բաբլումյան 

 Դիարբեքիրի նահանգի հայ բնակչության կոտորածները 1915 թ. ... 76 

Նարինե Մարգարյան 

 Հայապահպանության խնդիրներն ու առանձնահատկությունները 

Մերձավոր Արևելքի որբանոցներում Հայոց ցեղասպանության 

տարիներին ................................................................................................. 94 

Վազգեն Հախոյան 

 Քեմալականների իրականացրած զանգվածային կոտորածները 

Ղարաքիլիսայի գավառում (1920-1921 թթ.) ........................................ 113 

Լիանա Դալլաքյան 

 Մերձամուսնությունների խնդիրը հայոց եկեղեցական և 

սովորութային իրավունքի տեսանկյունից ......................................... 128 

 

ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ 

Հայկանուշ Շարուրյան 

 Միսաք Մեծարենցը թարգմանիչ .......................................................... 138 

Աշխեն Ջրբաշյան 

 Հեկզամետրային չափերը Եղիշե Չարենցի պոեզիայում .................... 155 

Արծրուն Ավագյան 

 Երբ եղեգները կանգուն են ........................................................................ 168 

 

ԼԵԶՎԱԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆ 

Սարգիս Ավետյան 

 Մրցակից լեզվական միտումների լույսի ներքո հայերենի որոշ 

ձևաշարահյուսական երևույթների բացատրման փորձ .................. 191 



 
245 

Անուշ Ապրեսյան 

 Նորաբանությունները Գրիգոր Նարեկացու «Մատեան 

ողբերգութեան» երկում և աշխարհաբար  

 թարգմանություններում ................................................................... …..204 

 

ՀՐԱՊԱՐԱԿՈՒՄՆԵՐ 

Արամ Սիմոնյան, Լուսինե Սահակյան, Ալեքսանդր Սաֆարյան 

 XVII դարում Լվովում ստեղծված հայերեն ձեռագրում ընդգրկված 

«Ղփչաղերեն լեզվի քերականությունը» (Մատենադարան, հմր 3522) 

(ռուսերեն) ................................................................................................. 213 

 

ԳՐԱԽՈՍՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ 

Արսեն Հակոբյան 

 Յակոբ Չոլաքեան, Սուրիահայ դպրոցի պատմութիւն ..................... 236 

 

ԼՐԱՏՈՒ 

Արամ Սիմոնյան (1955-2022) ................................................................................ 240 
 

 



 
246 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

ИСТОРИЯ 
Алик Гарибян, Рузанна Гаспарян 
 Азербайджанские фальсификации истории Еревана ................................. 3 
Аргишти Варданян 
 Проблема происхождения рода Мамиконянов в историографии и 

вопрос о локализации их прародины ........................................................ 13 
Вардан Алексанян 
 Армянская церковь в период Аббасидской династии  
 (вторая половина VIII века) ....................................................................... 31 
Арман Егиазарян 
 Самооборона Еревана в 1724 году ............................................................ 55 
Арпине Баблумян 
 Массовое истребление армянского населения провинции  
 Диарбекир в 1915 году ................................................................................ 76 
Нарине Маргарян 
 Проблемы и особенности сохранения армянской идентичности в 

детских домах Ближнего Востока во время Геноцида армян ................. 94 
Вазген Ахоян 
 Массовые погромы, осуществленные кемалистами  
 в Каракилисском уезде (1920-1921 гг.) ................................................... 113 
Лиана Даллакян 
 Проблема инцестов с точки зрения армянского церковного и  
 обычного права .......................................................................................... 128 

 

ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 
Айкануш Шарурян 
 Мисак Мецаренц – переводчик ................................................................ 138 
Ашхен Джрбашян 
 Гекзаметрические размеры в поэзии Егише Чаренца ............................ 155 
Арцрун Авагян 
 Несгибаемые тростники ........................................................................... 168 

 

ЯЗЫКОЗНАНИЕ 
Саргис Аветян 
 Попытка объяснения некоторых морфосинтаксических явлений 

армянского языка в свете конкурирующих языковых тенденций ........ 191 
Ануш Апресян 
 Неологизмы в книге «Скорбные песнопения» Григора Нарекаци в 

переводах на современный армянский язык .......................................... 204 
 

ПУБЛИКАЦИИ 

Арам Симонян, Лусине Саакян, Александр Сафарян 
 «Граматика кыпчакского языка», включенная в армянский манускрипт 

(Матенадаран, рук. № 3522), созданный во Львове в XVII веке .......... 213 
. 

РЕЦЕНЗИИ 
Арсен Акопян 
 Акоп Чолакян, История сирийско-армянской школы ........................... 236 

  

ХРОНИКА 
Арам Симонян (1955-2022)...................................................................................... 240 



 
247 

COTENTS 
 

HISTORY 
Alik Gharibyan, Ruzanna Gasparyan 
 Azerbaijani Falsifications Regarding Yerevan ............................................... 3 
Argishti Vardanyan 
 The Issue o  Mami onyans’  rigin in Historiography and the  
 Question o  their Homeland’s Location ........................................................ 13 
Vardan Aleksanyan 
 Armenian Church in the Period of the Abbasid Dynasty  
 (Second Half of the VIII Century) ................................................................ 31 
Arman Yeghiazaryan 
 Self-Defense of Yerevan in 1724 .................................................................. 55 
Arpine Bablumyan 
 The Massacres of Armenian Population of Diarbekir Province in 1915 ...... 76 
Narine Margaryan 
 The Features and Problems of the Preservation of the Armenian Identity  
 in the Orphanages of the Middle East during the Armenian Genocide......... 94 
Vazgen Hakhoyan 
 Massacres Executed by the Kemalists in Karakilisa Province  
 (1920-1921)  ................................................................................................ 113 
Liana Dallakyan 
 The Problem of Congeneric Marriages from the Viewpoint  
 of Church and Tradition .............................................................................. 128 
 

HISTORY OF LITERATURE 
Haykanush Sharuryan 
 Misak Metsarents as a Translator ................................................................ 138 
Ashkhen Jrbashyan 
 Hexametric Sizes in the Poetry of Yeghishe Charents ................................ 155 
Artsrun Avagyan 
 When the Reeds are Upright ....................................................................... 168 
 

LINGUISTICS 
Sargis Avetyan 
 An Attempt at Explaining Some Morphosyntactic Phenomena of the 

Armenian Language in the Light of Competing Linguistic Tendencies ..... 191 
Anush Apresyan 
 The Neologisms in the “Boo  o  Lamentation” o  Grigor Nare atsi  
 and in Modern Armenian Translations ....................................................... 204 
 

PUBLICATIONS 

Aram Simonyan, Lusine Sahakyan, Alexsander Safaryan 

 “The Grammar o  the  ipcha  Language” Included in the XVII Century  
  Armenian Manuscript Created in Lvоv (Matenadaran, № 3522) ............... 213 
 

REVIEW 
Arsen Hakobyan 
 Hagop Cholakian, History of the Syrian-Armenian School ........................ 236 
 

NEWS 
Aram Simonyan (1955-2012) ..................................................................................... 240 



 
248 

 

 

 

 

 

ՀԱՅԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՀԱՐՑԵՐ 
 

ՀԱՆԴԵՍ 
2 (26) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Համ. ձևավորումը` Ա. Աղուզումցյանի 

Կազմի ձևավորումը` Ա. Ստեփանյանի 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Չափսը` 70x100 1/16: 

Տպագրությունը` օֆսեթ: Թուղթը` օֆսեթ:  

Տպաքանակը` 100: 

 

 

 

 

ԵՊՀ հրատարակչություն, Երևան, Ալ. Մանուկյան 1 

 



 
249 

Ի ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ ՀԵՂԻՆԱԿՆԵՐԻ 

 

Հոդվածները ներկայացնել էլեկտրոնային կրիչով (տեքստը` Word, նկարները` TIFF կամ 

բարձրորակ JPG): Հիմնական լեզուն հայերենն է, ընդունվում են նաև ռուսերեն, անգլերեն, ֆրանսերեն, 

գերմաներեն հոդվածներ, որոնք պետք է ունենան ամփոփում (հայերեն տեքստի դեպքում` անգլերեն և 

ռուսերեն, այլ լեզուների դեպքում` հայերեն և ռուսերեն, շուրջ 300 բառ): 

Չափանիշներն են` 

1. Տառատեսակը հայերեն` Sylfaen, այլ լեզուներինը` Times New Roman: 

2. Տառաչափը` 12, միջտողային բացատը` 1.5: 

3. Հոդվածի սկզբում դրվում է հեղինակի անուն, ազգանունը (գլխատառերով), վերնագիրը 

(գլխատառերով), հոդվածի վերջում նշվում է հեղինակի գիտական աստիճանն ու կոչումը, աշխատանքի 

վայրը, պաշտոնը, հեռախոսահամարը և էլեկտրոնային փոստի անվանումը (հեռախոսահամարը և 

էլփոստի անվանումը տպագրվում են հեղինակի համաձայնությամբ): 

4. Հղումները տրվում են տողատակում` աճման կարգով, տառաչափը` 10, նշվում է աղբյուրի հեղի-

նակը, վերնագիրը, հատորը, հրատարակության տեղը, տարեթիվը (մամուլի դեպքում` նաև համարը) և 

էջը: 

5. Տալ բանալի բառեր:  

Հոդվածները ներկայացնել` 

ԵՊՀ հայագիտական հետազոտությունների ինստիտուտ, Ալեք Մանուկյան 1, ԵՊՀ 2-րդ մասնաշենք, 

5-րդ հարկ, 511 սենյակ, «Հայագիտության հարցեր» հանդեսի խմբագրություն (handes@armin.am), հեռ.՝ 

+374 60 710092 
 

 

NOTICE FOR THE AUTHORS 
 

The articles should be represented in USB flash drive (text should be in Microsoft Word Document, pictures – 

TIFF or JPG). The main language of the article is Armenian (with summary in English and in Russian, about 300 
words), if the articles are in Russian, English, French, German there should be a summary in Armenian and in Russian 

(about 300 word). 

The criteria are the following: 
1. Theme font – Sylfaen (in Armenian), Times New Roman (in other languages) 

2. Font Size – 12, Line Space – 1.5 

3. At the beginning of the article there should be the name and surname of the author (uppercase), the title 
(uppercase), at the end of the article there should be the academic degree of the author, workplace, position, telephone 

number and E-mail (telephone number and e-mail are published according the author’s agreement) 

4. The references should be footnoted; font size- 10, the author, the title, volume, place and date of publication 
(also the number, if the article was published in magazine) and the page should be mentioned. 

5. To write key words. 

The articles are accepted in the Institute for Armenian studies of YSU, Alex Manoogian 1, YSU 2nd annex, 5th 
 loor, room N 511, the editorial o  ice o  the bulletin “Armenological Issues” (handes@armin.am), tel.: +374 60 

710092 

 
 

К СВЕДЕНИЮ АВТОРОВ 
 

Статьи необходимо представлять на электронном флеш-накопителе (текст – Word, фотографии – TIFF 
или JPG в высоком качестве). Основной язык – армянский, принимаются также статьи на русском, английском, 

французском и немецком языках, которые должны иметь резюме (в случае армянского текста – на английском 
и русском языках, в случае других языков – на армянском и русском, около 300 слов). 

Параметры 

1. Шрифт армянского языка - Sylfaen, других языков - Times New Roman. 
2. Размер шрифта – 12, межстрочный пробел - 1.5.  

3. В начале статьи дается имя и фамилия автора (заглавными буквами), заголовок (заглавными 

буквами), в конце статьи отмечается ученая степень автора, место работы, должность, номер телефона и адрес 
электронной почты (номер телефона и адрес электронной почты печатается с согласия автора). 

4. Ссылки даются под строкой в порядке возрастания, размер шрифта - 10, дается автор источника, 

заголовок, том, место и год издательства (в случае прессы также и номер) и страница. 
5. Дать ключевые слова. 

Статьи принимаются в  

Институте арменоведческих исследований ЕГУ, 
Алека Манукяна 1, 2 корпус ЕГУ, 5-й этаж, комната 511, редакция журнала «Вопросы арменоведения» 

(handes@armin.am), тел.: +374 60 710092 

http://simap.europa.eu/docs/simap/pdf_jol/en/sf_014_en.pdf

