
 

                     

 

5 

   
 
   

ԳՐԻԳՈՐ ՆԱՐԵԿԱՑՈՒ ՔՐԻՍՏՈՆԵԱԿԱՆ ՀՈՒՄԱՆԻԶՄԸ 
 

ՍԵՅՐԱՆ ԶԱՔԱՐՅԱՆ*   

Երևանի պետական համալսարան 

 
Հոդվածում քննարկվում է միջնադարի խոշորագույն բանաստեղծ և իմաստասեր 

Գրիգոր Նարեկացու (951-1003 թթ.) աշխարհայացքի և փիլիսոփայական հայացքնե-

րի գնահատմանը վերաբերող մի հարց, որը պարզաբանելու համար հընթացս վեր-

լուծվում են «Միջնադար», «Վերածնունդ», «Հայկական Վերածնունդ», «քրիստոնեա-

կան աստվածակենտրոն հումանիզմ» և «Վերածննդի մարդակենտրոն հումանիզմ» 

հասկացությունները: Որոշ հետազոտողներ, նկատի ունենալով հատկապես «Մատ-

յան ողբերգության» գիրքը, նրա նորարարական մտքերն ու մոտեցումները, լեզվա-

մտածողության ինքնատիպությունը, «ներքին» մարդու և մարդու փրկության մասին 

վարդապետությունը, նրան համարում են Հայկական Վերածննդի ներկայացուցիչ, 

այսինքն՝ ոչ թե Միջնադարի, այլ Վերածննդի դարաշրջանի մտածող: Եթե խորհըր-

դային շրջանում, երբ տիրապետող էր մարքսիստական մեթոդաբանությունը, նման 

գնահատականի շրջանառումը հասկանալի էր (Արևելյան և Հայկական Վերածննդի 

տեսությունը կոչված էր հիմնավորելու մարքսիստական պատմափիլիսոփայութ-

յան այն դրույթը, թե պատմության մեջ «երկաթե անհրաժեշտությամբ» գործում են 

համընդհանուր օրինաչափություններ, օրինակ, բոլոր ժողովուրդները պետք է անց-

նեն զարգացման միևնույն փուլերը), ապա անհասկանալի է, թե ինչու են այսօր հե-

տազոտողները պաշտպանում այդ խիստ գաղափարականացված և անարդյունա-

վետ մեթոդաբանական հարացույցը: Հեղինակի կարծիքով՝ այդպիսի գնահատակա-

նը պայմանավորված է այն բանով, որ այդ տեսության կողմնակիցները՝ ա) ըստ 

էության անտեսում են Միջնադարի և Վերածննդի մշակույթների տարբերություն-

ները, ինչի հետևանքով միջնադարյան մշակույթին բնորոշ երևույթները բնութագր-

վում են որպես վերածնական, բ) զանց են առնում քրիստոնեական (աստվածա-

կենտրոն) հումանիզմի և վերածնական (մարդակենտրոն) հումանիզմի յուրահատ-

կությունները, գ) Նարեկացուն Հայկական Վերածննդի ներկայացուցիչ համարելով՝ 

                                                 
* Սեյրան Զաքարյան – փիլիսոփայական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ԵՊՀ 

փիլիսոփայության պատմության, տեսության և տրամաբանության ամբիոնի վարիչ 

Сейран Закарян – доктор философских наук, профессор, заведующий кафедрой истории, теории 

философии и логики ЕГУ 

Seyran Zakaryan – Sc. D. in Philosophy, Professor, Head of YSU Chair of History, Theory of Philosophy 

and Logic 

Էլ․ փոստ՝ szakaryan@ysu.am https://orcid.org/0000-0003-3743-0381  

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 16.04.2025 

Գրախոսվել է՝ 20.04.2025 

Հաստատվել է՝ 24.06.2025 
© The Author(s) 2025 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 2(47), հունիս, 5-19 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025.16.2.005  

 

mailto:szakaryan@ysu.am
https://orcid.org/0000-0003-3743-0381
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-3743-0381


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

6 

իբր տալիս են նրան հանճարին պատշաճող գնահատական (տվյալ դեպքում են-

թադրվում է, որ Վերածննդի դարաշրջանը Միջնադարի համեմատ ավելի առաջա-

դիմական է): Մինչդեռ Նարեկացին իր մտածելակերպով, աշխարհայացքային-փի-

լիսոփայական հարցերի քննարկման ու լուծման եղանակներով, մարդու փրկութ-

յան իր տեսլականով միջնադարյան մտածող է, քրիստոնեական հումանիզմի խոշո-

րագույն ներկայացուցիչ, հիրավի՝ «Տիեզերական եկեղեցու վարդապետ»: 

 

Բանալի բառեր – Գրիգոր Նարեկացի, Միջնադար, Վերածնունդ, Հայկական Վերա-
ծնունդ, հումանիզմ, աստվածակենտրոն հումանիզմ, վերածնական մարդակենտրոն 
հումանիզմ 

 

Հասարակության կյանքում տեղի ունեցող արմատական փոխակերպում-

ները, մասնավորապես՝ պատմամշակութային մի դարաշրջանից անցումը 

մյուսին, բարդ, խճճված ու հակասական գործընթաց է, ինչը, բնականաբար, 

տեղիք է տալիս տարբեր, հաճախ իրարամերժ մեկնաբանությունների ու գնա-

հատականների: Դրա փայլուն օրինակը Միջնադարի և Վերածննդի դարա-

շրջանների փոխհարաբերության հիմնահարցն է, որի վերաբերյալ ստեղծվել է 

մեծաքանակ գրականություն, մշակվել են տարբեր տեսություններ, որոնցում 

այդ դարաշրջանների սոցիոմշակութային և գիտափիլիսոփայական ձեռքբե-

րումները թերագնահատվում կամ գերագնահատվում են, արժևորվում որպես 

հետադիմական կամ առաջադիմական, աշխարհիկ կամ կրոնական՝ կախված 

հետազոտող-մեկնաբանի՝ մշակույթի պատմաբանի, փիլիսոփայի, աստվա-

ծաբանի, բնագետի և այլոց արժեքաաշխարհայացքային կողմնորոշումներից, 

մշակույթի ու քաղաքակրթության մասին տեսական պատկերացումներից և 

օգտագործվող մեթոդաբանական գործիքակազմից: Հետազոտողների մեծ մա-

սի կարծիքով՝ սկզբունքային տարբերություններ կան Միջնադարի և Վե-

րածննդի միջև։ Վերածնունդը հակադրելով Միջնադարին՝ այդ հետազոտող-

ները, հետևելով իրենց ժամանակաշրջանը «ոսկեդար» անվանած իտալական 

հումանիստներին և եվրոպական լուսավորիչներին, միայն գերադրական 

հատկություններով են բնորոշում Վերածննդի դարաշրջանը: Լուսավորիչնե-

րի ջանքերով հյուսված Միջնադարի՝ իբրև մարդկության պատմության մութ, 

ամուլ ժամանակահատվածի մասին դիցույթը տարածված էր նաև խորհրդա-

յին մարքսիստական միջնադարագիտության մեջ։ Հետազոտողներից ոմանք 

էլ մերժում են Միջնադարի և Վերածննդի սկզբունքային հակադրության գա-

ղափարը և Վերածնունդը դիտում են որպես Միջնադարի «մայրամուտ», կամ 

ինչպես Ի. Հեյզինգան է բնորոշում՝ «Միջնադարի աշուն»։ Նրանց կարծիքով՝ 

Վերածնունդը Միջնադարի մշակույթի քայքայման արդյունք է և ընդամենը 

անցումային շրջան է Միջնադարի ու Նոր ժամանակի միջև։ Ուստի չպետք է 

հակադրել Միջնադարի և Վերածննդի մշակույթները, որովհետև դրանց միջև 

կապը եղել է անընդհատ։ Մասնագետների մի խումբ էլ, տարբերություն տես-

նելով մշակույթի (տվյալ դեպքում մշակույթը դիտվում է որպես արժեքների, 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

7 

իդեալների համակարգ) և քաղաքակրթության (որը դիտվում է որպես սոցիա-

լական ինստիտուտների ու տարբեր մեխանիզմների միջոցով արտադրութ-

յան, գիտելիքի, մշակութային արժեքների, մարդկանց վարքագծի և այլնի կազ-

մակերպման ու կարգավորման եղանակների ամբողջություն), կարծում է, որ 

Վերածննդի մշակույթը տեղավորվում է Միջնադարի քաղաքակրթության մեջ, 

որը տևել է ընդհուպ Ֆրանսիական մեծ հեղափոխությունը։ Բնականաբար, 

այսպիսի տարըմբռնումների պայմաններում ամեն մի հետազոտող կարող է 

բավարար հիմքեր գտնել (մանավանդ հետարդիական հասարակության մեջ, 

երբ շատերն առաջնորդվում են «Ամեն ինչ թույլատրելի է» անիշխանական մե-

թոդաբանությամբ) իր տեսության/պատումի հիմնավորման կամ այս կամ այն 

մտածողի հայացքները բնութագրելու համար։  

Մեզ հետաքրքրող հարցի տեսանկյունից իրավիճակն ավելի է խճճվում, երբ 

արևմտաեվրոպական Վերածննդից զատ, ընդունվում է նաև արևելյան Վե-

րածննդի, այդ թվում` նաև Հայկական Վերածնության գոյությունը։ Գրիգոր 

Նարեկացուն, որպես քրիստոնեական հումանիզմի ներկայացուցչի անդրա-

դառնալու առիթն այն է, որ հետխորհրդային տարիներին շարունակվում են 

հրատարակվել գրքեր, հոդվածներ, ակնարկներ (դրանց մի մասը տարածվում 

է նաև համացանցում) և այլն, որոնցում բացահայտ կամ լռելյայն ընդունվում է 

«Հայկական Վերածննդի» գոյությունը, որը իբր նախորդել է եվրոպական Վե-

րածնունդը։ Եվ միանշանակ արվում է այն պնդումը, թե Գրիգոր Նարեկացին 

«Հայ վերածնության փիլիսոփայական մտքի գագաթնակետն» է, «Հայկական 

Վերածննդի առաջին ներկայացուցիչը» կամ «նախակարապետը»1։ Մեջբերեմ 

տարածված այդ մոտեցումը ներկայացնող մի տեսակետ. «Վերածննդի դա-

րաշրջանը Հայաստանում եվրոպական Ռենեսանսից շատ ավելի վաղ է 

սկսվել: Վերածննդին հատուկ մարդասիրական գաղափարները Հայաստա-

նում նորովի չեն «բացահայտվել», ինչպես Եվրոպայում, այլ բյուրեղացվել են 

քրիստոնեական սկզբունքներին համահունչ: Հայկական իրականության մեջ 

                                                 
1 Այդպիսի բնորոշումները տարածված էին խորհրդահայ հայագիտության, ի մասնավորի՝ գրա-

կանագիտության մեջ։ Առհասարակ, արևելյան Վերածննդի տեսությունը մշակել են խորհրդային 

մտածողները՝ գրականագետները, փիլիսոփաները, մշակութաբանները, նախ՝ «հակահարված 

տալու» արևմտակենտրոն բուրժուական գաղափարախոսներին, որոնք թերագնահատում էին 

Արևելքի ժողովուրդների մշակութային ձեռքբերումները, երկրորդ՝ հիմնավորելու մարքսիստա-

կան պատմափիլիսոփայության այն դրույթը, որ մարդկության պատմության մեջ գործում են 

ընդհանուր օրենքներ, ըստ որոնց՝ տարբեր երկրներ ու քաղաքակրթություններ, իրենց առանձ-

նահատկություններով հանդերձ, պետք է անցնեն զարգացման միևնույն պատմափուլերը: Այ-

սինքն՝ եթե եվրոպական քաղաքակրթությունը ունեցել է Վերածննդի դարաշրջան, ապա այդ-

պիսի մշակութային դարաշրջան «երկաթե անհրաժեշտությամբ» պետք է ունենան նաև մյուս 

քաղաքակրթությունները կամ մշակույթները: Եթե խորհրդային շրջանում նման մեթոդաբանա-

կան պատումի (նարատիվի) շրջանառումը հասկանալի էր, ապա անհասկանալի է, թե ինչու են 

այսօր հետազոտողները պաշտպանում պատմամշակութային նյութի վերակազմության այդ 

խիստ գաղափարականացված և անարդյունավետ մեթոդաբանական հարացույցը: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

8 

դա նախաքրիստոնեական գաղափարների սահուն շարունակությունն էր, ո-

րոնք, էվոլյուցիայի ենթարկվելով ըստ նոր ուսմունքի, սկիզբ են տալիս նոր 

արվեստին ու աշխարհընկալմանը»: ... Հայկական Վերածննդի «առաջին 

շրջանը սկսվում է Գրիգոր Նարեկացու պոեզիայից, որն իր ստեղծագործութ-

յուններում «հանդգնում է» յուրօրինակ երկխոսության Աստծո հետ»2 (ընդգծ. 

իմն են՝ Ս. Զ.)։ Այս երկարաշունչ մեջբերման բոլոր դատողությունները ոչ թե 

վիճահարույց են, այլ պարզապես չհիմնավորված հայտարարություններ-

պնդումներ, որոնք, ըստ իս, չունեն առհասարակ որևէ աղերս միջնադարյան 

հոգևոր իրականության և մասնավորապես Գրիգոր Նարեկացու աշխարհա-

յացքի հետ։ Ստորև չեմ անդրադառնա «Հայկական Վերածնության» հետ կապ-

ված տարատեսակ հարցերին3, այլ Նարեկացու աշխարհայացքի գնահատման 

համատեքստում նախ թռուցիկ կանդրադառնամ Վերածնունդը բնորոշող ան-

տիկ արժեքների վերակենդանացման, այնուհետև՝ «քրիստոնեական կամ 

աստվածակենտրոն հումանիզմ» և «Վերածննդի կամ մարդակենտրոն հումա-

նիզմ» հասկացությունների փոխառնչակցության հարցերին։ 

«Հայկական Վերածնունդ» արտահայտությունը4 մեզանում գործածվում է 

տարբեր իմաստներով և տարբեր երևույթների գնահատման ժամանակ, և 

դրանց հետ կապված չի ծագում որևէ խնդիր մինչև այն պահը, երբ այն նույ-

նացվում է եվրոպական Վերածննդի հետ, այսինքն՝ երբ արվում է պնդում, որ 

մեզանում եղել է եվրոպական Վերածննդին հանգույն Վերածնունդ։ Եվ այդ 

նմանությունը հիմնավորելու համար հետազոտողները X-XIV դդ. հայ իրակա-

նության և մշակույթի մեջ փնտրում են եվրոպական Վերածննդի առաջացմա-

նը նպաստած պատմամշակութային համանման նախադրյալներ և դրսևո-

րումներ (կապիտալիստական արտադրաեղանակի սաղմնավորում, անտիկ 

արժեքների վերականգնում, աշխարհականացում, հումանիզմ, ռեֆորմացիա 

և այլն)։ Փնտրում են և բնականաբար գտնում ինչ-որ բաներ, սակայն դրանց 

հիմնավորումները ընդհանուր առմամբ բռնազբոսիկ են, իսկ եզրահանգում-

ները՝ անհամոզիչ։ Օրինակ՝ Վերածննդի դարաշրջանի հիմնային բնութա-

գրիչներից մեկը անտիկ արժեքները վերածնելն ու վերակենդանացնելն է։ Եվ-

րոպայում, հատկապես Իտալիայում հումանիստները վերածնում էին իրենց 

անտիկ շրջանի հունահռոմեական մշակութային արժեքները, հետևաբար դա 

կարելի է անվանել իրենց ազգային ժառանգության Վերածնունդ։ Իսկ ի՞նչ էին 

վերածնում կամ ի՞նչ կարող էին վերածնել X-XIV դդ. «Հայկական Վերածննդի» 

ներկայացուցիչները, երբ նրանք ամենայն հավանականությամբ պատկերա-

ցում չունեին կամ չէին կարող ունենալ հայոց անտիկ շրջանի մասին մի պարզ 

                                                 
2 «Հայկական Վերածնունդ», http://www.panarmenian.net/arm/details/222911/ (մուտք՝ 18.07.2023): 
3 Այդ մասին մանրամասն տե՛ս Զաքարյան Ս. Ա., Հայկական Վերածննդի հարցը (մեթոդաբա-

նական տեսանկյուն), Եր., 2006։ 
4 «Հայկական վերածնություն» արտահայտության ծագման ու գործածության մասին ման-

րամասն տե՛ս Գասպարյան Դ., Հայկական Վերածնունդ (ժամանակը և առանձնահատկություն-

ները) http://shirak.asj-oa.am/598/1/41.pdf (մուտք՝ 18.07.2023)։ 

http://www.panarmenian.net/arm/details/222911/
http://shirak.asj-oa.am/598/1/41.pdf


Փիլիսոփայություն 
                     

 

9 

պատճառով, որովհետև ըստ երևույթին չկային պահպանված գիտական, փի-

լիսոփայական ու գրական-գեղարվեստական հայկական կամ հայալեզու հու-

շարձաններ։ Գուցե նրանք վերածնո՞ւմ էին հունահռոմեական դարաշրջանի 

մշակութային այն արժեքները, որոնք համընդհանուր էին հելլենիստական 

մշակութային դաշտում գտնվող ազգերի համար։ Դա կլիներ բնական մշակու-

թային երևույթ, որովհետև հայոց քաղաքակրթության ու մշակույթի ակունքնե-

րից մեկը եղել է հունահռոմեական, հատկապես հելլենիստական մշակութա-

յին ժառանգությունը։ Սակայն չկան փաստեր, որ X-XIV դդ. «Հայկական Վե-

րածննդի» ներկայացուցիչները օգտվել են այդ ժառանգությունից (տարբեր 

մտածողների կողմից մի քանի անուն թվարկելը կամ առանձին ասույթներ 

մեջբերելը դեռևս չի նշանակում անտիկ արժեքների յուրացում5)։ Նրանք չեն 

վերածնել հունահռոմեական անտիկ գրականության, փիլիսոփայության, կեր-

պարվեստի արժեքները, հետևաբար, եթե անգամ ընդունենք, որ X-XIV դդ. հայ 

իրականության մեջ անցյալի վերաիմաստավորման մշակութային ինչ-որ 

շարժման գոյության փաստը, ապա այն ոչ մի հիմքով չենք կարող անվանել 

անտիկության Վերածնունդ։ Իսկ անտիկ այն արժեքները, որոնք վերածնվել 

կամ վերարտադրվել/մեկնաբանվել են, եղել են գաղափարական առումով «չե-

զոք» (հիմնականում՝ տրամաբանական ու քերականական երկեր), որոնք 

անհրաժեշտ էին մեկնարվեստի և տիրապետող կրոնական գաղափարախո-

                                                 
5 «Արևելյան Վերածննդի» այն տեսաբանները, ովքեր անտիկ արժեքները վերածնելու, վերակեն-

դանացնելու և վերականգնելու գործընթացը միանշանակորեն կապում են Վերածննդի դարա-

շրջանի հետ, պարզապես «մոռանում» են նշելու դրա գոյությունը հասուն Միջնադարում, ի 

մասնավորի՝ սքոլաստիկայի Ոսկեդարում (XIII դ.)։ Այսինքն՝ եթե «արևելյան Վերածնության» 

տեսության կողմնակից հետազոտողը տեսնում է, որ միջնադարյան որևէ մտածող մեկնաբանում 

է անտիկ որևէ փիլիսոփայի կամ գրողի աշխատություն, ապա ինքնաբերաբար այդ մտածողին 

համարում է Վերածննդի դարաշրջանի ներկայացուցիչ։ Մինչդեռ անտիկ արժեքներն սկսել են 

վերականգնել դեռևս Միջնադարում։ XI դարից սկսած՝ Եվրոպայում, հատկապես 

համալսարանների հիմնադրումներից հետո, մեծանում է հետաքրքրությունը մշակութային ու 

գիտափիլիսոփայական անտիկ ժառանգության նկատմամբ։ Թարգմանվում են Պլատոնի և 

Արիստոտելի երկերը, և դրանց վերաբերյալ գրվում են բազմաթիվ մեկնություններ, համալսա-

րանական գիտնականները բանավեճեր են ծավալում գիտական ու փիլիսոփայական տարբեր 

հարցերի շուրջ։ XIII դարի կեսերից եվրոպական համալսարաններում թույլատրվում է 

դասավանդել արիստոտելյան կորպուսի մեջ մտնող գրեթե բոլոր աշխատությունները։ Վերջա-

պես իտալացի հումանիստները վերածնում էին ինչպես հունական, այնպես էլ իրենց անտիկ 

ազգային արժեքներն ու ավանդույթները, ընդ որում դա սկսել էին անել արդեն հասուն Միջ-

նադարում կամ Դուչենտոյի շրջանում։ Ազգայնականությունը (ազգային արժեքներին նախա-

պատվություն տալը կամ գերադասելը, անցյալի ազգային, գործնական ուղղվածություն ունեցող 

հռոմեական փիլիսոփայական ժառանգության (որում փիլիսոփայությունն առավելապես 

դիտվում է որպես կենսակերպ, ապրելու և երջանկության հասնելու արվեստ) և մշակութային-

գեղարվեստական արժեքների փառաբանումը և այլն) այնքան տարածված մտայնություն էր, որ 

անգամ պոետ ու փիլիսոփա Դանտե Ալիգիերին երազում էր վերականգնել Հռոմեական 

կայսրությունը՝ կարծելով, որ ինչպես հնում, այնպես էլ յուր ժամանակում իտալացիները պետք 

է գերիշխեն ամբողջ աշխարհում։  
 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

10 

սության սկզբունքների հիմնավորման համար։ Այսպիսով, «Հայկական Վե-

րածնունդ» արտահայտությունը, որը ենթադրում է եվրոպականի նման Վե-

րածնունդ, այս առումով զուրկ է տեսական, պատմական ու մեթոդաբանական 

որևէ բովանդակությունից։ Դա ծայրահեղ նոմինալիստների բառերով ասած՝ 

սոսկ անուն է, ձայնի սոսափյուն (flatus vocus), որին իրականության մեջ ոչինչ 

չի համապատասխանում։ X-XIV դդ. Հայաստանում եղել է ոչ թե Վերածնունդ 

եվրոպական Վերածննդին հանգույն, այլ մշակույթի վերելք, ծաղկում, մտածե-

լակերպի որոշակի ձևափոխություններ, սակայն՝ միջնադարյան մշակույթի 

համածիրում: Ինչ վերաբերում է Գրիգոր Նարեկացուն, ապա պետք է ասել, որ 

նա որևէ ձևով չի վերածնել անտիկ հեթանոսական ժառանգության արժեքնե-

րը, չի մեկնել անտիկ փիլիսոփաներից ու բանաստեղծներից որևէ մեկի ստեղ-

ծագործությունը, գրեթե կամ ակնհայտորեն չի պաշտպանել (կիրառել, զար-

գացրել, տարածել) անտիկ գեղագիտության ու պոետիկայի սկզբունքները։ 

Նարեկացու ստեղծագործությունների ակունքը Սուրբ Գիրքն է, վաղ միջնա-

դարյան կրոնաաստվածաբանական և փիլիսոփայական գրականությունը, և 

ըստ այդմ նրա մտածումների առանցքում քրիստոնեական կրոնին (մարդա-

բանությանը) աղերսվող հարցերն են, ի մասնավորի՝ մարդու փրկության 

խնդիրը և դրա իրագործման ճանապարհները։  

 Նկատի ունենալով այն հանգամանքը, որ արևելյան երկրներից շատերը 

չեն ունեցել մշակութային անտիկ շրջան կամ դրանից գրեթե ոչինչ չի պահ-

պանվել, արևելյան Վերածննդի և Հայկական Վերածննդի տեսաբանները Վե-

րածննդի գլխավոր հատկանիշ համարում են ոչ թե անտիկ արժեքների վերա-

կենդանացումը, այլ հումանիզմը։ Բնականաբար, նման դեպքում խիստ լղոզ-

ված է ներկայացվում «հումանիզմ» հասկացությունը, ավելի ստույգ՝ միջնա-

դարյան հումանիզմը անտեսվում կամ տարրալուծվում է Վերածննդի հումա-

նիզմի մեջ։ Թեև «հումանիզմ» եզրույթը բազմիմաստ է, այնուհանդերձ ավելի 

հաճախ գործածվում է երկու իմաստով՝ ա) լայն իմաստով «հումանիզմ» նշա-

նակում է մարդասիրություն, աշխարհայացքային, փիլիսոփայական մարդա-

կենտրոն մի դիրքորոշում, որի կենտրոնում մարդն է ու մարդկությունն ամ-

բողջությամբ վերցրած, հարգանքը մարդու իրավունքների և արժանապատ-

վության հանդեպ, մարդկային ազատության ու իրավունքների ջատագովութ-

յունը, հանդուրժողականությունը և այլն: Այսպիսի ըմբռնման դեպքում հումա-

նիզմի դրսևորումներ կարելի է տեսնել տարբեր դարաշրջանների, այդ թվում 

միջնադարի կրոնական մշակույթում։ Ի մասնավորի՝ քրիստոնեական կրոնը 

խարսխված է հումանիստական գաղափարների վրա։ բ) Վերածննդի դարա-

շրջանում ձևավորված հումանիզմ, որը, եթե նկատի ունենանք դարաշրջանի 

մշակույթի և փիլիսոփայության բնույթը, «մարդակենտրոն հումանիզմ» էր։ 

Դրան բնորոշ էին անցումը աստվածային գիտություններից (studia divinitatis) 

մարդկային գիտությանը (studia humanitatis), հակասքոլաստիկությունը, ան-

հատապաշտությունը, աշխարհականացումը (ապասրբազնացումը, կյանքի 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

11 

տարբեր ոլորտների ազատագրումը եկեղեցու խնամակալությունից), հա-

կաճգնավորական բարոյականությունը, բնության ուսումնասիրության հա-

մար գիտական նոր մեթոդների մշակումը, լայն իմաստով բանասիրական 

քննությունը՝ գիտական, գրական ու փիլիսոփայական անտիկ տեքստերի 

թարգմանությունն ու նորովի մեկնաբանությունը և այլն: Չմերժելով քրիստո-

նեական ուսմունքի սկզբունքները՝ մարդակենտրոն հումանիզմը «մարդու տե-

ղը աշխարհում դիտարկում է ոչ թե մեղսագործության և փրկության տեսան-

կյունից, այլ որպես մարդու արժանապատվության հիմնախնդիր»6: Այս իմաս-

տով խոսուն են Վերածննդի դարաշրջանի մտածողների աշխատությունների 

վերնագրերը՝ «Մարդու արժանապատվության և գերազանցության մասին» 

(Ջանոցո Մանետի), «Ճառ մարդկային արժանապատվության մասին» (Ջովա-

նի Պիկո դելա Միրանդոլա) և այլն: 

Հարկ է նշել, որ կանխակալ մոտեցումների պատճառով չափից դուրս մե-

ծարվել է վերածնական հումանիզմը և գրեթե անտեսվել միջնադարյան քրիս-

տոնեական (այդ թվում նաև՝ սքոլաստիկական)7 հումանիզմը, թեև առանց 

վերջինիս անհնար է պատկերացնել վերածնական հումանիզմի առաջացումը: 

Պատահական չէ, որ մասնագիտական, հատկապես արևելյան Վերածննդին 

նվիրված գրականության մեջ հաճախ իրարից չեն տարբերում միջնադարյան 

աստվածակենտրոն ու վերածնական մարդակենտրոն հումանիզմները: Ավելի 

հաճախ, տվյալ դեպքում Հայկական Վերածննդին նվիրված հետազոտություն-

ներում միջնադարյան հումանիզմը ներկայացվում է որպես վերածնական 

հումանիզմ, այսինքն՝ դրանց միջև առկա որոշակի, հիմնականում ընդհանրա-

կան/վերացական (այսինքն՝ համատեքստից կտրված) նմանությունները հե-

տազոտողներին խանգարում են ամրագրել էական տարբերությունները: Մա-

կերեսային ու շփոթ առաջացնող գնահատականներից խուսափելու համար 

նախ՝ առնվազն պետք է իրարից զանազանել քրիստոնեական հումանիզմը վե-

րածնական հումանիզմից՝ մատնացույց անելով դրանց նմանությունները և 

գործառութային տարբերությունները, դրանց միջև գոյություն ունեցող ժա-

ռանգական կապերը: Երկրորդ՝ հարկավոր է հստակ պատկերացում ունենալ 

միջնադարում՝ ջատագովական ու հայրաբանական և սքոլաստիկական 

                                                 
6 Горфункель А. Х. Философия эпохи Возрождения. Учебное пособие. М., 1980, с. 46. 
7 Միջնադարում սքոլաստիկայի ի հայտ գալը նշանակում էր աստվածաբանության և փիլիսո-

փայության, հավատի և բանականության փոխհարաբերության նոր մակարդակ, աստվածա-

բանության փիլիսոփայականացման խորացում և փիլիսոփայական գիտելիքի գործառութային 

նոր կարգավիճակ, հայտնութենական ճշմարտությունների հիմնավորման ու մեկնաբանության 

ռացիոնալ ձև, իմացության սուբյեկտի գիտակցության մեջ յուրահատուկ հեղաշրջման սկիզբ: 

Եթե բանականության միջոցով հնարավոր է հիմնավորել Հայտնության ճշմարտությունները, 

ստեղծել «բանականացված հավատք», ապա նշանակում է, որ բանականությունը արժեքավոր 

գործիք է աստվածիմացության գործում, նշանակում է՝ մարդն իր կարողություններով ի վիճակի 

է հասկանալու աստվածային ճշմարտությունները: Այլ խոսքով՝ սքոլաստիկան, բարձրացնելով 

փիլիսոփայության հեղինակությունը, միաժամանակ բարձրացնում է մարդու հեղինակությունը:  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

12 

շրջաններում, ստեղծված մարդաբանական բնույթի գրականության (օրինակ՝ 

Գրիգոր Նյուսացու, Նեմեսիոս Եմեսացու, Օգոստինոս Երանելու, Մաքսիմ 

Խոստովանողի, Սիմեոն Աստվածաբանի, Ֆրանցիսկոս Ասիզացու, Թովմա 

Աքվինացու, Ուիլյամ Օկկամի, Մայստեր Էկհարթի և այլոց երկերի) և ժամա-

նակի ընթացքում քրիստոնեական մարդաբանական մտքի կերպափոխութ-

յունների մասին: Հարկ է նշել, որ թե՛ Արևելյան և թե՛ Հայկական Վերածննդի 

տեսաբաններն առհասարակ անտեսում են կրոնական, տվյալ դեպքում քրիս-

տոնեական հումանիզմի գոյությունը և փորձում են վերածնական հումանիզմի 

տեսանկյունից գնահատել փաստորեն միջնադարյան մշակույթին պատկա-

նող մտածողներին։  

Արդ, քրիստոնեական հումանիզմը կամ «աստվածակենտրոն հումանիզմը» 

հումանիզմի դրսևորման պատմական տարատեսակներից է, որը միջնադա-

րում անցել է զարգացման որոշակի փուլեր՝ կախված սոցիոմշակութային 

կյանքում տեղի ունեցած տեղաշարժերից ու մարդու մասին պատկերացում-

ների կերպափոխություններից, և նախորդել է Վերածննդի դարաշրջանի հու-

մանիզմին։ Աստվածակենտրոն կամ քրիստոնեական հումանիզմի հիմնարար 

սկզբունքներից էին՝ մարդու աստվածանմանությունը8 (Աստված մարդուն 

ստեղծեց իր պատկերով ու նմանությամբ), մարդու անկրկնելիությունը (Աստ-

ված յուրաքանչյուր մարդու շնորհում է անհատական հոգի), կամքի ազա-

տությունը (անձնիշխանությունը) կամ ընտրության հնարավորությունը, մար-

դասիրական բնույթի պատվիրանները, սերը որպես մարդկային հարաբե-

րությունների կարգավորման սկզբունք, յուրայինների և ուրիշների, անգամ 

թշնամու նկատմամբ հանդուրժողական ու ներողամտական վերաբերմունքը, 

կյանքում աստվածային և մարդկային (ինչպես նաև քրիստոնեությանը բնորոշ 

                                                 
8 «Միջնադարյան պայմաններում,- գրում է Գ. Խրլոպյանը,- հումանիզմի ամենաուժեղ արտա-

հայտության ձևերից մեկը մարդու աստվածացումն էր: Այդպիսով մարդը բարձրացվում էր 

ժամանակաշրջանում ընդունված գերագույն արժեքին, կատարելության: Մարդու աստվածա-

ցումը իրականացվում էր մարդու և աստծու միջև անմիջական հաղորդակցման, ինքնա-

մաքրման, ինքնակատարելագործման ճանապարհով մարդու սրբացման հնարավորության 

ընդունմամբ և մարդու ու աստծու փոխադարձ պայմանավորվածության գաղափարով» 

(Խրլոպյան Գ. Տ., Հայ սոցիալական իմաստասիրության պատմություն։ Հելլենիստական և վաղ 

ֆեոդալական շրջան, Եր., 1978, էջ 189): Մարդու աստվածացման գաղափարին կարող ենք 

հանդիպել թե՛ անտիկ, թե՛ Միջնադարի և թե՛ Վերածննդի մշակույթներում, սակայն դրանք 

տարբերվում են իրենց գործառութային բովանդակությամբ և շեշտադրումներով: Եթե այդ 

տարբերություններն անտեսենք, ապա գրականագետ Վ. Նալբանդյանի նման կարող ենք անել 

Նարեկացու աշխարհայացքը բնորոշող հետևյալ եզրակացությունը. «Տարակույսից վեր է, որ 

մարդու փառաբանության, նրա վեհացման, կարելի է համարձակ ասել՝ մարդու աստվածացման 

մտայնության մեջ միանգամայն որոշակի կերպով արտացոլվել է հանճարեղ մտածողի ու 

քերթողի վերածնական հումանիզմի աշխարհայեցողությունը, որով Նարեկացին շատ բանով 

վեր է բարձրացել իր դարից, առաջ է անցել իր ժամանակից՝ մի քանի դարով կանխելով եվրո-

պական Վերածնության նշանավոր մտածողներին ու արվեստի հռչակված վարպետներին» 

(Նալբանդյան Վ. Ս. Գրիգոր Նարեկացի, Եր., 1990, էջ 142-143): 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

13 

խոնարհության, ողորմության, գթասրտության, կարեկցանքի, համեստութ-

յան, չափավորության, հնազանդության և այլն) առաքինություններով առաջ-

նորդվելը։ Քրիստոնեական մարդակենտրոնության ելակետային գաղափարն 

այն է, որ աստվածային արարչագործության գլուխգործոցը և պսակը Աստծո 

պատկերով ու նմանությամբ ստեղծված մարդն է, որի համար էլ հենց արարվել 

է ամբողջ տիեզերքը։ Աստված մարդուն պարգևել է սքանչելի հատկություններ 

և հմտություններ․  «Բարեզարդեցիր խոսելու ձիրքով, // Շունչ ներարկելով՝ 

փայլ տվեցիր ինձ, // Մտքով ճոխացրիր, աճեցրիր խելքով և իմաստությամբ, // 

Հանճարով օժտած՝ զատորոշեցիր շնչավորներից, // Համադրեցիր բանական 

ոգով, // Պճնեցիր գոլով անձնիշխանական»9։ Քրիստոնեական հումանիզմում 

մարդը ոչ թե տարրալուծված է տիեզերքի մեջ, ոչ թե տիեզերական-բնական 

էակ է, այլ առավելապես աստվածային ծագում ունեցող անձնիշխան ու բանա-

կան էակ, որը արարված տիեզերքում ունի բացառիկ կարգավիճակ։ Մարդը 

թագավոր է, իսկ մյուս գոյերը՝ սպասավորներ, որոնք կոչված են ծառայելու ու 

սպասարկելու մարդուն: Մարդու աստվածանմանությունը, համադրական 

բնությունը (մարդը շաղկապում է գոյի բոլոր շերտերը, հոգու երեք՝ բուսական, 

կենդանական, բանական տեսակները, և երեք զորությունները՝ ցանկական, 

ցասմնական և բանական), ուղղահայաց կազմվածքը, իմացական միջոցները 

(զգայարաններ, բանականություն, հիշողություն, լեզու, երևակայություն), տե-

սական ու ստեղծագործական կարողությունները, կամքն ու գործնական 

հմտությունները (արհեստ/արվեստ), բանականության սկզբունքներով և բա-

րոյական կանոններով ու առաքինություններով առաջնորդվելը վկայում են 

նրա ընտրյալ կարգավիճակի մասին: Քրիստոնեության մեջ մարդու արար-

ման մասին պատկերացումը իմաստավորվում է փրկության վարդապետութ-

յան համածիրում. մարդը արարված է այնպիսի բնությամբ, օժտված է այնպի-

սի հատկություններով ու կարողություններով, որ Աստծո Որդին մարդկային 

կերպարանքով կարողանա իրականացնել իր առաքելությունը: Քրիստոսը 

սրբացրեց մարդկային մարմինը և վերափոխեց մարդկային բնությունը: Աստ-

ծո մարդեղացումը շրջադարձային կետ է մարդկության կյանքում և լավատե-

սական բնույթի նոր հեռանկար է բացում նրա համար․  Աստված մարդեղա-

ցավ, որպեսզի մարդն աստվածանա։  

 «Հայկական Վերածնության» տեսության կողմնակիցները Գրիգոր Նարե-

կացուն համարում են «Հայկական Վերածնության» հիմնադիրը, «Հայկական 

Վերածննդի ամենաառաջադեմ մտածողն ու գործիչը» և անգամ «Ռեֆորմա-

ցիայի խոշորագույն ներկայացուցիչը» այն բանի համար, որ նրա մտածումնե-

րի առանցքում մարդն է10։ Իսկ քանի որ մարդակենտրոնությունը և մարդասի-

րությունը (հումանիզմը) Վերածննդի մշակույթին բնորոշ հատկություններ են, 

                                                 
9 Գրիգոր Նարեկացի, Մատյան ողբերգության։ Տաղեր / թարգմանությունը Վ․  Գևորգյանի,  Եր., 

1979, ԲԱՆ Ե, Բ։ 
10 Տե՛ս, օրինակ, Պողոսյան Ս., Իմ Նարեկացին, Եր., 2007, էջ 2-4: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

14 

ապա նման տեսակետ պաշտպանողները կարծում են, թե հումանիզմը կամ 

մարդակենտրոն մտածելակերպը միայն Վերածննդի դարաշրջանի մենա-

շնորհն է։ Փաստորեն նրանք ոչ միայն անտեսում են քրիստոնեական հումա-

նիզմի գոյությունը կամ այդ հումանիզմը ներկայացնում որպես վերածնական, 

այլև մշակութային դարաշրջանները պատկերում են ուղղահայաց գծով՝ կար-

ծելով, որ ժամանակային առումով «վերևում» գտնվողն ավելի առաջադիմա-

կան է «ներքևում» գտնվողների նկատմամբ։ Նրանց համոզմամբ՝ Վերածննդի 

ներկայացուցիչ լինելն ավելի է պատշաճում Նարեկացու հանճարին11, ուստի 

նրանք հայ մտածողին դուրս են բերում Միջնադարի շրջանակներից՝ դրանով 

իսկ լրիվ անհասկանալի դարձնելով քրիստոնեական աշխարհի մեծագույն 

մտածողի, հիրավի «Տիեզերական եկեղեցու վարդապետի»12 սխրանքը և նրա 

աշխարհայացքի, մարդաբանական-փիլիսոփայական մտածումների բովան-

դակությունը: «Գրիգոր Նարեկացին,- գրում է Ս. Պողոսյանը,- բարձրացնում է 

մարդու կյանքի իմաստի, նրա գոյության նպատակի մեծ հարցը (այս հարցադ-

րումն ինքնըստինքյան միջնադարում հաստատված կրոնա-եկեղեցական ա-

վանդույթների, դոգմաների դեմ ըմբոստության նշան էր)»13: Ինչ-որ իմաստով 

զարմանալի են նման կարգի դատողությունները, որովհետև «մարդու կյանքի 

իմաստի, նրա գոյության նպատակի մեծ հարցը» եղել և մնում է ոչ միայն փի-

լիսոփայության, այլև ցանկացած կրոնի, առավել ևս քրիստոնեության գլխա-

վոր հիմնահարցը: Եկեղեցու առաքելությունը մարդու կեցության գերագույն 

նպատակի՝ փրկության նպաստումն է, անկախ այն բանից, թե ինչպե՞ս և ի՞նչ 

միջոցներով է փորձում դա իրականացնել, ի՞նչն է կարևոր համարում քրիս-

տոնյայի կյանքում և այլն: Իսկ ինչպես ցույց է տալիս միջնադարյան փորձը, 

այդ միջոցներն ու մեթոդները բազմազան էին, երբեմն նաև՝ իրար հակադիր, 

որոնք իրենց դրսևորումներ են ստացել ինչպես կրոնական շարժումների, այն-

պես էլ աստվածաբանական-իմաստասիրական հարցերի քննարկման ըն-

թացքում ձևավորված ուղղություններում կամ առանձին մտածողների ուս-

մունքներում: Բնականաբար, այդ ուղղությունների ու ուսմունքների մի մասը 

մարդու փրկությանն առնչվող որոշ հարցերի մեկնաբանության մեջ տարբեր-

վում կամ հակադրվում էր եկեղեցու պաշտոնական դիրքորոշմանը։ Իսկ եկե-

ղեցին, սրբացնելով ավանդույթը և իրեն հռչակելով ավանդույթի պահապան 

ու հայտնութենական ճշմարտությունների միակ մեկնաբան, հարձակողական 

                                                 
11 Ի դեպ, նման վերաբերմունքի են արժանացել միջնադարյան շատ մտածողներ։ Օրինակ՝ 

արաբալեզու նշանավոր փիլիսոփա Իբն Ռուշդի (1126-1198) մասին կարդում ենք հետևյալը․  

«Իբն Ռուշդը Վերածննդի դարաշրջանի մարդ էր եվրոպական Վերածննդից 300 տարի առաջ» 

(http://islamsng.com/sng/faces/15705):  
12 2015 թ. ապրիլի 12-ին Վատիկանի Սուրբ Պետրոսի տաճարում Հայոց ցեղասպանության 100-

րդ տարելիցին նվիրված պատարագի ընթացքում Հռոմի Ֆրանցիսկոս պապը Գրիգոր Նարեկա-

ցուն շնորհեց «Տիեզերական եկեղեցու վարդապետ» տիտղոսը: Գրիգոր Նարեկացին Տիեզերա-

կան եկեղեցու 36-րդ վարդապետն է, երկրորդը՝ Արևելքից: 
13 Նույն տեղում, էջ 47: 

http://islamsng.com/sng/faces/15705


Փիլիսոփայություն 
                     

 

15 

ու անհանդուրժողական էր ավանդույթի սրբագրված ըմբռնման շրջանակնե-

րից դուրս եկող պարականոն մեկնությունների նկատմամբ: Այս երևույթը տե-

ղավորվում է ոչ միայն կրոնական մտքի, այլև մշակույթի (փիլիսոփայության) 

զարգացման տրամաբանության մեջ. առհասարակ ճշմարտություն համար-

վածը, իրականության մեկնաբանման միօրինակությունը, մտքի ձևապաշ-

տությունն ու կաղապարվածությունը, ծիսակարգից ու արարողակարգից 

բխող պարտադիր գործողությունների ուղեցույցը ձանձրացնում են մարդ-

կանց։ Եվ նրանք ուզում են ազատվել այդ տաղտկալի պատկերացումներից ու 

կարծրացած դիրքորոշումներից և այլ չափումներով տեսնել ու գնահատել 

ներքին ու արտաքին աշխարհը, նորովի իմաստավորել կյանքին արժեք տվող 

երևույթները և մարդու կեցությանը վերաբերող իրողությունները: Այլ խոսքով՝ 

միջնադարում եկեղեցին նույնպես ուներ որոշակի վերաբերմունք ու պատկե-

րացում և կանոնացված ծիսակարգ մարդու վարքի, կյանքի իմաստի ու նպա-

տակի մասին, սակայն այն հաճախ չէր բավարարում և չէր կարող բավարարել 

ոչ միայն ստեղծագործող անհատներին, այդ թվում՝ հավատքի մաքրությամբ 

մտահոգ հոգևորականներին, այլև պաշտոնական եկեղեցական գաղափարա-

խոսության կամ դերազանց հոգևորականության դեմ տարբեր պատճառներով 

ըմբոստացող եզրաբնակ (լուսանցքային, աղանդավոր) կրոնական հոսանքնե-

րին ու խմբերին: Սակայն ինչպես միջնադարում աղանդավորական ընդվզում-

ները դեռևս Ռեֆորմացիա չէին, թեև ուղղված էին եկեղեցու և հոգևորակա-

նության դեմ, այնպես էլ մարդաբանական բնույթի գաղափարների արծար-

ծումները, որոնք տարբերվում էին եկեղեցական ուղղափառ ըմբռնումներից, 

դեռևս վերածնական հումանիզմի արտահայտություն չէին։ Միջնադարյան 

մտածողները, չնչին բացառություններով, հոգևորականներ էին, որոնք իրենց 

կրթությունն ստացել էին եկեղեցու հսկողության տակ գտնվող վանքերում, 

բարձրագույն վարդապետարաններում և համալսարաններում, ի պաշտոնե 

հանդես էին գալիս աղանդավորական շարժումների դեմ և հիմնականում 

հանդես գալիս կրոնաաստվածաբանական բնույթի աշխատություններով: 

Մինչդեռ Վերածննդի դարաշրջանի եվրոպական մտածողները, հատկապես 

իտալական հումանիզմի ներկայացուցիչները, որոնք հիմնականում կրթութ-

յուն ստացել էին աշխարհիկ դպրոցներում, «գիտնականներ էին առանց գի-

տական աստիճանների ու գիտելիքների, հպարտ իրենց նոր կրթությամբ, քա-

ղաքային կոմունաների գործիչներ, հրապարակախոսներ, պոետներ, բանա-

սերներ, հռետորներ, դիվանագետներ, մանկավարժներ, նոր միջավայրի մար-

դիկ, որոնք որոշում են նոր փիլիսոփայության բնույթը»14: Իտալացի հումա-

նիստները, գրում է Կ. Բուրդախը, ոչ թե հակված էին հավաքելու Հին աշխարհի 

ավերակները, ոչ թե ձգտում էին շունչ տալ մեռյալ քաղաքակրթությանը, այլ 

                                                 
14 Горфункель А. Х. նշվ․  աշխ․ , с. 31. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

16 

նոր նախագծի համաձայն՝ սկսել նոր շինարարություն, ստեղծել նոր աշխարհ՝ 

նոր Հռոմ և նոր Իտալիա15 ։  

Որոշ հետազոտողներ եվրոպական մտածողների նկատմամբ Նարեկացու 

առավելությունը համարում են այն, որ նա, օրինակ, Դանտեից առաջ, ով «ար-

տաքին մարդու» կերպարի նկարագրողներից է, իր ուշադրության կենտրոնը 

դարձրեց «ներքին մարդուն». «Եթե Դանտեն Վերածնության նախակարապետ 

հորջորջվեց այն պատճառով, որ Եվրոպայում առաջինը ստեղծագործության 

առարկա դարձրեց մարդուն, հիմնականում պատկերելով նրա արտաքին, 

մարմնական տառապանքները, ապա Նարեկացին, նրանից մոտ երեք դար ա-

ռաջ, նրանից ավելի հեռուն գնալով՝ իր հայացքը սևեռեց մարդու ներքնաշ-

խարհը»16։ Անշուշտ կարելի է համեմատել տարբեր մտածողների հայացքները, 

սակայն պետք է նշել, որ հենց քրիստոնեության մենաշնորհն էին «ներքին 

մարդու» և մարդու ներաշխարհի նրբին շերտերի բացահայտումը, ինքնավեր-

լուծությունների ու ինքնախոստովանությունների խրախուսումը։ Քրիստո-

նեության «հերոսներից» մեկը արտաքին աշխարհից խուսափող, արտաքին 

աշխարհն արհամարհող «ներքին մարդն» էր, որը, ըստ Պողոս առաքյալի, 

պետք է տարբերվեր «հին», «խաբեպատիր ցանկութիւններով» ապականված 

(Եփես. 4:22) «արտաքին» մարդուց։ Պատահական չէ, որ արդեն հայրաբանութ-

յան շրջանում (IV-V դդ.) կրոնափիլիսոփայական մտքում ձևավորվում է խոս-

տովանական ժանրը, որի լավագույն նմուշը արևմտյան եկեղեցու հայր սուրբ 

Օգոստինոս Երանելու «Խոստովանություններ» կոթողային երկն էր։ «Ներքին 

մարդու» փիլիսոփայությունն ընկած էր առհասարակ Նարեկյան դպրոցի 

մտածողների, ի մասնավորի՝ Գրիգոր Նարեկացու աշխարհայացքի հիմքում. 

«Նարեկյան դպրոցի ներկայացուցիչները՝ իբրև միստիկ աստվածաբաններ, 

արտաքին պաշտամունքից՝ եկեղեցական ծեսերից, արարողակարգից, պահ-

քից, արտաքին կենցաղավարության համընդհանուր նորմերից բացի, մեծ ու-

շադրություն էին դարձնում մարդու հոգևոր մաքրագործությանը, ինքնակա-

տարելագործման տևական ընթացքին, ուր կենտրոնանում էին հոգեմտավոր, 

զգացմունքային-բանական, ինչպես նաև ստեղծագործական ունակություն-

ներն ու կարողությունները: Մաքրագործության կարևորագույն օղակը միս-

տիկ հայեցողի հոգևոր վերառաքման շղթայի մեջ ներքին աղոթքն է, բանաս-

տեղծությունը, հոգևոր երգը: Ներքին մարդու աստվածացման հղացքը, որը 

նորպլատոնական բարոյագիտական ուսմունքներից ներմուծվել էր քրիստո-

նեական միստիկ աստվածաբանության մեջ, ընկած է դպրոցի բարոյագիտութ-

յան հիմքում: Այն Նարեկյան դպրոցի ներկայացուցիչների հոգևոր իդեալն է»17: 

«Ներքին մարդու» ուսմունքում մարդը կապ է հաստատում ոչ այնքան բնութ-

յան կամ սոցիալական աշխարհի, որքան անդրանցական Աստծո հետ, ինչի 

                                                 
15 Տե՛ս Бурдах К․ Реформация․ Ренессанс․ Гуманизм․ М․, 2004, էջ 87-88։ 
16 Գրիգոր Նարեկացի, Մատյան ողբերգության։ Տաղեր, էջ 599։ 
17 Թամրազյան Հ., Գրիգոր Նարեկացին և Նարեկյան դպրոցը, հ. Գ, Եր., 2017, էջ 131: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

17 

հետևանքով հնարավոր է դառնում անմիջական «երկխոսության» մեջ մտնել 

Նրա հետ։ Այդ «երկխոսության» կամ աղոթքի ընթացքում («ի խորոց սրտի 

խոսք առ Աստված») բացվում են մարդու ներաշխարհի դռները, ուրվագծվում 

նրա ներքին մտածումները, տագնապներն ու սպասումները, ընդլայնվում է 

նրա ինքնաճանաչողության շրջանակը՝ ինքնախոստովանության ու ինքնա-

ձաղկման, մեղանչման ու ապաշխարության, ինքնամաքրման ու ինքնակա-

տարելագործման միջոցներով։ Այս առումով աղոթող, Ահեղ Դատաստանին 

սպասող («Ի՞նչ, ի՛նչ երեսով պիտի հանդգնեմ // Ներկայանալ քո մեծ դատաս-

տանին»18) և իր փրկության մասին մտահոգ մարդը տարբերվում է գործունյա, 

որոշ իմաստով արկածախնդիր, սահմանախախտ, ինքնահաստատման մար-

մանջով բռնկված Վերածննդի դարաշրջանի մարդուց: Եթե քրիստոնեական 

հումանիզմում մարդը, Ահեղ Դատաստանն աչքի տակ ունենալով, իմաստա-

վորում է իր անցյալն ու ներկան և մտածում է ապագայի մասին, ապա Վե-

րածննդի մարդակենտրոն հումանիզմում մարդը կենտրոնանում է իր գործու-

նեության վրա, նոր, առավելապես աշխարհիկ չափանիշներով է իմաստավո-

րում իր կեցությունը, փնտրում է իր ազատ ու անկախ վարքագծին համապա-

տասխան բարոյական կանոններ և փորձում է ա՛յս աշխարհում և ա՛յս պահին 

բավարարել իր թե՛ բնական-մարմնական և թե՛ հոգևոր պահանջմունքները: 

Նա իրեն համարում է արարիչ Արարչից հետո («մահկանացու աստված»), որի 

առաքելությունն է ստեղծագործել, գործի մեջ դրսևորել իր ներուժն ու կարո-

ղությունները, ինքնակատարելագործմամբ ուժեղացնել իր անհատականութ-

յունը՝ դրանով իսկ նպաստելով նաև հասարակական առաջընթացին: Չմերժե-

լով քրիստոնեական ուսմունքը, ի մասնավորի մեղքերի և փրկության մասին 

վարդապետությունը՝ մարդակենտրոն հումանիզմը մարդուն առնչվող հարցե-

րը դիտարկում է ոչ թե մեղսագործության և փրկության, այլ մարդու ինքնա-

հաստատման և արժանապատվության տեսանկյունից:  

Ինչպես միջնադարյան բազում մտածողների, այնպես էլ Գրիգոր Նարեկացու 

քրիստոնեական հումանիզմի հիմքում ընկած է «մեղսագործություն-փրկութ-

յուն» հարացույցը, ըստ որի՝ պատվիրազանցությունից հետո էլ մեղքերի մեջ 

թաղված և թաղվող մարդու կեցության նպատակն է Աստծո օգնությամբ հասնել 

փրկության՝ միավորվելով Նրա հետ: Որքան էլ ողբերգական լինի մարդու վի-

ճակը, որքան էլ նա թաղված լինի «մահացու» մեղքերի մեջ, Նարեկացին համոզ-

ված է, որ «հավատքի նոր շենք» կառուցելով, Քրիստոսին նմանվելով (բայց այս 

դեպքում միայն «անարյուն զոհաբերությամբ»), մեղքերի խոստովանությամբ, 

ինքնախարազանումներով, անկեղծ մեղանչումներով, ի խորոց սրտի առ Աստ-

ված ուղղված աղոթքներով, ապաշխարությամբ և Աստծո օգնությամբ մարդը 

կարող է փրկվել։ Մեղավորը կարող է փրկվել, հավատում է Նարեկացին, բայց 

դրան կարող է հասնել միայն Աստծո շնորհով և Նրա օգնությամբ: Մեղավոր 

                                                 
18 Գրիգոր Նարեկացի, Մատյան ողբերգության։ Տաղեր,  Բան Ե, Ա, էջ 31։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

18 

մարդը «կարող է հուսալ՝ հասնելու նորեն // Նախապարգևյալ փառազարդութ-

յան․ // Քանզի հենց Աստծո կամքով է մեր մեջ // Արծարծվում նաև կայծն այն 

ներգործող, // Որով արարչի ամենահնար // Կարողությունն է բարեհռչակ-

վում»19։ Նարեկացին մարդու փրկությունը դիտարկում է որպես Արարչի և մար-

դու համագործակցության արդյունք․ մարդը չի կարող փրկվել ինչպես առանց 

Աստծո օգնության, այնպես էլ առանց իր ցանկության և ջանքերի: Այսպիսի մո-

տեցումը վկայում է առ այն, որ Գրիգոր Նարեկացին իր մտածելակերպով, աշ-

խարհայացքային-փիլիսոփայական հարցերի քննարկման ու լուծման եղա-

նակներով, մարդու փրկության իր տեսլականով ոչ թե Վերածննդի, այլ միջնա-

դարյան մտածող է, քրիստոնեական հումանիզմի խոշորագույն ներկայացուցիչ։ 

СЕЙРАН ЗАКАРЯН – Христианский гуманизм Григора Нарекаци. – В статье рассмат-

ривается вопрос, связанный с оценкой мировоззренческих и философских взглядов Гри-

гора Нарекаци (951-1003), величайшего поэта и философа Средневековья, и для его уточ-

нения анализируются понятия Средневековье, Возрождение, Армянское Возрождение, 

христианский богоцентрический гуманизм и ренессансный человекоцентрический гума-

низм. Некоторые исследователи, ссылаясь на книгу Нарекаци «Книги скорбных песнопе-

ний», его новаторские мысли и подходы, учение о «внутреннем» человеке и спасении че-

ловека, считают его представителем и предшественником Армянского Возрождения, то 

есть не мыслитель средневековья, а эпохи Возрождения. Если в советский период, когда 

господствовала марксистская методология, распространение такой оценки было понятно 

(теория Восточного и Армянского Возрождения была призвана обосновать положение 

марксистской философии истории о том, что в истории действуют с железной необходи-

мостью универсальные закономерности, например, все народы должны пройти одни и те 

же стадии развития), то непонятно, почему сегодня исследователи защищают этот идеоло-

гизированный и неэффективный методологический нарратив. По мнению автора, такая 

оценка обусловлена тем, что исследователи: а/ по существу игнорируют различия между 

средневековой и ренессансной культурами, в результате явления, характерные для средне-

вековой культуры, представляются как ренессансные, б/ игнорируют особенности христи-

анского богоцентрического гуманизма и ренессансного человекоцентрического гуманизма, 

с/ Считая Нарекаци представителем армянского Возрождения, ему якобы дают оценку, со-

ответствующую его гениальности (в данном случае предполагается, что эпоха Возрожде-

ния прогрессивна по сравнению с Средневековья). Между тем, Нарекаци, величайший 

представитель христианского гуманизма, поистине Учитель Вселенской Церкви — средне-

вековый мыслитель с его видением спасения человека, со своим образом мышления, спо-

собами обсуждения и решения мировоззренчески-философских вопросов. 

 

Ключевые слова – Григор Нарекаци, Средневековье, Возрождение, Армянское Возрожде-

ние, гуманизм, Христианский Богоцентрический гуманизм и Ренессансный человекоцен-

тричный гуманизм 

 
SEYRAN ZAKARYAN – The Christian Humanism of Gregor Narekatsi․– The article discusses 

an issue related to the evaluation of the worldview and philosophical views of Grigor Narekatsi 
(951-1003), the greatest poet and philosopher of the Middle Ages, and to clarify it, the concepts 
of the Middle Ages, Renaissance, Armenian Renaissance, Christian God-centered humanism and 
Renaissance human-centered humanism are analyzed. Some researchers, referring to Narekatsi's 

                                                 
19 Նույն տեղում, Բան ԺԱ, Ա, էջ 64։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

19 

book “The Book of Tragedy”, his innovative thoughts and approaches, the doctrine of the "inner" 
man and the salvation of man, consider him a representative of the Armenian Renaissance, a fore-
runner, that is, not a thinker of the Middle Ages, but of the Renaissance era. If in the Soviet period, 
when the Marxist methodology was in control, the circulation of such narrative was understanda-
ble (the theory of the Oriental and Armenian Renaissance was meant to justify the proposition of 
the Marxist philosophy of history that universal patterns operate with iron necessity in history, for 
example, all peoples must go through the same stages of development), then it is unclear why 
researchers today defend this highly ideological and ineffective methodological narrative. Ac-
cording to the author, such narrative is due to the fact that these researchers: a/ essentially ignore 
the differences between Medieval and Renaissance cultures, as a result of which the phenomena 
characteristic of medieval culture are presented as renaissance, b/ ignore the peculiarities of Chris-
tian God-centered humanism and Renaissance human-centered humanism, c/ Considering 
Narekatsu as a representative of the Armenian Renaissance, they allegedly give him an assessment 
corresponding to his genius (in this case it is assumed that the Renaissance era is progressive 
compared to the Middle Ages). Meanwhile, Narekatsi- the greatest representative of Christian 
humanism, truly a "Archimandrite of the Universal Church" is a medieval thinker with his vision 
of human salvation, with his way of thinking, ways of discussing and solving worldview-philo-
sophical issues. 
 
Key words – Grigor Narekatsi, Middle Ages, Renaissance, Armenian Renaissance, humanism, 
God-centered humanism and human-centered humanism 

 

Գրականության ցանկ 

Գասպարյան Դ., Հայկական Վերածնունդ (ժամանակը և առանձնահատկությունները) 
http://shirak.asj-oa.am/598/1/41.pdf (մուտք՝ 18.07.2023)։ (Gasparyan D., Haykakan Veratsnund 
(zhamanaky yev arrandznahatkut’yunnery) http://shirak.asj-oa.am/598/1/41.pdf (mutk։ 
18.07.2023)).  

Գրիգոր Նարեկացի, Մատյան ողբերգության։ Տաղեր / թարգմանությունը Վ․ Գևորգյանի, Եր., 
1979։ (Grigor Narekats’i, Matyan voghbergut’yan. Tagher / targmautyuny V. Gevorgyani, Yer., 
1979). 

Զաքարյան Ս. Ա., Հայկական Վերածննդի հարցը (մեթոդաբանական տեսանկյուն), Եր., 
2006։ (Zak’aryan S. A., Haykakan Veratsnndi harts’y (met’vodabanakan tesankyun), Yer., 2006). 

Թամրազյան Հ., Գրիգոր Նարեկացին և Նարեկյան դպրոցը, հ. Գ, Եր., 2017։ (T’amrazyan H., 
Grigor Narekats’in yev Narekyan dprots’y, h. G, Yer., 2017). 

Խրլոպյան Գ. Տ., Հայ սոցիալական իմաստասիրության պատմություն։ Հելլենիստական և 
վաղ ֆեոդալական շրջան, Եր., 1978։ (Khrlopyan G. T., Hay sots’ialakan imastasirut’yan pat-
mut’yun. Hellenistakan yev vagh feodalakan shrjan, Yer., 1978). 

«Հայկական Վերածնունդ», http://www.panarmenian.net/arm/details/222911/ (մուտք՝ 
18.07.2023): («Haykakan Veratsnund», http://www.panarmenian.net/arm/details/222911/ 
(mutk։ 18.07.2023).  

Նալբանդյան Վ. Ս., Գրիգոր Նարեկացի, Եր., 1990։ (Nalbandyan V. S. Grigor Narekats’i, Yer., 
1990). 

 Պողոսյան Ս., Իմ Նարեկացին, Եր., 2007։ (Poghosyan S., Im Narekats’in, Yer., 2007). 
Бурдах К․ Реформация․ Ренессанс․ Гуманизм․ М․, 2004․ (Burdah K․ Reformaciâ․ Renessans․ 

Gumanizm․ M․, 2004)․ 
Горфункель А.Х. Философия эпохи Возрождения. Учебное пособие. М., 1980․ (Gorfunkelʹ 

A.H. Filosofiâ épohi Vozroždeniâ. Učebnoe posobie. M., 1980)․ 

http://shirak.asj-oa.am/598/1/41.pdf
http://www.panarmenian.net/arm/details/222911/
http://www.panarmenian.net/arm/details/222911/

