
Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

20 

 

  

ԴԱՎԻԹ ԱՆՀԱՂԹԻ ԱՌԵՂԾՎԱԾԻ ԼՈՒԾՄԱՆ ՆՈՐ ՓՈՐՁ 
 

ՍԻԼՎԱ ՊԵՏՐՈՍՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Ինչպես հայտնի է, արդի գիտական վերակազմության հետևանքով կասկածի տակ է 

դրվել հայոց գրավոր ավանդույթը Դավիթ Անհաղթի մասին, և նրան հինգերորդ դա-

րից տեղափոխել են վեցերորդ դարի երկրորդ կես։ Հոդվածում քննվում է Դավիթ Ան-

հաղթի ժամանակի վերակազմության հարցը, և միջնադարյան տեքստերում առկա 

հիշատակումների հիման վրա փորձ է արվում հիմնավորել Դավթի մասին հայոց միջ-

նադարյան գրավոր ավանդույթի դեռևս հերքված չլինելը։ Ցույց է տրվում, որ եթե Դավ-

թին հինգերորդ դարում տեսնելու համար այսպես կոչված «ապացուցական» հիմքեր 

չկան, ապա դրանք չկան նաև Դավթին հինգերորդ դարից հեռացնող նոր վերակազ-

մություններում։ Մասնավորաբար, քննվում են Միսաք Խոստիկյանի «Դավիթ փիլիսո-

փան» երկում առաջադրված որոշ փաստարկներ, ու տրվում դրանց հերքումները, կամ 

նվազագույնը՝ ցույց տրվում դրանց բավարար հիմքեր չունենալը։ Ուշ անտիկ կամ 

վաղ միջնադարի հոգեմտավոր մշակույթի ավելի հստակ ընկալման համար կիրառ-

վում է համաբանության (անալոգիա) մեթոդը։ Զուգահեռներ են տարվում ժամանակի 

այլ մտածողներ Պարույր Հայկազնի և Բոեցիուսի հետ՝ ցույց տալու համար վաղքրիս-

տոնեական մշակույթի սերտ կապը անտիկ հունահռոմեական փիլիսոփայական ա-

վանդույթի հետ։ Դա հնարավորություն է տալիս հերքելու գիտապաշտական մոտե-

ցում հանդես բերող հետազոտողների այն պնդումները, ըստ որոնց պետք է բացառել, 

որ Դավիթը կարող էր քրիստոնյա լինել, բայց և միաժամանակ փիլիսոփայական 

դպրոցի առաջին տարվա ուսանողներին հելլենիստական նյութ մատուցել։  

Հոդվածում ենթադրություն է արվում, որ մեծ հավանականությամբ Եղիշեի հիշատա-

կած Դավիթ երեցը կարող էր լինել նույն Դավիթ փիլիսոփան, որին որոշ ժամանակից 

ի վեր հայոց գրավոր ավանդության մեջ անվանել են «Անհաղթ»։ Նաև ցույց է տրվում, 

որ հինգերորդ դարից մեզ հասած որոշ տեքստերում կան Դավիթ անունով անձանց 

հիշատակումներ, և չպետք է բացառել, որ դրանք կամ դրանց մի մասը կարող են վե-

րաբերել հենց Դավիթ Անհաղթին։ 

                                                 
* Սիլվա Պետրոսյան – փիլիսոփայական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ փիլիսոփայության 

պատմության, տեսության և տրամաբանության ամբիոնի դոցենտ 

Silva Petrosyan – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor at YSU Chair of History and 

Theory of Philosophy and Logic 

Сильва Петросян – кандидат философских наук, доцент кафедры истории и теории философии и 

логики ЕГУ 

Էլ. փոստ՝ silva.petrosyan@ysu.am  https://orcid.org/0000-0002-7567-6887 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 21.04.2025 

Գրախոսվել է՝ 05.05.2025 

Հաստատվել է՝ 24.06.2025 
© The Author(s) 2025 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 2(47), հունիս, 20-36 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025.16.2.020  

  

 

 

mailto:silva.petrosyan@ysu.am
https://orcid.org/0000-0002-7567-6887
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-7567-6887


Փիլիսոփայություն 
                     

 

21 

Բանալի բառեր - ուսյալների ավանդույթ, Ստեփանոս Սյունեցի, Փոտ պատրիարք, 
Ղազար Փարպեցի, Միսաք Խոստիկյան, վերակազմություն, Սուրբ թարգմանիչներ  

 

Դավիթ Անհաղթին հայ գրավոր ավանդույթը համարել է հինգերորդ դարի 

գործիչ, սակայն տասնիններորդ դարավերջից և մանավանդ քսաներորդ դա-

րասկզբին այդ փաստը կասկածի տակ է դրվել, ու ներկայումս Դավթին համա-

րում են վեցերորդ դարի հեղինակ1։ Գիտական այս նոր ավանդույթը ձևավոր-

վել է հիմնականում տեքստաբանական հետազոտությունների հիման վրա, ո-

րոնցից մեկը Միսաք Խոստիկյանի՝ 1907 թ. լույս տեսած «Դավիթ փիլիսոփան» 

աշխատությունն է, որի թարգմանությունը հայերեն և հրատարակումը քննա-

կան ապարատով հետազոտական մեծածավալ աշխատանքի արդյունք են, և 

միանշանակորեն պետք է դրական գնահատել2։ Իրոք, այն նախորդ դարա-

սկզբին «ուրիշի» հետ հարաբերվող հայ հասարակագիտական մտքի արգա-

սիքներից մեկի ներկայացումն է հայ ընթերցողին և ունի ճանաչողական ու աշ-

խարհայացքային մեծ նշանակություն։ Այդ աշխատանքի շնորհիվ հայախոս 

լսարանին հասանելի է դառնում Միսաք Խոստիկյանի՝ 1907 թ. մայիսի 17-ին 

գերմաներենով պաշտպանած ավարտաճառի բովանդակությունը։ Ավարտա-

ճառում երիտասարդ հետազոտողը հանգել է այն եզրակացությանը, որ նոր-

պլատոնական փիլիսոփա Դավիթը և հայ նույնանուն իմաստասերը չեն կա-

րող նույն մարդը լինել․ «Մենք ապացուցեցինք հնուց եկած այն ենթադրության 

անհիմն լինելը, որ փիլիսոփա Դավիթը Սահակի և Մեսրոպի աշակերտն է, որ 

Կոստանդնուպոլսում աստվածաբանական բանավեճերի մեջ է մտել, և որ հայ 

գրականության մեջ թողել է աստվածաբանական գործեր (այս ամենի նպա-

տակն էր բացառել բոլոր կասկածներն առ այն, որ Դավիթը քրիստոնեական 

կրոնի հետևորդ է), և ցույց տվինք, որ աստվածաբան Դավիթը փիլիսոփայի 

հետ ընդհանուր ոչինչ չունի»3։ Արդիությանը բնորոշ գիտապաշտական լավա-

տեսությամբ երիտասարդ հետազոտողը պնդում է, որ «ապացուցել է» վերո-

բերյալ դրույթները։ Խոստիկյանը պնդում է․ «Մենք պետք է մշտապես աչքի ա-

ռաջ ունենանք, որ այս ավանդույթն [ուսյալների ավանդույթը-Ս.Պ.]4 առաջա-

ցել է միայն տասներորդ և հետագա դարերում։ Հինգերորդ դարից, երբ ենթադ-

րաբար ապրել է մեր փիլիսոփան, մինչև տասներորդ դար ավանդված չէ ոչ մի 

տեղեկություն, բացի Ստեփանոս Սյունեցու հիշատակումից»5։ Նման ընդհան-

                                                 
1 Այս մասին ավելի մանրամասն տե՛ս Պետրոսյան Ս. Ս., Դավիթ Անհաղթի հոգու խնամքի 

իմաստասիրությունը և արդիականությունը, Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին, 2017, էջ 21-141: 
2 Տե՛ս Խոստիկյան Մ., Դավիթ փիլիսոփան, Ներքին գրոց մատենաշար, Աշոտ Հովհաննիսյանի 

անվան հումանիտար հետազոտությունների ինստիտուտ, Եր., 2020:  
3 Նույն տեղում, էջ 141:  
4 Խոստիկյանն այն անվանում է ուսյալների ավանդույթ, ըստ որի՝ Սահակ Պարթևն ու Մեսրոպ 

Մաշտոցն ընտրել են աշակերտներ և ուղարկել ժամանակի գիտակրթական կենտրոններում 

ուսանելու, որոնց մեջ են եղել նաև Դավիթ Անհաղթն ու Մովսես Խորենացին։  
5 Խոստիկյան Մ., Դավիթ փիլիսոփան, էջ 49: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

22 

րացնող պնդումներ անելու համար քննադատական մտածողության պարա-

գայում լրիվ ինդուկցիայի օրենքներով պետք էր բոլոր տեքստերին ծանոթ լի-

նել ու բացառել դրանցում ուսյալների մասին հիշատակումների առկայությու-

նը։ Հայտնի է, որ, բացի Ստեփանոս Սյունեցուց, որի հիշատակմանը քիչ անց 

հատուկ կանդրադառնանք, Դավթի մասին տեղեկույթ կա Գյուտ կաթողիկոսի 

հետ նամակագրության մասին գրույթում6, Պատրիարք Փոտի՝ հայերին գրած 

նամակում7, Եղիշեի պատմական գլխավոր երկի առաջաբանում8, Հարցմունք-

ում9։ Քանի որ Դավթին առաջին հազարամյակի տեքստերում «Անհաղթ» 

պատվանունն ըստ երևույթին դեռ չէր տրվում, ընթերցողը կարող է անգամ 

չպատկերացնել, որ այս կամ այն աղբյուրում նշված Դավիթը կարող է լինել 

արդի գիտության մեջ ընդունված Դավիթ Անհաղթը10։ Այժմ վերլուծենք Խոս-

տիկյանի պնդումներն ուսյալների ավանդույթի մասին։ Ներկայացնելով ձե-

ռագրերում առկա տեղեկույթը Դավթի վերաբերյալ, մասնավորաբար՝ Ստե-

փանոս Ասողիկի բերած տվյալները՝ Խոստիկյանը գրում է. «Այդ հաղորդման 

արժանահավատությունը սաստիկ խախուտ է արդեն իսկ այն նկատառումով, 

որ Դավիթն այստեղ սերտ կապի մեջ է դրվում այնպիսի կասկածելի անձնա-

վորության հետ, ինչպիսին Մովսես Խորենացին է»11։ Այնուհետև նա պնդում է, 

որ հայ գրականության լավագույն գիտակները Մովսեսին դասել են ութերորդ 

                                                 
6 Տե՛ս Կորիւն վարդապետի, Մամբրէի Վերծանողի եւ Դաւթի Անյաղթի Մատենագրութիւնք, ի 

Վենետիկ, ի տպարանի Սրբոյն Ղազարու, յամին 1833, էջ 101-102:  
7 Տե՛ս Ակինեան Հ. Ն., Թուղթ Փոտայ Պատրիարքի առ Զաքարիա Կաթողիկոս Հայոց Մեծաց // 

Հանդէս Ամսօրեայ, 1968, Ապրիլ-Հունիս, թիվ 4, էջ 139։  
8 Տե՛ս Եղիշէի Վարդապետի Վասն Վարդանայ եւ Հայոց պատերազմին եւ քննադատութիւնք 

Միքայել Փաշայի Փորթուգալ, Վենետիկ, ի տպ. Ս. Ղազարու, 1903։ 
9 Տե՛ս Սրբոց վարդապետացն հայոց Մովսէսի եւ Դաւթի հարցմունք ընդ երկաբնակ չարափառսն, 

Մատենագիրք հայոց, Ի հատոր, ԺԲ դար, Երևան, 2014, էջ 660-740։  
10 Հետաքրքրաշարժ օրինակ. «Մատենագիրք հայոց» շարքում վեցերորդ դարի աղբյուրներին 

նվիրված հատորում տեղ է գտել անանուն հեղինակի մի տեքստ, որում հիշատակվում է Դավիթ 

միայնակյացը, որին աշակերտել է ոմն Կիրակոս, որն իր տեսիլքում հայտնված «այր մի սքանչելի 

երեսաւք» նմանեցնում է «վարդապետին իմոյ Դաւթի» (տե՛ս Թադէոսի առաքելոյ եւ Սամուելի եւ 

Իսրայելի եւ այլոց որ բազում ժամանակս կային ծածկեալ եւ էին ամբողջ. եւ հայտնեցան առ 

ուրումն ճգնաւորի եւ սքանչելատեսի որ ի մանկութեան վարժեալ էր արժանաւոր կարգաւք 

Կիւրակոս անուն, Մատենագիրք հայոց, Գ հատոր, Անթիլիաս-Լիբանան, 2004, էջ 19)։ Ձեռագրի 

հետազոտողները կասկած են ունեցել, թե արդյոք հիշատակված Դավիթը նույն Անհաղթն է. 

«Կամ յառաջաբան պատմութեանս պակասէ, կամ երկայն պատմութենէ մասն հանեալ է։ Ոչ է մեզ 

յայտ ո՞վ իցէ Կիրակոսդ եւ ո՞վ Դաւիթդ, Անյաղթն արդեօք թէ այլ ոք. եւ ոչ քաջ ստոյգ ժամանակ 

գիւտի նշխարացս» (նույն տեղում, էջ 19, տողատակի ծանոթագրություն 6): Նաև դիտելի է, որ 

տեքստի վերջում նշվում է նշխարքների գյուտի ժամանակը՝ Հովհան Մանդակունու կաթողի-

կոսության և Վահան Մամիկոնյանի մարզպանության ու սպարապետության օրոք։ Այսինքն՝ 

հինգերորդ դարի երկրորդ կեսին։ Ինչ խոսք, հիշատակվողը կարող է լինել այլ Դավիթ, բայց 

աշակերտի հիացմունքն իր վարդապետի սքանչելի տեսքից հուշում է, որ Դավիթ միայնակյացը 

բացառիկ մեկն է եղել։ Եվ շատ մեծ հավանականությամբ կարող էր լինել հենց Անհաղթը։  
11 Խոստիկյան Մ., Դավիթ փիլիսոփան, էջ 51: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

23 

դարին, և որ «Պատմութիւն հայոց»-ը բոլոր դեպքերում ստեղծվել է 680 թվա-

կանից հետո։ Այս ամենից հետո Խոստիկյանը հետաքրքիր, բայց անընդունելի 

պատմական վերակազմություն է անում՝ դիմելով հետագա դարերի հայ մա-

տենագիրների հոգեբանությանը, իբր, նրանք վաղ դարերի բոլոր հայ մատե-

նագիրներին դնում էին Մովսես Խորենացու հետ ֆիզիկական կամ հոգևոր 

որևէ կապի մեջ12։ «Նշված պատմաերկի ազդեցությամբ է, որ այդ շրջանում (X-

XII դարերում) ձևավորվեց ուսյալների ավանդությունը։ Սահակը, Մեսրոպը և 

Մովսեսը կանգնած են այդ ավանդության կենտրոնում, և նրանց շուրջ են հա-

վաքվում ոչ միայն հինգերորդ, այլև վեցերորդ դարի հայ մատենագիրները։ ․․․ 

Յուրաքանչյուր լավորակ գրական նվաճում առանց այլևայլության պիտի 

ստեղծված լիներ Սահակի և Մեսրոպի դպրոցում, այսինքն՝ հինգերորդ դա-

րում»13,- եզրակացնում է Խոստիկյանն ու համարում, որ Դավթի մասին այն 

տեղեկույթը, որ նա եղել է Մովսեսի կա՛մ աշակերտը, կա՛մ ազգականը, «ուռ-

ճացված մի ստեղծաբանության» արդյունք է։ «Հետաքրքիր է տեսնել թե ինչպես 

է այդ սաղմերից կազմավորվել մի ամբողջ դյուցազներգություն»,- հավելում է 

նա։ Որպեսզի ցույց տանք, որ Խոստիկյանի ասած «ուսյալների ավանդույթը» 

տասներորդ դարից հետո չի առաջացել, դիմենք ութերորդ դարում ապրած հայ 

իմաստասեր և կաթողիկոս Հովհան Օձնեցու գրվածքներին։ Երևութականնե-

րի քննադատությանն ուղղված երկերից մեկում նա գրում է. «Եւ կամ զորս ի 

մէնջից աստի Հոգին Սուրբ զարթոյց ՝ լինել զկնի առաջնոյն լուսաւորիչք. զեր-

կուսին զնոսա ասեմ սուրբս՝ զՍահակ եւ զՄաշդոց, եւ զամենեսին զընտ-

րեալսն զարբանեակս նոցուն եւ գործակիցս, զԵզնիկ եւ զայլսն, եւ կամ որ ըստ 

նոցանէ, եւ ոչ հեռի ի նոցանէ՝ զմեծն իմաստասիրաց եւ զհռչակեալն ընդ տիե-

զերս զՏէր Մովսէս. որք էին միանգամայն արուեստաւորք թարգմանիչք եւ ուղ-

ղափառք»14։ Բերված հատվածից պարզ է, որ Օձնեցին, Մովսես Խորենացուն 

համարելով մեծագույն իմաստասեր, նրան համարում է նաև «ոչ հեռի» Սահա-

կից և Մաշտոցից, այլ մեկը նրանցից, ինչը ցույց է տալիս, որ Մովսեսը ապրել 

է հինգերորդ դարում և եղել թարգմանչաց դպրոցի ներկայացուցիչ։ Իսկ 

«զհռչակեալն ընդ տիեզերս» արտահայտությունն անուղղակիորեն ցույց է 

տալիս, որ Մովսեսը Հայաստանից դուրս՝ քրիստոնեության տիեզերական 

կենտրոններում, մասնակցել է դավանաբանական-իմաստասիրական բանա-

վեճերի, այլապես ի՞նչ ձևով պետք է «ընդ տիեզերս» հռչակվեր։ Օձնեցին այս 

ամենն ասում է հընթացս՝ նպատակ չունենալով հատուկ փաստարկելու Մով-

սեսի ժամանակաշրջանի մասին։ Բայց նրա տեքստում առկա այս դրույթը 

հնարավորություն է տալիս հերքելու Խոստիկյանի այն պնդումը, որ ուսյալնե-

րի մասին ավանդույթը ստեղծվել է տասներորդ դարից հետո։  

                                                 
12 Տե՛ս նույն տեղը։  
13 Նույն տեղում, էջ 53։ 
14 Յովհան Աւձնեցի, Նորին ընդդէմ երեւութականաց, Մատենագիրք հայոց, Է. հատոր, Ը. դար, 

2007, Անթիլիաս-Լիբանան, էջ 57։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

24 

Այդ պնդումը հերքող մյուս կռվանը պատրիարք Փոտի նամակագրությունն 

է հայերի հետ, որտեղ նա հիշատակում է հայոց Դավիթ փիլիսոփային15։ Հայոց 

Զաքարիա կաթողիկոսին գրած իր նամակում, որն առայժմ հայտնի է միայն 

հայերեն տարբերակով, Բյուզանդիայի պատրիարքը, ձգտելով հիմնավորել 

Քրիստոսի երկու բնությունների մասին ուսմունքը, գրում է. «Դաւիթ Հայոց փի-

լիսոփայ ասէ, թէ «Զի՞նչ է բնութիւն։ Անուն պարզացեալ եւ սփռեալ. այսպիսի 

ինչ. յորժամ ասես մարդ, իմացար զնա կենդանի, բանաւոր, մահկանացու. եւ 

յորժամ ասես «Բանաւոր, կենդանի, մահկանացու», իմացար զնա մարդ»»16։ 

Ցավոք, նամակի հունարեն բնօրինակը չի պահպանվել17։ Գուցե այն ոչնչացվել 

է հետագայում, երբ արդեն պարզ էր, որ Փոտի ջանքերը հաջողությամբ չեն 

պսակվել, կամ գուցե ի սկզբանե այն մտահղացվել էր հայերեն18։ Բայց պատա-

հական չպետք է համարել Փոտի կողմից Դավթին հիշատակելը հենց քրիստո-

սաբանական բանավեճերի համատեքստում։ Փոտին, ըստ ամենայնի, հայտնի 

էր Դավթի մասնակցությունը նման քննարկումներին։ Եվ եթե Փոտի նամակը 

կարող է պարունակել ժամանակագրական սխալներ, ապա գուցե ավելի մեղմ 

                                                 
15 Հայտնում եմ երախտագիտությունս պրոֆեսոր Ս. Զաքարյանին, ով տարիներ առաջ իմ 

ուշադրությունն է հրավիրել այդ հիշատակմանը։ Փոտը բյուզանդական եկեղեցու սուրբ հայրե-

րից է, ապրել է իններորդ դարում, եղել Կոստանդնուպոլսի պատրիարքը 858-867 և 877-886 թվա-

կաններին։ Նա փորձել է Հայոց եկեղեցին հաշտեցնել բյուզանդականի հետ, սակայն, հաջողու-

թյան չի հասել։ Տե՛ս Greenwood T., Failure of a Mission? Photius and the Armenian Church. // Le Mus-

eon, 2006, 119, 1-2, էջ 123-168. doi:10.2143/MUS.119.1.2011771  
16 Ակինեան Հ. Ն., նշվ․  աշխ․ , էջ 139։  
17 Պահպանվել են հայոց հետ նամակագրության այլ օրինակներ, բայց հենց այս նամակը, որում 

հիշատակվում է Դավիթը, հունարենով չի պահպանվել։ Հայաստանցիների հետ Փոտի 

նամակագրության մասին տե՛ս Dorfman-Lazarev I., Armeniens et Byzantins A L’epochue De Photius: 

Deux Debates Theologiques Apres le Triomphe de L’Ortodoxie, Lovanii, in Aedibus Peeters, 2004։  
18 Չմոռանանք, որ Փոտի երակներում հոսում էր հայկական արյուն, և շատ հնարավոր էր, որ նա 

տիրապետեր նաև հայոց լեզվին կամ ունենար հայազգի օգնականներ։ “Photius, who had Arme-

nian blood in his veins, included Armenia in his plans for Byzantine expansion as can be judged from his 

embassies and letters”- գրում է Ֆրենսիս Դվորնիկը (տե՛ս Dvornik F., Patriarch Photius, Scholar and 

Statesman // Dvornik F., Photian and Byzantine Ecclesiastical Studies, Variorum Reprints, London, 1974, 

VII, էջ 15)։ Մեկ այլ հոդվածում նա գրում է. «Փոտի ջանքերը՝ հայերին դեպի ուղղափառություն 

դարձի բերելուն ուղղված, ավելի հայտնի կդառնան, երբ հրատարակվեն նրա՝ հայերին ուղղված 

նամակները, որոնք վերջերս հայտնաբերվել են Ժ. Դարուզեսի կողմից Աթենքում» (նույն տեղում, 

VI, էջ 53)։ Սակայն կա ավելի կարևոր խնդիր. մի շարք ուսումնասիրողներ կասկածի տակ են 

դրել նամակի իսկությունը՝ ելնելով դրանում առկա ժամանակագրական սխալներից ու 

հայամետ որոշ ձևակերպումներից (տե՛ս Greenwood T., նշվ․  աշխ, էջ 127)։ Բայց ժամանակակից 

հետազոտող Գրինվուդին հաջողվել է գտնել համոզիչ կռվան այն հանգամանքի օգտին, որ 

նամակը կարող էր շարադրված լինել միայն Փոտի կողմից, քանի որ տեքստում օգտագործվել են 

Եֆրայիմ Անտիոքացու և Եվլոգիոս Ալեքսանդրիացու այն տեքստերը, որոնք պահպանվել են 

Փոտի հանրահայտ գրադարանում, բայց կարող էին հասանելի չլինել այն ժամանակվա 

հայաստանցիներին։ Գրինվուդը գրում է. «Իմ ներկայացրած փաստաթղթում այս բազմաթիվ 

հղումները ապացուցում են, որ նամակի հեղինակը մուտք է ունեցել Գրադարան, և ամենալավ 

հնարավորությունը ունեցող անձը նամակի ենթադրյալ հեղինակը ինքն է՝ Փոտը» (տե՛ս Green-

wood T., նշվ․  աշխ․ , էջ 140)։ 

https://en.wikipedia.org/wiki/Doi_(identifier)
https://doi.org/10.2143%2FMUS.119.1.2011771


Փիլիսոփայություն 
                     

 

25 

նայենք այն տեքստին, որը նույնպես Դավթի մասին տվյալներ է պարունա-

կում, սակայն մի կողմ է դրվել գիտնականների կողմից ժամանակագրական 

վրիպակների պատճառով։ Խոսքը «Սրբոց վարդապետացն հայոց Մովսէսի եւ 

Դաւթի հարցմունք ընդ երկաբնակ չարափառսն»19 գրվածքի (այսուհետև՝ «Հարց-

մունք») մասին է, որի գրության ժամանակը դեռևս ստուգապես հայտնի չէ20։ 

Գրվածքը Խոստիկյանը խստագույնս քննադատում ու առասպելապատում է 

համարում այնտեղ առկա որոշ անախրոնիզմների պատճառով։ Խոստիկյանը և 

որոշ այլ հետազոտողներ հակվել են այն կարծիքին, որ դա առավելապես ա-

վանդազրույց է, որում նկարագրված իրողությունները չեն ապացուցվում այլ 

աղբյուրների տվյալներով21։ Խոստիկյանը չի զլանում տալ արժեքային գնահա-

տականներ և քննարկվող հարցուպատասխանն անվանում է «բավական ձանձ-

րալի բանավեճ»22։ Բայց հենց այդ գնահատականն էլ կարող է ցուցանել, որ գործ 

ունենք ոչ թե գեղարվեստական երկի կամ փիլիսոփայական տրակտատի հետ, 

այլ պարզապես իրականում տեղի ունեցած բանավեճի արձանագրության։ Եվ 

տեքստի՝ արձանագրություն լինելու հանգամանքը կարող է արդարացնել այն-

տեղ նույն կամ նմանատիպ հարցերի հաճախակի հանդիպող կրկնությունները։ 

Եթե ենթադրենք, որ քննարկվող երկի ամենահին շերտը բուն բանավեճի արձա-

նագրությունն է, որը հունարենից թարգմանվել է բանավեճից նվազագույնը 

հարյուր տարի անց Հովհաննես Գաբեղենացի կաթողիկոսի հրահանգով, ապա 

հասկանալի կլինի, որ նրան նախորդող տեքստում, որը գրվել է թարգմանվելուց 

հետո, կարող էին տեղ գտնել ժամանակագրական անճշտություններ։  
Ինչ վերաբերում է բանավեճին, պատմական սկզբնաղբյուրներից մեկում՝ 

Եվնապիոսի «Փիլիսոփաների և սոփեստների կենսագրությունները» երկում, 
նկարագրվում է բանավեճն արձանագրելու մի ուշագրավ պահ։ Աթենքի փիլի-
սոփայական դպրոցի ղեկավար, չորրորդ դարի հայ իմաստասեր Պրոյերեսիո-
սի՝ Պարույր Հայկազնի մասին պատումում նրա աշակերտ Եվնապիոսը նկա-
րագրում է մի իրադրություն, երբ իր թշնամիների բանսարկության հետևան-
քով Աթենքից աքսորվելուց հետո Պրոյերեսիոսը կարողանում է վերադառնալ 
և պրոկոնսուլի ներկայությամբ բանավեճ անցկացնել իր հակառակորդների 
հետ23։ Առաջին բանը, որ Պրոյերեսիոսը խնդրում է պրոկոնսուլին, իրեն երկու 
այնպիսի սղագրող տրամադրելն է, որոնք ամեն օր սղագրում են Թեմիսի խոս-
քերը, իմա՝ արդարացիորեն և անաչառ են գրառում։ Պրոկոնսուլը բավարա-

                                                 
19 Տե՛ս Մատենագիրք հայոց, Ի հատոր, ԺԲ դար, Երևան, 2014, էջ 660-740։  
20 Այդ մասին ավելի մանրամասն տե՛ս Մուրադեան Գ., Դաւիթ Անյաղթին վերագրուած եւ նրա 

անուանն առնչուող գրուածքներ, Մատենագիրք հայոց, Ի հատոր, ԺԲ դար, Յաւելուած, էջ 618։ 
21 Ն. Ակինյանը, մասնավորաբար, կարծում է, որ «երեք հարիւր յիսուն եւ մէկ հարցմունք եւ 

պատասխանիք հեղինակի խելապատակի ծնունդներն են» (Ակինեան Ն., Դաւիթ Հարքացի 

Անյաղթ Փիլիսոփայ։ Կեանքն եւ գործերը, Վիեննա, Մխիթարեան տպարան, 1959, էջ 41)։  
22 Խոստիկյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 57:  
23 Տե՛ս Eunapius, Lives of the Philosophers and Sophists in Philostratus and Eunapius, The Lives of the 

Sophists with an English translation by W. C. Wright, Loeb Classical library, London, 1922. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

26 

րում է նրա խնդրանքը, և սղագրողները, ինչպես պատմում է Եվնապիոսը, ար-
ձանագրում են բանավեճը24։ Այս հիշատակումը մեզ հուշում է, որ եթե չորրորդ 
դարում ընդունված էր գրառել բանավեճերը, ապա հինգերորդ դարում ինչո՞ւ 
պիտի զլանային դա անել, այն էլ ոչ թե մասնավոր անձանց, այլ եկեղեցիների 
ու հետևաբար նաև՝ պետությունների հարաբերություններին վերաբերող դա-
վանաբանական խնդիրների մասին բանավեճերը։ Տրամաբանական է մտա-
ծել, որ Դավթի, Մովսեսի ու քաղկեդոնականների բանավեճը գրառվել է, սա-
կայն հետագայում որոշ գրառումներ վերացվել են՝ այլևս ոչ պիտանի համար-
վելով կամ նպատակադրված կերպով25։ Սակայն Խոստիկյանը «ոչ մի կերպ» չի 
կարողանում հասկանալ, թե հայ ուսյալներին ու հայ եկեղեցին ի հաշիվ հու-
նականի փառաբանող այս երկն ինչպես կարող էր ստեղծվել հունական գրա-
կանության մեջ26։ Հարցը լուծվում է, երբ ընդունում ենք, որ շարադրանքը բազ-
մաշերտ է։ Հնագույն շերտը երկխոսություն-բանավեճն է, որն էլ հենց, ըստ եր-
ևույթին, թարգմանվել է, իսկ մնացյալ պատումային հատվածները գրվել են 
թարգմանությունից հետո կամ դրան զուգահեռ՝ ելնելով Դավթի ու Մովսեսի 
մասին այդ ժամանակ շրջանառվող ավանդույթից27։ Խոստիկյանը պնդում է, 
որ երկում չկա թարգմանության ոչ մի հետք28, անտեսելով, սակայն, որ այդ 
պնդումը վերաբերում է միայն հայ ուսյալներին ու եկեղեցին գովաբանող պա-
տումին։ Այնինչ բուն բանավիճային հատվածը Ս. Արևշատյանը դիտարկում է 
որպես հունաբան թարգմանություն։ Նա, վերլուծելով տեքստում առկա հունա-
բանությունների ոճը, որոշում է անգամ դրա թարգմանության ժամանակը՝ 
պնդելով, որ թարգմանության բառապաշարն ու ոճը համապատասխանում են 
երրորդ շրջանի հունաբան լեզվին, հետևաբար այն կարող է վեցերորդ դարի 
վերջի թարգմանություն լինել29։ Սա ցույց է տալիս, որ Խոստիկյանի կասկած-
ներն անհիմն են, և թարգմանության ժամանակի մասին հիշատակարանում 
գրված տեղեկությանը կարելի է վստահել։  

Այժմ գանք անվավեր համարվող պատումին։ Իհարկե, այնտեղ կան անախ-

րոնիզմներ. չորրորդ դարի գործիչներն ու դեպքերը ներկայացված են որպես 

                                                 
24 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 494-495։  
25 Հայտնի է, որ Բյուզանդիայի Կոնստանտինոս Դուկաս կայսրը XI դարում հրաման է արձակել 

բոլոր ոչ քաղկեդոնականներին վտարել Մելիտենեից (Մալաթիա) և այրել նրանց սրբազան 

գրքերը (տե՛ս Hussey J., M., Louth A., The Orthodox Church in the Byzantine Empire, Oxford Univ. 

Press, 2010, էջ 137): Հասկանալի է, որ Դավթի՝ որպես ոչ քաղկեդոնականի անվան հետ կապված 

տեքստերը պետք է ոչնչացված լինեին։  
26 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 63։ 
27 1861 թվականին Վարդան Արևելցու պատմությունը հրատարակող Մկրտիչ Էմինը բանավեճի 

տեքստի հնագույն շերտը համարում է հինգերորդ դարի գրվածք՝ խոստանալով դրա 

վերլուծությանը նվիրել հատուկ ուսումնասիրություն, որը, ցավոք, այդպես էլ լույս չի տեսել։ Տե՛ս 

Всеобщая история Вардана Великого, М., 1861. Примечания, էջ 89։ 
28 Տե՛ս Խոստիկյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 63: 
29 Տե՛ս Arevšatyan S. S., Le “Livre des Êtres” et la Question de l’Appartenance de Deux Lettres Dogma-

tiques Anciennes // “Revue des Etudes Armeniennes”, Paris, 1984, XVIII, էջ 23-32: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

27 

հինգերորդ դարի։ Սակայն դա կարող է լինել կատարված դեպքերից նվազա-

գույնը 100-150 տարի հետո դրանց մասին պատմելու հետևանք։ Խոստիկյանը, 

վերապատմելով այն տեղեկույթը, որ Մովսեսը և Դավիթը հանդես են գալիս 

որպես Թեոդոսիոս կայսեր սաներ, զարմանում է. «Ասես հայ գյուղացիների 

այդ որդիները բյուզանդական կայսեր պալատականներ են»30։ Դարձյալ դի-

մենք համաբանության՝ ցույց տալու, որ կայսրերի բարեհաճ վերաբերմունքը 

մեր մտածողների հանդեպ միանգամայն հնարավոր է. Պրոյերեսիոսի մասին 

Եվնապիոսը պատմում է, որ ուսանող տարիներին նա այնքան աղքատ էր, որ 

ինքն ու ընկերը մեկ վերարկու ունեին, ու մի օր ինքն էր գնում դասի այդ վե-

րարկուով, մյուս օրը՝ ընկերը։ Սակայն դա չի խանգարում, որ հետագայում 

Պրոյերեսիոսն անձամբ ծանոթ լինի Հռոմի՝ իրար հաջորդած մի քանի կայսրի 

հետ, որոնցից Կոնստանտոսը, ըստ Եվնապիոսի, նրան հրավիրում է Գալլիա՝ 

նստեցնելով իր սեղանի շուրջ այն մարդկանց հետ, որոնց ամենաշատն էր 

հարգում31։ Եվ Պրոյերեսիոսի հետ երրորդ զուգահեռը. Պրոյերեսիոսը նվիրյալ 

քրիստոնյա էր, որը Հուլիանոս ուրացող կայսեր օրոք թողեց դասավանդումը, 

թեպետ կայսրն իր համար բացառություն էր արել32։ 

 Պարույրը, որի քրիստոնյա լինելը փաստված է տարբեր աղբյուրներում, ո-

չինչ չի արել իր դասավանդած նյութի բովանդակության մեջ քրիստոնեական 

բաղադրիչ ներմուծելու համար, ընդհակառակը՝ մատուցել է ավանդական 

հելլենիստական նյութը33։ Եթե Պրոյերեսիոսը զուտ հելլենիստական նյութ էր 

                                                 
30 Խոստիկյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 57: 
31 Թեպետ տեղի բնակիչները ի մեծի մասի չէին հասկանում Պրոյերեսիոսի իմաստասիրական 

խոսույթը և չէին կարող հիանալ նրա հոգու խորհուրդներով, սակայն նրանք «իրենց հիացմունքն 

ու զարմանքը փոխանցում էին պարզապես իրենց աչքերի տեսածին. զմայլվում էին նրա 

մարմնական գեղեցկությամբ և վեհ կեցվածքով, ասես նրանց առջև լիներ կոլոսի արձան, այնքան 

բարձր էր նա ամենայն մարդկայինից բոլոր առումներով» (Eunapius, նշվ. աշխ., էջ 506-507)։ 

Կայսեր ջերմ վերաբերմունքը Պրոյերեսիոսի հանդեպ Վոթսը նկարագրում է այսպես. «Կոնս-

տանտոսի կողմից Պրոհերեսիոսին շնորհված պատիվները նրան դարձնում էին իսկական 

մտավորական գերաստղ։ Սովորաբար այս տեսակի կայսերական ճանաչում ձեռք էին բերում 

կայսերական ընտանիքի ուսուցիչները և Պոլեմոյի, Լիբանիոսի և Թեմիստոսի նման բարձ-

րակարգ մտավորականները» (Watts E. J., City and School in Late Antique Athens and Alexandria, 

University of California Press, Berkeley, LA, London, 2006, p. 61): 
32 Տե՛ս Եվնապիոս, նշվ. աշխ., էջ 512-513։ 
33 Արդի ուսումնասիրող Ուոթսը, այս փաստի շուրջ մտորելով, գրում է. «Չնայած այն հանգա-

մանքին, որ հանրությունը Պրոյերեսիոսին ընկալում էր որպես հռետորության քրիստոնյա 

ուսուցիչ, վերջինս դույզն-ինչ ջանք չէր թափում քրիստոնեության տարրերը իր դպրոցի կյանք 

ներմուծելու համար։ Այդ մասին կարող ենք դատել նրա աշակերտների՝ Գրիգոր Նազիանզացու 

և Բարսեղ Կեսարացու գրույթներն ուսումնասիրելով։ Գրիգորն ու Բարսեղը քրիստոնյա էին, 

սակայն դպրոցը գրավիչ էր նաև հեթանոսների համար։ Ամենայն հավանականությամբ դպրոցի 

ուսանողների մեծամասնությունը հենց հեթանոսներն էին» (Watts E. J., նշվ. աշխ., էջ 63-64)։ 

Ուոթսը հստակ գրում է. «Չնայած հրապարակավ քրիստոնեական հռչակված լինելուն՝ Պրոյերե-

սիոսի դպրոցում ճարտասանությունը դասավանդվում էր նույն ուսումնական ծրագրով, ինչ 

հեթանոս մրցակիցների դպրոցներում» (նույն տեղում)։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

28 

դասավանդում, լինելով քրիստոնյա, ապա ինչո՞ւ չի կարելի մտածել, որ Դա-

վիթն էլ, անկախ քրիստոնյա լինելու հանգամանքից, կարող էր համալսարանի 

առաջին տարվա ուսանողների համար կարդացված ներածական դասընթա-

ցում մատուցել միայն հելլենիստական նյութ, ինչպիսի բովանդակություն 

տեսնում ենք նրա դասախոսությունների գրառումներում34։  

Այժմ գանք Ստեփանոս Սյունեցու տեքստերում Դավթի հիշատակման մա-

սին վերը խոստացված քննարկմանը։ Նախ՝ հետևենք Խոստիկյանի մտքի ըն-

թացքին։ Նա գրում է, որ Սյունեցին Դավթին հիշատակում է որպես աստվա-

ծաբան, «ընդ որում, մի առնչությամբ, որը մեզ ենթադրել է տալիս, թե Ստեփա-

նոս Սյունեցին հարքացի աստվածաբան Դավթին տեղավորում է վեցերորդ 

դարում։ Նա հիշատակում է եկեղեցու հույն և հայ հայրերին՝ ըստ ժամանա-

կագրական հաջորդականության՝ ապացուցելու համար, որ միաբնակությու-

նը միակ ճշմարիտ հավատքն է։ Արդ, Դավիթն այստեղ հիշատակվում է 556 

թվականին մահացած Սյունիքի եպիսկոպոսից հետո։ Այստեղից կարելի է եզ-

րակացնել, որ Դավիթն առնվազն եղել է այդ եպիսկոպոսի ժամանակակիցը և 

հետևաբար չի կարող համարվել Սահակի և Մեսրոպի աշակերտը»35։ Եզրա-

կացությունն իրոք տրամաբանված կթվար, եթե հաշվի չառնեինք, որ մեկ այլ 

երկում Սյունեցին հիշատակել է հենց «Սահմանք»-ի հեղինակ Դավթին։ «Պի-

տանի լուծմունք սահմանացն եւ Պորփիւրին Տէր Ստեփանոսի Սիւնեաց ե-

պիսկոպոսի» մեկնության մեջ հեղինակը պարբերություն առ պարբերություն 

մեկնում է «Սահմանքն» ու Պորփյուրի «Ներածությունը» և երկու անգամ հան-

վանե հիշատակում Դավթին36։ Առաջին հիշատակումը. «Աշակերտ էր Պոր-

փիւր Պղոտինի Լիկաւպոլսեցոյ։ Եւ առաջ եկեալ. Զյառաջեկեալս Դաւիթ յաւել» 

(էջ 567, մեկնություն 291)։ Եվ երկրորդը. «Դաւթի սահմանս վասն տեսակի լաւ 

է, զի ասի առ սեռ, ասի եւ ի վերա անհատիցն» (էջ 568, մեկնություն 314)։ Իհար-

կե, այս հիշատակումները թռուցիկ են, սակայն դիտելի է, որ այն հատվածնե-

րում, որտեղ Ստեփանոսը Դավթի անունը չի տալիս, գրում է «մեկնիչն». 

                                                 
34 Այնինչ Խոստիկյանը պնդում է, որ «փիլիսոփա Դավիթը (ոչ աստվածաբանը) դեռ 

պաշտպանում է հին հավատը և այդ պատճառով չի կարող համարվել այս աստվածաբանական 

երկերի հեղինակը» (Խոստիկյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 117): Խոստիկյանի եզրակացությունը չի 

համապատասխանում ուշ անտիկ շրջանի մտագործելակերպին, որում շատ հաջող կերպով 

կարող էին գոյակցել քրիստոնեականն ու հեթանոսականը, ինչի մեկ այլ վառ օրինակը տեսնում 

ենք Բոեցիուսի ստեղծագործություններում (այս մասին առավել մանրամասն տե՛ս Պետրոսյան 

Ս. Ս., նշվ. աշխ., էջ 70): Հետազոտողները դարեր ի վեր տարակուսել են, թե ինչպես կարող էր 

քրիստոնյա լինել այդքան ոչ քրիստոնեական ներշնչանք պարունակող «Սփոփանք 

իմաստասիրությամբ» երկի հեղինակը։ Սակայն Մարենբոնն իր հետազոտության մեջ փարատել 

է այդ տարակուսանքները (տե՛ս Marenbon J., Boethius, Oxford Univ. Press, 2003, էջ 146-164)։ 

Ժամանակն է, որ մենք էլ մեր միտքն ազատենք վաղ միջնադարի ու ուշ անտիկ դարաշրջանի 

մասին մեր կանխակալ վերաբերմունքից։ 
35 Խոստիկյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 49:  
36 Ստեփանոս Սիւնեցի, Պիտանի լուծմունք սահմանացն եւ Պորփիւրին Տէր Ստեփանոսի 

Սիւնեաց Եպիսկոպոսի // Մատենագիրք հայոց, Զ հատոր, Անթիլիաս, 2007, էջ 561-570։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

29 

«Զմեկնիչն լաւ կարդայ, որ լաւ հասկանաս եւ ուղիղ՝ զստոյգն, ապա թէ ոչ կամ 

բնաւ չհասկանաս կամ ծուռ հասկանաս» (էջ 565, մեկնություն 189)։ «Սահման-

քի» դրույթներից մեկն էլ բացատրելիս ասում է. «Այս կատարեալ իմաստասի-

րութիւն է, որ անկարաւտ է ապացուցի» (էջ 563, մեկնություն 112)։ Միանշա-

նակորեն, այստեղ խոսքը Դավիթ Անհաղթի մասին է, ու եթե «Սահմանքի» հե-

ղինակ Դավիթը և աստվածաբան հարքացի Դավիթը լինեին նույն մարդը, Ս-

յունեցուն ոչինչ չէր խանգարի այստեղ ևս գրելու «Դաւիթ Հարքացի», այնինչ 

նա ուղղակի նշում է միայն անունը։ Չբացառելով, որ Հարք գավառում կարող 

էին ծնվել և՛ հինգերորդ դարի թարգմանիչ-մեկնիչ Դավիթը, և՛ հաջորդ դարի 

միաբնակ աստվածաբան այլ Դավիթ, պարզապես փաստենք, որ եթե այդ եր-

կուսը նույն մարդը լինեին, Սյունեցին կա՛մ այս երկում, կա՛մ մյուսում ինչ-որ 

կերպ նրանց կկապեր միմյանց հետ։ Քանի որ չկա նման կապ, շատ ավելի 

տրամաբանական է ենթադրել, որ դրանք երկու տարբեր անձնավորություն-

ներ են։ Եվ շատ զարմանալի է, որ Դավթի մասին թեզ գրող Խոստիկյանն ան-

տեսել է Սյունեցու՝ հենց Սահմանաց գրքին վերաբերող մեկնության տեքստը։  

Ավելին, Դավթին նույնացնելով հաջորդ դարի աստվածաբան հարքացի 

Դավթի հետ, Խոստիկյանը մեկ այլ մերժելի վերակազմություն է անում՝ գրե-

լով. «Արդ, հիմնվելով այս հատվածների վրա, որոնց անպայմանորեն կարող 

ենք վստահել՝ կարծում ենք, որ բացահայտել ենք հայկական ավանդության 

պատմական միջուկը։ Վեցերորդ դարում ապրել է հայ աստվածաբան ոմն Դա-

վիթ՝ Հարք գավառից։ [․ ․ ․ ] Դավիթը չի սովորել ո՛չ Աթենքում, որտեղ փիլիսո-

փայական դպրոցը վերացել էր արդեն 528 թվականին, ո՛չ էլ Կոստանդնուպոլ-

սում, որտեղ չէին հանդուրժում միաբնակներին։ Նա ո՛չ Սահակի, ո՛չ Մաշտո-

ցի աշակերտն է, ո՛չ էլ պատմագիր Մովսես Խորենացու, այլ ավելի շուտ՝ Հու-

լիանոս Հալիկառնասցու, և որպես այդպիսին՝ գուցե սովորել է միաբնակների 

ապաստանած վայրերում՝ Ասորիքում և Եգիպտոսում, օրինակ՝ Ալեքսանդ-

րիայում»37։ Դավիթ Հարքացու անունով պահպանված տեքստերից եզրակաց-

նելով, որ Դավիթը ծայրահեղ միաբնակ է, Խոստիկյանը շարունակում է իր վե-

րակազմությունը. «Հայ եկեղեցին 554 թվականի Դվինի ժողովում մերժելով 

քաղկեդոնականությունը, աստիճանաբար ավելի է հակվում այս հուլիանոս-

յան աստվածաբանության կողմը՝ ի վերջո այն ճանաչելով որպես միակ ճշմա-

րիտը։ Այս ուղղությունը տիրապետող էր Հայաստանում մինչև 776 թվականը, 

երբ Հովհաննես Օձնեցի Հայրապետի օրոք այն բանադրվեց։ Եվ եթե հարց 

տանք, թե ինչու Դավթի աստվածաբանական երկը, որից փոխառված է վերո-

հիշյալ մեջբերումը, չի հասել մեզ, ապա պատասխանը կգտնենք այն փաստի 

մեջ, որ այդ աստվածաբանությունը բանադրելուց հետո երկը ջերմեռանդորեն 

վերացվել է աշխարհի երեսից։ Դավթի երկը կիսել է այս ուղղության բազմա-

թիվ այլ երկերի ճակատագիրը»38։ 

                                                 
37 Տե՛ս Խոստիկյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 75: 
38 Նույն տեղում, էջ 71: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

30 

Փաստարկումների այս շարքն առաջին հայացքից հետևողական է թվում, 

սակայն դրանում տեղ է գտել փաստերի ու հանգամանքների կամայական 

մեկնաբանություն։ Նախ, Դավիթ Հարքացի աստվածաբանը նույնացվել է Դա-

վիթ Անհաղթի հետ, ու Հարքացու երկերի բովանդակությունից եզրակացութ-

յուն արվել Անհաղթի ծայրահեղ միաբնակ լինելու և հետևաբար՝ Աթենքում ու 

Կոստանդնապոլսում եղած լինելու անհնարինության մասին։ Սակայն շատ 

ավելի տրամաբանական է հակառակ ենթադրությունը. Դավիթը և Մովսեսը 

Քաղկեդոնի ժողովի որոշումների դեմ բանավիճելիս բնավ միաբնակության 

ջատագովություն չեն դրսևորում։ Դեմ լինելով Քրիստոսի մեջ երկու բնության 

ընդունմանը՝ նրանք փաստարկում են, որ Քրիստոսի մեջ անճառելի կերպով 

միավորված են աստվածայինն ու մարդկայինը, որոնք միավորումից հետո 

այլևս մեկ միասնություն են, և երկու առանձին բնության մասին խոսք լինել չի 

կարող։ Հովհաննես Օձնեցի կաթողիկոսը նույնպես դրա մասին էր խոսում իր 

դավանաբանական երկերում, և ավելի տրամաբանական է ենթադրել, որ նրա 

օրոք ոչ թե արգելվել են Դավթի երկերը, այլ հակառակը՝ նախկինում հալած-

ված Դավթի ու Մովսեսի երկերն ու անունները վերադարձվել են մոռացութ-

յունից։ Խոստիկյանի կողմից «ապալեգիտիմացված» հարցմունքում որևէ ծայ-

րահեղ միաբնակության նշույլ չկա, անգամ միաբնակության հիմքեր չկան։ 

Դավիթն ու Մովսեսը դեմ են Քաղկեդոնին, սակայն չեն պնդում, որ Քրիստոսն 

ունի միայն աստվածային բնույթ, նրանք պնդում են, որ Քրիստոսի մեջ աստ-

վածայինն ու մարդկայինն անճառելի կերպով մեկ միասնություն են կազմում. 

«Դաւիթ ասէ. Բնութեամբ չարչարելի եւ մահկանացու, զի զայն զգեցաւ, եւ յայտ 

է, ի ճշմարիտ չարչարանացն եւ ի մահուանէն, իսկ ըստ միաւորութեանն Աս-

տուածն Բանի՝ անչարչարելի եւ անմահ, վասն զի յորժամ կամեցաւ, չարչարե-

ցաւ եւ մեռաւ»39։ Իսկ Մովսեսը շարունակում է. «Ծնաւ արդարեւ զառաքեալն ի 

Հաւրէ՝ ոչ աստուած մերկ եւ ոչ մարդ սոսկ, այլ Աստուած մարդացեալ եւ մար-

մին աստուածացեալ, անսերմն ծննդեամբ ի կուսէն գոյացեալ և ի ծոցոյ Հաւր 

ոչ մեկնեալ եւ զգործս մարդեղութեամբ հաւասարապէս կատարեալ. Ծնաւղ է 

ստեղծչին գոյից, անհայր ըստ մարմնոյ եւ անմայր ըստ ինքնաբաւ գոյու-

թեանն»40։ 

Այսպիսի վերակազմությունը նաև լույս է սփռում այն հանգամանքի վրա, 

թե ինչու, Հայաստան վերադառնալով, Մովսեսն ու Դավիթը լավ ընդունելութ-

յան չարժանացան. hայաստանցիները մտածում էին, որ նրանք տուրք են տվել 

քաղկեդոնականությանը։ Ահա թե ինչու ժամանակի երկերում չենք գտնում 

Դավթի մասին պատումներ։ Խոստիկյանն այս փաստն օգտագործում է հետև-

յալ կերպ. «Մենք իզուր կփնտրենք որևէ հիշատակություն Դավթի մասին հին-

գերորդ դարի մատենագիրների մոտ։ Հայտնի պատմագիր Ղազար Փարպեցին, 

                                                 
39 Սրբոց վարդապետացն հայոց Մովսէսի եւ Դաւթի հարցմունք ընդ երկաբնակ չարափառսն, 

Մատենագիրք հայոց, Ի հատոր, Եր․, 2014, էջ 689:  
40 Նույն տեղում, էջ 693:  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

31 

որին հայ խավարամիտ հոգևորականությունը հեռացրել է իր պաշտոնից, և ո-

րը 501 թվականին պաշտպանական մի նամակ է հղել այն ժամանակվա հայոց 

մարզպան, իշխան Վահանին, որտեղ նկարագրել է հունական կրթություն 

ստացած բոլոր եկեղեցականներին ու փիլիսոփաներին հալածող այդ հոգևո-

րականության խայտառակ արարքները, մի բառով անգամ չի հիշատակում 

մեր փիլիսոփային։ Մինչդեռ, ինչպես վերը տեսանք, Դավիթը՝ որպես հունա-

կան կրթություն ստացած մարդ, ենթարկվել է հետապնդումների, հալածվել, 

հեռացել Վրաստան և մահացել այնտեղ։ Ինչպե՞ս կարող էր Ղազար Փարպե-

ցին անտեղյակ լինել նրա ճակատագրից»41։  
Խոստիկյանի շարադրանքն ու վերջին հռետորական հարցն ընթերցողի 

վրա համոզիչ տպավորություն են գործում։ Իրոք, եթե Ղազարը չի հիշատա-
կում հալածված Դավթին հենց հալածանքների մասին խոսելիս, ուրեմն կարե-
լի է եզրահանգել, որ Դավիթը չի ապրել հինգերորդ դարում։ Սակայն Միսաք 
Խոստիկյանն անտեսում է այն հանգամանքը, որ Փարպեցու երկից պոկված է 
եղել մեկ, իսկ գուցե երկու թերթ այն էլ հենց այն հատվածից, որտեղ Փարպեցին 
խոսում է Մովսես փիլիսոփայի հալածանքների մասին։ Խոստիկյանը մեջբե-
րում է Փարպեցու նամակի 1904 թվականի հրատարակությունը, և զարմանալ 
միայն կարելի է, թե ինչպես է նրա աչքից վրիպել 202 էջի տողատակի ծանո-
թագրությունը. «տեղեկացեալք’ից յետոյ բնագրում միեւնոյն գրչով մանր գրե-
րով. «մի թուղթ յայս տեղացս է պակաս»։ Նոյնպէս ունի եւ Վ.։ Ատ. Ունի ծանօթ. 
Որպէս յօրինակսն մեր՝ նոյն և ի բուն գրչագիրն երկու թերթք պակասին աս-
տէն։ ԲԳտ. Ունին ծանօթ. «Երկու թուղթ ի բնագրէն ի բաց անկեալ (կամ ընկե-
ցեալ) նշանակէ (Ա) տպագիրն»42։ Իսկ մեկ և առավել ևս երկու թերթիկի վրա 
կարող էր լինել բավականին ծավալուն տեղեկույթ հալածված մտավորական-
ների ու նրանց հալածանքների մասին։  

Փորձենք հետևել Ղազար Փարպեցու շարադրանքին և ձգտել հասկանալ, 
թե ինչ տեղեկույթ է կորել ընկած կամ պատռված էջերի հետ։ Խոսելով իր հա-
լածանքների մասին` Ղազարը հարց է տալիս, թե ինչու այլ առաքելանման 
մարդիկ ևս հալածվեցին ու «խստագոյն վշտիւ վախճանեցան»43։ Ապա խոսում 
է «Հարցմունքի» տեքստում Դավթի մշտական ուղեկից Մովսեսի մասին. «Երա-
նելի փիլիսոփոսն Մովսէս, որ արդարև մինչդեռ էր ի մարմնի՝ ցանկ երկնային 
զօրացն էր քաղաքակից. ո՞չ ապաքէն ի տեղուոջէ ի տեղի աբեղեանդ հայոց 
հալածական արարին»44։ Դառնացած Փարպեցին պատմում է, որ Մովսեսի լու-
սավորող գրքերը տգիտաբար «փաթաղիկես» էին կոչում, և եպիսկոսությունը 
մահաբեր դեղի պես նրան տալով՝ «հեղձուցին» նրան։ «Որոյ ի ժամ վախճանին 

                                                 
41 Խոստիկյան Մ., նշվ. աշխ., էջ 51: 
42 Ղազարայ Փարպեցւոյ Պատմութիւն Հայոց եւ թուղթ առ Վահան Մամիկոնեան, 

աշխատութեամբ Գ. Տեր-Մկրտչեան և Ստ. Մալխասեան, Տփղիս, Արագատիպ Մնացական 

Մարտիրոսեանցի, 1904, էջ 202, տող. ծան. 9։  
43 Նույն տեղում, էջ 201: 
44 Նույն տեղում, էջ 202:  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

32 

զինչպիսի ահաւոր նզովս գրով ի վերայ գլխաւորաց քահանայութեանդ ասա-
ցեալ է՝ ձեզէն իսկ գիտէք տեղեկացեալք․ ․ ․ ․ »45։ Եվ հենց այստեղից առնվազն 
մեկ թերթ պակասում է։ Իսկ երկու երեսի վրա կարող էր գրված լինել բավա-
կանին երկար տեքստ, որը կարող էր վերաբերել թե՛ արդեն նշված Մովսեսին, 
թե՛ նրա հետ կամ նրան զուգահեռ հալածված այլ հունասերների։ Ինչևէ... 

Պահպանված հաջորդ էջում արդեն կարդում ենք, ցավոք, մի կիսատ նա-
խադասության ավարտ, որում անուն չի տրվում, քանի որ, ըստ ամենայնի, ար-
դեն նշվել էր. «․ ․ ․ ․  զտեառնէ, զնա կացոյց ի վերայ անչափ անհանգիստ աշ-
խատութեանց և վաստակոյն զցայգ և զցերեկ, ի լուսաւորութիւն աշխարհիս 
Հայոց։ Զոսկերսն ի գերեզմանէն հանել տային և ի գետ արկանել։ Զհրեշտա-
կանման այրն զՏէր՝ նոյն անհանգիստ հալածանոք վախճանեցուցին»46։ Ի՞նչ 
եզրակացություն կարող ենք անել։ Խոսքն արդեն Մովսես փիլիսոփայի մասին 
չէ, քանի որ պարզ ասում է, որ նույն անհանգիստ հալածանքներով վախճանե-
ցին։ Նշանակում է՝ խոսքն արդեն այլ մարդու մասին է, որը «հրեշտականման 
այր» էր, ըստ Փարպեցու։ Շատ հավանական է, որ հենց Դավթի մասին է խոսքը։ 
Չի բացառվում նաև, որ Դավթի մասին արդեն հիշատակած լիներ նույնիսկ 
մինչև այդ նախադասությանը հասնելը։  

«Հրեշտականման այրի» մասին խոսելուց հետո Փարպեցին հիշատակում է 
բոլորից հարգելի տեր Խոսրովիկին, որը, ցանկանալով վերադառնալ Հայաս-
տան, լսում է, որ իրեն չեն ընդունելու, տրտմում է ու վախճանվում հայրենիքից 
հեռու, և «տենչալի նշխարացն այլք, և ոչ մեք, արժանի եղեն ընդունակու-
թեան»47,- ցավով եզրափակում է Ղազարը։ Իսկ ի՞նչ էին ասում Խոսրովիկի 
թշնամիները։ Փարպեցին բառացի մեջբերում է. «Ահա ո՞ւր գայ միւս ևս թարգ-
մանն»48։ Փոխակերպական տրամաբանությամբ հասկանալի է, որ ևս մեկ 
թարգմանչի ընդունել չուզողները մյուս թարգմանիչներին ևս չէին ընդունել։ 
Իսկ «Հարցմունք»-ում հստակ նշված է, որ «Եւ յետ աւուրց բազմաց առաքեցին 
արս հինգ Սահակ եւ Մեսրոպ առ թագաւորն Թէոդոս, զի թարգմանեսցի 
զգրեանն։ Դաւիթն անյաղթ կոչեցեալն փիլիսոփայ եւ Մովսէս քերթողահայրն, 
իմաստասէրն Մամբրէ, եւ հռետորն Աբրահամ, եւ սոցին նմանակիցն Պաւղոս 
առաքեցան ի կայսերական պալատն։ Եւ թագաւորն Թէոդոս յոյժ ուրախ եղեւ, 
եւ փառաւորութեամբ ընկալաւ զնոսա եւ զԴաւիթ եւ զՄովսէս դատաւորս կա-
ցոյց ի տանն հայրապետանոցին, եւ ի թարգմանութենէ ոչ դադարեին»49։ Հայոց 
եկեղեցին վերոնշյալ Դավթին ու Մովսեսին սրբացրել է ու հիշատակում է 
նրանց Սուրբ Թարգմանչաց տոնի ժամանակ՝ հոկտեմբերին։ Ցավոք, սրբաց-
ման գործընթացի ժամանակը և ընթացքը նկարագրող տեքստերը գուցե չեն 
պահպանվել կամ գուցե առայժմ մեզ հայտնի չեն, բայց հենց այն, որ Դավիթն 

                                                 
45 Նույն տեղում։ 
46 Նույն տեղում: 
47 Նույն տեղում: 
48 Նույն տեղում։  
49 Սրբոց վարդապետացն հայոց Մովսէսի եւ Դաւթի հարցմունք ընդ երկաբնակ չարափառսն, էջ 

662: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

33 

ու Մովսեսը սրբացվել են որպես թարգմանիչներ, ցույց է տալիս, որ քաղա-
քակրթական մեծագույն ծրագիր են կատարել մեր գործիչները՝ հայերեն հնչեց-
նել ժամանակի առաջադեմ կարևորագույն աստվածաբանական ու գիտական 
երկերը՝ դրանով իսկ ստեղծելով հայերեն գիտության լեզու։  

Վերջում անդրադառնանք մի ուշագրավ հանգամանքի. Ն. Ակինյանը, Եղի-

շեին համարելով VII դարի գործիչ, գտնում է, որ նրան հայոց պատերազմի 

պատմությունը գրելու առաջարկն արած Դավիթ երեցը նույն Դավիթ փիլիսո-

փան է, ըստ Ակինյանի՝ Դավիթ Հարքացին50։ «Եղիշէ իր Ընծայականին մէջ իր 

հայցողին, Դաւիթ երէցին կը բացագանչէ. «Այլ դու, ով մեծդ ի գիտութեանն Աս-

տուծոյ, առ ի՞նչ արդեօք հրամայեսցես, քան եթէ հրամայիցիս լաւագունաց»» 

(էջ 5)։ Ակինյանի համարձակ ենթադրությունը մեզ հնարավորություն է տալիս 

առաջադրելու այլ վարկած. չէ՞ որ եթե Եղիշեն ապրել է V դարում, ինչը բավա-

կանին համոզիչ փաստարկել է Լ. Խաչիկյանը51, և այս Ընծայականն իրոք ուղղ-

ված է Դավիթ փիլիսոփային, ուրեմն սա կարող է լինել մեկ այլ կռվան V դա-

րում Անհաղթի ներկայությունը փաստելու համար52։ Ավելացնենք, որ Փարպե-

ցու Հայոց պատմության մեջ ևս հիշատակվում է Դավիթ անունը պատվական 

երեցների շարքում. «Այսոքիկ ամենեքեան եպիսկոպոսքս. և ի պատուական ե-

րիցանց՝ սուրբն Ղևոնդ, և Խորէն ի Մրենայ, և Դաւիթ, և այլ պատուական, և 

աւագ վանականք բազումք...»53։ Թեև առայժմ հնարավոր չէ ապացուցել, բայց 

չպետք է նաև բացառել, որ թե՛ Ղազարի, թե՛ Եղիշեի հիշատակած Դաւիթ երե-

ցը կարող է լինել հենց Դավիթ փիլիսոփան, որ որոշ ժամանակից ի վեր մեր 

ավանդույթում Անհաղթ է կոչվում54։  

 Ամփոփելով նշենք, որ Խոստիկյանի պնդումն առ այն, որ Դավթի մասին 

հայոց ավանդույթը սին «դյուցազներգություն» է, ապացուցված համարել չի 

կարելի։ Եվ առայժմ պետք է պարզապես ընդունել հինգերորդ դարում ապրած 

                                                 
50 Տե՛ս Ակինեան Ն․ , նշվ․  աշխ․ , էջ 89-90։ «Այս տեղիքս ճշդիւ կը համապատասխանէ Հարքացի 

փիլիսոփային։ Եւ որովհետեւ Եղիշէի ժամանակը Է. դարու երրորդ քառորդին, ուստի 650-675-ին 

կնշանակէի, կարող էր Եղիշէ 662-670 տարիներուն հանդիպում ունեցած ըլլալ Դաւիթ 

փիլիսոփային հետ», - ենթադրում է Ն. Ակինյանը։  
51 Տե՛ս Խաչիկյան Լ., Եղիշեի «Արարածոց մեկնությունը», Եր., Զվարթնոց, 1992, էջ 152։  
52 Մ. Փորթուգալը «Դաւթի երիցու Մամիկոնի հայցեալ» արտահայտությունից ենթադրում է, որ 

Դաւիթը «Մամիկոնեան Տան մեծամեծներէն մէկն ըլլալու էր...» (էջ 173)։ 
53 Ղազարայ Փարպեցւոյ Պատմութիւն Հայոց եւ թուղթ առ Վահան Մամիկոնեան, Թիֆլիս, 1907, 

էջ 92: 
54 Ընդ որում, Եղիշեն շնորհակալ է, որ Դավիթը, թեպետ ինքն էլ կարող էր գրել Ավարայրի պատ-

մությունը, բայց իրեն է առաջարկել դա անել, քանի որ, երևի, թարգմանություններով ու 

մեկնություններով էր զբաղված, որոնք պակաս քաղաքակրթային նշանակություն չունեին 

պետականությունը կորցրած երկրում և գուցեև հենց այդ պատճառով գրավոր ավանդույթը ամ-

րացնել ցանկացող մտավորականության համար։ Եղիշեն, շարունակելով իր միտքը, ասում է. 

«Որպէս երևի ինձ և քեզ և այնոցիկ, որ դեգերեցին յիմաստութիւն՝ երկնաւոր սիրոյ է նշանակս 

այս, և ոչ երկրաւոր փառասիրութեան» (Եղիշէի Վարդապետի Վասն Վարդանայ եւ Հայոց 

պատերազմին եւ քննադատութիւնք Միքայել Փաշայի Փորթուգալ, Վենետիկ, ի տպ. Ս. Ղազարու, 

1903)։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

34 

հայ նորպլատոնական Դավիթ փիլիսոփայի մասին դիսկուրսի գոյության ի-

րավունքը՝ առանց նսեմացնելու Դավթի անձն ու փիլիսոփայությանը և դավա-

նաբանական վեճերին բերած նրա նպաստը՝ չբացառելով հետագա բացահայ-

տումների ու ճշգրտումների հնարավորությունը։  
 
СИЛЬВА ПЕТРОСЯН – Новый опыт разгадки тайны Давида Непобедимого. – Как из-

вестно, в результате современной научной реконструкции армянская письменная традиция о 

Давиде Непобедимом была подвергнута сомнению, и он был перенесен из V века во вторую 

половину VI века. В статье рассматривается вопрос о реконструкции времени Давида Непо-

бедимого и на основе упоминаний в средневековых текстах делается попытка обосновать тот 

факт, что армянская средневековая письменная традиция о Давиде до сих пор не опроверг-

нута. Показано, что если нет так называемых «доказательных» оснований видеть Давида в V 

веке, то они отсутствуют и в новых реконструкциях, отодвигающих Давида из V века. В част-

ности, рассматриваются некоторые аргументы, выдвинутые в труде Мисака Хостикяна «Да-

вид Философ», и приводятся их опровержения или, по крайней мере, показывается их недо-

статочная обоснованность. В статье высказывается предположение, что упомянутый Егише 

иерей Давид, скорее всего, может быть тем самым Давидом Философом, которого в армян-

ской письменной традиции уже некоторое время называют «Непобедимым». Показано также, 

что в некоторых текстах, дошедших до нас с V века, встречаются упоминания о людях по 

имени Давид, и не следует исключать, что эти упоминания, или некоторые из них могут от-

носиться к самому Давиду Непобедимому. 

Метод аналогии используется для более ясного понимания духовной и интеллектуальной 

культуры поздней античности или раннего Средневековья. Проводятся параллели с другими 

мыслителями того времени — Проересием и Боэцием, чтобы продемонстрировать тесную 

связь ранней христианской культуры с древней греко-римской философской традицией. Это 

позволяет опровергнуть заключение исследователей, придерживающихся сциентистского 

подхода, согласно которому следует исключить возможность того, что Давид мог быть хри-

стианином, но при этом преподавать эллинистический материал студентам первого курса.  

 

Ключевые слова: традиция ученых мужей, Степанос Сюнеци, Патриарх Фотий, Лазар Пар-

пеци, Мисак Хостикян, реконструкция, Святые переводчики 

  

SILVA PETROSYAN – A New Attempt to Solve a Mystery of David the Invincible. – It is known, 

as a result of modern scientific reconstruction, that the Armenian written tradition about David 

the Invincible has been questioned, and he has been moved from the fifth century to the second 

half of the sixth century. The article examines the issue of reconstructing the time of David the 

Invincible and, based on references in medieval texts, attempts to substantiate the fact that the 

Armenian medieval written tradition about David has not yet been refuted. It is shown that if 

there are no so-called “evidentiary” grounds for seeing David in the fifth century, then they are 

also absent in the new reconstructions that remove David from the fifth century. In particular, 

some arguments put forward in Misak Khostikyan’s work “David the Philosopher” are examined 

and their refutations are given, or, at the very least, their lack of sufficient grounds is shown. 

The article suggests that the priest David mentioned by Yeghishe could very likely be the same 

David the philosopher, who has been called “Invincible” in Armenian written tradition for some 

time. It is also shown that in some texts that have come down to us from the fifth century, there 

are mentions of people named David, and it should not be excluded that they or some of them 

may refer to David the Invincible. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

35 

The method of analogy is used to gain a clearer understanding of the spiritual and intellectual 

culture of late antiquity or the early Middle Ages. Parallels are drawn with other thinkers of the 

time, Prohaeresius and Boethius, to illustrate the close connection between early Christian cul-

ture and the ancient Greco-Roman philosophical tradition. This makes it possible to refute the 

approach of researchers who think that David could not have been a Christian, and at the same 

time teach the Hellenistic material to first-year philosophy students. 

 

Key words: tradition of scholars, Stepanos Syunetsi, Patriarch Photius, Lazar Parpetsi, Misak 
Khostikian, reconstruction, Holy translators 
 

Գրականության ցանկ 

Ակինեան Հ. Ն., Թուղթ Փոտայ Պատրիարքի առ Զաքարիա Կաթողիկոս Հայոց Մեծաց // 

Հանդէս Ամսօրեայ, 1968, Ապրիլ-Հունիս, թիվ 4, էջ 139։ (Akinean H. N., T’ught’ P’votay Pa-

triark’i arr Zak’aria Kat’voghikos Hayots’ Metsats’ // Handes Amsoreay, 1968, April-Hunis, t’iv 

4, ej 139).  

Ակինեան Ն., Դաւիթ Հարքացի Անյաղթ Փիլիսոփայ։ Կեանքն եւ գործերը, Վիեննա, 

Մխիթարեան տպարան, 1959։ (Akinean N., Dawit’ Hark’ats’i Anyaght’ P’ilisop’ay. Keank’n 

yev gortsery, Viyenna, Mkhit’arean tparan, 1959).  

Եղիշէի Վարդապետի Վասն Վարդանայ եւ Հայոց պատերազմին եւ քննադատութիւնք 

Միքայել Փաշայի Փորթուգալ, Վենետիկ, ի տպ. Ս. Ղազարու, 1903։ (Yeghishei Vardapeti 

Vasn Vardanay yev Hayots’ paterazmin yev k’nnadatut’iwnk’ Mik’ayel P’ashayi P’vort’ugal, Ve-

netik i tp. S. Ghazaru, 1903). 

Մատենագիրք հայոց, Գ հատոր, Անթիլիաս-Լիբանան, 2004։ (Matenagirk’ hayots’, G hator, 

Ant’ilias-Libanan, 2004).  

Կորիւն վարդապետի, Մամբրէի վերծանողի, եւ Դաւթի Անյաղթի Մատենագրութիւնք, ի 

Վենետիկ, ի տպարանի Սրբոյն Ղազարու, յամին 1833: (Koriwn vardapeti, Mambrei vertsa-

noghi, yev Dawt’i Anyaght’i Matenagrut’iwnk’, i Venetik, i tparani Srboyn Ghazaru, yamin 

1833). 

Խաչիկյան. Լ., Եղիշեի «Արարածոց մեկնությունը», Եր․, Զվարթնոց, 1992։ (Khach’ikyan. L., 

Yeghishev «Araratsots’ meknut’yuny», Yer․, Zvart’nots’, 1992). 

Խոստիկյան Մ., Դավիթ փիլիսոփան, Ներքին գրոց մատենաշար, Աշոտ Հովհաննիսյանի 

անվան հումանիտար հետազոտությունների ինստիտուտ, Եր., 2020: (Khostikyan M., 

Davit’ p’ilisop’an, Nerk’in grots’ matenashar, Ashot Hovhannisyani anvan humanitar 

hetazotut’yunneri institut, Yer., 2020). 

Ղազարայ Փարպեցւոյ Պատմութիւն Հայոց եւ թուղթ առ Վահան Մամիկոնեան, 

աշխատութեամբ Գ. Տեր-Մկրտչեան և Ստ. Մալխասեան, Տփղիս, Արագատիպ 

Մնացական Մարտիրոսեանցի, 1904։ (Ghazaray P’arpets’woy Patmut’iwn Hayots’ yev 

t’ught’ arr Vahan Mamikonean, ashkhatut’eamb G. Ter-Mkrtch’ean yev St. Malkhasean, Tp’ghis, 

Aragatip Mnats’akan Martiroseants’i, 1904). 

Ղազարայ Փարպեցւոյ Պատմութիւն Հայոց եւ թուղթ առ Վահան Մամիկոնեան, Թիֆլիս, 

1907 (Ghazaray P’arpets’woy Patmut’iwn Hayots’ yev t’ught’ arr Vahan Mamikonean, Tiflis, 

1904). 

Մուրադեան Գ., Դաւիթ Անյաղթին վերագրուած եւ նրա անուանն առնչուող գրուածքներ, 

Մատենագիրք հայոց, Ի հատոր։ (Muradean G., Dawit’ Anyaght’in veragruats yev nra anuann 

arrnch’uogh gruatsk’ner, Matenagirk’ hayots’, I hator).  

Յովհան Աւձնեցի, Նորին ընդդէմ երեւութականաց, Մատենագիրք հայոց, Է. հատոր, Ը 

դար։ (Yovhan Awdznets’i, Norin ynddem yerevut’akanats’, Matenagirk’ hayots’, E. hator). 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

36 

Պետրոսյան Ս. Ս., Դավիթ Անհաղթի հոգու խնամքի իմաստասիրությունը և 

արդիականությունը, Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին, 2017։ (Petrosyan S. S., Davit’ An-

haght’i hogu khnamk’i imastasirut’yuny yev ardiakanut’yuny, Mayr At’vorr Surb Ejmiatsin, 

2017).  

Ստեփանոս Սիւնեցի, Պիտանի լուծմունք սահմանացն եւ Պորփիւրին Տէր Ստեփանոսի 

Սիւնեաց Եպիսկոպոսի // Մատենագիրք հայոց, Զ հատոր, Անթիլիաս, 2007։ (Step’anos 

Siwnets’i, Pitani lutsmunk’ sahmanats’n yev Porp’iwrin Ter Step’anosi Siwneats’ Yepiskoposi // 

Matenagirk’ hayots’, Z hator, Ant’ilias, 2007). 

Սրբոց վարդապետացն հայոց Մովսէսի եւ Դաւթի հարցմունք ընդ երկաբնակ 

չարափառսն, Մատենագիրք հայոց, Ի հատոր, ԺԲ դար, Երևան, 2014, էջ 660-740։ 
(Srbots’ vardapetats’n hayots’ Movsesi yev Dawt’i harts’munk’ ynd yerkabnak ch’arap’arrsn, 

Matenagirk’ hayots’, I hator, ZHB dar, Yerevan, 2014, ej 660-740).  

Arevšatyan S. S., Le “Livre des Êtres” et la Question de l’Appartenance de Deux Lettres Dogma-

tiques Anciennes // “Revue des Etudes Armeniennes”, Paris, 1984, XVIII, էջ 23-32: 

Bury J. B. History of the Later Roman Empire, Macmillan and Co., Ltd., 1923․ 

Dvornik F., Patriarch Photius, Scholar and Statesman // Dvornik F., Photian and Byzantine Eccle-

siastical Studies, Variorum Reprints, London, 1974, VII. 

Eunapius, Lives of the Philosophers and Sophists in Philostratus and Eunapius, The Lives of the 

Sophists with an English translation by W. C. Wright, Loeb Classical library, London, 1922. 

Greenwood, T. Failure of a Mission? Photius and the Armenian Church. // Le Museon, 2006, 119, 

1-2, pp. 123-168.  

Hussey J. M., Louth A., The Orthodox Church in the Byzantine Empire, Oxford Univ. Press, 

2010․ 

Marenbon J., Boethius, Oxford Univ. Press, 2003․ 

Photius, The Library of Photius, vol. I, trans. By J. H. Freeze, Macmillan, London, NY, 1920․ 

The Acts of Council of Chalcedon, translated with an introduction and notes by Richard Price 

and Michael Gaddis, Vol. 1, Liverpool Univ. Press, 2005․ 

Warren N.De, Staiti A. (Eds.), New Approaches to Neo-Kantianism, Cambridge Univ. Press, 2015. 

Watts E. J., City and School in Late Antique Athens and Alexandria, University of California 

Press, Berkeley, LA, London, 2006․ 

Westerink L. G., Introduction // Pseudo-Elias (Pseudo-David), Lectures on Porphyry’s Isagoge. 

Introduction, Text and Indices by L. G. Westerink, North-Holland Publishing Company, Am-

sterdam, 1967․ 

Адонцъ, Н., Арменiя въ эпоху Юстиниана, СПб․, 1908․ 

Всеобщая история Вардана Великого․ М., 1861. 

 


