
Հոգեբանություն 
                     

 

81 

   
 

ՄԻՍՏԻ՞Կ է ԱՐԴՅՈՔ ԳՐԻԳՈՐ ՆԱՐԵԿԱՑԻՆ 
 

ՀԱՅԿ ՀԱՐՈՅԱՆ*  

Շիրակի պետական համալսարան 

ՆԵԼԼԻ ՀԱՐՈՅԱՆ**  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Հոդվածում վերաիմաստավորվում է միջնադարի հայ հանճարեղ մտածող Գր. Նա-

րեկացու միստիկ լինելու՝ նարեկացիագիտության մեջ տիրապետող տեսակետը: 

Մասնավորապես փաստարկվում է, որ նրան անվերապահորեն միստիկների շար-

քին դասելը հակասում է «Մատեանի» ոգուն և տրամաբանությանը, քանզի, նախ՝ 

այնտեղ պատկերվում են մարդկային կյանքի ողբերգականությունը և վեհությունը. 

երկրորդ՝ այդ եզակի ստեղծագործության մեկնաբանության ժամանակ, հակառակ 

հեղինակի կամքի, անտեսվել է հիմնականը, այն է՝ մարդկային կեցության ողբեր-

գականությունը իր բոլոր դրսևորումներով, և առավելապես շեշտադրվել է ձևը, այլ 

ոչ թե բովանդակությունը. երրորդ՝ ի տարբերություն միջնադարում տիրապետող 

աստվածակենտրոն ըմբռնման՝ Նարեկացին զարգացնում է մարդակենտրոն հայե-

ցակարգ, որի կենտրոնում իրական մարդն է իր հոգսերով ու տագնապներով: Իր 

ամբողջության մեջ «Մատեանը» բանական գոյի, «հոգևոր մահվան» սահմանագծում 

հայտնված մարդու ողբերգությունը ներկայացնող գործ է. ողբերգություն, որը առա-

ջանում է աստվածայինի և մարդկայինի, բարու և չարի, մեծի ու փոքրի բախման 

արդյունքում՝ ներկայացված քրիստոնեական սիմվոլիկայի միջոցով՝ իբրև տուրք 

դարի մտայնությանը: Նարեկացին մարդկային ցեղի տառապանքի ու ցավի երգիչն 

է, որը և պայմանավորում է նրա ստեղծագործության համամարդկային բնույթը:  

                                                 
* Հայկ Հարոյան – փիլիսոփայական գիտությունների թեկնածու, Շիրակի պետական համալսա-

րանի պատմության և իրավագիտության ամբիոնի դոցենտ  
Айк Ароян – кандидат  философских  наук, доцент кафедры истории и философии Ширакского 

государственного университета 

Hayk Haroyan – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor at the Chair of History and Phi-

losophy of Shirak State University 

Էլ․  փոստ՝ h.haroyan48@mail.ru  https://orcid.org/0009-0001-3770-4277 
** Նելլի Հարոյան – հոգեբանական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ սոցիալական և կլինիկական 

հոգեբանության ամբիոնի դոցենտ  

Нелли Ароян – кандидат психологических наук, доцент кафедры социальной и клинической пси-

хологии ЕГУ 

Nelli Haroyan – Candidate of Psychological Sciences, Associate Professor at the Chair of Social and Clin-

ical Psychology, YSU 

Էլ․ փոստ՝ n.haroyan@mail.ru  https://orcid.org/0009-0008-6542-6594 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 15.05.2025 

Գրախոսվել է՝ 29.05.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 81-90 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․081 
 

mailto:h.haroyan48@mail.ru
mailto:n.haroyan@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-6542-6594
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0001-3770-4277
https://orcid.org/0009-0008-6542-6594


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

82 

Ըստ էության Մարդ-Աստված փոխհարաբերության հիմնահարցի նարեկյան մեկ-

նաբանությունն ամենևին չի ներդաշնակվում միստիկական ըմբռնմանը, քանզի 

Նարեկացու վերջնանպատակը բացառապես անձնական փրկության արժանանալը 

և Աստծուն ձուլվելն ու նրան միանալը չէ, ինչը ներհատուկ է միստիցիզմին, այլ 

մարդու և մարդկության հոգևոր վերափոխման ու ինքնակատարելագործման միջո-

ցով փրկության հասնելն է այսկողմնային աշխարհում՝ այստեղ և հիմա: 

 

Բանալի բառեր – Մարդ, Աստված, միստիկա, ողբերգություն, ինքնակատարելագոր-
ծում, հոգևոր վերափոխում, բանականություն, փրկություն, հավատ  

                                            
        «...Չճանաչեցի ինքզինքս ու չեմ իմանա երբեք,  

                                                 թե  որի ձեռքով և ում պատկերով, իևչո՞ւ գոյացա»: 
                                                                        «Մատեան ողբերգութեան», Զ, ա 

 
Նախ՝ ստեղծագործության վերնագրի  մասին: «Մատեանի» իրական բո-

վանդակությունն ու արժեքը բացահայտելու համար նախևառաջ հարկ է զերծ 

մնալ պատմականորեն ձևավորված կարծրատիպերից և հարազատ մնալ նրա 

ոգուն ու բովանդակությանը: Գրիգոր Նարեկացին «Մատեանում» շարունակ 

հիշեցնում է ընթերցողին, որ իր ստեղծագործությունը ողբերգություն է, հե-

տևապես մենք պարտավոր ենք ընդունել այն որպես այդպիսին: Ինչպես իրա-

վացիորեն գրում է նարեկացիագետ Հր. Միրզոյանը, «…Հայ հանճարի գլուխ-

գործոց ստեղծագործությունը պետք է դիտել ոչ թե որպես միայն աղոթագիրք, 

այլ նախ և առաջ իբրև իսկապես ողբերգություն, ինչպես այն անվանել է հեղի-

նակն ինքը: Այդ դեպքում շատ ու շատ բան կհասկացվի այլ կերպ, քան հաս-

կացվել է մինչև այժմ…»1 (ընդգծ. մերն է՝ Հ. Հ., Ն. Հ.): Հակված ենք կարծելու, որ 

նույն իրավիճակն է նաև սույն հոդվածում քննարկվող հիմնահարցի առումով: 

Այս առնչությամբ տեղին ենք համարում մեջ բերել նաև նշանավոր նարեկա-

ցիագետ Պ. Խաչատրյանի մի շատ կարևոր դիտարկումը, որը, մեր կարծիքով, 

նույնպես պետք է ելակետային լինի «Մատեանի» ժամանակակից մեկնաբա-

նություններում: Այսպես, նա  գրում է, որ սկսած 13-րդ դարից՝ ի հայտ են գալիս 

«Մատեանի» մի շարք լուծմունքներ, որոնց հեղինակները հիմնականում 

«ծանրության կենտրոն են դարձրել Նարեկացու գեղարվեստական-իմաստա-

սիրական վաստակի աստվածաբանական շերտերի բացատրությունը:…Ան-

շուշտ, այդ հարցում նրանք խախտել են չափի զգացումը՝ Նարեկացու հանճա-

րի ինքնաբուխ ամեն մի փայլատակում հախուռն ձգտումով ենթարկելով Հին 

ու Նոր Կտակարանի տառին ու բառին»2: Այո՛, «իբրև բազմագիծ ու բազմաչափ 

երկ՝ այն պետք է ուսումնասիրվի ու գնահատվի տարբեր տեսանկյուններից ու 

                                                 
1 Միրզոյան Հ. Ղ., Նարեկացիագիտական հետազոտություններ (Հոդվածների ժողովածու), Եր., 

ԵՊՀ հրատ., 2010, էջ 161: 
2 Խաչատրյան Պ., Գրիգոր Նարեկացին և հայ միջնադարը, գիրք առաջին, Ս. Էջմիածին, 1996, էջ 

381: 



Հոգեբանություն 
                     

 

83 

տարբեր մոտեցումներով, որովհետև միագիծ, միաչափ ու միակողմանի մո-

տեցմամբ անհնար է ընկալել նրա բազմաբնույթ կամ բազմաստեղնյան բովան-

դակությունն ու հասկանալ նրա խորհուրդն ու իմաստը: Մինչդեռ հակառակ 

բանաստեղծի պահանջի՝ մինչև օրս այն հիմնականում ընթերցվել, ընկալվել, 

հասկացվել ու մեկնաբանվել է միագիծ ու միաչափ մոտեցմամբ»3: Եվ ընդհան-

րապես, ելնելով «Մատեանի» արտահայտչաձևից՝ այն կարող է դիտարկվել և՛ 

որպես աղոթագիրք, և՛ որպես պոեմ, և՛ որպես խոստովանություն, և՛ որպես 

ողբերգություն, և՛ նույնիսկ՝ միստիցիզմի դրսևորում: Այո՛, «Մատեանում» առ-

կա է միստիկայի տարրը, և ընդամենը: Ուստիև մեղանչած կլինենք «Մատեա-

նի» էության, գաղափարական միտվածության ու նրա հեղինակի հանդեպ, եթե 

նրան անվերապահորեն դասենք միստիկ մտածողների շարքին4, քանի որ բո-

վանդակային առումով, իր ընդգրկումով ու սահմանային ընդհանրացումնե-

րով «Մատեանը» Մարդ-Աստված հակադրության համատեքստում կրոնա-

կան խորհրդանիշների գործածմամբ (Աստված, մեղք, աղոթք5 ևն՝ իբրև դա-

րաշրջանի մտայնության արտացոլում) մարդկային կեցության ողբերգակա-

նությունը պատկերող, մարդու մեջ աստվածայինի (կատարյալի) հնարավո-

րությունը բացահայտող ու հաստատող կոթողային գործ է: Այլ կերպ՝ «Մա-

տեանի» բուն ոգին՝ Մարդ-Աստված փոխհարաբերության նարեկյան նորովի 

մեկնաբանությունն իր երկրային ուղղվածությամբ դուրս է գալիս միստիկա-

կան հայեցողության շրջանակներից, ավելին՝ ներկայանում է որպես վերջի-

նիս այլընտրանք և նույնիսկ՝ բացառում:  

Իսկ հիմա անդրադառնանք բուն թեմային: Այսպես, ի՞նչ են միստիկան և 
միստիցիզմը. միստիկան սահմանվում է որպես «կրոնական գործունեություն, 

որի նպատակը էքստազի (վերապրումների) միջոցով անմիջականորեն Աստ-

ծու հետ «ձուլվելն» է», իսկ միստիցիզմը համարվում է «իռացիոնալիստական, 

ինտուիտիվիստական փիլիսոփայության տարատեսակ, ուսմունք, որը ընդու-

նում է գոյություն ունեցող իրականությունը բանականությամբ ճանաչելու 

անհնարինությունը»6: Ասել է թե՝ միստիկը նա է, ով գործնականում ձգտում է 
ինքնախորասուզման, վերապրումների (էքստազի), գաղտնի կապերի միջո-
ցով անմիջականորեն միանալ Աստծուն  և ժխտում է բանականությամբ իրա-

                                                 
3 Միրզոյան Հ. Ղ ., նշվ․  աշխ․ , էջ 145: 
4 Գրիգոր Նարեկացու` որպես միստիկ մտածողի որակումները սկզբնավորվել են անցյալ դարի 

կեսերին (Մ. Աբեղյան, Հ. Մանանդյան, Լեո, Հ. Գաբրիելյան, Վ. Չալոյան, Մ. Մկրյան, Վ. Նալբանդ-

յան) և շարունակվում են առ այսօր (Ս. Պողոսյան, Զ. Ավետիսյան և այլք), ու ավանդույթի ուժով  

վերածվել են կարծրատիպի: 
5 Ի դեպ, աղոթքին՝ իբրև Աստծու հետ հաղորդակցվելու ակնածալի եղանակի բնորոշ է լռության 

մեջ ցածրաձայն, հանդարտ, շշուկով ասված խոսքը, մրմնջոցը, մինչդեռ Նարեկացին իր «դառ-

նահեծ պաղատանքները» առ Աստված առաքում է «բարձրաղաղակ», «ամենահառաչ հեծության 

ձայնով»… 
6 Советский энциклопедический словарь, 3-е изд.-М.: Сов. энциклопедия, 1985, с. 810. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

84 

կանությունը և Աստծուն ճանաչելու հնարավորությունը:   Այս առումով մար-

դու գոյության իմաստին, նպատակին ու կոչմանը վերաբերող նարեկացիա-

կան հարցադրում-լուծումները անհնար է տեղավորել միստիցիզմի և միստիկ 

մտածողի աշխարհայեցողության շրջանակներում: Նրա ուսմունքը  իր անծիր 

ընդգրկումով չի տեղավորվում ոչ մի «իզմի» մեջ: Եվ ահա թե ինչու: 

Առաջին՝ «Մատեանը» իր էությամբ  եկեղեցու արմատական բարեփոխման 

ծրագիր է՝ հիմնված անմիջական, բանական, գիտակցական հավատի գաղա-

փարի քարոզչության վրա: Այսպես, սկզբից ևեթ դիմելով Աստծուն՝ Նարեկա-

ցին բանաձևում է իր ապագա ասելիքը.  «… Եւ մատուցեալ եդեալ ի հուր թախ-

ծութեան անձին տոչորման զպտուղ ըղձից ճենճերոյ սասանեալ մտացս՝ բուր-

վառաւ կամացս առաքել առ քեզ: Այլ հոտոտեսցի'ս, հայեսցի'ս, գթած, քան ի 

պատարագն բոլորապտուղ, մատուցեալ ծխոյն բարդութեան: Ընկա'լ զսակա-

ւամասնեայ յաւդուածս բանից՝ քեզ ի հաճութիւն և մի' ի բարկութիւն», և դիմե-

լով Աստծուն՝ շարունակում է, որ աղերսախառն դատի մտնելը իր հետ նա 

չհամարի տաղտկալի և ամբարշտություն, այլ ընդունի այն՝ իբրև «բանական 

զոհի» կողմից մատուցվող «կամաւորական նուէր»7: Ավելին, կարծես կանխա-

զգալով իր հրաշակերտության թյուր, ոչ համարժեք և միակողմանի ընկալման 

ու մեկնաբանության հնարավորությունը՝ նա «Մատեանի» տարբեր գլուխնե-

րում բազմիցս ընդգծում է, որ այն «ողբերգության մատեան» է, «կտակամատ-

յան ողբերգության» (Բ, բ), և գրված է այլաբանորեն, «դարձեալ այլաբանեցից» 

(ԻԲ, ա), այն է՝ մեղքերի խոստովանության և աղոթքների ձևով:  

Երկրորդ` Նարեկացու կողմից գործնական ու բանական հավատի առա-

ջադրումը ինքնին հանգեցնում է կրոնական կասկածամտության: Միստիկն 

անվերապահորեն ընդունում է Աստծու մարդասիրությունն ու հզորությունը և 

միանգամայն գոհանում է այդքանով: Միստիկական հավատը չի կասկածում 

և չի դժգոհում, այլ արդարացնում է իրերի՝ գոյություն ունեցող վիճակը և համ-

բերատար, անմռունչ սպասում է աստվածային կամքի դրսևորումներին: 

Մինչդեռ «Մատեանը» միայն աղերս ու պաղատանք չէ, այլև կասկածանք և ըմ-

բոստություն, պոռթկում ու վիճաբանություն: Հավատը՝ առհասարակ, միստի-

կականը՝ մասնավորապես, չեն բողոքում և չեն դժգոհում, նրանց բնորոշ չեն 

աստվածային ճշմարտությունները կասկածի ենթարկելը, Աստծու խոսքի և 

գործի միջև հակասություններ տեսնելը, վիճաբանական հարաբերության մեջ 

մտնելը, առավել ևս նրան հակադրվելը, «աղերսախառն դատի մտնելը» ու 

նրան «հանդիմանական դատավճիռ» ներկայացնելը: Իրականում Մարդ-

Աստված փոխհարաբերության նարեկյան ըմբռնման մեջ առկա է բացահայտ 

բողոք, նաև արժանապատիվ կյանքի պահանջ. իրողություններ, որ ակնհայ-

տորեն անհարիր են միստիկական ըմբռնմանը:  Միստիկային խորթ է նաև վի-

ճաբանական հարաբերությունը Աստծո հետ: Կարճ ասած՝ ըմբոստությունն ու 

                                                 
7 Նարեկացի Գ., Մատեան ողբերգութեան, աշխատասիրությամբ Պ. Մ․  Խաչատրյանի և Ա. Ա. 

Ղազինյանի, Եր., ՀՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1985, Ա, ա: Այսուհետև՝ հղումները տեքստում: 



Հոգեբանություն 
                     

 

85 

միստիկան անհամատեղելի են. ըմբոստը միստիկ չի կարող լինել, իսկ միստի-

կը՝ ըմբոստ:  Եթե միստիկի վերջնանպատակը Աստծուն միաձուլվելն է, ապա 

«ապստամբ» Նարեկացին Աստծուց «պահանջում է» արդար, արժանապատիվ, 

երջանիկ կյանքի պայմաններ ստեղծել մարդու համար այստեղ՝ երկրի վրա: 

Նարեկացու մարդակենտրոն աշխարհայացքի տեսանկյունից Աստծու նկատ-

մամբ հավատի հիմքը  մարդասիրության հուսալի, որոշակի վկայություններն 

են, որոնք եթե ուշանում են կամ ընդհանրապես չկան, ապա ակնածանքը ու-

ղեկցվում է լարված հարաբերությամբ ու երկխոսությամբ Աստծու հետ և ի 

վերջո վերածվում է ընդվզման: Արդ, ունկն չդնելով Աստծու հորդորներին, 

չվախենալով ու չզարհուրելով նրա սպառնալիքներից՝ Նարեկացին ծառա-

նում է նրա դեմ. «Սպառնացար, եւ ոչ զարհուրեցայ, արգահատեցեր, եւ ոչ եր-

բէք լուայ, որ է' ապստամբութեան յայտնի նշանակ» (Ի,բ): Մի՞թե «Մատեանի» 

ըմբոստ ոգու այս ակնհայտ դրսևորումները ներդաշնակվում են Մարդ-Աստ-

ված փոխհարաբերության միստիկական հայեցակարգին:  Ավելին, Նարեկա-

ցու համար Աստված ոչ միայն դատավոր է, ինչպես Հոբն ու  Օգոստինոսն էին 

ընդունում, կամ՝ մեղադրյալ, ինչպես Դոստոևսկին է համարում, այլև պա-

տասխանատու մարդու կյանքի համար, մարդկության առջև պարտավորութ-

յուն ունեցող: Նարեկացին  հանդես է գալիս ոչ միայն բանավիճողի, այլև պա-

հանջատիրոջ դիրքերից, երբ առաջադրում է մարդու ճակատագրի, նրա կյան-

քի ընթացքի համար Աստծու պատասխանատվության հարցը: Այսպես, թեև 

խոր կսկիծով ու դառնությամբ, բայց և ակնածանքով նա հանդիմանում է Աստ-

ծուն այն բանի համար, որ իրեն է վերապահել բոլոր իրավունքներն ու արժա-

նիքները, իսկ պարտականություններն ու պատասխանատվությունը թողել 

մարդուն. «Քեզ արդարութիւն հանդերձեցեր, բարերար, եւ ինձ ամաւթ եւ 
պատկառանս պատրաստեցեր…Քեզ բարեբանութիւն անլռելի, եւ ինձ՝ ձայնս 
ողբոց աղաղակի,…Քեզ՝ բարձրութիւն անճառ գովեստից, եւ ինձ՝ զաճիւն լիզե-
լոյ պատիժ ձաղանաց» (Ի,գ): Ողջ երկրայինը իր մեջ  ամփոփած «աղոթանվեր 

պատգամավոր» դարձած հանճարեղ սուրբը (Ս. Ավերինցև) Աստծու ատյա-

նում ստանձնում է մարդու և մարդկության շահերի պաշտպանի դերը և պա-

տասխանատվության հայց ներկայացնում նրան՝ երկրային կյանքում գոյութ-

յուն ունեցող չարիքի ու անարդարությունների համար: Աստված՝ որպես մար-

դասեր, ասում է Նարեկացին, չպետք է թողնի անտեր և անուշադրության 

մատնի «հավիտենական մոլորյալին»՝ մարդուն: Եվ եթե մարդը պարտական է 

Աստծուն իր գոյության համար, ապա Աստված էլ պարտավոր է հոգ տանել 

նրա փրկության համար՝ որպես իր ստեղծագործության, և սերը առ Մարդ Նա 

պետք է դարձնի մշտական գործընթաց, օգնի մարդուն հասնելու  իրական 

փրկության: Այլ կերպ՝ նա Աստծուց պահանջում է այնկողմնային (տրանսցեն-

դենտալ) իրականությունից վերածվել այսկողմնային իրականության, այն է՝ 

իր  վերացական մարդասիրությանը հաղորդել գործնական բնույթ:  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

86 

 Երրորդ՝ միստիկական հայեցակարգի տեսանկյունից Աստծու էության 

ճանաչումը մարդկային բանականությանն անհասանելի է, և աստվածիմա-

ցության միակ ճշմարիտ ուղին համարվում է միստիկական ներհայեցողութ-

յունը8: Եվ եթե Աստծու հետ հարաբերվելու հոգևոր ապրումները միստիկա-

կան փորձը սահմանափակում է զգացմունքային ոլորտով, ապա Նարեկացու 

համար աստվածային էությունը բանական ճանաչողության առարկա է, իսկ 

հավատն էլ չտարորոշված ու վերացական հոգևոր վիճակ չէ (ինչը ներհատուկ 

է միստիկական փորձին), այլ հոգու և մարմնի ներդաշնակության, կատարե-

լության հասնելու ընթացք, որը ձեոք է բերվում իմացության երկու անհրա-

ժեշտ կողմերի՝ բանականության և հավատի համադրման, դրանց լծակցութ-

յան միջոցով: Ավելին, միստիկային բնորոշ գծերից մեկը կրոնական վերապ-

րումների տարածաժամանակային չափումներից դուրս լինելն է, այսինքն՝ 

զուտ հոգևոր երևակայական վիճակ, մինչդեռ Նարեկացու վերապրումները 

շաղախված ու թաթախված են երկրային կյանքի հոգսերով ու մտահոգություն-

ներով: Եվ քանի որ հավատը նրա համար կենսաձև է, ապրելակերպ, բանա-

կան էակի գոյաձև, ուստի և նա առաջադրում է ոչ թե Աստծու հետ զուտ հո-

գևոր-միստիկական միասնության հասնելու, այլ երկրային կյանքում՝ թե՛ 

մարմնապես և թե՛ հոգեպես վերակազմավորվելու պահանջ:  

Չորրորդ՝ Նարեկացին մեծ մարդասեր է և ոչ թե մեծ միստիկ: Նրա ուսմուն-

քի ելակետը որոշակի է՝ մարդը՝  իրական մարդասիրության հաստատման 

պահանջով և իրական փրկության հույսով: Մեծ մարդասերի «մտքից ու հո-

գուց» ժայթքող «գուժկան աղաղակը» երկրային կյանքի անկատար լինելու գի-

տակցման, տառապող մարդու հանդեպ դրսևորվող անսահման սիրո դրսևո-

րում է: Նա մարդկային ցեղի տառապանքների ու ցավի երգիչն է. «Արդ, ես՝ 

ճշգրիտ պատկեր ամենայն երկրի, զիմս խառնեալ ընդ նոցին պարտիս եւ ի 

նոցայոցն զառ իս դառնութիւն կրկին առաւելեալ, նոքաւք հեծեծեցից» (Ծ,գ): 

«Մատեանը» քարոզում է իրական կյանքի ու իրական մարդու պաշտամունք: 

Դա առանձնապես դրսևորվում է փրկության գաղափարի նարեկյան մեկնա-

բանության մեջ: Համաձայն միստիցիզմի դասական ըմբռնման՝ Աստծու հետ 

միանալու մենաշնորհը վերապահվում է ընտրյալներին,  փրկությունն էլ կա-

տարվում է Հայտնության միջոցով: Մինչդեռ, ըստ Նարեկացու, փրկությունը 

ընտրյալների մենաշնորհը չէ, բոլոր մարդիկ, անկախ ազգային, սեռային, դա-

սային, ռասայական պատկանելությունից, արժանի են փրկության: Եվ իրեն 

համարելով  մարդկանցից ամենամեղավորը՝ նա առավել մտահոգված է Մար-

դու-Մարդկության փրկության խնդրով և իր անձի փրկությունն էլ տեսնում է 

միայն հանուրի փրկության մեջ. «Եթե գրեսցի եւ ի փրկութիւն կարգեսցի հա-

ղորդելոցն յայս կիրս կենաց, արասցես կամաւք քո, աւրհնեալ, եւ ինձ համա-

րեալ» (Գ,գ): Ավելին, եթե միստիկական փիլիսոփայության տեսանկյունից 

                                                 
8 Տե՛ս Кимелев Ю. А. Философия религии. Систематический очерк. М., Мысль, 1989։  



Հոգեբանություն 
                     

 

87 

փրկությունը ամբողջապես կախված է Աստծու բարեգթությունից և բացառա-

պես հնարավոր է միայն աստվածային ողորմածության շնորհիվ, ապա, ըստ 

Նարեկացու, մարդու փրկությունը բացարձակ կախման մեջ դնել Աստծու 

գթասրտությունից կնշանակի անհնարին դարձնել այն:  

Նարեկացին մարդու իրական փրկության գործընթացում Աստծու ողորմա-

ծությունը համարում է անհրաժեշտ, բայց ոչ բավարար և կարևորում է մարդու 

բանականության ու կամքի գործադրումը, կատարյալ գիտելիքի ձեռքբերումը, 

ինքնաճանաչման հասնելն ու մաքրագործվելը. «Այլ առցէ' զայս կշտամբու-

թիւն մաքուրն՝ նիւթ պսակաց՝ առ ի չիջանել անընտրողաբար յանձեռնհասն 

բարձրութենէ, եւ պատժապարտն՝ առիթ ազատութեան, որով ամբարձեալ ի 

կործանմանէ հոգեւորական մահուն՝ ապրեսցի յուսով» (ԿԶ,ա): Նա մարդկա-

յին անարդարությունների դեմ մարտնչող մտածող է և մարդու բարոյական 

կատարելագործման խնդիրը խարսխում է սոցիալական հիմքի վրա. անհեր-

քելի ու անժխտելի իրողություն, որը նույնպես դժվար է տեղավորել միստիկա-

կան հայեցակարգի շրջանակներում: Եվ ինչպես չասել, որ ի տարբերություն 

Դանտեի, որը հանդերձյալ աշխարհում  հայում էր այլոց տառապանքներին,  

ականատես լինում ոմանց մաքրագործմանն ու դրախտային կյանքին արժա-

նանալուն, Նարեկացին, իրեն վերագրելով մարդու կատարած, կատարվող ու 

կատարվելիք հնարավոր բոլոր մեղքերն ու արատները, դրանով իսկ անցնելով 

երկրային դժոխքի՝ մեղսալից աշխարհի, մարդկային տառապանքների միջով, 

ձգտում է ինքնաճանաչմամբ ու ինքնախոստովանությամբ մարդ արարածին 

տանել մաքրագործման ճանապարհով, դարձնել նրան կատարյալ ու հասցնել 

իրական փրկության: Եվ այս առումով, անշուշտ, «Մատեանը» նաև ինքնաճա-

նաչման դասագիրք է: 

 Վերջին հաշվով, Նարեկացին հավատացել է մարդու՝ կատարյալ դառնա-

լու հնարավորությանը և իբրև ապացույց վկայակոչել իր անձը. «Արտաքուստ 

և ներքուստ հենց իրեն Աստծուն եմ հագել», միտք, որի ահավորությունից թեև 

զարհուրած, այդուհանդերձ հայտարարում է, թե մարդն իր արարչագործ 

էությամբ կարող է «…Աստուած իսկ լինել ընտրութեամբ շնորհին եւ ընդ հաս-

տողիդ միանալ՝ տէրունի մարմնոյդ ճաշակմամբ եւ ընդ լուսոյդ կենաց խառ-

նութեամբ…» (ԾԲ,գ): Ոմանց համար այս միտքը կարող է համարվել միստի-

կայի բարձրակետը: Սակայն սա ասողը քրիստոնյա աստվածաբանն է ու վա-

նականը, այլ ոչ թե միստիկը… 

Վերջապես, հինգերրորդ. չպետք է  անտեսել ու շրջանցել ստեղծագործութ-

յան բուն էությունը, այն է՝ ողբերգություն լինելու իրողությունը, որի մասին հե-

ղինակը, ինչպես արդեն նշեցինք, բազմիցս հիշեցնում է «Մատեանի» տարբեր 

գլուխներում: Այո՛, «Մատեանը» Բանական Գոյի Ողբերգությունը պատկերող, 

համամարդկային հնչեղություն ունեցող, բազմաշերտ, բազմամասնյա ու բազ-

մատեսանկյուն ստեղծագործություն է, որը նախ՝ խարսխվում է հոգևոր երկ-

վության, այն է՝ կատարյալի ու անկատարի, աստվածայինի և մարդկայինի, 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

88 

հզորի և անզորի, առաքինության և արատի հակադրության վրա։ «Եւ ահաւո-

րութիւն էին՝ ընդ փոքրկութիւն բնութեանս ընդհարեալ» (Իգ,բ), - ասում է Նա-

րեկացին ու միաժամանակ աղերսում Աստծուն, որ նա փոքր-ինչ մեղմի այդ 

ընդհարումը. - «Մի' ընդհարկանիր խստեութեամբ մեծդ ընդ փոքուս, լոյսդ՝ 

ընդ ստուերականիս, բնութեամբ բարիդ՝  ընդ ի բնէ չարիս…» (ԺԷ,բ):  

Ողբերգության մյուս երեսը իրական կյանքի և քրիստոնեական իդեալի 

միջև միջնադարում ծայրահեղության հասած օտարման ու խորացող հակա-

սության արտացոլումն է և եկեղեցական միջնորդավորված հավատը անմի-

ջական, բանական հավատով փոխարինելու միջոցով այդ հակասության հաղ-

թահարման հայեցակարգի առաջադրումը: Այս առումով  «Մատեանը» դոգմա-

տիզացված հավատի, խաթարված բարոյական արժեքների ողբերգական վե-

րապրումն է: Ահա թե ինչու Նարեկացին իր ողբերգության մատյանի գերխնդի-

րը համարում է հավատի նոր շենքի կառուցումը. «Եւ սկզբնաւոր ողբերգու-

թեան այսր աղերսանաց զհաւատոցն շինված կառուցից» (Ժ,բ): Ավելին, բա-

նաստեղծի խոսքերով ասած՝ իր «բազմաստեղնեան հրաշակերտությունը» ա-

վետարանական գաղափարների, «կենսատու խորհուրդների» «հանդիսավոր 

մեկնաբանությունն է»՝ հանուն եկեղեցու բարենորոգման: 

  Ողբերգության երրորդ շերտը իր մեղավորությունը գիտակցող մարդու 

անզիջում պայքարն է ինքն իր դեմ, հոգևոր արատների ինքնաձաղկումն ու 

ինքնամերկացումը,  որին հետևում են ներման տանջալից աղերսն ու ակնկալ-

վող հաշտեցման բերկրանքը: Ընդ որում,  տառապանք պատճառող այդ խորը 

ցավն այլևս անհատի ցավը չէ, այլ անձնական ես-ի միջով բեկված ու անանձ-

նականի վերածված մարդկային ցեղի, մարդկության ցավը:  

Ողբերգության տեսանկյուններից մեկն էլ վերաբերում է մարդկային բանա-

կանության հակասական բնույթի ու երկփեղկվածության, այն է՝ բանակա-

նության արարող ու ավերող բնույթի, ինչպես նաև գոյի էությանը հասու լինե-

լու դրա անզորության, սահմանափակության ու բանականության հնարավո-

րությունների չարաշահման սպառնալիքի գիտակցմանը: Ողբերգության մյուս 

շերտն էլ զուտ անձնական է, որը վերաբերում է Նարեկացու դառը ճակատա-

գրին և ծածկագրություններով ներկայացվում է «Մատեանում»9: 

Ինչևէ, իրական կյանքով ապրող, մարդու ցավն ու վիշտը իր սեփականը 

համարող, նրա երկրային կեցության ողբերգականությունը պատկերող, քրիս-

տոնեական եկեղեցու բարենորոգմանը հետամուտ, ոչ թե անձնական, այլ հա-

նուրի փրկության համար Աստծուն աղերսողն ու բոլորի փոխարեն ՄԵՂԱ ա-

սողը պարզապես չի կարող միստիկ լինել: Ասել կուզի, թե «Մատեանը» իր 

բնույթով միստիկային առնչվում է այնքանով, որքանով որ կրոնի ու կյանքի 

առօրեական ընկալման մեջ առկա է միստիկականն առհասարակ: Ի լրումն 

ասվածի՝ Նարեկացին հանճարեղ արվեստագետ է, իսկ արվեստագետն ու 

                                                 
9 Ողբերգության այս շերտը հանգամանալից ներկայացված է  նարեկացիագետ Հ. Ղ. Միրզոյանի «Նա-

րեկացու առեղծվածը» հոդվածում, տե՛ս Նարեկացիագիտական հետազոտություններ, էջ 35-67:  



Հոգեբանություն 
                     

 

89 

միստիկը, ինչպես Ֆ. Նիցշեն է ասում, «համադրելի չեն»10, այն է՝ անհամատե-

ղելի իրողություններ են: Հիրավի, Նարեկացու մտածողության խորությունն ու 

մտքի թռիչքը չեն հանդուրժում ոչ մի սահման, ոչ մի կաղապարում … 

 Ամփոփում: Վերը շարադրվածից հետևում է, որ ի տարբերություն միջնա-

դարում տիրապետող Եսակենտրոն (Հին Կտակարան) և Աստվածակենտրոն 

(Նոր Կտակարան) ըմբռնումների՝ Նարեկացին «Մատեանում» առաջադրում և 

զարգացնում է  Մարդ-Աստված փոխհարաբերության մարդակենտրոն հայե-

ցակարգ, որտեղ առկա է իրական կյանքի իմաստավորում՝ իր ամբողջ դրա-

մատիզմով հանդերձ: Ասել կուզի, թե Մարդ-Աստված փոխհարաբերության 

նարեկյան արժևորումներն ամենևին չեն ներդաշնակվում միստիկայի ո՛չ ա-

վանդական-միջնադարյան և ո՛չ էլ առավել ևս ժամանակակից ըմբռնումնե-

րին, քանզի նրա աշխարհայացքը իրատեսական է, գերհագեցած է սոցիալա-

կան բովանդակությամբ ու գործնական մարդասիրությամբ և վերջին հաշվով 

նաև գեղարվեստական, ընդհանրացված արտացոլումն է 10-րդ դարում Հա-

յաստանում  ստեղծված սոցիալ-քաղաքական ու գաղափարական ծայրահեղ 

բարդ ու լարված իրավիճակի:  
 

АЙК АРОЯН, НЕЛЛИ АРОЯН – Мистик ли Григор Нарекаци? – В статье переосмыс-

ливается господствующая в нарекациоведении точка зрение о мистицизме гениального 

армянского мыслителя средневековья Григора Нарекаци. В частности, показывается, что 

безоговорочное причисление Гр. Нарекаци в ряд мистиков противоречит духу и логике его 

шедевра «Матеан вохбергутеан»,  т.к., во-первых, в нем представляется человеческую 

жизнь в ее трагичности и возвышенности; во-вторых, в интерпретации этого уникального 

творения, вопреки  воле автора, игнорировалось  главное, а именно, трагедия человеческого 

бытия во всех аспектах его драматизма; в-третьих, в отличия от теоцентрического 

миропонимания господствующего в средневековье Гр. Нарекаци развивает антропо-

центрическое миропонимание, в центре которого стоит реальный человек со своими 

тревогами и надеждами. «Матеан вохбергутеан» является отражением трагичности разум-

ного бытия, т.е. показывает трагедию человека, оказывающегося на краю «духовной 

гибели»: это всеохватывающая трагедия человеческой жизни, которая возникает от 

неумолимой борьбы добра и зла, от столкновения человеческого и божественного, 

представленная посредством христианских символов. Нарекаци – певец боли и страданий 

рода человеческого. В основе его творения лежит боль, которая, взрываясь и бунтуя в душе 

гениального мыслителя, многое превращает в безличностное, придает личной трагедии 

общечеловеческий характер. В сущности проблема взаимоотношения Человека и Бога в 

интерпретации мыслителя  никак не гармонизирует с мистическим пониманием, т.к. его 

конечная цель не личное спасение и слияние с Богом, как это свойственно мистицизму, а 

достижение спасения здесь и сейчас - в посюстороннем мире, путем духовного 

преобразования и самосовершенствования человека и человечества.  

 

Ключевые слова: человек, Бог, вера, разум, мистика, спасение, трагедия, 

самосовершенствование, духовное преобразование, существование. 

 

                                                 
10 Ницше Ф. Так говорил Заратустра, Азбука, Азбука-Аттикус, 2022, с. 373. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

90 

HAYK HAROYAN, NELLI HAROYAN – Is Grigor Narekatsi a Mystic? – The article comes 

to prove the thesis that considering Gr. Narekatsi a mystic with no restraint would contradict the 

essence and logic of “The Book of Lamentations” as the book’s interpretation of the Man-God 

relation does not harmonize with the mystic conception of reliving the presence of God only 

conceptually. Narekatsi’s ultimate aim is to reach earthly soul-saving now and here via Man’s and 

Humanity’s spiritual and moral self-perfection. Thus, by his work Narekatsi comes into contact 

with mysticism as much as it is present in the everyday conception of religious belief and life 

whatsoever. 

In this regard, the tragedy portrayed in “The Book of Lamentations” is multi-layered; on the one 

hand, it reflects human alienation from God and overcoming these controversies on the basis of 

unhindered reasonable faith as the true way of human perfection and redemption, on the other 

hand, it reflects mental dualism: the conflict between good and evil,  human and divine. 

The authors shed light on the proper philosophical-religious aspects of this many-sided work for 

the first time, stressing its novelty, namely the attempts to improve the doctrine of the church, the 

reform-minded approach to the interpretation of the problem of interrelation between faith and 

reason, a human and God. 

 

Key words: human, God, Mysticism, redemption, self-perfection, spiritual transformation, 

common sense, faith, existence, tragedy 

 
References 

Khachatryan P. Grigor Narekats’in yev hay mijnadary, girk’ arrajin, S.Ejmiatsin, 1996  (in Armenian). 

Kimelev Yu.A. Filosofiya religii. Sistematicheskiy ocherk. M., Mysl’, 1989  (in Armenian). 

Mirzoyan H.Gh. Narekats’iagitakan  hetazotut’yunner (Hodvatsneri zhoghovatsu), Yer., YePH 

hratarakch’ut’yun, 2010  (in Armenian). 

Narekats’I Gr., Matean voghbergut’ean, ashkhatasirut’yamb P.M.Khach’atryani yev A.A.Ghazinyani, 

Yer., HSSH GA hrat., 1985  (in Armenian). 

Nitsche F. Tak govoril Zaratustra, Azbuka, Azbuka-Attikus, 2022 (in Russian). 

Sovetskiy entsiklopedicheskiy slovar’, 3-ye isd.-M.:Sov.entsiklopediya, 1985 (in Russian). 

  


