
Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

32 

 

ԷԱԿԻ ԲԱՐՈՅԱԿԱՆ ԿԱՐԳԱՎԻՃԱԿԻ ԽՆԴԻՐԸ ԲԻՈԷԹԻԿԱՅԻ 

ՀԱՄԱՏԵՔՍՏՈՒՄ 
 

ԼԵՎՈՆ ԲԱԲԱՋԱՆՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Էակի բարոյական կարգավիճակի որոշման խնդիրը բիոէթիկական ժամանակակից 

քննարկումներում առանցքային խնդիր է։ Այդ հարցը մասնավորապես էական նշա-

նակություն ունի բիոէթիկական այնպիսի խնդիրների բարոյական տեսանկյունից 

թույլատրելիության հարցի որոշման գործում, ինչպիսիք են, օրինակ՝ էվթանազիան, 

հղիության արհեստական ընդհատումը, կենդանիներին իրավունքների վերագրու-

մը և այլն։ Հոդվածում քննարկվում են էակի բարոյական կարգավիճակի որոշման 

չորս առանցքային մոտեցումներ՝ տեսակապաշտություն, զգայունություն, ինքնա-

գիտակցություն ու ճանաչողություն և վերջապես՝ աստիճանականություն։ Վերլու-

ծության արդյունքում բացառվում է տեսակապաշտության սկզբունքի կիրառման 

բարոյական տեսանկյունից ընդունելիությունը։ Այնուհետև հիմնավորվում է, որ 

զգայունության և ինքնագիտակցության-ճանաչողության սկզբունքների առանձին-

առանձին դիտարկման արդյունքում հանգում ենք անորոշության, հակասակա-

նության, իսկ որոշ իրավիճակների քննարկման համատեքստում այդ մոտեցումնե-

րի կիրառումը երբեմն նաև ինտուտիտիվ առումով համոզիչ չէ։ Նշված երեք առանց-

քային մոտեցումների համեմատությամբ՝ աստիճանական մոտեցումն ունի որոշ ա-

ռավելություններ։ Աստիճանական մոտեցումը էակի բարոյական կարգավիճակի 

սահմանման այն մոտեցումն է, որի համաձայն՝ բարոյական կարգավիճակը չունի 

բաժանարար բնույթ, այլ արտահայտվում է աստիճանաբար։ Այս մոտեցման հիմ-

քում ընկած է այն գաղափարը, որ բոլոր կենդանի էակներն ունեն բարոյական կար-

գավիճակ, սակայն այդ կարգավիճակի ուժգնությունը կամ խտությունը կարող է 

տարբեր լինել՝ կախված նրանց ունեցած հատկություններից և շահերի բազմազա-

նությունից։ Աստիճանական մոտեցումն ունի համեմատական առավելություններ 

այլ սկզբունքների նկատմամբ, քանի որ այն տեսականորեն ավելի ճկուն է, ինտու-

տիվ առումով՝ առավել համոզիչ, ներառական և անհակասական։ 
 

                                                 
* Լևոն Բաբաջանյան – փիլ․ գիտ․ թեկնածու, ԵՊՀ սոցիալական փիլիսոփայության, բարոյագի-

տության և գեղագիտության ամբիոնի դոցենտ 

Левон Бабаджанян – кандидат философских наук, доцент кафедры социальной философий, этики и 

эстетики, ЕГУ 

Levon Babajanyan – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor at the Chair of Social 

Philosophy, Ethics and Aesthetics, YSU  
Էլ. փոստ՝ levonbabajanyan@ysu.am   https://orcid.org/0009-0004-3734-0030 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 20.05.2025 

Գրախոսվել է՝ 02.06.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 32-46 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․032 
 

mailto:levonbabajanyan@ysu.am
https://orcid.org/0009-0004-3734-0030
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0004-3734-0030


Փիլիսոփայություն 
                     

 

33 

Բանալի բառեր – բիոէթիկա, անձ, բարոյական կարգավիճակ, տեսակապաշտություն, 
զգայունություն, ինքնագիտակցություն, ճանաչողական կարողություններ, աստիճանա-
կան մոտեցում, հղիության արհեստական ընդհատում, կենդանիների իրավունքներ 

  
Բիոէթիկայի համատեքստում առանցքային խնդիր է էակի (մարդ, սաղմ, 

պտուղ, կենդանի և այլն) բարոյական կարգավիճակի որոշման հարցը։ Այ-

սինքն՝ այն խնդիրը, թե ինչ պայմաններ պետք է բավարարի տվյալ էակը, որ-

պեսզի նրա շահերն ու իրավունքները հաշվի առնվեն բիոէթիկական խնդիր-

ներ լուծելիս։ Օրինակ՝ ոչ կամավոր էվթանազիայի թույլատրելիության որոշ-

ման պարագայում կարևոր է հասկանալ, թե կոմայի մեջ գտնվող պացիենտը 

ինչ բարոյական կարգավիճակ ունի, որպեսզի ըստ այդմ որոշվի՝ նրա կյանքն 

ընդհատելը հակասո՞ւմ է նրա կարգավիճակից բխող իրավունքներին կամ շա-

հերին, թե՞ ոչ։ Կամ՝ հղիության արհեստական ընդհատման թույլատրելիութ-

յան որոշման պարագայում կարևոր է նախ պարզել սաղմի կամ պտղի բարո-

յական կարգավիճակը, որպեսզի այնուհետև որոշվի՝ արդյո՞ք տվյալ պտղի 

կամ սաղմի հեռացումը հակասում է նրա կարգավիճակից բխող իրավունքնե-

րին և շահերին։ Բիոէթիկական մյուս՝ ակտիվորեն քննարկվող խնդիրներից 

մեկի՝ կենդանիներին իրավունքների վերագրման պարագայում էլ կարևոր է 

հասկանալ, թե կենդանիների և մարդկանց բարոյական կարգավիճակները ինչ 

հիմքերով են տարբերվում, որպեսզի որոշվի՝ արդյո՞ք կենդանիները ունեն 

կամ կարող են ունենալ մարդուն համաչափ իրավունքներ և շահեր։ Այս խնդրի 

քննարկումը զուտ տեսական հարցադրում կամ մտավարժանք չէ, այլ կարող է 

հանգեցնել գործնական հստակ հետևանքների, օրինակ՝ էվթանազիայի, 

հղիության արհեստական ընդհատման, մսակերության, կենդանիներին գի-

տափորձերում օգտագործելու և բիոէթիկական այլ խնդիրներ թույլատրելուն, 

կանոնակարգելուն կամ, միգուցե, ընդհանրապես արգելելուն։ Ուստի էակի 

բարոյական կարգավիճակի որոշման խնդրի ուսումնասիրությունն ու բնու-

թագրությունն ավելի քան արդիական են։  

Բիոէթիկական հետազոտություններում էակի բարոյական կարգավիճակի 

բնութագրման և սահմանման խնդրի լուծումն ուղղակիորեն առնչվում է էակի 

անձնային հատկություններ ունենալու հարցին։ Ուստի այս խնդրի լուծման 

ճանապարհին առաջին բարդությունը, որին կարելի է հանդիպել (ինչպես և 

գրեթե բոլոր փիլիսոփայական խնդիրների դեպքում) սահմանումների հարցն 

է։ Պետք է նախապես առնվազն սահմանել «էակ», «անձ» և «բարոյական կար-

գավիճակ» հասկացությունները։ Այս երեքից «էակ» հասկացության սահմա-

նումն ամենապարզն է՝ շնչավոր գոյացություն, արարած1։ Իմաստային դժվա-

րություններ են առաջանում, երբ փորձում ենք սահմանել «անձ» և «բարոյա-

կան կարգավիճակ» հասկացությունները։ Սկսենք «անձ»-ի սահմանումից։ 

                                                 
1 Տե՛ս Աղայան Է․  Բ., Արդի հայերենի բացատրական բառարան, Եր., «Հայաստան» հրատ., 1976, 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=24&query=%D5%A7%D5%A1%D5

%AF  (մուտք՝ 24․ 05․ 2025)։ 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=24&query=էակ
http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=24&query=էակ


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

34 

Հայերեն բացատրական բառարաններում անձ հասկացությունը սահման-

վում է հիմնականում որպես «անհատ», «մարդ»2, որոնցում նշվում է, որ այդ 

հասկացությունները կարող են կիրառվել որպես հոմանիշներ34։ Սակայն 

դրանք հումանիտար և հասարակագիտական տարբեր գիտակարգերում՝ իրա-

վաբանություն, հոգեբանություն, սոցիոլոգիա և այլն, հաճախ տարբեր իմաստ-

ներով են օգտագործվում։ Չանդրադառնալով հասկացության լեզվաբանական 

և գործածական առանձնահատկությունների մանրամասնություններին՝ կա-

րող ենք ընդունել, որ միշտ չէ, որ «մարդ», «անհատ» և «անձ» հասկացություն-

ներն իմաստային նույն բովանդակությունն ունեն։ Պարզության համար ընդու-

նենք, որ «մարդ» հասկացությունը թեև գործածական իմաստով լայն նշանա-

կություն ունի, սակայն այն գերազանցապես օգտագործվում է զուտ կենսաբա-

նական-մարդաբանական իմաստով, այսինքն՝ մարդ նշանակում է «Homo 

Sapiens» կենսաբանական տեսակին պատկանող էակ։ «Անհատ» հասկացութ-

յունն առավել գոյաբանական իմաստ ունի, այն նշանակում է առանձին գոյութ-

յուն ունեցող տարր, միավոր, ամբողջի մասնիկ։ Խնդիրը քիչ ավելի բարդ է «անձ» 

հասկացության պարագայում, քանի որ այն գործնականում շատ ավելի լայն կի-

րառություն ունի։ Հոգեբանական իմաստով՝ անձը բարդ հոգեբանական կա-

ռուցվածք է, որը ներառում է խառնվածքը, բնավորությունը, դիրքորոշումները, 

կարծիքները, համոզմունքները և այլն5։ Փիլիսոփայական-բարոյագիտական ի-

մաստով անձ ասելով հասկանում ենք այնպիսի էակ, որին բնորոշ են որոշակի 

անձնային հատկություններ, օրինակ՝ գիտակցություն, բանականություն, ինք-

նագիտակցություն, հուզականություն, զգայունություն և այլն։ Այս համատեքս-

տում նկատենք, որ անձնային որոշակի հատկություններ, մարդուց բացի, ունեն 

նաև այլ կենդանիներ, օրինակ՝ կաթնասունները՝ զգայունություն, հուզակա-

նություն և այլն։ Ուստի այս համատեքստում մարդ լինել, այսինքն՝ Homo Sapiens 

տեսակին պատկանել դեռևս չի նշանակում ունենալ անձնային բոլոր հատկա-

նիշները, և հակառակը՝ անձնային որոշակի հատկանիշներ կարող են ունենալ 

նաև ոչ մարդիկ։  

Այժմ անդրադառնանք «բարոյական կարգավիճակ» հասկացության սահ-

մանմանը։ Նախապես նշենք, որ փիլիսոփայական և բարոյագիտական հայալե-

                                                 
2 Տե՛ս նույն տեղը։ 
3 Տե՛ս Ժամանակակից հայոց լեզվի բացատրական բառարան, Հրաչյա Աճառյանի անվան լեզվի 

ինստիտուտ, Եր., Հայկական ՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1969 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=29&dt=HY_HY&query=%D5%A1

%D5%B6%D5%B1  (մուտք՝ 24․ 05․ 2025)։  
4 Տե՛ս Սուքիասյան Ա․Մ., Հայոց լեզվի հոմանիշների բացատրական բառարան, Եր., ԵՊՀ հրատ., 

2009 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=47&dt=HY_HY&query=%D5%A1

%D5%B6%D5%B1 (մուտք՝ 24․ 05․ 2025)։  
5 Տե՛ս Նալչաջյան Ա․Ա., Սոցիալական հոգեբանություն, Եր., «Զանգակ-97», 2004, էջ 175։ 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=29&dt=HY_HY&query=անձ
http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=29&dt=HY_HY&query=անձ
http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=47&dt=HY_HY&query=անձ
http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=47&dt=HY_HY&query=անձ


Փիլիսոփայություն 
                     

 

35 

զու հետազոտություններում, ի տարբերություն օտարալեզու հետազոտություն-

ների, այս հասկացությունը բավարար չափով ուսումնասիրված չէ։ Մասնագի-

տական աշխատություններում առավել ընդունված տեսակետի համաձայն՝ բա-

րոյական կարգավիճակով օժտված են այն էակները, որոնց հանդեպ բարոյա-

կան գիտակցության տեր մարդիկ ունեն որոշակի բարոյական պարտականութ-

յուններ6։ Թեև բարոյական պարտականությունների աղբյուրը կարող է տարբեր 

լինել, բայց դրա առկայությունը նշանակում է, որ բարոյական կարգավիճակ ու-

նեցող էակի նկատմամբ այլ էակներն ունեն առնվազն նրա բարոյական իրա-

վունքները չխախտելու պարտականություն։ Ինչպես իրավացիորեն նկատում է 

ամերիկացի փիլիսոփա Դեյվիդ Դեգրացիան, ասել, թե մեկն ունի բարոյական 

կարգավիճակ, նույնն է թե ասել, որ ա) բարոյական ագենտները ունեն պարտա-

կանություններ տվյալ մեկի նկատմամբ, բ) տվյալ մեկն ունի շահեր, գ) պարտա-

կանությունները հիմնված են տվյալ շահերի վրա7։ Օրինակ՝ եթե պնդում ենք, որ 

ինչ-որ մեկն ունի ապրելու իրավունք, ապա սրանից հետևում է, որ այդ մեկն 

ունի ապրելու շահ, և այլ բարոյական ագենտներն ունեն այդ շահը հարգելու և 

չոտնահարելու պարտականություն, այլ կերպ՝ տվյալ մեկի կյանքը չվտանգելու 

պարտականություն։ Ընդ որում՝ ոտնահարել ինչ-որ մեկի իրավունքներն այս 

համատեքստում նշանակում է բարոյապես սխալ գործել տվյալ մեկի նկատ-

մամբ։ Մեկ այլ օրինակ՝ եթե Պողոսն ունի իրավունք տիրապետելու մասնավոր 

սեփականության, ապա ուրիշներն ունեն այդ սեփականությունը չվնասելու 

կամ Պողոսից չգողանալու պարտականություն։ Եթե ուրիշները Պողոսի սեփա-

կանությունը վնասում կամ գողանում են, ապա նրանք վնասում են ոչ թե սեփա-

կանությունը, այլ Պողոսին, քանի որ Պողոսից և նրա սեփականությունից միայն 

Պողոսն է, որ օժտված է բարոյական կարգավիճակով։ Այստեղից հետևություն․ 

բարոյապես սխալ կարելի է գործել միայն նրանց նկատմամբ, ովքեր ունեն բա-

րոյական որոշակի կարգավիճակ։ Ուստի բարոյական կարգավիճակ ունենալ 

նշանակում է պաշտպանված լինել այլոց կողմից իր բարոյական կարգավիճա-

կը հարգելու պարտականությամբ8։ Անշուշտ, բարոյական կարգավիճակի այս-

պիսի բնութագրումը փաստական պնդում չէ, այլ սահմանում է, ուստի և սահ-

մանման խնդիր է, թե ինչպես մենք կհասկանանք բարոյական կարգավիճակ 

հասկացությունը։ Նշենք միայն, որ սա ամենաընդունված մոտեցումն է։  

Եվ ահա հարցը․ ո՞րն է բարոյական կարգավիճակի աղբյուրը, ի՞նչ հատկութ-

յուններ ունենալու պարագայում է, որ տվյալ էակը կարող է ունենալ բարոյա-

                                                 
6 Տե՛ս Warren M. A., Moral Status: Obligations to Persons and Other Living Things, Clarendon Press, 

Oxford, 1997, էջ 9-10։  
7 Տե՛ս DeGrazia D., Moral Status As a Matter of Degree? The Southern Journal of Philosophy, 46(2), 2008, 

էջ 183։  
8 Տե՛ս Silvers A., Moral Status: What a bad idea!, Journal of Intellectual Disability Research, volume 56 

part 11, 2012, էջ 1014։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

36 

կան կարգավիճակ։ Այստեղ է, որ բարոյագետներն ու ընդհանրապես փիլիսո-

փաները ունեն խորքային անհամաձայնություններ։ Օրինակ՝ բարոյագիտա-

կան էգոիստները պնդում են, որ էակի պարտականությունների աղբյուրն առա-

ջին հերթին և երբեմն միայն իր շահերն ու իրավունքներն են․ յուրաքանչյուրն 

առաջին հերթին և երբեմն միայն բարոյական պարտականություններ ունի 

միայն ինքն իր, իր Ես-ի նկատմամբ, հետևաբար բարոյական կարգավիճակով 

օժտված է առաջին հերթին և երբեմն միայն իր Ես-ը։ Խտրական հայացքներ ու-

նեցողները, օրինակ՝ ռասիստները, կարծում են, որ բարոյական կարգավիճակ 

ունեն առաջին հերթին և երբեմն միայն իրենց ռասային պատկանող էակները, 

սեքսիստները՝ առաջին հերթին և միայն իրենց սեռին պատկանող էակները9, և 

այսպես շարունակ։ Անգամ որոշ հեղինակներ պնդում են, որ բարոյական կար-

գավիճակի նման բնութագրումը մարդակենտրոն կանխակալության դրսևո-

րում է10, այսինքն՝ մարդուն այլ էակներից գերակայություն տալու ձև է։ 

Սակայն այս մոտեցումները մասնագիտական հետազոտություններում 

հիմնականում լուսանցքային մոտեցումների համբավ ունեն, քանի որ չունեն 

բարոյագիտական և գիտական ծանրակշիռ հիմնավորումներ։  

Ուստի անդրադառնանք բիոէթիկական հետազոտություններում էակի բա-

րոյական կարգավիճակի որոշման վերաբերյալ առավել քննարկված և ընդուն-

ված մոտեցումներին։ 

 

Տեսակապաշտություն (Speciesism) 

Ըստ այս մոտեցման՝ էակի բարոյական կարգավիճակի աղբյուրը Homo 

Sapiens-Մարդ տեսակին պատկանելու պայմանն է։ Ինչպես նկատում է բրիտա-

նացի փիլիսոփա Թիմ Չափըլը, տեսակապաշտությունը համոզմունք է, համա-

ձայն որի՝ տեսակների միջև տարբերությունը կարող է և պետք է լինի ինքնին 

բավարար հիմք նրանց բարոյական տարբեր նշանակություն տալու համար11։ 

Չափըլը կարծում է, որ տեսակապաշտությունը թեև խտրականության դրսևո-

րում է, սակայն այն չպետք է շփոթել խտրականության այլ դրսևորումների, օ-

րինակ՝ ռասիզմի կամ սեքսիզմի հետ, որոնք բարոյապես կամ գիտականորեն 

հիմնավորված չեն։ Տեսակապաշտությունը տեսակների միջև խտրական վե-

րաբերմունքը հիմնավորում է հետևյալով․ բարոյական գնահատման համար 

անհրաժեշտ է, որ տվյալ էակն ունենա բարոյական պատասխանատվություն 

և իրազեկվածություն, վերացական մտածողություն և անձնային ինքնություն, 

                                                 
9 Տե՛ս Warren M. A., Moral Status: Obligations to Persons and Other Living Things, Clarendon Press, 

Oxford, 1997, էջ 6-7։ 
10 Տե՛ս Birch T․  H., Moral Considerability and Universal Consideration, Environmental Ethics, 15, No. 

4, 1993, էջ 313–332։ 
11 Տե՛ս Chappell T.,  In Defence of Speciesism. In D. S. Oderberg & J. A. Laing (Eds.), Human Lives 

Palgrave Macmillan, 1997, էջ 96։     



Փիլիսոփայություն 
                     

 

37 

ինչը բնորոշ է միայն մարդ տեսակին պատկանող կենդանիներին12, և հետևա-

բար բարոյական կարգավիճակով օժտված են և պետք է օժտված լինեն միայն 

Homo Sapiens տեսակին պատկանող էակները։  

Պետք է նշել, սակայն, որ տեսակապաշտությունը քննարկվող խնդրի համա-

տեքստում ամենաքննադատված դիրքորոշումներից է նաև։ Բանն այն է, որ, ինչ-

պես արդեն նշվեց, տեսակապաշտությունը բարոյական կարգավիճակով և բա-

րոյական գերակայությամբ օժտում է միայն մարդկանց, ինչից բխում է, որ այլ 

կենդանիները չունեն բարոյական կարգավիճակ, հետևաբար՝ նաև իրավունք-

ներ, ուստի բարոյական ագենտները չունեն բարոյական պատասխանատվութ-

յուն նրանց շահերը հաշվի առնելու կամ նրանց իրավունքները պաշտպանելու 

համար, ինչը բարոյագիտական տեսության՝ ինտուիտիվ համոզչության 

սկզբունքը չի բավարարում։ Այս քննադատությանն է մասնավորապես անդրա-

դառնում կենդանիների իրավունքների իսպանացի պաշտպան և բարոյագետ 

Օսկար Հորտան, ըստ որի՝ տեսակապաշտության հիմքում ընկած են միմյանց 

փոխպայմանավորող երկու տեսակի՝ նկարագրական և նորմատիվ պնդումներ։ 

Նկարագրական պնդումները վերաբերում են մարդկանց և կենդանիների միջև 

տեսակային տարբեր հատկությունների նկարագրությանը, օրինակ՝ այն, որ 

մարդիկ ունեն դատողունակություն, վերացական մտածողություն, բարոյական 

պատասխանատվություն, իսկ կենդանիները չունեն այդ ամենը։ Ըստ Հորտայի՝ 

տեսակապաշտության նկարագրական բաղադրիչներն անհրաժեշտաբար 

հանգեցնում են նաև նորմատիվ եզրակացությունների։ Այսինքն՝ եթե կենդանի-

ները չունեն մարդուն բնորոշ տեսակային նշված հատկությունները, ապա 

չպետք է ունենան նաև մարդկանց հետ հավասար իրավունքներ և բարոյական 

կարգավիճակ13։ Հետևաբար, տեսակապաշտությունն ու կենդանիներին իրա-

վունքների վերագրումն անհամատեղելի մոտեցումներ են։ Այս է պատճառը, որ 

տեսակապաշտությունը երբեմն դիտվում է որպես կանխակալ մտածողության 

տեսակ14, որն անհիմն կերպով բարոյական գերակայություն է վերագրում 

միայն մարդ տեսակին պատկանող էակներին։ 

Սակայն նորմատիվ հակասություններից զատ՝ տեսակապաշտության նկա-

րագրական բաղադրիչները նույնպես անհակասական չեն։ Եթե բանականութ-

յան, բարոյական պատասխանատվության և այլ հատկություններով պայմա-

նավորված՝ մարդ տեսակին պատկանելը բավարար հիմք է բարոյական կար-

գավիճակ ունենալու համար, ապա գոյություն ունեն մարդ տեսակին պատկա-

նող էակներ, որոնք չունեն կամ դեռ չունեն այդ հատկությունները։ Օրինակ՝ նո-

րածին երեխաները, որոնց վերացական մտածողությունն ու բարոյական պա-

                                                 
12 Առավել մանրամասն տե՛ս Chappell T.,  նշվ․  աշխ․ , էջ 96–108։  
13 Տե՛ս Horta O., What is Speciesism? Environmental Ethics, 31(4), 2009, էջ 333–350։ 
14 Տե՛ս Milligan T., Speciesism as a Variety of Anthropocentrism, in R. Boddice (Ed.), Anthropocentrism: 

Humans, Animals, Environments, Brill Academic Publishers, 2011, էջ 223–244։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

38 

տասխանատվությունը դեռևս ձևավորված չեն, ուստի, ըստ տեսակապաշտութ-

յան, անորոշ է՝ արդյո՞ք նրանք պետք է ունենան բարոյական կարգավիճակ, թե՞ 

ոչ։ Մի կողմից նրանք պատկանում են մարդ տեսակին, մյուս կողմից չունեն բա-

րոյական կարգավիճակ ունենալու համար նշված հատկությունները։  

Ինչ վերաբերում է կենդանիներին բարոյական կարգավիճակով օժտելու և 

տեսակապաշտության անհամատեղելիությանը, ապա այս հարցում նույնպես 

միանշանակ չի կարելի ընդունել, որ դրանք անհամատեղելի մոտեցումներ 

են15։ Հորտայի դիտանկյան մի քննադատության համաձայն՝ տեսակապաշ-

տության նկարագրական և նորմատիվ բաղադրիչների այս փոխպայմանավո-

րումն անընդունելի է, քանի որ ամենևին էլ տեսակապաշտության նկարագ-

րական բաղադրիչներից անհրաժեշտաբար նորմատիվ պնդումներ չեն բխում․ 

նույն կամ նման փաստական պնդումներից կարելի է հանգել տարբեր եզրա-

կացությունների։ Այսինքն՝ եթե անգամ կենդանիներն օժտված չեն բարոյական 

կարգավիճակ ունենալու համար տեսակապաշտության դիրքերից անհրա-

ժեշտ հատկություններով, ապա սա չի նշանակում, որ նրանց բարոյական 

կարգավիճակը չի կարող ունենալ նաև այլ աղբյուրներ16։  

Տեսակապաշտության դիրքորոշումն ավելի ծանրակշիռ քննադատության 

է ենթարկվել ուտիլիտարիստական հայացքներ ունեցող բարոյագետների 

կողմից, օրինակ՝ ավստրալացի փիլիսոփա և բարոյագետ Փիթեր Սինգերի։ 

Ըստ նրա՝ էակի զուտ տեսակային տարբերությունը չի կարող որոշել նաև նրա 

բարոյական կարգավիճակի տարբերությունը17։ Ներկայացնենք նրա փաս-

տարկը ստորև։  
 

Զգայունություն (Sentience) 

Սինգերը կարծում է, որ տեսակապաշտությունը ռասիզմի և սեքսիզմի 

նման խտրական վերաբերմունքի ձև է, որը չունի բարոյական որևէ հիմնավո-

րում18։ Տեսակապաշտության դրսևորումները հատկապես նկատելի են կեն-

դանական սննդի սպառման վերաբերյալ բարոյագիտական քննարկումնե-

րում։ Օրինակ՝ այն դեպքերում, երբ մարդիկ որպես սնունդ են օգտագործում 

այլ կենդանիների այն հիմնավորմամբ, որ վերջիններս պարզապես մարդկա-

յին տեսակին չեն պատկանում, և ոչ թե այն հիմնավորմամբ, որ նրանք օժտված 

չեն բարոյական կարգավիճակ ունենալու համար անհրաժեշտ այս կամ այն 

հատկությունով։ Ուստի տեսակապաշտության կանխակալությունից խուսա-

փելու համար պետք է ունակ լինենք ընդունելու, որ բոլոր այն էակները, որոնք 

                                                 
15 Տե՛ս Zamir T., Ethics and the Beast: A Speciesist Argument for Animal Liberation, Princeton University 

Press, 2007, էջ 3-15։ 
16 Տե՛ս Jaquet F., Is Speciesism Wrong by Definition? Journal of Agricultural and Environmental Ethics, 

32(5), 2019, էջ 681–697։ 
17 Տե՛ս Singer P., Speciesism and Moral Status, Metaphilosophy, vol. 40, nos. 3-4, 2009, էջ 568։     
18 Տե՛ս Singer P., All Animals Are Equal, Practical Ethics, 2nd , Cambridge University Press, 1993, էջ 57։  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

39 

կրում են բարոյական կարգավիճակ ունենալու համար անհրաժեշտ հատ-

կությունները, կարող են, անկախ տեսակից, ունենալ բարոյական կարգավի-

ճակ։ Եվ այստեղ հարց է առաջանում, թե որն է բարոյական կարգավիճակ ու-

նենալու համար անհրաժեշտ և բավարար հատկությունը։ 

Ըստ ավստրալացի բարոյագետի՝ բարոյական կարգավիճակի աղբյուրը 

էակի՝ շահ ունենալու հանգամանքն է։ Այսինքն՝ եթե էակն ունի շահ, ապա 

դրանից բխում է, որ նա նաև ունի իր շահերն իրացնելու իրավունք, և հետևա-

բար ուրիշները պետք է  նրա շահերի վրա հիմնված իրավունքը չոտնահարե-

լու բարոյական պարտականություն ունենան։ Իսկ այս համատեքստում ո՞րն 

է շահի ծագման աղբյուրը։ Այս հարցին պատասխանելու համար Սինգերը 

հիմնվում է ուտիլիտարիստական բարոյագիտության հիմնադիրներից մեկի՝ 

անգլիացի փիլիսոփա Երեմիա Բենթամի տեսակետի վրա, ըստ որի՝ էակի շահ 

ունենալու աղբյուրը նրա՝ ցավ, տառապանք կամ հաճույք, բերկրանք ապրելու 

կարողությունն է և ոչ թե հաղորդակցման կամ մտածելու ունակությունը19։ Այ-

սինքն՝ եթե էակն ապրում է ցավ կամ հաճույք, ապա նա ունի նաև ցավից, տա-

ռապանքից խուսափելու և հաճույք ստանալու շահ։ Ցավ կամ հաճույք ապրե-

լու ունակությունը պետք է էակին ներառի մեր բարոյական մտահոգություն-

ների շրջանակի մեջ, ինչից բխում է, որ տվյալ էակի շահերը պետք է արժանա-

նան հավասար հաշվառման ցավ կամ հաճույք ապրող մարդկանց շահերի 

հետ։ Նկատենք, որ հավասար հաշվառումը չի նշանակում նույնական վերա-

բերմունք, այլ նշանակում է, որ ենթադրենք, եթե խոզի ցավ ապրելը նույնական 

է մարդու ցավ ապրելուն, ապա նրանց ցավերը պետք է ունենան հավասար 

բարոյական կշիռ, ինչից պետք է բխի այդ ցավերը զսպելու կամ կանխելու հա-

վասար բարոյական պարտականություն20։ Ուստի զգայունությունը անհրա-

ժեշտ և բավարար պայման է էակի բարոյական կարգավիճակ ունենալու հա-

մար։ Այսինքն՝ այն առարկաները կամ էակները, որոնք զգայունակ չեն, չունեն 

նաև բարոյական կարգավիճակ, իսկ այն էակները, որոնք զգայունակ են, ան-

կախ բանականությունից, մտածելու կարողությունից, տեսակին պատկանե-

լիությունից, ունեն բարոյական կարգավիճակ՝ դրանից բխող բոլոր հետևանք-

ներով։ Հետևաբար, ըստ Սինգերի, մենք պետք է վերանայենք առաջին հերթին 

մեր սննդային մշակույթը՝ անցում կատարելով մսակերությունից բուսակե-

րության, իսկ կենդանիների նկատմամբ փորձարկումները պետք է խստորեն 

կարգավորվեն՝ բացառելով նրանց ցավ կամ տառապանք ապրելու հետևան-

քը21։ Անշուշտ, այս մոտեցումը ընթերցողին կարող է շատ տարօրինակ թվալ, 

բայց փաստարկի տրամաբանականության նկատմամբ հետևողականությու-

նը պահանջում է հանգել այս եզրակացությանը։ 

                                                 
19 Տե՛ս Singer P., All Animals Are Equal. Philosophical Exchange, 1(5), 1974, էջ 104։ 
20 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 103-116։  
21 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 59-60։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

40 

Ժամանակակից որոշ հեղինակներ է՛լ ավելի են խորացնում զգայունության 

հիմքով էակին բարոյական կարգավիճակ վերագրելու փաստարկը՝ պնդելով, 

թե զգայունությունը էակի բարոյական կարգավիճակի որոշման ոչ կամայա-

կան չափանիշ է, ինչն ապահովում է որոշակիություն և պարզեցնում է կար-

գավիճակի որոշման հարցը22։ Ավելացնենք, որ այս փաստարկը կենդանիների 

իրավունքների պաշտպանությամբ զբաղվող ջատագովները օգտագործում են 

կենդանիներին որոշ քաղաքացիական իրավունքներ տալու պահանջը հիմ-

նավորելու համար23։  

Զգայունության փաստարկը թեև համոզիչ է թվում, բայց այն նույնպես ունի 

որոշակի թերություններ։ Այն առաջին հերթին չի բավարարում բարոյագիտա-

կան տեսություններին կամ սկզբունքներին ներկայացվող կիրառականության 

պահանջը։ Եթե բարոյական կարգավիճակ վերագրենք բոլոր այն էակներին, 

որոնք ունեն զգայունություն, ապա նախ հասկանալի չէ, թե կոնկրետ որ կեն-

դանատեսակները պետք է ներառվեն այդ ցանկում։ Եվ եթե այդ ցանկում պետք 

է ներառվեն սննդի մեջ զանգվածաբար օգտագործվող կենդանիները, ապա 

մենք պետք է հրաժարվենք այդ կենդանիներին որպես սնունդ օգտագործելուց, 

ինչը թեև տեսականորեն հնարավոր է, բայց գործնականում դեռևս անհնար է 

թվում։ Այդ մոտեցումը երբեմն նաև հակաինտուիտիվ է։ Մասնավորապես ան-

հասկանալի է, թե արդյո՞ք բարոյական կարգավիճակից զուրկ են այն մարդիկ, 

ովքեր չունեն զգայունություն, բայց ունեն անձնային այլ հատկություններ, օ-

րինակ՝ բանականություն, բարոյական պատասխանատվություն, ինքնագի-

տակցություն և այլն։ Ենթադրենք, թե գործ ունենք հասուն մարդու հետ, ով ու-

նակ է մտածելու, ունի հիշողություններ և սոցիալական կապվածություն հա-

սարակության հետ, բայց ինչ-որ կենսաբանական պատճառներով զուրկ է 

զգայունությունից, արդյո՞ք այդ դեպքում մենք պետք է զրկենք նրան բարոյա-

կան կարգավիճակից։ Այս թերությունները հաշվի առնելով՝ մի շարք տեսա-

բաններ առաջարկում են էակին բարոյական կարգավիճակի վերագրման այլ 

մոտեցում որդեգրել։ Օրինակ՝ ինքնագիտակցություն կամ ճանաչողական կա-

րողություններ ունենալու հիմքով բարոյական կարգավիճակի վերագրման 

սկզբունքը։ Ներկայացնենք այն առավել հանգամանորեն։  

 

Ինքնագիտակցություն (Self-Consciousness) և ճանաչողություն (Cognition) 

Ամերիկացի փիլիսոփա Մայքլ Թուլին 1972 թ․ հրապարակում է հետագա-

յում մեծ ազդեցություն ունեցած մի հոդված՝ «Աբորտ և մանկասպանություն» 

հնչեղ վերնագրով, որտեղ նա պնդում է, որ միայն այն էակները «կյանքի իրա-

                                                 
22 Տե՛ս  Perry M.W., Why Sentience Should Be the Only Basis of Moral Status. The Journal of Ethics, 28, 

2024, էջ 719–741։ 
23 Տե՛ս Kotzmann J., Sentience and Intrinsic Worth as a Pluralist Foundation for Fundamental Animal 

Rights, Oxford Journal of Legal Studies, Volume 43, Issue 2, 2023, էջ 405–428։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

41 

վունք» ունեն, որոնք իրենց ճանաչողական կարողություններով պայմանա-

վորված՝ ունակ են կյանքի շարունակականության ձգտում ունենալու24։ Այս 

հոդվածում Թուլին իրավունքի աղբյուր չի դիտարկում էակի ո՛չ տեսակին 

պատկանելը, ո՛չ զգայունությունը, այլ այն, թե արդյո՞ք տվյալ էակն ունակ է 

գիտակցել իր շահերը, մասնավորապես՝ իր կյանքի շարունակականության 

ձգտման շահը։ Իրավունքը փոխկապակցված է շահի հետ, իսկ շահի գիտակ-

ցումը չի կարող լինել առանց ինքնագիտակցության, հետևաբար շահ կարող է 

ունենալ միայն այն էակը, որն ունի ինքնագիտակցություն և ճանաչողական 

այնպիսի կարողություններ, որոնց միջոցով նա կարող է իր շահը սպասարկե-

լու կամ իրավունքները պաշտպանելու ձգտում ունենալ։ Եթե ինքնագիտակ-

ցության կամ ճանաչողական կարողությունների բացակայությամբ պայմա-

նավորված՝ էակն ունակ չէ ձևակերպելու իր՝ ապրելուն միտված շահը, ապա 

ինչպե՞ս նա կարող է ձևակերպել իր ապրելու ձգտումը։ Իսկ եթե էակն ունակ 

չէ ձևակերպելու իր ապրելու ձգտումը, ապա նա չունի նման շահ, ուստի և չու-

նի «ապրելու իրավունք»։ Այս մոտեցումը Թուլին կիրառում է հղիության ար-

հեստական ընդհատման խնդրի քննարկման համատեքստում։ Ըստ նրա՝ 

սաղմը և պտուղը չունեն ինքնագիտակցություն և ճանաչողական կարողութ-

յուններ, ուստի և չունեն ապրելու ձգտում, ուստի և՝ «ապրելու իրավունք»25։ 

Այստեղ հարկ է նկատել, որ խոսքը միայն պտղի կամ սաղմի ինքնին «ապրելու 

իրավունք» ունենալու մասին է։ Պտղի կամ սաղմի «ապրելու իրավունքը» կա-

րող է բխել նաև այլ աղբյուրներից, օրինակ՝ ծնողների ցանկությունից, հասա-

րակության՝ ծնելիության խրախուսումից, որոնք սակայն այս համատեքստում 

էական գործոններ չեն։  

Թուլին իր հոդվածում արձագանքում է նաև զգայունության փաստարկին։ 

Ըստ նրա՝ զգայունությունը կարող է վերաբերելի լինել տառապանքը կամ ցա-

վը կանխելուն, սակայն ոչ «ապրելու իրավունքին»26։ Ուստի բարոյական կար-

գավիճակը էակին ինքնին տրված չէ, այն ձեռքբերովի է և առաջանում է անձ-

նային այնպիսի հատկությունների ձևավորմամբ, ինչպիսիք են ճանաչողա-

կան կարողություններն ու ինքնագիտակցությունը։  

Նման եզրակացության է հանգում նաև հղիության արհեստական ընդհատ-

ման բարոյականության հետազոտությամբ զբաղված մեկ այլ հայտնի փիլիսո-

փա՝ Մերի-Անն Ուորենը, որը, սակայն, փաստարկման փոքր-ինչ այլ մեթոդա-

բանություն է կիրառում։ 1973 թ․ հրապարակված «Աբորտի իրավական և բա-

րոյական կարգավիճակի մասին» իր հայտնի հոդվածում Ուորենը հարց է 

բարձրացնում՝ ո՞րն է սաղմի բարոյական կարգավիճակը27։ Նա առաջարկում 

                                                 
24 Տե՛ս Tooley M., Abortion and Infanticide. Philosophy & Public Affairs, 2(1), 1972, էջ 37–65։  
25 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 50–55։ 
26 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 47։  
27 Տե՛ս Warren M. A., On the Moral and Legal Status of Abortion, The Monist, 57(1), 1973, էջ 43–61։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

42 

է տարբերակել «մարդ» հասկացության երկու ըմբռնում․ «մարդ»՝ կենսաբանա-

կան կամ գենետիկ իմաստով (human), և «մարդ»՝ բարոյական իմաստով, այ-

սինքն՝ բարոյական համայնքի անդամ, այլ կերպ՝ անձ (person)։ Ըստ Ուորենի՝ 

զուտ կենսաբանական իմաստով մարդը չունի բարոյական կարգավիճակ, քա-

նի որ այն չի բավարարում բարոյական կարգավիճակ ունենալու համար ան-

հրաժեշտ անձնային պահանջները՝ գիտակցություն, բանականություն, ինք-

նավար գործունեություն, հաղորդակցման հնարավորություն, ինքնագիտակ-

ցություն28։ Որպեսզի էակը անձ համարվի, պարտադիր չէ, որ նա բավարարի 

այս բոլոր անձնային պահանջները, սակայն որքան շատ անձնային հատկութ-

յուններ նա ունի, այնքան ավելի վստահորեն կարելի է պնդել, որ գործ ունենք 

անձի հետ։ Ըստ Ուորենի՝ քանի որ սաղմը և պտուղը չեն բավարարում անձ-

նային այս պահանջները, ապա նրանց չի կարելի համարել անձ, ուստի նրանք 

չունեն բարոյական կարգավիճակ, հետևաբար՝ «ապրելու իրավունք»։ Եվ վեր-

ջապես՝ հղիության արհեստական ընդհատումը որևէ կերպ չի կարելի համա-

րել պտղի կամ սաղմի բարոյական կարգավիճակից բխող իրավունքների ոտ-

նահարում, քանի որ նրանք դա պարզապես չունեն29։  

Թուլիի և Ուորենի այս մոտեցումը թեև անհակասական է թվում, սակայն 

մեր բարոյական ինտուիցիայից բխող մի շարք հարցեր անպատասխան է թող-

նում։ Օրինակ՝ հետևյալ հարցը․ եթե անգամ էակը ներկայում չունի բարոյա-

կան կարգավիճակ ունենալու համար անհրաժեշտ հատկությունները (ինքնա-

գիտակցություն, ճանաչողական կարողություններ, մտածողություն և այլն), 

բայց ունի այդ ամենն ունենալու հնարավորությունը, արդյո՞ք այդ հնարավո-

րությունը բավարար հիմք չէ էակին բարոյական կարգավիճակ տալու և, հե-

տևաբար, նրա «ապրելու իրավունքը» հարգելու, չոտնահարելու համար։ Այս 

հարցին է մասնավորապես անդրադարձել հղիության արհեստական ընդ-

հատմանը դեմ արտահայտվող փիլիսոփա և բարոյագետ Դոն Մարքիզը։ 1989 թ․ 

հրապարակված և լայն հնչեղություն ստացած իր հոդվածում Դոն Մարքիզը 

պնդում է, որ սաղմը կամ պտուղը հեռացնելը մարդու սպանությանը համար-

ժեք անբարոյական գործողություն է30։ Նա իր պնդումը հիմնավորում է այն 

փաստարկով, որ սպանությունը բարոյապես սխալ է, քանի որ այն զոհին 

զրկում է ապագայում արժեքավոր փորձառություններ, գործողություններ, 

ծրագրեր և բերկրանք ունենալու հնարավորությունից31։ Եվ քանի դեռ պտուղն 

ունի ապագայի այդ հնարավորությունը, նրան ոչնչացնելը բարոյապես ան-

թույլատրելի է։ Դոն Մարքիզի այս մոտեցումը մատնանշում է էակին ըստ ինք-

նագիտակցության և ճանաչողական կարողությունների բարոյական կարգա-

վիճակ տալու սկզբունքի այն թերությունը, որը վերաբերում է ժամանակային 

                                                 
28 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 55։ 
29 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 56-58։  
30 Տե՛ս Marquis D., Why Abortion Is Immoral. The Journal of Philosophy, 86(4), 1989, էջ  183-202։ 
31 Տե՛ս նույն տեղը, էջ  189։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

43 

գործոնին։ Եթե անգամ էակը ներկայում չունի բարոյական կարգավիճակ, ա-

պա ապագայում նրա այդ կարգավիճակ ունենալու հնարավորությունը մեզ 

հիմք է տալիս էակի շահերն ու իրավունքները հարգելու, դրանց հետ հաշվի 

նստելու։  

Ըստ այդմ՝ միգուցե այդ դեպքում բարոյական կարգավիճակն ունի աստիճա-

նական բնույթ։ Այսինքն՝ որքան ավելի է բարոյական կարգավիճակ ունենալու 

հնարավորությունը վերածվում իրականության, այնքան ավելի է թանձրանում 

տվյալ էակի բարոյական կարգավիճակը՝ դրանից բխող հետևանքներով։  

 

Աստիճանականություն (Degree) 

Էակի բարոյական կարգավիճակի վերաբերյալ մինչ այժմ քննարկված բո-

լոր մոտեցումների փաստարկների ընդհանրությունն այն է, որ այս բոլոր դեպ-

քերում էակի բարոյական կարգավիճակն ունի բաժանարար բնույթ, այսինքն՝ 

կախված որոշակի գործոններից՝ էակը կա՛մ ունի, կա՛մ չունի բարոյական 

կարգավիճակ։ Ամերիկացի բարոյագետ Դեյվիդ Դեգրացիան վիճարկում է այս 

մոտեցումը՝ ներկայացնելով մի տեսակետ, համաձայն որի՝ էակի բարոյական 

կարգավիճակն ունի ոչ թե բաժանարար, այլ աստիճանական բնույթ32։ Նա 

ձևակերպում է երկու սկզբունք, որոնք ցույց են տալիս բարոյական կարգավի-

ճակի աստիճանական բնույթը։ Առաջին սկզբունքը վերաբերում է պարտակա-

նությունների անհամաչափ ուժգնությանը, ըստ որի՝ եթե, օրինակ, մարդն ու 

շունը նույնական ցավ են զգում և հավասար շահեր ունեն ցավից խուսափելու 

համար, մարդու դեպքում ցավը մեղմելու կամ չեզոքացնելու մեր բարոյական 

պարտականությունն ավելի ուժգին է արտահայտված, քան շան դեպքում33։ 

Այսինքն՝ մեր առօրեական բարոյական ինտուիցիան տարբեր կերպ է արձա-

գանքում նույնական շահեր ունեցող երկու կենդանի էակներին։ Երկրորդ 

սկզբունքը վերաբերում է էակների շահերի անհավասարությանը։ Կախված 

այն հանգամանքից, թե մենք ինչ նշանակություն ենք տալիս տվյալ էակի շա-

հերին, որոշվում է նրա բարոյական կարգավիճակի աստիճանը։ Այսինքն՝ 

նույնիսկ եթե երկու արարածների շահերն օբյեկտիվորեն նույնական բնույթ 

ունեն, այդ շահերի մեր կողմից արժևորումը կարող է թերևս տարբերվել։ Որ-

պես կանոն՝ մենք ավելի ենք կարևորում առավել բազմազան և բարդ շահեր 

ունեցող էակներին, ինչպես օրինակ՝ մարդկանց։  

Բարոյական կարգավիճակի աստիճանական մոդելն այս համատեքստում 

առավել լավ է բացատրում մեր բարոյական վարքը։ Այն թույլ է տալիս մեզ խու-

սափել բարոյական կարգավիճակին բաժանարարության բնույթ վերագրելուց, 

որի դեպքում մենք ստիպված կլինեինք որոշ էակների վերագրել բարոյական 

                                                 
32 Տե՛ս DeGrazia D., Moral Status As a Matter of Degree? The Southern Journal of Philosophy, 46(2), 

2008, էջ 181-198։ 
33 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 185։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

44 

կարգավիճակ, մյուսներին՝ ոչ։ Մինչդեռ աստիճանականության սկզբունքի կի-

րառման պարագայում մենք կարող ենք ընդունել, որ բոլոր կենդանի արարած-

ներն էլ ունեն որոշակի բարոյական կարգավիճակ, սակայն որոնք կարող են 

տարբերվել։ Այս պարագայում սաղմը և պտուղը, ինչպես և ձևավորված հա-

սուն մարդը կարող են ունենալ բարոյական կարգավիճակ, սակայն նրանց 

կարգավիճակի աստիճանը կարող է տարբեր լինել։ Կարելի է ընդունել, որ որ-

քան ավելի է հասունանում պտուղը, այնքան ավելի է խտանում նրա բարոյա-

կան կարգավիճակը։ Նույն կերպ էլ բարոյական կարգավիճակով են օժտված, 

մարդուց զատ, մյուս կենդանիները, սակայն որքան ավելի բարդ ու բազմազան 

են նրանց շահերը, այնքան ավելի թանձր է նրանց բարոյական կարգավիճակը։ 

Ինչպես նշում է Դեգրացիան, բարոյական կարգավիճակին աստիճանական 

բնույթ վերագրելը մեր բարոյական դատողություններն ավելի ճկուն և ներա-

ռական է դարձնում34։ Այն թույլ է տալիս անձնային տարբերվող հատկություն-

ներ ունեցող էակներին ներառել մեր բարոյական մտածումներում, միևնույն 

ժամանակ արդարացնում է նրանց բարոյական կարգավիճակի տարբեր լինե-

լու վերաբերյալ մեր բարոյական ինտուիցիան։ 

Էակի բարոյական կարգավիճակի սահմանման վերաբերյալ դիտանկյուն-

ները նշված մոտեցումներով չեն սահմանափակվում։ Փիլիսոփայական-բա-

րոյագիտական հետազոտություններում կարող ենք հանդիպել նաև այլ մոտե-

ցումների, օրինակ՝ բազմաչափության մոդելին35, ըստ որի՝ էակի բարոյական 

կարգավիճակի չափումը չպետք է իրականանա միաչափության սկզբունքով, 

այլ պետք է բազմաչափ լինի։ Կարող ենք հանդիպել մոտեցումների, համա-

ձայն որոնց՝  էակի բարոյական կարգավիճակի վերաբերյալ քննարկումներն 

ընդհանրապես ինչ-որ առումով խտրական վերաբերմունքի դրսևորում են բո-

լոր այն էակների նկատմամբ, որոնք զուրկ են բարոյական կարգավիճակի 

հնարավոր չափումներից։ Սակայն ամենատարածված մոտեցումները, ըստ 

էության, ներկայացվեցին սույն հոդվածում։ Դրանցից տեսակապաշտության 

մոտեցումը կարելի է սկզբունքորեն բացառել, քանի որ, ինչպես ցույց տրվեց, 

այն չհիմնավորված խտրականության դրսևորում է։ Զգայունության, ինքնա-

գիտակցության և ճանաչողական կարողությունների հիմքով անձին բարոյա-

կան կարգավիճակ վերագրելը թեև բավականին համոզիչ սկզբունքներ են, 

սակայն առանձին-առանձին վերցրած՝ հանգեցնում են մի շարք անորոշութ-

յունների և երբեմն էլ ինտուիտիվ առումով համոզիչ չեն։ Աստիճանական մո-

տեցումը թերևս նշվածներից ամենահամապարփակն ու ընդգրկունն է։ Այդ մո-

տեցման կիրառման շնորհիվ մեր բարոյական մտահոգություններն ավելի նե-

րառական, ինտուիտիվ առումով ավելի համոզիչ և ճկուն են, որոնք բարոյա-

գիտական հետազոտության համար անհրաժեշտ նախապայմաններ են։ 

                                                 
34 Տե՛ս նույն տեղը։ 
35 Տե՛ս Hancock N. S., Theories of Moral Standing. Interdisciplinary Environmental Review, 4(2), 2002, 

էջ  1–12։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

45 

  
ЛЕВОН БАБАДЖАНЯН – Моральный статус существа в контексте биеоэтики. – 

Вопрос об определении морального статуса существа является одной из ключевых тем в 

современных биоэтических дискуссиях. Он особенно важен при оценке моральной 

допустимости таких практик, как эвтаназия, аборт, наделение животных правами, а также 

ряда других биоэтических вопросов. В данной статье рассматриваются четыре основных 

подхода к определению морального статуса: видовой подход (спесишизм), сенситивизм 

(основанный на чувствительности), подход, основанный на самосознании и когнитивных 

способностях, и, наконец, градуалистический подход. Анализ показывает, что применение 

спесишизма признаётся морально неприемлемым, а принципы, основанные на чувст-

вительности и на самосознании/когниции, при рассмотрении их по отдельности, приводят 

к теоретической неопределённости, внутренним противоречиям и не обладают инту-

итивной убедительностью. В сравнении с тремя вышеуказанными ключевыми подходами, 

градуалистический подход обладает относительными преимуществами. Градуалис-

тический подход - это модель определения морального статуса существа, согласно которой 

моральный статус не имеет разделительного характера, а выражается постепенно. 

Градуалистический подход обладает рядом сравнительных преимуществ: он более гибок, 

интуитивно более убедителен, инклюзивен и теоретически непротиворечив. 

 

Ключевые слова: биоэтика, личность, моральный статус, спесишизм, 

чувствительность, самосознание, когнитивные способности, градуалистический подход, 

аборт, права животных. 

 

LEVON BABAJANYAN – The Moral Status of an Entity in the Context of Bioethics. – The 

issue of determining the moral status of an entity is a central topic in contemporary bioethical 

debates. It plays a particularly significant role in assessing the moral permissibility of practices 

such as euthanasia, abortion, the attribution of rights to animals, and various other bioethical 

concerns. This article examines four major approaches to defining moral status: speciesism, 

sentience, self-awareness and cognition, and finally, the gradual approach. As a result of the 

analysis, the application of the principle of speciesism is deemed morally unacceptable, while the 

principles based on sentience and on self-awareness/cognition, when considered independently, 

lead to theoretical ambiguities, internal contradictions, and fail to provide intuitively compelling 

justifications. Compared to the three key approaches mentioned above, the gradual approach has 

relative advantages. The gradual approach is the model of defining an entity’s moral status 

according to which moral status does not have a binary nature, but is expressed gradually. The 

gradual approach offers several comparative advantages: it is more flexible, intuitively persuasive, 

inclusive, and theoretically coherent. 

 

Key words: bioethics, person, moral status, speciesism, sentience, self-awareness, cognitive 

capacities, gradual approach, abortion, animal rights 

 

References  
Aghayan Ed. B., Ardi hayereni bacʿatrakan bararan, “Hayastan” Hratʿarakchʿutʿyun, Yerevan, 1976 (in 

Armenian). 

Nalchʿajyan A.A., Socʿialakan hogebanutʿyun, Yerevan, “Zangak-97”, 2004 (in Armenian). 

Sukiasyan A.M., Hayoc lezvi homanishneri bacʿatrakan bararan, Yerevani Petakan Hamalsaran, Yere-

van, 2009 (in Armenian). 

Zhamanakakicʿ hayoc lezvi bacʿatrakan bararan, Hrachʿya Ačaṙyani Anvan Lezvi Institut, Haykakan 

SSH Gitutʿyunneri Akademiayi Hratʿarakchʿutʿyun, Yerevan, 1969 (in Armenian). 

Birch T․ H., Moral Considerability and Universal Consideration, Environmental Ethics, 15, No. 4, 

1993. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

46 

Chappell T., In Defence of Speciesism. In D. S. Oderberg & J. A. Laing (Eds.), Human Lives Palgrave 

Macmillan, 1997. 

DeGrazia D., Moral Status As a Matter of Degree? The Southern Journal of Philosophy, 46(2), 2008. 

Hancock N. S., Theories of Moral Standing. Interdisciplinary Environmental Review, 4(2), 2002. 

Horta O., What is Speciesism? Environmental Ethics, 31(4), 2009. 

Jaquet F., Is Speciesism Wrong by Definition? Journal of Agricultural and Environmental Ethics, 32(5), 

2019. 

Kotzmann J., Sentience and Intrinsic Worth as a Pluralist Foundation for Fundamental Animal Rights, 

Oxford Journal of Legal Studies, Volume 43, Issue 2, 2023. 

Marquis D., Why Abortion Is Immoral. The Journal of Philosophy, 86(4), 1989. 

Milligan T., Speciesism as a Variety of Anthropocentrism, in R. Boddice (Ed.), Anthropocentrism: 

Humans, Animals, Environments, Brill Academic Publishers, 2011. 

Perry M.W., Why Sentience Should Be the Only Basis of Moral Status. The Journal of Ethics, 28, 2024. 

Silvers A., Moral Status: What a bad idea!, Journal of Intellectual Disability Research, volume 56 part 

11, 2012. 

Singer P., All Animals Are Equal, Practical Ethics, 2nd ed., Cambridge University Press, 1993. 

Singer P., Speciesism and Moral Status, Metaphilosophy, vol. 40, nos. 3–4, 2009. 

Singer, P., All Animals Are Equal, Philosophical Exchange, 1(5), 1974. 

Tooley, M., Abortion and Infanticide. Philosophy & Public Affairs, 2(1), 1972. 

Warren M. A., On the Moral and Legal Status of Abortion. The Monist, 57(1), 1973. 

Warren M.A., Moral Status: Obligations to Persons and Other Living Things, Clarendon Press, Oxford, 

1997. 

Zamir T., Ethics and the Beast: A Speciesist Argument for Animal Liberation, Princeton University 

Press, 2007. 

 


