
Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

18 

 

  

ՍՊԱՌՈՂԱԿԱՆ ՀՈԳԵԿԵՐՏՎԱԾՔ․ ԷԿԶԻՍՏԵՆՑԻԱԼ 

ՆԿԱՏԱՌՈՒՄՆԵՐ 
 

ԳԱԳԻԿ ՍՈՂՈՄՈՆՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 

 

Քաղաքակրթությունն աստիճանաբար մոտենում է գայթակղություններով լեցուն, 

վտանգավոր մի եզրագծի, որից անդին չվերահսկվող ուժերի ազդեցությունը մարդու 

համար կարող է ճակատագրական լինել: Կեցության մեջ մշակութամարդաբանական 

իմաստով արմատավորված չլինելու հանգամանքը ծնում է անհետացող իրականութ-

յան սոցիալ-հոգեբանական պարադոքսալ զգացողություն: Իրականության փոխարեն 

ձևավորվում է գերիրականություն (հիպերռեալություն) կամ վիրտուալ իրականութ-

յուն, որտեղ էական չէ, թե ինչն է իրական, ինչը՝ ոչ։ Կյանքը մշտապես ծավալվում է 

որպես իրականության բնագրի բացակայությունը թաքցնող կեղծանմանակումների 

ու պատրանքների արարման սահմանազանցական շարժ։ Հոգևոր արժեքներն աստի-

ճանաբար կերպարանափոխվում են և դառնում ապրանքների խորհրդանիշային 

պատկեր: Ձևավորվում է նեղ, սահմանափակ հայացքների ու ձգտումների տեր մարդ-

կանց նոր խավ, որոնց համար նույնականացման հիմնական չափանիշ է դառնում 

բրենդը: Մարդը հրաժարվում է հեռահար նպատակներից, ինչը, պարզունակացնելով 

գոյությունը, հանգեցնում է կյանքի էկզիստենցիալ արժեզրկմանը: «Գործարքն» ավելի 

է կարևորվում, քան դրա համար վճարվելիք էկզիստենցիալ գինը: Հոդվածում արվում 

է եզրահանգում, որ քաղաքակրթական արդի փոխակերպումների պայմաններում էկ-

զիստենցիալ ամբողջականությունը պահպանելու համար անհրաժեշտ է հրաժարվել 

բացարձակ էվոլյուցիոնիզմի մտասևեռումից ու սահմանափակելով լինելությունը՝ 

հանուն բնականի (մարդու հոգևոր, մարմնական ամբողջականություն) ու արհեստա-

կանի (վիրտուալ իրականություն, արհեստական ինտելեկտ) համազարգացման (կո-

էվոլյուցիայի) գիտակցական ջանքեր գործադրել՝ հօգուտ էկզիստենցիալ կեցության 

ամբողջականության պահպանման։  

 
Բանալի բառեր – սպառողական հոգեկերտվածք, մարմին, կեղծանմանակ, վիրտուալ իրա-
կանություն, սիմուլյացիա, գերիրականություն, զանգվածային մշակույթ, էկզիստենցիալ գին 

                                                 
* Գագիկ Սողոմոնյան – փիլիսոփայական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ սոցիալական փիլիսո-

փայության, բարոյագիտության և գեղագիտության ամբիոնի դոցենտ 
 Гагик Согомонян – кандидат философских наук, доцент кафедры социальной философии, этики 

и эстетики ЕГУ 

Gagik Soghomonyan – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor at the Chair of Social Phi-

losophy, Ethics and Aesthetics YSU 

Էլ․ հասցե՝ gagiksoghomonyan@ysu.am   https://orcid.org/0000-0002-1408-6082 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 26.06.2025 

Գրախոսվել է՝ 07.07.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 18-31 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․018 
  

 

 

mailto:gagiksoghomonyan@ysu.am
https://orcid.org/0000-0002-1408-6082
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-1408-6082


Փիլիսոփայություն 
                     

 

19 

Մեր ապագան մի մրցավազք է մեր հարաճուն տեխ-

նոլոգիական հզորության և մեր իմաստնության միջև։ 

Եկեք այնպես անենք, որ հաղթանակի իմաստնութ-

յունը։ 

 Սթիվեն Հոքինգ 

Աշխարհն այլևս նախկինը չէ: Ներկայում ընթացող քաղաքակրթական փո-

խակերպումները որակապես այլափոխում են մարդկային կենսագործու-

նեության գրեթե բոլոր ոլորտները՝ ստեղծելով նոր իրողություններ, անհատա-

կան և հանրային կյանքի կազմակերպման նոր սկզբունքներ, արժեքային այլ 

գերակայություններ, որոնք էապես ազդում են մարդու էկզիստենցիալ ինք-

նազգացողության և սոցիոմշակութային կյանքի կանոնակարգման ընթացքի 

վրա: Տեխնոլոգիաների սրընթաց զարգացման, ինտելեկտուալ բարդ աշխա-

տանքի աննախադեպ ծավալի աճի և անհատական ազատության շրջանակ-

ների շարունակական ընդլայնման հետևանքով աստիճանաբար փոխակերպ-

վելով՝ մարդը թևակոխում է գոյության ու գործառության նոր՝ ավանդականից 

զգալիորեն տարբեր՝ հետմարդու ժամանակաշրջան: Ըստ էության, համաքա-

ղաքակրթական իմաստով անցումային մի ժամանակաշրջան, որին բնորոշ է 

անցումը բնականից արհեստականին, արդիականից՝ հետարդիականին: Տեղի 

են ունենում սոցիումի քաղաքակրթական հիմունքների արմատական փոփո-

խություններ: Քաղաքակրթությունն աստիճանաբար մոտենում է գայթա-

կղություններով լեցուն, սակայն խիստ վտանգավոր մի եզրագծի, որից անդին 

չվերահսկվող ուժերի ազդեցությունը մարդու համար կարող է ճակատագրա-

կան լինել: Մարդկությունն իր գիտատեխնիկական մտքի հաղթանակի, բնութ-

յան ուժերի վրա իր օրավուր աճող իշխանության հետևանքով կանգնել է ինք-

նաոչնչացման իրական սպառնալիքի առջև: Նոր աշխարհակարգն իր բազմա-

շերտ տեղեկահաղորդակցական խաղային տեխնոլոգիաներով պարբերաբար 

ծնում է անորոշության, անտարբերության, ագրեսիվության, անպատասխա-

նատու վարքի, թատերականացված գործողությունների օջախներ: Գլոբալ 

մարտահրավերները, բնական, մարդածին ու տեխնածին և տարաբնույթ այլ 

աղետները սպառնում են մարդու՝ որպես ցեղային տեսակի գոյությանը: Հո-

գևոր ճգնաժամի, սոցիալական կյանքի անկանխատեսելի փոխակերպումնե-

րի, ավանդական արժեհամակարգի վիճարկման և մշակույթի զանգվածայ-

նացման հարուցած տագնապներն աստիճանաբար ներթափանցում են կյան-

քի այլ ոլորտներ և կարող են դառնալ հավանական համամոլորակային աղե-

տի պատճառ: Մեր ամբոխայնացած պատկերացումները մարդկությանը մո-

տեցրել են հոգևոր և համահանրային (սոցիետալ) արժեքների կորստյան ան-

դունդի եզրին: Առաջընթացի ամեն քայլ մի այլ տեղ հետընթաց է նշանակում, 

և ներկա քաղաքակրթության բավականին կասկածելի պարտադրանքները 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

20 

(ազգերի ինքնորոշման իրավունքի ստորադասումը տարածքային ամբողջա-

կանության սկզբունքին, ժողովրդավարության արտահանումը, համասեռա-

մոլ զույգի կողմից երեխաների որդեգրումները, պարտադրյալ պատվաստում-

ները և այլն) դրա լավագույն ապացույցն են: Որոշումները, որոնք սովորական 

ժամանակներում կարող են տարիների քննարկում պահանջել, ընդունվում են 

հաշված ժամերում: Ոչ հասուն և անգամ վտանգավոր տեխնոլոգիաներն ա-

րագորեն գործարկվում են, քանի որ ոչինչ չձեռնարկելու ռիսկերն ավելի մեծ 

են:  Սոցիալական ու առողջապահական մեծածավալ փորձարկումների հա-

մար ժողովուրդները ծառայում են որպես փորձակենդանիներ: Սոցիալական 

փոխակերպումների և համաշխարհայնացման բացասական հետևանքների 

ծավալմանը զուգընթաց՝ ժամանակակից քաղաքակրթության համապարփակ 

ճգնաժամը ձեռք է բերում մարդաբանական նոր բնույթ, ուստի մարդու՝ որպես 

անկրկնելի կենսասոցիալական տեսակի գոյության ու շարունակականութ-

յան, մարդու մարդ մնալու, նրա պատմական հեռանկարի ապահովման 

խնդիրները մշակութամարդաբանական իմաստով դառնում են առանցքային 

նշանակություն ունեցող կարևոր աշխարհայացքային հարցեր: Թվում է, թե 

արդի աշխարհում բոլոր արժեքների համեմատ գերակշռում են ապասրբազ-

նացված, օգտապաշտական անհոգի հարաբերություններն ու նորմերը, գերիշ-

խում են բնութենականից ու հոգեկանից կտրված, ոգեղեն լիցքավորումը կորց-

րած բանականությունը, գերվերացական-մեռյալ դատողականությունը:  

Էկզիստենցիալ անորոշության իրավիճակում ընթացող հակասական, 

բազմաթիվ անհայտներով լեցուն և մարդու նախկին որակական որոշակիութ-

յունը կազմալուծող այս ցավոտ գործընթացը ժամանակակից ինտելեկտուալ 

ընտրանու շատ ներկայացուցիչներ բնութագրում են որպես մարդաբանական 

աղետ, մի իրավիճակ, երբ սոցիալական քաոսի պայմաններում մեկեն անհե-

տանում են կեցության ավանդական վիճակները, փլուզվում է կայունության՝ 

սովորական դարձած համակարգը, կորսվում են կենսիմաստային ավանդա-

կան կողմնորոշիչները, «ոգու ոլորտում հայտարարվում է գործադուլ» (Թեյար 

դը Շարդեն), լայնորեն տարածվում է «ճգնաժամային գիտակցությունը» (Օս-

վալդ Շպենգլեր), մարդկությունը թևակոխում է գոյության ու գործառության 

ռիսկային գոտի (Ուլրիխ Բեկ):  

Եվ այսու, տեխնոլոգիական աննախադեպ աճ արձանագրած արդի քաղա-

քակրթությունը էկզիստենցիալ ի՞նչ գին պետք է վճարի դրա դիմաց, ինչո՞վ և 

ինչպե՞ս է մարդը հատուցելու գայթակղություններով լեցուն ժամանակակից 

հաճոյաշատ, երբեմն ինքնահնար կենսակերպը վայելելու համար:  

Մշակութամարդաբանական արդի խնդրակարգը համակողմանիորեն 

քննարկելու և վերլուծելու համար պետք է նկատի ունենալ ժամանակակից 

քաղաքակրթական կյանքն ու կենսակերպը բնութագրող հետևյալ հանգա-

մանքները.  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

21 

– պատմության զարգացման հետարդյունաբերական փուլում նախընտրե-

լի է դառնում անցումը հասարակության ազատական-ժողովրդավարական 

տիպին համապատասխանող արժեքներին և արժեքային կողմնորոշումնե-

րին,  

– շուկայական հարաբերությունների (որոնց գոյությունը բնական է տնտե-

սության մեջ և սոսկալիորեն անբնական՝ մարդկային կապերի մեջ) և սպառո-

ղական արժեքների ու հոգեբանության անարգել տարածման հետևանքով էա-

պես փոխվում են մարդու ներաշխարհը, արժեքային և կենսիմաստային կողմ-

նորոշիչները, հանուն օգուտի՝ «մեր օրերի այդ տխրահռչակ, լկտի ու դաժան 

կուռքի» (Պավել Ֆլորենսկի), փողի և հաջողության հասնելու անզիջում մրցա-

վազքում զոհաբերելի են դառնում բարոյական արժեքները, ցանկացած ռեֆ-

լեքսիա և անդրանցական (տրանսցենդենտալ) արժեք համարվում է ժամանա-

կավրեպ և խորթ,  

– հասարակության մեջ տեխնածին միջավայրի բուռն զարգացման հե-

տևանքով փոխակերպվում են մարդու բնությունը, ֆիզիկական և հոգեկան 

հատկանիշների ողջ համակարգը, մարդու մեջ եղած բնականն աստիճանա-

բար արտամղվում է արհեստականի կողմից (անտրոպոգենեզը՝ որպես պատ-

մական գործընթաց, չի ավարտվել, այն շարունակում է իր «ստեղծագործա-

կան» տրամաբանությունը),  

– կեցության որոշարկված սոցիալական կապերի թուլացման, աստիճանա-

կան տրոհման, երբեմն էլ դրանց անհետացման հետևանքով խաթարվում է 

«ավանդական» հասարակության՝ մարդու կենսաշխարհին բնորոշ կոլեկտիվ 

կապերի և մտերմիկ ու ջերմ հարաբերությունների հարուստ համակարգը, 

«հասարակությունն անհատացվում է» (Զիգմունդ Բաուման), «անհատը լուծ-

վում է անգիտակցականի, հասարակությունը՝ ամբոխի մեջ»1: Ժամանակակից 

մարդը հայտնվում է ինչպես հին (պատերազմներ, էկոլոգիական խնդիրներ), 

այնպես էլ նոր (անդրազգային ահաբեկչություն, կրոնական արմատականութ-

յուն, կիբերհանցագործություն, համավարակ և այլն) գլոբալ մարտահրավեր-

ների առջև: «Առողջ ու պարզ բանականությունն ամենուրեք արտամղվում է 

դյուրագրգիռ, անհստակ, հիստերիկ, անգիտակից, ինտելեկտից և վերլուծութ-

յան ունակությունից զուրկ վիճակով: Ամբողջ մարդկությունն ասես պատ-

րաստվում է միաձուլվել մեկ դյուրահավատ, պարզունակ և իշխանատենչ հո-

գում, որն ունակ չէ ո՛չ մտածելու, ո՛չ սիրելու՝ պատրաստ լինելով միայն 

թպրտալու ու վայրագանալու, բայց առաջին հերթին՝ քանդելու։ Չէ՞ որ ամբոխի 

նպատակը մեկն է՝ ոչնչացնել մշակույթը»2:  

Այսօր մարդկությունն առերեսվում է բազմաթիվ հիմնախնդիրների հետ, ո-

րոնց բովանդակությունն ըստ էության զուտ մարդաբանական է․ հասարա-

կության հյուլեացում, հումանիտար աղետներ, անբուժելի ուռուցքաբանական 

                                                 
1 Համվաշ Բ., Ջրհոսը / Աթայան Էդ., Հոգի և ազատություն, Երևան, Սարգիս Խաչենց, 2005, էջ 565: 
2 Նույն տեղում, էջ 568: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

22 

և հոգեկան հիվանդություններ, մշակույթի զանգվածայնացում, տեղեկատվա-

կան բռնություն, սպառողական արժեքների գերիշխանություն, աղետային գի-

տակցության (վախի, տագնապի, ընկճախտի) տարածում, համահարթեցնող 

գլոբալ արժեքների գերակայության պայմաններում ազգային, կրոնական ինք-

նության անտեսում և այլն: Գաղափարի բռնությանը (ամբողջատիրությանը) 

հաջորդում է հետարդիական (պոստմոդեռնիստական) հասարակության 

ծնած դատարկության բռնությունը: Գերիշխող է դառնում սպառողական հո-

գեկերտվածքը։ Սպառողական հոգեկերտվածքի տեր մարդիկ ընտրություն են 

կատարում ոչ թե առարկաների միջև, այլ պարզապես ներառվում են նշաննե-

րի աստիճանակարգերում և սպառման ծածկագրերում։ Սպառումն այլևս 

կապված չէ պահանջմունքների բավարարման հետ: Մարդը մշակութային ի-

մաստի մատրիցում սպառում է ոչ թե ապրանք, այլ տարբերակիչ նշան, սո-

ցիալական կարգավիճակ: Սպառումը դառնում է լեզու, բայց լեզու՝ առանց ռե-

ֆերենտի: Սպառողը ընտրության ինքնավար կերպարից վերածվում է տար-

բերության և բացառման կառուցվածքը վերարտադրող նշանների համակար-

գի սոսկական օպերատորի3: Հետդասական մշակույթն ինքնատիպություն չի 

ստեղծում, այն գործում է որպես նախապատրաստված ոճերի, հղումների և 

գեղագիտական «փաթեթների» կոլաժ4։ Սպառողական մտածելակերպը վե-

րարտադրում է ազատության պատրանքը՝ պահպանելով խորհրդանիշային 

կարգի կառուցվածքային բռնությունը, որի դեպքում սուբյեկտը՝ որպես իրա-

կան ներկայություն, անհետանում է՝ իր տեղը զիջելով վերահսկվող և վերա-

կարգավորվող սիմուլյատիվ դիմակին5: 

Քաղաքակրթական գործառության ներկա փուլը բնութագրվում է այն բա-

նով, որ անձի ազատության և պատասխանատվության սահմաններն ամփոփ-

վում են անհատի հոգեսոմատիկ ամբողջականության մարմնական շրջանակ-

ներում: Սակայն, ի տարբերություն նախկին ժամանակների, մարմինն այլևս 

անձի նույնականացման միակ և ամենահաջող երաշխավորը չէ (գենային ին-

ժեներիա, պլաստիկ վիրաբուժություն, օրգանների փոխպատվաստում և 

այլն): Մարմինը գոյաբանական էությունից աստիճանաբար վերածվում է մա-

նիպուլյացիայի օբյեկտի, ճանաչողական կարողություններից և աշխարհի վե-

րափոխման սուբստրատից փոխակերպվում է հոգատարության, սիրո և սիմ-

վոլիկ պրակտիկաների առարկայի, սոցիալական սիմվոլիզմի քմահաճույքնե-

րին զոհաբերելի փորձադաշտի կամ գովազդային վահանակի (բոդիբիլդինգ, 

դոպինգ, պիրսինգ, սիլիկոնոպլաստիկա, դաջվածք, սեռափոխություն և այլն): 

Այն, վերածվելով տարատեսակ «հիգիենիկ ռեպլիկների» միջոցով իրականաց-

                                                 
3 Տե՛ս Бодрийяр Ж., Общество потребления․  М., Издательство АСТ, 2021, էջ 138-143։ 
4 Տե՛ս Jameson, Postmodernism, 1991, Duke University Press, էջ 17–25։ 
5 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 361-366։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

23 

վող բեմագրության (սցենարի), դառնում է «բթացնող հոգատարության օբ-

յեկտ»6, ավելի ճիշտ՝ պաշտամունքի առարկա: Մարդակենտրոն մշակույթը 

վերածվում է մարմնակենտրոն մշակույթի, հաղթանակում է «կռապաշտութ-

յունն իր առավել արատավոր ձևով՝ մարդու ինքնաերկրպագությամբ» (Թոյն-

բի): Քաղաքակրթական «արագացման» մրցավազքին մասնակցելու համար 

մարդը հատուցում է իր սեփական մարմնականությամբ, ինքնավարությամբ և 

սուբյեկտիվությամբ։ Դա հանգեցնում է իրականի լիակատար անհետացմանը։ 

Կեցության մեջ մշակութամարդաբանական իմաստով արմատավորված չլի-

նելու հանգամանքը ծնում է անհետացող իրականության սոցիալ-հոգեբանա-

կան պարադոքսալ զգացողություն: Ըստ Բոդրիարի՝ մի փոխաբերության ժա-

մանակակից քաղաքակրթությունը ոչ այլ ինչ է, քան նշաններ ու իմաստներ 

կրկնօրինակող վիրուս։ Այն իրականություն չի ստեղծում, այն, ինչպես օրգա-

նիզմում առկա վիրուսը, սոսկ ինքն իրեն վերարտադրում է։ Փաստորեն, մար-

դաբանական հատուցումն այն գինն է, որը մարդը վճարում է քաղաքակրթա-

կան արմատական փոխակերպումներին (տեխնոլոգիականացում, թվայնա-

ցում, գլոբալացում և այլն) մասնակցելու համար։ Սա ըստ ճաշակի և նախա-

սիրությունների՝ մարմնի ֆիզիկական և գեղագիտական «կատարելագործ-

ման» նպատակով քաղաքակրթական արտադրության և մոդելավորման գլո-

բալ աշխատակարգերում ներառվելու, իր ինքնությունից, ընդոծին հատկա-

նիշներից հրաժարվելու համար վճարված էկզիստենցիալ գինն է7։ Միակ մտա-

հոգությունն այլևս առողջությունը, սեքսուալությունը և բարետեսությունը ա-

մեն գնով ապահովելն է: Ավանդական հասարակությունում մարմինը հոգու 

փոխաբերությունն էր, արդյունաբերականում՝ սեռի, հետարդիական հասա-

րակությունում այն որևէ փոխաբերություն չի ներկայացնում, ուստի անի-

մաստ և անպարկեշտ է հոգու և հոգևորի մասին խոսելը: Սևեռուն մտահոգութ-

յան առարկա է դառնում հետևյալ խնդիրը. եթե մարդու բնությունը և օրգանա-

կան մարմինը փրկելն անհնար է, ապա անհրաժեշտ է ստեղծել գիտակցութ-

յան արհեստական կրիչ: Հասարակության դռները համառորեն թակում են 

նախկինում գոյություն չունեցած այնպիսի «անբնական» սուբյեկտներ, որոնց 

բարոյական կարգավիճակը անորոշ է, և, մեղմ ասած, չունեն սովորական 

մարդուն բնորոշ հատկանիշներով օժտված սոցիալականություն։ Դրանք սո-

ցիոտեխնիկական համակարգեր են, որոնք թեև մարդու ստեղծած ու նրան 

պատկանող կեցություններ են, բայց որոնց հանդեպ մարդը ոչ միայն գերա-

զանցություն ու գերիշխանություն չունի, այլև ինչ- որ ժամանակ անց կարող է 

անգամ ինքնակամ հայտնվել այդ ոչ մարդկային սուբյեկտների ենթակայութ-

յան տակ՝ հուսալով, որ սոցիալական գործողությունների այդ նոր գործակալ-

                                                 
6 Նույն տեղում, էջ 243-246: 
7 Տե՛ս Бодрийяр Ж., Прозрачность зла․ М.: Добросвет, 2001, էջ 87։ 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

24 

ների օգնությամբ երբևէ կարող է հասնել սուբյեկտիվությունից զուրկ «կիբեռ-

նետիկական անմահության»8։ Գիտության և կենսատեխնոլոգիաների բուռն 

զարգացման արդյունքում առաջանում է կլոնավորման, այսինքն՝ նախապես 

առաջադրված ծրագրով արհեստական պայմաններում մարդու բեղմնավոր-

ման ու աճեցման, մարդաբանական առնչությամբ սկզբունքորեն նոր ու ան-

նախադեպ հիմնախնդիրը: Ինքնին հասկանալի է, որ վաղօրոք առաջադրված 

հատկություններով, «պատվերով» կառուցարկված մարդը սոցիոմշակութա-

յին և հոգևոր իմաստով որբ կլինի: Գենային ինժեներիայի տարատեսակ աշ-

խատակարգերի աննախադեպ ու արագ զարգացման շնորհիվ սեփական 

մարմինն անընդհատ կատարելագործելու ոչ միշտ կշռադատված ցանկութ-

յունների բավարարման արդյունքում ժամանակակից մարդը կարող է 

հայտնվել իր նախաստեղծ բնության կորստյան իրական սպառնալիքի առջև, 

քանի որ այդ դեպքում կարող է վտանգվել մարդու՝ որպես անկրկնելի ցեղա-

յին տեսակի գոյությունն ու էկզիստենցիալ ամբողջականությունը: Դրա մար-

դաբանական հատուցումը արհեստականը բնականից, պարտադրվածը սե-

փականից, օտարը սեփականից տարբերելու անկարողությունն է։ 

Կեցության մեջ մշակութամարդաբանական իմաստով արմատավորված 

չլինելու հանգամանքը ծնում է անհետացող իրականության սոցիալ-հոգեբա-

նական պարադոքսալ զգացողություն: Իրականության փոխարեն ձևավոր-

վում է գերիրականություն (հիպերռեալություն) կամ վիրտուալ իրականութ-

յուն, որտեղ արդեն այլևս էական չէ, թե ինչն է իսկապես իրական, ինչը՝ ոչ, որ-

տեղ էական է միայն անվերջ հոսող լուրերի ու իրադարձությունների անընդ-

հատությունը9: Գերիրականության մեջ դասական իմաստով փոխակերպում-

ներ (ձևավորում, զարգացում, անկում) տեղի չեն ունենում։ Բոլոր փոփոխութ-

յունները փոփոխությունների սիմուլյացիաներ են՝ միջերեսի (ինտերֆեյսի) 

թարմացումներ, գաղափարական փոխատեղումներ, տեսողական կոդերի 

փոփոխություններ։ Մարդիկ այդ ամենը որպես էկզիստենցիալ աղետ չեն ըն-

կալում, նրանց ինքնությունը, ցանկությունները, վախերը լուռ լուծարվում են 

թվային տեխնոլոգիաների սիմուլյացիոն համակարգերում։ Մարդկությունը 

թևակոխում է զարգացման մի շրջան, երբ տեղեկատվական հոսքն անընդհատ 

մեծանում է, իսկ իմաստը՝ նվազում, տեղեկատվությունն իմաստ արտադրելու 

փոխարեն խաղարկում է այն, սկսում է «խժռել իր իսկ բովանդակությունը», 

հաղորդակցությունն ու իրական սոցիալականը10: Ժամանակի հետարդիա-

                                                 
8 Հարությունյան Էդ․ , Սոցիալական կյանքի բեմականացման էկզիստենցիալ գինը․  Մարդը գոյա-

բանական ծուղակում // Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն,  

2024, Vol. 15, No. 3 , (45), էջ 13: 
9 Տե՛ս Бодрияр Ж., В тени молчаливого большинства, или конец социального․  Екатеринбург, 2000, 

էջ 19։ 
10 Տե՛ս Бодрияр Ж.,  Прозрачность зла․ М., Добросвет, 2001, էջ 87։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

25 

կան ընթացքը մեկնաբանելու համար ստեղծվում է իրականի նենգապատկե-

րը՝ պատրանք արտահայտող «կեղծանմանակ» (սիմուլյակր - Ժ. Բատայ) հաս-

կացությունը, որն արտահայտում է օբյեկտի հանդեպ նշանի, բնօրինակի հան-

դեպ պատճենի գերիշխող արժեքն ու նշանակությունը: Ըստ Ժ․ Բոդրիյարի՝ 

ժամանակակից աշխարհում մարդն ապրում է ոչ թե իրականության, այլ սի-

մուլյացիաների մեջ։ Ըստ էության, քաղաքակրթության առաջընթացն ընկալ-

վում է որպես սիմուլյացիաների առաջընթաց, իսկ փոխակերպումը՝ սիմուլ-

յակրների մակարդակների փոփոխություն։ Դրանք չորսն են․ 

1. պատկերը արտացոլում է իրականությունը (ավանդական հասարա-

կություններ), 

2. պատկերը աղավաղում է իրականությունը (արդիական (մոդեռն) հասա-

րակություն), 

3. պատկերը ձևացնում է, թե ինքն է իրականությունը ((պոստմոդեռն) հե-

տարդիական հասարակություն), 

4. պատկերը մոդելավորում է այլևս գոյություն չունեցող իրականությունը 

(գերիրականություն)11:  

 Վիրտուալ իրականությունում կյանքը մշտապես ծավալվում է որպես ի-

րականության բնագրի բացակայությունը թաքցնող կեղծանմանակումների ու 

պատրանքների արարման սահմանազանցական շարժ։ Ավելին, այդ նոր սո-

ցիալականում կյանքի մտերմիկ ու ծանոթ համայնապատկերը ներկայացնող 

մարդիկ, կենցաղը, ճաշակը, նախապատվություններն ու այլևայլ մշակութա-

յին կարևոր մանրամասները կոնցեպտուալ իմաստով այնքան արագ ու հիմ-

նովին են այլակերպվում, որ ուղղակի և փոխաբերական իմաստով մարդը վե-

րածվում է տուն տանող ճանապարհին մոլորված ուղևորի12։ Սոցիալական կե-

ցության մեջ ամեն ինչ դառնում է սիմուլյատիվ: Մշակութային ավանդական 

իմաստների նկատմամբ քամահրական վերաբերմունքը, բառի հետ կամայա-

կան խաղը (Ժ. Դերիդա), «թարգմանության գոյաբանական հարաբերակա-

նությունը» (Ու. Կուայն) և «արմատական մեկնելիությունը» (Դ. Դևիդսոն) «ին-

տելեկտուալ ատլետների» ջանքերով (այսպես էին իրենց բնութագրում Ժ. Դե-

րիդան և Ժ. Դըլյոզը) դառնում են հետարդիական փիլիսոփայության առաջա-

տար թեմաները: 

Ժամանակակից քաղաքակրթության գլխավոր գոյաձև է դառնում զանգվա-

ծային մշակույթը, որտեղ կարևորվում են մշակույթի այն հատկանիշներն ու 

որակները, որոնք համաշխարհայնացման արգասիք են: Մարդու բնութագր-

ման գլխավոր ցուցանիշ է հռչակվում սպառումը, որը, աստիճանաբար ձեռք 

բերելով արժեքաբանական  ենթատեքստ, դառնում է սոցիալական համակե-

ցության կազմակերպման յուրահատուկ սոցիոմշակութային ծածկագիր: 

                                                 
11 Տե՛ս Бодрияр Ж.,  Симулякры и симуляция․ М., Добросвет, 2000, էջ 5–9։ 
12 Տե՛ս Հարությունյան Էդ․,  նշվ․ աշխ․, էջ 14։ 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

26 

Մարդը դառնում է ոչ թե սոցիալական պատկանելության, այլ կենսաոճի ցու-

ցանիշ: Զանգվածային մշակույթը ձևավորում է սպառողական արդի հասա-

րակությանը բնորոշ հաղորդակցման, ինքնադրսևորման, կենսակերպի ար-

տահայտման նշանային նոր համակարգ (պահվածք, հանդերձանք, սանր-

վածք, ճաշակ և այլն), որն ամբողջությամբ ծառայում է շուկայական քաղա-

քակրթության «գայթակղությունների գործարանի» գաղափարախոսությանը: 

Ցուցադրական սպառումն աստիճանաբար դառնում է մշակութային ընդհա-

նուր նորմ, որին չենթարկվողը կանգնում է շրջապատից վտարվելու, մեկու-

սացվելու առջև: Ցուցադրական սպառման պարագայում ապրանքի փոխարեն 

նախևառաջ հանդես է գալիս ապրանքանիշը (արհեստականորեն ստեղծված 

կերպար), որի սոցիալական կարգավիճակն էլ որոշում է ապրանքի գինը՝ ան-

կախ նրա արտադրության վրա ծախսված ջանքերից և նրա իրական սպառո-

ղական հատկություններից: Ըստ էության, բրենդը զանգվածային մշակույթի 

հասարակության պահանջներին հասցեագրված պատասխան ուղերձ է: Այս 

հասարակության մեջ ապրանքի արժեքը որոշվում է արտադրողի սոցիալա-

կան կարգավիճակով, այլ ոչ թե կարգավիճակը՝ արժեքով, ինչը բնորոշ էր դա-

սական կապիտալիզմին: Ապրանքանիշի գնի բարձրացմանը ծառայում է գո-

վազդը, որը ապրանքի կամ որևէ ընկերության համար համապատասխան 

կերպար է ստեղծում, և ավելի շատ շուկայում շրջանառում են հենց այդ 

ստեղծված կերպարները, քան իրական ապրանքները: Սա է պատճառը, որ գո-

վազդային հոլովակներում իրերն առավել կատարյալ են երևում, քան դրանք 

իրականում կան: Որևէ ապրանքի գինը ձևավորվում է ոչ թե իրական տնտե-

սական օրենքների հիման վրա, այլ շուկայագետների և գովազդային գործա-

կալների կողմից: Նրանք են ստեղծում ապրանքի կամ որևէ ընկերության «ապ-

րանքանիշը» և հենց դրանից ելնելով էլ՝ սահմանում ապրանքի գինը: Սպառո-

ղական քաղաքակրթության պայմաններում հոգևոր արժեքներն աստիճանա-

բար կերպարանափոխվում են և դառնում ապրանքների խորհրդանիշային 

պատկեր, այսպես կոչված՝ «իմիջ»: Մարդիկ հրաժարվում են «մեծ ինքնութ-

յուններից», այսինքն՝ դադարում են իրենց նույնացնել որոշակի պետության, 

ազգի կամ էթնոսի, կրոնադավանաբանական խմբի հետ: Ձևավորվում է նեղ, 

սահմանափակ հայացքների ու ձգտումների տեր մարդկանց նոր խավ, որոնց 

համար նույնականացման հիմնական չափանիշ է դառնում հենց բրենդը: 

Ձգտելով արագորեն հարմարվել փոխակերպվող պայմաններին՝ մարդիկ 

սկսում են մերժել կայունությունն ու տևականությունը որպես բնականոն գո-

յության կարևորագույն պայմաններ: Ժամանակների միջև կարծես խզում է ա-

ռաջանում, ուստի վարքի ավանդական մշտակաղապարներով անհնարին է 

«ապահովագրել սեփական ապագան»: Եվ քանի որ հեռահար նպատակներն 

այլևս պահանջարկ չեն վայելում, ապա հանուն արդյունքների անմիջական 

ստացման, հանուն «այստեղ և այս պահին» սկզբունքի՝ մարդը հրաժարվում է 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

27 

հեռահար նպատակներից, ինչը, պարզունակացնելով գոյությունը, հանգեց-

նում է ինչպես սոցիալական, այնպես էլ անհատական կյանքի տրոհմանը, էկ-

զիստենցիալ արժեզրկմանը: Մարդկային ինքնությունը եղելությունից վերած-

վում է «խնդրի»: Անհատական և սոցիալական կյանքի տարածաժամանակա-

յին դետերմինանտների կրճատումը նպաստում է անկայուն, առընթեր գաղա-

փարների և արժեքների ձևավորմանը: Այս հանգամանքներն անխուսափելի 

են դարձնում տարանցիկ վարքը, որն ամենից առաջ դրսևորվում է որպես կեն-

սական կարճատև նախագծերի վրա հիմնված ինքնածրագրավորվող, ինք-

նահնար գործունեություն: Փիլիսոփայական մարդաբանության դասական եզ-

րահանգումներն այլևս չեն բավարարում կենսիմաստային դիրքորոշումներին 

ներկայացվող պահանջները13: Հընթացս ձևավորվող նոր մարդաբանության 

արժեհամակարգում անձը հանդես է գալիս որպես հավերժական ճամփորդ, 

տիեզերական թափառաշրջիկ, տիպօրինական է դառնում դեռևս չիրացված, 

չնույնականացված «առանց հատկությունների» մարդը14: Նախկին արժեքա-

գոյաբանական մարդուն գալիս է փոխարինելու արդիականության մանիպուլ-

յատիվ արարողակարգային «անձ-նախագիծը», որն անընդհատ շտկում, 

սրբագրում է իր իսկ հեղինակած նախագիծը: Սա ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ ինքնա-

կոչություն, և այս հանգամանքի հերքումը «կա՛մ մշակութային անմեղսունա-

կություն է, կա՛մ կրկնակի ինքնակոչություն»15:  

Բոլոր ժամանակներում միտքը ձգտել է մարդու հողաշեն բնությունն ազա-

տագրել կայենական մեղքերից, եսամոլության, այլատյացության, գիշատչութ-

յան հակումներից, սակայն այդ ջանքերը ոչ միշտ են հաջողությամբ պսակվել: 

Առաջադիմության պատմությունը մեծ մտածողները պատկերացրել են որպես 

մարդու նյութապաշտական ու վայրագ հակումների հաղթահարման, յուրա-

տեսակ ինքնաբացասման ու ինքնաոչնչացման ընթացք: Սակայն մարդու և 

մարդկայինի աստիճանական անկումն այնքան ակնհայտ ու խորն է դարձել, 

որ մարդը ոչ միայն որպես անհատ, այլև որպես ցեղային տեսակ այլևս անբու-

ժելի հիվանդ է, և այսուհետ կյանքի պատմության փոխարեն մարդիկ ստիպ-

ված են լինելու գրել հիվանդության պատմություն16: Մեր ժամանակների հա-

մար, երբ «գործարքն» ավելի կարևոր է դարձել, քան դրա համար վճարվելիք 

էկզիստենցիալ գինը, պայքարը մարդու և նրա մեջ նստած իր իսկ հակոտնյայի 

միջև մոտենում է իր սահմանային ձևերին, գլոբալ հակասություն է առաջա-

նում մարդու արարչական էության և նրա ստեղծարար էության զարմանալի 

                                                 
13 Տե՛ս Гуревич П. С., Феномен деантропологизации человека // Вопросы философии, 2009, նույնի` 

Классическая и неклассичесская антропология: сравнительный анализ․  Центр гуманитарных 

инициатив, М., СПб., 2018։ 
14 Бытие в свободе, или проблема культурной идентичности человека в ситуации онтологического 

перехода // Человек. RU. Гуманитарный альманах, Новосибирск, 2006, № 2։ 
15 Տե՛ս Пригов Д. А.,  Самоидентизванство // Место печати. Журнал интерпретационного 
искусства, 2001, էջ 30:  
16 Տե՛ս Кутырев В. А., Человек XXI века: уходящая натура // Человек. 2001, № 1, էջ 9:  

https://bararan.am/ru/человек_невидимка
https://bararan.am/ru/человек_невидимка
https://bararan.am/ru/человек_невидимка
https://bararan.am/ru/человек_невидимка
https://bararan.am/ru/человек_невидимка


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

28 

արդյունքների ու մշակութամարդաբանական առումով դրամատիկական, եր-

բեմն ողբերգական հետևանքների միջև: Մարդը կարող է չհասկանալ նոր ու 

անծանոթ ուժերի էությունը, կարող է չկանխատեսել դրանց ազդեցության քա-

ղաքակրթական, էկոլոգիական, մարդաբանական հնարավոր հետևանքները, 

սակայն նա դատապարտված է վաղ թե ուշ անձամբ հատուցելու իր ընդունած 

կամ չընդունած յուրաքանչյուր որոշման համար: Թե այդ պայքարն ինչպես 

կհանգուցալուծվի, ցույց կտա ապագան: Էկզիստենցիալ հատուցումն անխու-

սափելի է։ Դասական մոդեռնիզացման երկրներում հսկայական ջանքեր են 

գործադրվում, որպեսզի վերականգնվեն ավանդական հասարակության ար-

ժեքները (սոցիալական պատասխանատվություն, աջակցություն և փոխօգ-

նություն, հոգատար վերաբերմունք միմյանց և բնության հանդեպ և այլն), ո-

րոնք ժամանակին դրվել էին առաջադիմության քաղաքակրթական զոհասե-

ղանին: Ուստի այն ամենի նկատմամբ սրտացավ և զգուշավոր վերաբերմուն-

քը, ինչն առաջին հայացքից չի ներառվում արդիականության նախագծի մեջ, 

պետք է դառնա սոցիալական էկոլոգիայի իմպերատիվ արժեք: Եթե մարդ-

կությունը ցանկանում է Երկիր մոլորակի վրա իր գոյության ժամկետը երկա-

րացնել, ապա պետք է հրաժարվի բացարձակ էվոլյուցիոնիզմի մտասևեռու-

մից ու սահմանափակելով լինելությունը՝ հանուն բնականի (մարդու հոգևոր- 

մարմնական ամբողջականություն) ու արհեստականի (վիրտուալ իրակա-

նություն, արհեստական ինտելեկտ) համազարգացման (կոէվոլյուցիայի) ու 

համագործակցության, գիտակցական ջանքեր գործադրի հօգուտ էկզիստեն-

ցիալ կեցության ամբողջականության պահպանման՝ երբեք չմոռանալով, որ 

«առանց տրանսցենդենցիայի էկզիստենցիան դառնում է ամուլ և անսեր դիվա-

յին ինքնակամություն»17: Մարդը պետք է հավատա, որ, հակառակ տեխնո-

կրատական ճակատագրապաշտության, հենց ինքն է ընտրում իր ապագան: 

Ուրեմն աշխարհի հանդեպ պետք է դրսևորել ոչ թե գիտապաշտական (սցիեն-

տիստական), նյութապաշտական, առավել ևս զուտ օգտապաշտական, այլ 

մարդասիրական (հումանիստական), ֆենոմենոլոգիական, այսինքն՝ արժե-

քային վերաբերմունք: Որովհետև մարդկային գոյության իրական իմաստի ա-

կունքն ու առանցքը մարդկության պատմության ընթացքում կուտակված և 

բազմիցս փորձարկված, մարդկային կեցության հարուստ բազմազանությունը 

ներկայացնող բազմադարյա մշակույթն է: Պատմության քառուղիներում մար-

դու մեջ մարդկայինի քայքայման, տարրալուծման դեմ պայքարի արդյունա-

վետ և ամենահուսալի միջոցը համամարդկային հումանիստական մշակույթն 

է, որը սոցիալական միջավայրի անընդհատ բարենորոգման, հասարակական 

հարաբերությունների և սոցիալական ինստիտուտների հումանիզացման, սո-

ցիալապես պատասխանատու պետության ընձեռած գործիքակազմով 

                                                 
17 Jaspers K., Vernunft und Existenz. Groningen, 1935, p. 48. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

29 

դառնում է արդար հասարակության ձևավորման միակ երաշխավորը: Ար-

դիականության քաղաքական, սոցիալական, հոգեբանական տարատեսակ 

հանգամանքներից բեկված ու աղճատված, պարզունակացված ու հուսաբեկ 

մարդը հումանիտար վերակենդանացման կարիք ունի: Հումանիտար վերա-

կենդանացմանը կարող է նպաստել համամարդկային բարոյական համընդ-

գրկուն արժեքների ոգեղեն ակունքների վրա հիմնված կրթադաստիարակչա-

կան համակարգի շարունակական զարգացումը, որտեղ համապատասխան 

միջավայրի ստեղծմամբ առանցքային նշանակություն պետք է տրվի ստեղծա-

գործական, ըստ էության, ինքնարարչական հմտությունների ու կարողութ-

յունների զարգացմանը: 

Սոցիալական աշխարհն արհեստածին է, ստեղծվել է մարդու կողմից և 

մարդու համար, և եթե մարդկանց կողմից ընդունելության չարժանանա, չու-

նենա կենսական նշանակություն և էկզիստենցիալ հագեցվածություն, կկորց-

նի իր իմաստն ու գոյության անհրաժեշտությունը: Մարդու ընտրությունը 

միշտ վախճանաբանական հեռանկար ունի, քանզի մարդկային պատմության 

ընթացքը և նրա վերջաբանը կախված են այն բանից, թե նա ո՞ր ճանապարհով 

կգնա՝ կյանքի՞, թե՞ մահվան: Եվ քանի որ «մարդկային կեցությունն առաջին 

հերթին համագոյակցության կամք է» (Օրտեգա-ի-Գասետ), ապա վտանգված 

գոյությունը փրկելու համար պահն է սթափվելու: Ազատությունն այն պայմա-

նական տարածքն է, որը գտնվում է մարդու իրավասության ներքո․ ոչ մի 

կողմնակի ուժ, ո´չ չար, ո´չ բարի, առանց մարդու թույլտվության՝ չի կարող 

այդ տարածքը մտնել: Միայն մարդուց է կախված, թե նա ո՞ւմ թույլ կտա մուտք 

գործել իր ազատության այդ գոտին, ո՞ւմ թույլ կտա գործել, իսկ ավելի ճիշտ՝ 

համագործակցել իր հետ, Աստծո՞ւն, թե՞ սատանային: 

 Համընդհանուր բարեկեցության տրանսհումանիստական հասարակարգի 

կառուցումը մարդկությանը երբեք երջանկություն չի բերի, եթե այդպիսի բա-

րեկեցության որոնումներն իրականացվեն մարդու հոգևոր պահանջմունքնե-

րի ու ոգեղեն ակունքների և համակարգապահպան ավանդույթների ընդհա-

նուր համատեքստից դուրս: Արտաքին աշխարհի նկատմամբ (և՛ բնական, և՛ 

սոցիալական) հսկայական իշխանության հասնելով՝ մարդն ինքն իր նկատ-

մամբ նույնպիսի իշխանության դեռևս չի հասել: Ավելին, ինքն իրեն տիրապե-

տելը դառնում է ավելի խնդրահարույց: Այսօր շատ են մարդուն դեպի անորոշ 

ապագա տանող, նրա կենսասոցիալական և էկզիստենցիալ ամբողջականութ-

յունը տրոհող տարատեսակ կործանարար ուժերը: Մտահոգիչ այս իրավիճա-

կում փիլիսոփայական մարդաբանության ամենակարևոր ուղերձը պետք է լի-

նի հետևյալը. օգնել մարդուն մարդ մնալ, հարազատ լինել թեկուզ ոչ կատար-

յալ, բայց սեփական բնությանն ու էությանը և ոչ թե վերածվել դրանց կենսա-

տեխնոլոգիական նմանակը ներկայացնող խեղաթյուրված նանոնմանակին: 

Սա է մարդու մարդկային ապագան փրկելու ուղին: Ժամանակակից գիտութ-

յան և տեխնոլոգիաների անկասելի թվացող շարունակական առաջընթացն 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

30 

այսուհետ պետք է իրականացվի մարդու՝ որպես անկրկնելի ցեղային տեսակի 

պահպանմանը նպատակամղված սոցիալական, իրավական և բարոյագիտա-

կան նոր նորմերի ստեղծմամբ, որոնց միջոցով պետք է վերահսկել, իսկ հարկ 

եղած դեպքում՝ սահմանափակել մարդու սրբություն սրբոց բնությունն ան-

հարկի արհեստական ներխուժման՝ սոցիոմշակութային իմաստով վտանգա-

վոր փորձարկումներից, ըստ էության՝ փրկել Մարդուն՝ մարդուց: Հաղթահա-

րել մարդաբանական ճգնաժամն առանց հոգևոր բարենորոգման անհնարին է: 

Մարդկությունը կանգնած է աննախադեպ և որակապես նոր գիտական ու 

տեխնոլոգիական թռիչքի առջև: Պետք է հուսալ, որ այդ թռիչքը կնշանավորվի 

ոչ թե մարդաբանական ճգնաժամի հետագա խորացմամբ, որի հետևանքով 

մարդը պետք է ստիպված լինի իր տեղը զիջել գուցե գործառութային առումով 

ավելի կատարյալ, բայց հոգևոր առումով թերատ հետմարդուն, ինչ-որ կենսա-

կիբեռնետիկական արարածին, այլ նոր ուղի կհարթի դեպի հոգևոր առումով 

անսահման ինքնակատարելագործման ընդունակ, ավանդույթի Ոգին գնա-

հատող և պահպանող, ավելի Ոգեղեն, ամբողջական ու ինքնաբավ մարդու 

համար: «Եթե մտավոր զարգացումը և գիտելիքների ավելացումը,-նկատում է 

Էքհատ Թոլը,- չեն հակակշռվում գիտակցականության համապատասխան ա-

ճով, ապա դժբախտության և աղետի հնարավորությունը շատ մեծ է»18։ Մի ի-

մաստուն ասել է, թե ամեն բարիքի մեջ կա չարիքի բաժին, և ամեն չարիքի մեջ՝ 

բարիքի։ Ժամանակն է իմաստուն դառնալու։ Մարդկությունը հայտնվել է այն-

պիսի իրավիճակում, երբ ընտրությունն անհրաժեշտ է, հետևանքը՝ անխուսա-

փելի: Այսօրվա սխալը անուղղելի կարող է լինել, այսօրվա մեղքը՝ մահացու: 

 
ГАГИК СОГОМОНЯН – Потребительский менталитет: Экзистенциальные соображе-

ния. – Цивилизация постепенно приближается к опасной грани, полной соблазнов, за 

которой влияние неконтролируемых сил может стать роковым для человека. Отсутствие 

культурно-антропологической укорененности в бытии порождает парадоксальное социаль-

но-психологическое ощущение исчезающей реальности. Вместо реальности формируется 

сверхреальность (гиперреальность) или виртуальная реальность, где не имеет значения, что 

реально, а что нет. Жизнь непрерывно разворачивается как трансцендентное движение по 

созданию симулякров и иллюзий, скрывающих отсутствие оригинала реальности. Духов-

ные ценности постепенно трансформируются и становятся символическими образами 

товаров. Формируется новый слой людей с узкими и ограниченными взглядами и стрем-

лениями, для которых основным критерием идентификации становится пренд. Человек 

отказывается от долгосрочных целей, что, упрощая бытие, приводит к экзистенциальной 

девальвации жизни. «Сделка» оказывается более значимой, чем экзистенциальная цена, 

которую за неё предстоит заплатить. В условиях современных цивилизационных 

трансформаций для сохранения экзистенциальной целостности необходимо отказаться от 

навязчивой идеи абсолютного эволюционизма, и, ограничив становление, приложить 

осознанные усилия к содействию соразвитию (коэволюции) естественного (духовно-те-

лесной целостности человека) и искусственного (виртуальной реальности, искусственного 

интеллекта) - во имя сохранения целостности экзистенциального бытия. 

                                                 
18 Թոլ Է․ , Ներկայի ուժը, Փիլիսոփայական դիտարկումներ։ Թարգմանությունների ժողովածու / 

Թարգմ․  Վ․  Ա․  Միրզոյան, Եր․ , Մեկնարկ, 2025, էջ 148: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

31 

 

Ключевые слова: потребительский менталитет, тело, симулякр, виртуальная реаль-

ность, симуляция, гиперреальность, массовая культура, экзистенциальная целостность, 

экзистенциальная цена 

 

 GAGIK SOGHOMONYAN – Consumer Mentality: Existential Considerations. – Civilization 

is gradually approaching a dangerous boundary, full of temptations, beyond which the influence 

of uncontrolled forces may prove fatal for humanity. The absence of cultural-anthropological 

rootedness in existence gives rise to a paradoxical socio-psychological sensation of a vanishing 

reality. In place of reality, a hyperreality or virtual reality takes shape, where it no longer matters 

what is real and what is not. Life unfolds as a transcendental movement of creating simulacrums 

and illusions that mask the absence of the original reality. Spiritual values gradually undergo 

transformation and become symbolic images of commodities. A new stratum of people with 

narrow and limited views and aspirations is being formed, for whom brand identity becomes the 

primary criterion of self-identification. Man relinquishes long-term goals, which, by simplifying 

existence, leads to an existential devaluation of life. The "deal" becomes more important than the 

existential price to be paid for it. In the context of current civilizational transformations, preserving 

existential integrity requires abandoning the obsession with absolute evolutionism and, by limiting 

being, making conscious efforts toward the co-development (coevolution) of the natural (the 

spiritual-bodily wholeness of the human being) and the artificial (virtual reality, artificial 

intelligence) - for the sake of preserving the wholeness of existential being. 

 

Key words: civilizational transformation, body, simulacrum, virtual reality, simulation, 

hyperreality, mass culture, existential integrity, existential price 

 

Reference 
Bodriyar Zh, Prozrachnost' zla, M., Dobrosvet, 2001 (in Russian).  

Bodriyar Zh, Simulyakry i simulyatsiya, M., Dobrosvet, 2000 (in Russian). 

Bodriyar Zh., Obshestvo potrebleniya, M., Izdatelstvo AST, 2021 (in Russian). 

Bodriyyar Zh., V teni molchalivogo bol'shinstva, ili konets sotsial'nogo, Yekaterinburg, 2000 (in Rus-

sian). 

Bytiye v svobode, ili problema kul"turnoy identichnosti cheloveka v situatsii ontologicheskogo 

perekhoda // Chelovek. RU. Gumanitarnyy al"manakh, Novosibirsk, 2006, № 2 (in Russian).  

Gurevich P. S., Fenomen deantropologizatsii cheloveka // Voprosy filisofii, 2009 (in Russian). 

Gurevich P. S.,  Klassicheskaya i neklassichesskaya antropologiya: sravnitel'nyy analiz, Tsentr 

gumanitarnykh initsiativ, M., SPb. 2018 (in Russian). 

Hamvash B., Jrhosy // Atayan Ed., Hogi yev azatutyun, Yerevan, Sargis Khachents, 2005 (in Arme-

nian). 

Harut’yunyan Ed․, Sotsialakan kyanki bemakanatsman ekzistentsial giny․ Mardy goyabanakan 

tsughakum, Banber Yerevani hamalsarani. Pilisopayutyun, Hogebanutyun , 2024, Vol. 15, № 3 

(45) (in Armenian). 

Jameson, Postmodernism,1991, Duke University Press.  

Jaspers K., Vernunft und Existenz. Groningen, 1935. 

Kutyrev V. A., Chelovek XXI veka: ukhodyashchaya natura // Chelovek. 2001, № 1 (in Russian). 

Prigov D.A., Samoidentizvanstvo // Mesto pechati. Zhurnal interpretatsionnogo isskustva, 2001 (in 

Russian). 

Tolle E․, Nerkayi uzhy, Pilisopayakan ditarkumner. Targmanutyunneri zhoghovatsu / Targm․ V․A․ 

Mirzoyan, Yer․, Meknark, 2025  (in Armenian). 

 


