
 

                     

 

5 

   
 
   

ԸՆԿԱԼՄԱՆ ԷԿԶԻՍՏԵՆՑԻԱԼ ՀԱՄԱՏԵՔՍՏԻ ԱՊԱԿԱՆՈՒՄԸ․ 

ՄԱՐԴԸ «ՎԻՐՏՈՒԱԼ ՏԱՓԱՍՏԱՆՆԵՐՈՒՄ» 
 

ԷԴՎԱՐԴ ՀԱՐՈՒԹՅՈՒՆՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան  

 
Կյանքի կազմակերպման մշակույթը ընկալման համատեքստ է, ինչը մարդուն հնա-

րավորություն է տալիս աշխարհը տեսնելու և քննելու իր ամբողջականության մեջ 

և նրա մի անկյունում կառուցելու գոյաբանական անվտանգության իր «ապաստա-

րանը»։ Բայց կյանքը հնարավորությունների փնտրտուքի մի անավարտ դրամա է, 

որի ինչ-որ հանգույցում արմատական փոխակերպումներն ու հնարավոր ապակա-

նումները համակեցության մշակութային համատեքստում կարող են մարդուն զրկել 

իր էմպիրիկ որպիսությունը բնութագրող այն գործոններից, որոնք նախկինում քիչ 

թե շատ ճշգրտությամբ ուրվագծում էին նրա կյանքի ներկան ու հեռանկարը, ինք-

նավարության չափն ու սահմանը։ Խնդիրն այն է, որ ընկալման յուրաքանչյուր հա-

մատեքստ ունի նաև իրեն բնորոշ մի շարք մշակութային «հիվանդություններ», ո-

րոնք ոչ միայն կարող են ներսից կազմաքանդել տվյալ դարաշրջանի գոյաբանական 

«ապաստարանի» սոցիալական ու մարդաբանական հիմունքները, այլև մարդուն 

զրկել բնազանցական ու անդրանցական էությունից:  

 Այս իրողությունից ելնելով՝ հոդվածում արդի անհատապաշտական (ինքն իրեն 

կողմնորոշված) հասարակության գոյաբանական կարգը դիտարկվում է իբրև «միա-

սին ծերանալու» ընդհանրական մշակութային համատեքստ չունեցող մի համակե-

ցություն, որտեղ մարդու ինքնավար կեցության կորստի միտումներն այլևս մարդա-

բանական մասշտաբի մարտահրավերներ են և ակնհայտորեն խարխլում են կյանքը 

տեսանելի հորիզոնում ապրելու՝ մարդու գոյության երբեմնի հիմունքները։ 

 

Բանալի բառեր – կյանքի մշակույթ, գոյաբանական կարգ, մշակութային համատեքստ, 
ինքնավարություն, հնարավորությունների հասարակություն, վիրտուալ աշխարհ, 
քոչվորական իրականություն, էկզիստենցիալ բեռնաթափում  

                                                 
* Էդվարդ Հարությունյան – փիլիսոփայական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ԵՊՀ սոցիա-

լական փիլիսոփայության, բարոյագիտության և գեղագիտության ամբիոնի վարիչ  
Эдвард Арутюнян – доктор философских наук, профессор, зав. кафедрой социальной философии, 

этики и эстетики ЕГУ 

Edvard Harutyunyan – Sc. D. in Philosophy, Professor, Head of the Chair of Social Philosophy, Ethics and 

Aesthetics YSU 

Էլ․ հասցե՝ edvardharutyunyan@ysu.am      https://orcid.org/0000-0003-2957-7017 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 01.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 05.09.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 5-17 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․005 
 

mailto:edvardharutyunyan@ysu.am
https://orcid.org/0000-0003-2957-7017
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-2957-7017


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

6 

Մշակույթի մեջ ամփոփված փորձառություններ կան, որոնք արգելափա-

կում են մարդու ներքին կերպարանափոխության հնարավորություններն ու 

ստիպում նրան, հակառակ իր բնությանը, համակերպվել ու հնազանդ սպառ-

վել նախնիներից ժառանգած սոցիալական ճակատագրի միօրինակության 

մեջ։ Սա նշանակում է, որ կյանքը կանոնակարգող ցանկացած գոյաբանութ-

յուն մարդկանց հավաքագրող ու համախմբող, նրանց կյանքի անձնական տա-

րածք ներխուժելու իրավասություններ ունեցող սոցիոմշակութային մի համա-

կարգ է, որի մեջ իսպառ տարրալուծված ու ապաանձնավորված մարդու մի-

ջին վիճակագրական տեսակը հարկադրված է ենթարկվել ու համակերպվել 

ուրիշների կյանքի մանրամասներին խառնվելու և միջամտելու միջոցով հա-

մակեցություն բեմականացնող մշակույթի սահմանած կարգին։ Մի իրողութ-

յուն, ինչը վկայում է, որ մարդը տվյալ սոցիոմշակութային համատեքստում 

ձևավորված մի կազմավորում է, որի բաղադրիչ տարրերը ներծծված են տվյալ 

գոյաբանական կարգի ներքին իմաստների միասնությամբ։ Ինքնին հասկա-

նալի է, որ այս պարագայում գոյաբանական կարգի մարդակենտրոն լինել-չլի-

նելու, այլընտրանքներ ընդունել-չընդունելու հանգամանքներն ածանցյալ են 

տվյալ պատմական դարաշրջանի ընդհանրական հոգեկրտվածքը ձևավորող 

մշակութային համատեքստի հուզական ու կամային խորությունից։  

Այս առումով, օրինակ, նախորդ սերունդների ամբարած հիշողություններին 

ու ապրումներին, մոգական հավատալիքներին ու սովորույթներին, անցյալը, 

ներկան ու ապագան ամբողջացնող պատումներին, մի խոսքով՝ Հավատի ու 

Բարոյականության մշակութային համատեքստում ձևավորված և «նախնինե-

րին կողմնորոշված» կոլեկտիվապաշտ հասարակություններում պատմական 

տարբեր ժամանակներում ու տարածություններում ապրած, բայց նույն գոյա-

բանական կարգին ենթակա նախնիներն ու նրանց հետնորդները այնքան խիտ 

են «ներառված միմյանց կենսագրության մեջ», որ ասես այստեղ ու հիմա «միա-

սին ծերացող» ժամանակակիցներ լինեն1։ Ինքնին հասկանալի է, որ «միասին 

ծերացողների» համար հուսալի ու ապահով «ապաստարան» հիշեցնող այդ հա-

մակեցության մեջ մարդու սոցիոմշակութային տեսակը ձևավորվում է իր տոհ-

միկ նախնիների՝ մշակութային խորքերից սնվող և արքետիպերից բխող կեն-

սափորձի հոգեբանական նստվածքից։ Մի ժառանգություն, ինչից էլ հենց հունց-

վում է ավանդապաշտ հասարակություններին բնորոշ՝ ապրելու և մահվանը 

դիմակայելու կոլեկտիվ ունակությամբ օժտված, ժամանակի մեջ մյուսներից ա-

ռանձնապես չտարբերվող և միշտ ինքնանույնական (նույն ինքն է) մարդու ան-

հատական կերպարը։ Այլ կերպ ասած՝ դա մի համակեցություն է, որտեղ նախ-

նիները «սովորույթի ուժով» կարող են ոչ միայն խառնվել ու միջամտել այստեղ 

ու հիմա ապրող այլոց կյանքի մանրամասներին, այլև նրանց զրկել «ուրիշութ-

յունից» և կյանքն այլ կերպ դասավորելու հեռանկարից։ Ընդ որում, ժամանակի 

                                                 
1 Տե՛ս Гирц К. Интерпретация культур․ М., 2004, էջ 419- 420։  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

7 

ընթացքում սովորույթի ուժով կյանքը կանոնակարգող «խաղի կանոնները» որ-

քան ձևայնացվում են, որքան խստանում են ողջախոհության տրամաբանութ-

յունից դուրս անհարկի միջամտությունները, այնքան համակեցությունը ցեմեն-

տող, կեցության ենթակայությունից մարդուն ազատագրած, նրան բնազանցա-

կան ու անդրանցական էություն ներարկած Հավատի ու Բարոյականության 

համատեքստը ծանրաբեռնվում է կյանքը մակերեսում կանոնակարգող միա-

պաղաղ արարողակարգերով, որոնց անտրտունջ ենթարկվելու գինը բնավ էլ 

համարժեք չէ այդ «գործարքի» արդյունքում մարդու կրած էկզիստենցիալ կո-

րուստներին։ Առավել ևս, որ կյանքի կազմակերպման ու կանոնակարգման այդ 

մշակույթում գոյաբանական անճարակությունից ախտահարված մարդը վերջ-

նարդյունքում կարող է վերածվել նաև եսությունից ու ինքնավարությունից 

զրկված, պատկերավոր ասած՝ հնազանդ ու կամակատար «իդեալական» մի 

բանտարկյալի2, որի իրական ու դժվարությամբ նույնականացվող վիրտուալ 

կյանքում շրջանառվող «կշռադատված ու ողջախոհ» պահանջմունքների ու 

ցանկությունների, առօրյա կարիքների ու հոգսերի հետևում գոյության էկզիս-

տենցիալ նկատառումներ գրեթե չկան կամ ստվերված են և չեն արտացոլում 

մարդու ակնկալիքների (ուզում եմ) ու դժգոհությունների (չեմ ուզում) իրական 

շարժառիթները։ Ինքնին բնական մի կացություն, որովհետև կյանքի խորին 

խորքերում ձևավորված արքետիպերից ու անցյալի այլևայլ հուզական փորձից 

սնվող, մի խոսքով՝ անցյալի ավանդույթներին ու խստակյաց կենցաղին ենթա-

կա մարդու այդ տեսակին պարտադրված է արդեն իսկ բարեբախտություն հա-

մարել իր գոյությունը և գոյել իբրև տվյալ համակեցությունը կանոնակարգող 

մշակույթին հավատարիմ, նախնիների ապրած պատմությունը կրկնող և 

մշտապես ինքն իրեն նույնական կրավորական կեցություն։  

Բայց կյանքի կազմակերպման մշակույթների հերթափոխման պատմությու-

նը փաստում է, որ կեցության տաճարը գաղափարախոսական նախագծերին 

(տեսություններին) ենթարկելու համար չափազանց բարդ ու «քմահաճ» կառույց 

է, որովհետև այն նաև ու առաջին հերթին ամենօրյա գոյության հյուսվածքի մեջ 

ներծծված և առավելապես ողջախոհության տրամաբանությանը ենթակա էմ-

պիրիկ (օնտիկ) կամ գործունեական կեցություն է, որտեղ իրականի և հնարա-

վորի, «այստեղի» ու «երբեքի» միջակայքում կյանքը մշտապես լարված բնույթ 

ունի, և որտեղ առօրյա մարտահրավերներին ու անհետաձգելի պահանջմունք-

ներին առերեսվող, գոյատևման կենսական խնդիրներ լուծող և, վերջապես, 

խոսքին ու գործին հարկադրաբար չափ դրած «իդեալական բանտարկյալն» ան-

գամ սոցիալական հանգամանքների իմաստավորման և անգիտակցականը գի-

տակցական դարձնելու ճանապարհին կարող է չանձնավորված կեցությունն 

անձնավորել, չեղարկել նախնիների «բարոյական աքսորի» դատավճիռն ու հի-

մնադրել մի աշխարհ, որտեղ հնարավորություն կունենա տվյալ գոյաբանական 

                                                 
2 Տե՛ս Тульчинский Г. Д. Потсчеловеческая персонология. СПб․, 2002, էջ 450։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

8 

կարգի գաղափարախոսության հարկադրանքներին իսպառ ենթակա իր կրա-

վորական ինքնությունը փոխակերպելու էկզիստենցիալ անդրադարձումների 

ունակ նախահարձակ ինքնության։  

Բանն այն է, որ հոգեկերտվածքի անիմանալի խորքերում նախնիների կո-

լեկտիվ փորձը մարմնավորող արքետիպերին կամ, ինչպես Յունգը կասեր, դի-

ցաբանական պատկերներին ու կերպարներին հավատարիմ մարդը, որին 

նախնիները պատգամել են հավատարիմ ծառայել իրենց հիմնադրած գոյա-

կարգի հնամենի տաճարին, միաժամանակ նաև ինքն իրեն և այլոց ի բնուստ 

«անհավատարիմ», այլակերպումներում իր արարչական իսկությունը 

փնտրող և մշտապես անավարտ՝ հենց միայն մարդուն ներքնորեն բնորոշ Վի-

ճարկող է, ով նաև ինքնահաղթահարման կամք ու կորով ունի (Նիցշե) և կա-

րող է թոթափել կենդանականին բնորոշ ու միտքը կարկամող անմեղսունա-

կության բեռն ու դառնալ Հողին կառչած, բայց և առ Աստված հայող բնազան-

ցական մեծություն միաժամանակ։  

Այդ «ինքնաբացարկումը» տեղի է ունենում այն ժամանակ, երբ «այնտեղ ու 

հետո» երկրային կամ երկնային ենթադրյալ «դրախտում» հայտնվելու համար 

սոցիալական ճակատագրին համակերպված և խստաշունչ ներկայի զոհասե-

ղանին կյանքը հարկադրաբար դրած մարդը գիտակցում է, որ իր համար ի-

մաստ ու նշանակություն ունեցող աշխարհում ապրելու և էկզիստենցիալ ան-

կախություն ունենալու համար ոչ միայն պետք է ընդվզել իր անձնական կե-

ցության և մասնավոր կյանքի տարածքը զավթած և «զորանոցային» կարգ 

հաստատած գոյաբանության դեմ, այլև ուրախությամբ կամ դժկամությամբ, 

հեշտությամբ կամ դժվարությամբ, բայց «այստեղ ու հիմա» ակնթարթում ապ-

րել ինքնաբուխ ընթացող իրադարձությունների հորձանուտում և դեռ ինքնիշ-

խան ապրելու իր կենսափիլիսոփայությունը տարածել նաև Ուրիշների վրա՝ 

չենթարկվելը դարձնելով սեփական գոյության գոյաբանական փաստարկ3։ 

Ընդ որում, մարդու էկզիստենցիալ այդ տեսակը ոչ թե պարզապես ինքնա-

պարծ վիճարկող է, այլ սեփական կեցության կազմակերպման մեջ լիովին 

ինքնորոշված, իր եզակիությունը գիտակցած, իրեն անհարմարություններ 

պատճառող ուրիշների խորթությունը շփման ու երկխոսության միջոցով հաղ-

թահարող և մարդաբանական ու սոցիոմշակութային մակարդակներում 

նրանց իր գոյության երաշխիք գործածող «Ես» է։ Այս առումով կարելի է ասել, 

որ սոցիոմշակութային մակարդակում իրականության հետ անհաշտ էկզիս-

տենցիալ Ես-ը անհնարինը հնարավոր դարձնելու ճանապարհին կեցության 

հնարավորությունների գանձարանից օգտվող, նրա հետ հարաբերակցման ե-

ղանակն ու ձևն անձամբ որոշող, այս ու այնտեղ ընդվզող և կյանքի նոր հեռան-

կարներ ուրվագծելու երազանքներ ունեցող մարդու այն տեսակն է, ով ներք-

նորեն օժտված է սոցիալական կեցություն ու կացություն ձևավորելու, դրանց 

                                                 
3 Տե՛ս Батай Ж. Проклятая часть: Сакральная социология. М., 2006, էջ 354։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

9 

մեջ ու միջոցով նաև սոցիալական ինքնավարություն ձեռք բերելու գոյաբանա-

կան անբացատրելի հատկությամբ և կարող է հնարավորությունների ու հա-

վակնությունների իր զորագնդով քարուքանդ անել բախտի բարիկադներն ու 

իրեն հռչակել սոցիալական անհատականություն։  

Հանգամանք, ինչը ևս մեկ անգամ փաստում է, որ մարդու երկրային ներ-

կայությունը, այնուամենայնիվ, առանց բավարար հիմունքի գոյության և ուրի-

շը դառնալու եզակի մի հայտնություն է այս աշխարհում, քանի որ միակ բնա-

զանցական մեծությունն է, ով, ի տարբերություն այլ կենսաբանական էակնե-

րի, կարող է գերազանցել իրեն փակագծերի մեջ առած ու իր նվիրական 

ձգտումներին չարձագանքող աշխարհին և դեռ իրեն բաժին հասած դժվա-

րությունների ու դժբախտությունների շաղախից երջանկության նման մի բան 

հունցել։ Այլ կերպ ասած՝ կեցության համատեքստում բնական հնարավորութ-

յուններով օժտված մարդու «բնագիրը» կամ անհատական ինքնությունը (ես 

այսպիսին եմ) «խմբագրվում» ու բնազանցական մեծություն է դառնում այն 

ժամանակ, երբ սոցիալական գոյաբանության համատեքստում «ընդհանրա-

կան ուրիշին» ինքնավերագրվելու և նրան նույնականանալու արդյունքում 

ձևավորվում է ժամանակի ու տարածության մեջ էապես այլակերպված իրադ-

րային ու խռովահույզ մի եսություն, ով թեև առերևույթ նույնական է նախնի-

ներից ժառանգած իր բնագիր անհատականությանը (նույն ինքն է), բայց իրա-

կանում նրանից էապես տարբերվող մի նոր եսություն է, ով տվյալ համակե-

ցությունը ներկայացնող սոցիալական «խոսնակի» իրավասություններ է նվա-

ճել (ես այսպիսին դարձել եմ) և այսուհետ կարող է ինքնակամ «խմբագրել» 

նաև կյանքի դրվածքն ու այն դարձնել այլընտրանքային։  

Մարդուն ներքնապես բնորոշ այդ երկվությունից բխում է, որ իրար չհամ-

ընկնող, բայց հիմքի ու վերնաշենքի ամբողջականությունը խորհրդանշող ան-

հատական (բնագիր) ու սոցիալական (խմբագրված) ինքնությունները մարդու 

«կյանքի պատմության» մեջ դրսևորվում են իբրև պատմողական (նարատիվ) 

հորինվածքի փոխլրացնող բաղադրիչների մի համաձուլվածք (Ռիկյոր), որում 

վերնաշենքը ներկայացնող բաղադրիչը (խմբագրվածը) բացառապես մշակու-

թակերտ, պատմական կոնկրետ դարաշրջանի կյանքի կազմակերպման ու 

կանոնակարգման մշակույթի համատեքստում կայուն միջուկ և դերային դի-

նամիկ համալիր ունեցող եսություն է, ով սոցիալական ինչ-ինչ դերերի մեջ 

մարմնավորման շնորհիվ կարող է օգտվել կեցության ընձեռած հնարավո-

րություններից և սոցիալական համատեքստի պարտադրանքներին իր ինք-

նաբուխ ու տարերային հակադարձումները փոխակերպել սոցիալական շա-

հերը գիտակցող մարդու ինքնավարության՝ հիմնովին փոխելով նաև համա-

կեցության մշակութային համատեքստը։  

Բանն այն է, որ ինքնավարությունը ոչ միայն նվաճված, այլև ուրիշների հա-

մաձայնությամբ արտոնված կարգավիճակ է, և մարդն այդպիսին կարող է լի-

նել միայն այն պարագայում, եթե ուրիշներին (սոցիալականին) վերաբերվի 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

10 

նույնքան ընդգծված հոգածությամբ ու անվերապահ հարգանքով, որքան ակն-

կալում է, որ այդ ուրիշները (սոցիալականը) ընդգծված հոգածությամբ ու ան-

վերապահ հարգանքով ընդունեն ու ճանաչեն իր՝ գոյության անձնական տա-

րածք ունենալու և սեփական կյանքը նախագծողի ու որոշումներ կայացնողի 

հեղինակային իրավունքները։ Սա նշանակում է, որ բնազանցական մարդը 

սոցիալական այլընտրանքների աշխարհում ինքնաանդրադարձող, սեփա-

կան հնարավորությունները իմացող, իրեն հավատացող և ուրիշներին վստա-

հող մի սուբյեկտ է, ով նաև չունի ներքին ինքնիշխան տարածք և ուրիշների 

առջև բացվելով միայն կարող է գիտակցել ու ճանաչել իրեն։ Հավելենք նաև, որ 

մարդու սոցիալական կեցությունը հաղորդակցական է, և նրա լրիվությունն ու 

ամբողջականությունը ձևավորվում ու բացահայտվում են միայն ուրիշների 

հետ հաղորդակցվող սոցիալական դեր ստանձնած մեկ այլ «Ես»-ի մեջ մարմ-

նավորման ընթացքում։ Գոյել, կասեր Մ․ Բախտինը, նշանակում է հաղոր-

դակցվել, լինել ուրիշների համար և նրանց միջոցով նաև իր համար4։  

Ինքնին բնական մի բան, որովհետև, եթե մարդը չունենա գործող գոյաբա-

նական կարգի կողմից համբաված սոցիալական ինքնության իրավասություն-

ներով օժտվածի դեր ու կարգավիճակ, չհաղորդակցվի այլոց հետ և չապրի 

տվյալ համակեցության «խաղի կանոններով», ապա նրան ներսից բզկտող 

անձնական ու սոցիալական կենսադիրքորոշումների ու գաղափարահակում-

ների, կեցության ու գոյության, իդեալական ու իրական արարքների հնարա-

վոր տարբերությունների պատճառով կարող է օտարվել թե՛ իրենից, թե՛ ու-

րիշներից և թե՛ սոցիալական կյանքից ընդհանրապես։ Առավել ևս, որ մարդու 

ներաշխարհը չտարորոշված իրավասություններ ունեցող, հետևաբար՝ պար-

բերաբար ներանձնային ճգնաժամեր հարուցող անհատական ու սոցիալական 

ինքնությունների մի համաձուլվածք է, որի բաղադրամասերից յուրաքանչյու-

րը ոչ միայն տարբեր պատմական ժամանակների մշակութային շաղախից 

հունցված և ինքնավարության տարբեր համատեքստերում կերպարանավոր-

ված ինքնություններ են, ոչ միայն տարբեր են կեցության հետ ունեցած նրանց 

առնչություններն ու խնդիրները, այլև կարող են նույն դիպվածից այլ ընկա-

լումներ ունենալ և այլ քայլեր ձեռնարկել։  

Բավական է նկատել, որ, օրինակ, մշտապես ինքն իրեն անհավասար և անդ-

րադարձումներ անելու էկզիստենցիալ կարողություններով օժտված մարդու ե-

սությունը օժտված է ինքնավար գործունեության այնպիսի ունակություններով, 

որ իր հավակնությունները սոցիալական դերի հետ լծորդելու արդյունքում կա-

րող է լինել ու գոյել ոչ միայն «այստեղ ու հիմա», այլև «այնտեղ ու հետո» նախա-

տեսվող գալիք մի ապագայում5։ Բայց գալիք մի ապագայում գոյելու այդ նա-

խատրամադրվածությունը, ինչը, բարեբախտաբար, մարդուն թույլ չի տալիս 

                                                 
4 Տե՛ս Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. М., 1979, էջ 312- 313։ 
5 Տե՛ս Сартр Ж․-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии. М., 2000, էջ 156։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

11 

հիմնովին ու վերջնականապես ամրագրվել ներկայի հողում, կարող է նաև ինք-

նության ճգնաժամեր հարուցող դրդառիթ դառնալ, քանի որ անդրադարձումնե-

րի ընդունակ, իրեն «նախագծող» և իր «ով» և «ինչ» լինելու համար պատասխա-

նատու սոցիալական ինքնության՝ կյանքի սոցիալական ու բնութենական հան-

գամանքները փոխելու նախաձեռնությունները մարդու «բնագիրը» ներկայաց-

նող կրավորական ինքնությունը կարող է ընկալել ու մեկնաբանել որպես իր իս-

կությունն աղարտող սպառնալիք ու գոյաբանական աղետ6։ 

Խնդիրն այն է, որ կյանքը հնարավորությունների փնտրտուքի մեջ ծավալ-

վող շարունակական դրամա է, որի ինչ-որ հանգույցում գործող կացութաձևն 

ու նրանում մարդու ինքնաընկալման ու ինքնաճանաչման սոցիալական պայ-

մանները երբեմն կարող են այնքան հիմնովին փոխվել կամ ձևախեղվել, որ նա 

ակամա զրկվի իր էմպիրիկ որպիսությունը բնութագրող գործոնների՝ սոցիա-

լական տարածության ու ժամանակի, ծագման ու կարգավիճակի, մի խոսքով՝ 

այն ամենի տնօրինումից, որոնք նախկինում քիչ թե շատ ճշգրտությամբ ուր-

վագծում էին նրա կյանքի ներկան ու հեռանկարը, ինքնավարության չափն ու 

սահմանը։ Հանգամանք, ինչն առավել ցայտուն դրսևորումներ ունեցավ ավան-

դականից հետավանդականին անցած ազատական մշակույթի համատեքս-

տում ընթացող մարդաբանական ու սոցիոմշակութային ժամանակակից այ-

լակերպումներում։  

Քաղաքակրթական առումով նմանը չունեցող այդ նոր գոյաբանությունը ոչ 

միայն հիմնովին փոխեց նախորդ համակեցության էկզիստենցիալ հիմունքնե-

րը, ոչ միայն մարդկային հարաբերությունները ցեմենտող բարոյականության 

հնամենի մակարդը փոխարինեց բանականության մակարդով, այլև հենց այդ 

պատճառով «նախնիներին կողմնորոշված», գտածից ու կորցրածից միաժա-

մանակ և՛ հրճվող, և՛ սոսկող մարդու փոխարեն ասպարեզ հանեց ինքն իրեն 

կողմնորոշված ու ինքնապարծ մի եսություն, որի վարքն ու արարքն այսուհետ 

գնահատելու է ոչ թե իր նախնիներին ներկայացնող հավատավոր ու բարոյա-

կան ընդհանրական Ուրիշը, այլ հենց իրեն պատկանող և իր ներսից բխող բա-

նականության կամ համոզմունքի «ձայնը»։  

Ավելին, այլընտրանքների ու հնարավորությունների մի ամբողջ խճանկար 

ասպարեզ հանած կյանքի անհատապաշտական մշակույթը, այլևայլ արտոն-

ված շուկաներից զատ, ձևավորեց նաև «հնարավորությունների արտադրութ-

յան մի շուկա», որտեղ սպառողը կարող է իրագործելի նորանոր ցանկություն-

ներ «գնել» և դրանք դարձնել «այստեղ ու հիմա» ընթացող կյանքի ծրագիր։ Այլ 

կերպ ասած՝ համակեցության այդ նոր մշակույթը ձևավորեց պահանջմունք-

ների ու սպառման տրամաբանությանը ենթակա կամ, ինչպես ընդունված է 

ասել, «հնարավորությունների արտադրության» մի աշխարհ, որտեղ կյանքի 

պայմաններից ու կարգավիճակից դժգոհ ու դիմադրող մարդը հավանական ու 

                                                 
6 Տե՛ս Хёсле В. Кризис индивидуальной и коллективной идентичности // Вопросы философии. 1994, 

№ 10, էջ 15։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

12 

իրագործելի գոյության մեկ այլ տարբերակ փորձարկելու հնարավորություն 

ստացավ։ Ընդ որում, եթե «նախնիներին կողմնորոշված» և նրանց բարոյական 

ավանդները ժառանգած մարդը պարտավոր էր իր ցանկությունները ենթար-

կել դավանվող արժեհամակարգի պահանջներին, ապա ինքն իրեն կողմնո-

րոշված և ինքն իրեն նախագծող ժամանակակից մարդը հաշտեցման ինչ-ինչ 

ընթացակարգերի միջոցով ձևավորել է խաղաղ գոյակցության ժամանակակից 

մի համակեցություն, որտեղ քմահաճույքներ ու բազմազանություն խաղար-

կող տարածության ընդլայնմանը զուգահեռ՝ նվազում է համասեռություն են-

թադրող երբեմնի «խաղի կանոնների» բարոյական ենթատեքստը, և որտեղ Ու-

րիշները կարևոր ու անհրաժեշտ են սոսկ այն պատճառով, որ կատարում են 

մետաֆիզիկական ու էկզիստենցիալ բեռնաթափման գործառույթ7։  

Արդյունքում՝ հավատի ու բարոյականության պարտավորություններով 

ծանրաբեռնված, միասեռության մեջ տարրալուծված ու նաև «կշռադատված 

ու ողջախոհ» պահանջմունքներին ենթակա՝ երկու ծայրահեղ պարզունակ 

կամընտրանքների միջակայքում ապրող մարդը, նա, ով կա՛մ պետք է համա-

կերպվեր «այստեղ ու հիմա» ապրելու կյանքի սոցիոմշակույթի դրվածքին և 

մնար կյանքի սանդղակի ստորին աստիճանում, կա՛մ տրվեր իր կենսահա-

կումները շահարկող՝ «այնտեղ ու հետո» անհավանական երկնային ու անի-

րագործելի երկրային «Դրախտ» կառուցելու գաղափարաբանությունների 

սադրանքներին, հայտնվեց առերևույթ իրագործելի ցանկություններ ու այլև-

այլ քմահաճույքներ արտադրող ու խաղարկող, դրանց բավարարման հնարա-

վորությունների տարատեսակ միջոցներ (ապահովագրություն, ապառիկ 

գնումներ, վարկեր և այլն) առաջարկող, ըստ էության՝ ապրելակերպի որակի 

համար ծախսերի հատուցումը վաղվանը թողած մի աշխարհում, որտեղ «ցան-

կություններ ցանկանալը» ներծծված է ամենօրյա գոյության հյուսվածքի մեջ և 

իր հերթին խթանում է այլ ենթադրելի ցանկություններ՝ կյանքը վերածելով ի-

րականությունից ամեն կարգի պայմանական ու ենթադրելի հնարավորութ-

յուններ «քամելու» արվեստի8։  

Իրականության հարուցած դժվարությունների ու հոգսի մեջ ապրած, ան-

գամ ուրախության ու վշտի մեջ խնայող ու չափավոր «միջին վիճակագրական 

մարդը» իրագործելի ցանկությունների այդ սարդոստայնում ապրելու «հրա-

վերքից» հազիվ թե հրաժարվեր, որովհետև նրան հնարավորություն էր տրվել 

օբյեկտիվ հիմքերից զուրկ՝ պատահականությունների սահմանի վրա օգտ-

վելու առօրյա կյանքին ենթադրական երանգներ հաղորդող ծառայություննե-

րից (ապահովագրություն, ապառիկ գնումներ, վարկեր և այլն) և ապրելու իր 

                                                 
7 Տե՛ս Хюбнер Б. Произвольный этоc н принудительность эстетики. Мн․, 2000, էջ 116, 148։ 
8 Տե՛ս Эпштейн М․ Философия возможного․ Модальности в мышлении и культуре․ СПб., 2001, էջ 

191-193։  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

13 

սոցիալական դերին, դիրքին ու վաստակին անհամապատասխան «բարեկե-

ցիկ» կյանքով և, վերջապես, հափրանքով վայելելու այն ամենը, ինչը դեռ իրե-

նը չէ և միայն հետո կարող է սեփականացնել9։  

Դժվար չէ տեսնել, որ կեցության էկզիստենցիալ հիմունքները ցանկություն-

ների մեքենայի (Ժ․ Դելյոզ) ախորժակին հանձնած, իրականի ու անիրականի 

միահյուսումից ձևավորված սոցիոմշակութային կեղծանմանակումների այդ 

հարթակում երբեմնի իրատես ու ինքնարար սուբյեկտի կարգավիճակ ունե-

ցող մարդն աստիճանաբար վերածվում է իրեն պարտադրված կեցության ե-

ղանակին նույնականացված կերպար հիշեցնող միաչափության, ով նաև մար-

դաբանական հիմունքներով կառուցարկված և իրեն երբեմնի ենթակա աշ-

խարհի փոխարեն ստիպված է ապրել իրենից օտարված մի աշխարհում, որին 

խոնհարվելով ու հնազանդվելով միայն կարող է գոյատևելու ակնկալիքներ ու-

նենալ10։ Ավելին, առերևույթ ազատ, բայց խորքում մարդու ցավերին ու հոգսե-

րին անհաղորդ, պարտադրված ցանկություններ ու պահանջմունքներ ար-

տադրող առարկայական ու գործնական այդ աշխարհում ինքնահղման անդ-

րադարձական փորձերի ճնշումների ու անձնական կյանքի տարածք քողարկ-

ված ներխուժումների արդյունքում ի վերջո ձևավորվում է ընդամենը մեկ ան-

գամ օգտագործվելու համար նախատեսված, «կարճաժամկետ» հոգեկերտ-

վածք ունեցող, լուսանցքային ու «հավատուրաց» մարդկանց մի բազմություն, 

ովքեր աշխարհը ընկալում են որպես օգտակար առարկաներով լցված խոր-

դանոց կամ «հանրախանութ», որտեղից այստեղ ու հիմա պետք է վերցնել ու 

սպառել ամեն հնարավորը, նախասիրությունները բավարարելու մեկ հնարա-

վորությունից անցնել մյուսին, քանի որ «հետոն» կարող է չգալ, կամ էլ եղածը 

կարող է լիովին արժեզրկվել11։ Էլ չասած, որ շատ դեպքերում ներկայացվածը 

ոչ թե սպառողի ճաշակին ու նիստուկացին համապատասխան ու խիստ ան-

հրաժեշտ ապրանք-տեսականի է, այլ ընդամենը հանրաճանաչ ապրանքանիշ 

է (բրենդ), ինչի գովազդումը ապրանքի է վերածում նաև մարդկանց զգաց-

մունքներն ու ճաշակը՝ առաջարկն ու պահանջարկը վերածելով նշանների մի-

ջոցով պարբերաբար մանիպուլյացիաներ անելու գործունեության։  

Ավելին, այն պատճառով, որ սոցիոմշակութային արժեքներն ու կենսա-

փորձը կեղծանմանակներով (սիմուլյակրներով) փոխարինած և «օտարված 

նշանների» աշխարհ (Բոդրիյար) ձևավորած վիրտուալ իրականությունը լիո-

վին չի կարգավորվում սոցիալականի կանոններով ու մեխանիզմներով, այդ 

պատճառով էլ այն գոյաբանական պատասխանատվության ոլորտից դուրս մի 

համակեցություն է, որի մեջ ներառվելու համար մարդը հարկադրված է ժա-

մանակավորապես հրաժարվել իր հիմնական կարգավիճակից և չլինել այն-

պիսին, ինչպիսին լինում է սովորական կյանքում։ Մի համակեցություն, երբ 

                                                 
9 Տե՛ս Бодрийяр Ж. Система вещей․ М․, 2001, էջ 170 -172։  
10 Տե՛ս Маркузе Г. Эрос и цивилизация. Одномерный человек. М., 2003, էջ 275։  
11 Տե՛ս Бауман З. Индивидуализированное общество. М., 2002, էջ 148։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

14 

«ես»-ի ու «դու»-ի մարդկային դիմանկարը շնչավորող հույսի և հուսահատութ-

յան, սիրո և ատելության և նմանատիպ այլևայլ երանգներով նրբորեն ասեղ-

նագործված էկզիստենցիալ գոյաբանության աշխարհն աստիճանաբար ու 

աննկատ արտամղվում է մարդկային կեցության արվարձաններ՝ ասպարեզը 

թողնելով անորոշ ու անդեմ «Այլի» առարկայական աշխարհին12։  

Ինչ խոսք, մարդը երկու աշխարհների բնակիչ է միաժամանակ և ապրում է 

ինչպես «ես»-ի ու «դու»-ի անձնավորված հարաբերությունների աշխարհում, 

այնպես էլ անըմբռնելի, անդեմ ու պատճառական կապերի տրամաբանությանը 

ենթակա մի աշխարհում (փորձի աշխարհ), որը նաև անհաղորդ է մարդու ցա-

վերին ու տագնապներին և չի կարող նրա փոխարեն ապրել նրան բաժին հա-

սած ճակատագիրը13։ Գոյաբանական մի համակարգ, որտեղ «ես»-ը ոչ թե իր 

նման աշխարհ նետված և ճակատագրով իրեն համարժեք դիմավորների հետ 

գործ ունի, որոնց միջոցով ավանդապաշտ հասարակության մարդը բացահայ-

տում ու ճանաչում էր իր անհատական ու սոցիալական ինքնությունը, այլ ինչ-

որ անորոշ ու անդեմ սոցիալական «այլոց» հետ, ովքեր ոչ թե մարդկային բովան-

դակություն ունեցող սուբյեկտներ են, այլ ընդամենը ընկալման դաշտի կառուց-

վածքը ներկայացնող և այլությունն ընդգծող անանձնական դերեր են14։  

Ի հավելումն ասվածի՝ ժամանակակից տեխնոլոգիական քաղաքակրթութ-

յունը ձևավորել է նաև վիրտուալ հնարավորությունների մի նոր «հանրախա-

նութ», որտեղ բացվում է նյութական բարիքների համար պայքարում մրցակ-

ցությունից դուրս մնացած, բարդույթներից տառապող, երկչոտ ու անվճռական 

մարդկանց «երկրորդ շնչառությունը», և նրանք հնարավորություն են ստանում 

զանազան հաղորդագրությունների միջոցով ինչ-որ չափով ինքնաիրացվել և ա-

ռերևույթ ընդլայնել իրենց կյանքի սոցիոմշակութային սահմանները։ Ճիշտ է, 

նրանք ընդամենը սոցիումի տեղեկատվական տարածության մեջ դեգերող 

մասնավոր շահառուներ են, բայց նաև ընդօրինակելի միակերպություններ են, 

և հանրային կյանքում նրանց դերն ու ազդեցությունը գնալով մեծանում են։ Այս 

առումով կարելի է ասել, որ արդեն իսկ ձևավորվել է «ցանցային քոչվորությու-

նը» խրախուսող վիրտուալ մի իրականություն, որի մեջ սոցիալականի հար-

կադրանքներից ու վերահսկողությունից դուրս մնացած և նստակյաց կյանքի 

հիմունքներից ինքնակամ կամ ճարահատյալ հրաժարված մարդն ասես տեքս-

տի կամ մշակույթի մակերևույթի երկայնքով՝ պատկերների տարածության մեջ 

սահող կերպար լինի15, ում նաև զրկել են գոյաբանական անվտանգությունից ու 

անձնական կյանքի իրավունքից։ Բանն այն է, որ ֆիզիկական գոյատևման անհ-

                                                 
12 Տե՛ս Бубер М. Два образа веры. М., 1999, էջ 26։ 
13 Տե՛ս Ортега-и-Гассет Х․ Дегуманизация искусства․ М., 1991, էջ 262։  
14 Տե՛ս Делез Ж․ Логика смысла․ СПб․, 1999, էջ 282։  
15 Տե՛ս Делёз Ж., Гваттари Ф. Тысяча плато: Капитализм и шизофрения․ Екатеринбург, М., 2010, էջ 

12, 30։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

15 

րաժեշտությունից ծնված երբեմնի թափառաշրջիկ ու քոչվորական կյանքի մշա-

կույթը ժամանակակից աշխարհում վերածվել է միասնական ժամանակատա-

րածական մշակույթին խիստ բնորոշ մի կենսափիլիսոփայության, ըստ որի՝ 

այստեղ և ամենուր «բոլորն իրենց տանն են», և հետևաբար՝ ճանապարհորդութ-

յունն այլևս ո՛չ մեկնակետ ունի, ո՛չ էլ՝ վերջնակետ16։ Ավելին, վիրտուալ այդ աշ-

խարհում կարելի է քոչվոր դառնալ առանց տնից դուրս գալու, քանի որ աշխար-

հը կորցրել է իր տարածական սահմանները և վերածվել է քոչվորներով բնա-

կեցված «վիրտուալ տափաստանի»։ «Տափաստանների մարդը» վիրտուալ տա-

փաստանի վերածված քաղաք է տեղափոխվել։  

Իրական «ես»-ից տարբերվող վիրտուալ «ես» ու վիրտուալ ինքնություն 

ձևավորող ցանցային այդ աշխարհն այսօր արդեն ինքնիշխանությունից 

զրկված մարդկանց զանգվածային արտադրության մի ասպարեզ է, որտեղ 

ինքնության հետ «խաղացող» և այն հեշտությամբ փոխող մարդը կանգնած է 

գոյության սեփական սահմանների, հետևաբար նաև՝ ինքնանույնականաց-

ման կոորդինատների կորստի վտանգի առաջ։ Այս առումով հավանական է 

նաև, որ գոյության պայմանների վիրտուալացումը կամ, այլ կերպ ասած, ա-

պագոյաբանականացումը ի վերջո այնպես կփոխի կարգի հարկադրական կո-

լեկտիվ ձևերի սոցիալական բովանդակությունը, որ ոչ հեռու մի անցյալում 

կյանքի մշակութային, նպատակաուղղված ու կանոնակարգված ենթարկու-

մից մարդը գրեթե անգիտակցորեն ու ինքնակամ կսկսի ենթարկվել թվային 

սարքերի ներքին ալգորիթմներին17։  

Խնդիրն այն է, որ սարդոստայն հիշեցնող վիրտուալ այդ իրականության 

մեջ կողմնորոշման կայուն կոորդինատներ չունեցող սոցիալական կեցությու-

նը նման է մի լաբիրինթոսի, որի անդուռ ու անպատուհան հարկաբաժիննե-

րում հիմնովին խճճված մարդու կյանքի ինքնաներկայացումը աստիճանա-

բար վերածվում է ինքնակեղծումների մի անվերջանալի շարքի, որի ամեն մի 

դրվագում տեղեկատվության ու հաղորդակցության դաժան ու անողոք լույսի 

ներքո հրապարակավ բեմականացվում են նրա անձնական կյանքի մանրա-

մասները՝ անպարկեշտության աստիճանի թափանցիկ ու տեսանելի։ Մասնա-

վոր ու հանրային կյանքը տարանջատող սահմանների անհետացման արդ-

յունքում ի վերջո ձևավորվում է մեռնող քաղաքակրթություններին խիստ բնո-

րոշ «անպարկեշտ» մի իրականություն, որտեղ ավանդական մշակույթում լիո-

վին քողարկված մարդու դեմքը ևս անպարկեշտության աստճանի քողազերծ-

վում է, և, ինչպես Բոդրիյարն է ասում, ոչնչանում է անգամ սոցիալական կյան-

քին բեմականացման տեսք հաղորդող և հաղորդակցության պատրանք ստեղ-

ծող մարդու խաղացող կերպարը։ Առավել ևս, որ քաղաքակրթական, էթնիկ և 

                                                 
16 Տե՛ս Брайдотти Р. Путем номадизма // Введение в гендерные исследования. В 2 ч., Ч. II. 

Хрестоматия. СПб., 2001, էջ 138։  
17 Տե՛ս Кнорр-Цетина К., Брюггер У. Рынок как объект привязанности: исследование постсоциаль-

ных отношений на финансовых рынках // Социология вещей. Сборник статей․ М., 2006, էջ 308-309։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

16 

այլևայլ անհամատեղելի մշակույթների խառնուրդից ստացված խճանկարա-

յին այդ աշխարհում ձևավորվող «արտմշակութային» մարդու «խառնածին» 

տարատեսակը նաև հավատի ու բարոյական ռեսուրսներից և ինքնանախա-

գծման շարժառիթներից զրկված պայմանական նույնականություն է18։ Ինչպես 

ասում են՝ յուրաքանչյուր մշակույթ իրեն բնորոշ «հիվանդություններից» ձևա-

վորում է մի կերպար, ում հոգեկերտվածքն ու խառնվածքն արտացոլում են 

տվյալ ժամանակների մարդաբանական հնարավորությունները19։  

Մնում է հուսալ, որ անհայտ կեցության նոր աշխարհներ, կյանքի նոր հո-

րիզոններ ու անհայտության նոր նավահանգիստներ բացահայտելու հնարա-

վորություններ ստացած ժամանակակից մարդու մեջ դեռևս ապրում է հողին 

նայելու խոնարհությունը պահած կոպտատաշ նախնին, ով մի վերջին անգամ 

կվերապրի Ադամի մեղսագործության դրդառիթների ողջ խորությունը և ռեա-

լության անտանելի քաղցից դրդված, ինչպես որ նախաբնիկ Դրախտում պա-

տահեց, կրկին պարտազանց կլինի, կմեղանչի և ինքն իրեն կվտարի իր իսկ 

ստեղծած անմեղսունակ ու անպարկեշտ իրականությունից՝ փաստելու հա-

մար, որ նախախնամության ուժերն այնուամենայնիվ միջամուխ են մարդու 

ճակատագրին, և նրա կյանքի ուղին աղետից աղետ ընթացող ուխտագնա-

ցություն է։ Նաև փաստելու, որ Միտքը կարող է մոռանալ դյուրաբեկ ու վա-

ղանցուկ ապրումներից ծնված կյանքի տխուր վեպի ցավալի մանրամասները, 

բայց արյունաքամվող Սրտի վրա սպիները մնում են։  

Մթնշաղի մեջ պարտազանց Ադամի հոգին է ճախրում։ Աշխարհն էկզիս-

տենցիալ է։  

  
ЭДВАРД АРУТЮНЯН – Профанация экзистенциального контекста восприятия: 

Человек в «виртуальных степях»․– Культура организации жизни - это контекст вос-

приятия, позволяющий человеку увидеть, осмыслить мир во всей его целостности и 

построить собственное «убежище» онтологической безопасности. Однако жизнь - это 

незавершенная драма поиска возможностей, на одном из этапов которой радикальные 

трансформации в культурном контексте сосуществования могут лишить человека тех 

характеризующих его эмпирическую природу факторов, которые ранее более или менее 

точно очерчивали настоящее и будущее его жизни, меру и пределы его автономии․ 

Проблема в том, что каждому контексту восприятия свойствен свой набор культурных 

«болезней», которые способны не только внутренне разрушить социальные и антропо-

логические основания онтологического «убежища» данной эпохи, но и лишить человека 

его метафизической и трансцендентной сущности.  

Исходя из этой реальности, в статье онтологический порядок современного индивидуа-

листического (ориентированного на себя) общества рассматривается как форма сосу-

ществования, лишённая общего культурного контекста «старения вместе», где тенденции 

утраты автономного бытия человека становятся антропологическим вызовом и явно 

подрывают прежние основания существования человека в обозримом горизонте жизни. 

 

                                                 
18 Տե՛ս Гирц К. նշվ․ աշխ․, էջ 421։  
19 Տե՛ս Фуко М. Психическая болезнь и личность․ СПб., 2009, էջ 166։  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

17 

Ключевые слова։ культура жизни, онтологический порядок, культурный контекст, ав-

тономия, общество возможностей, виртуальный мир, кочевая реальность, экзистен-

циальная разгрузка 

  

EDVARD HARUTYUNYAN – Profanation of the Existential Context of Perception: Man in 

the “Virtual Steppes”․– The culture of life organization is a context of perception that enables a 

person to see and comprehend the world in its entirety and to construct his own “shelter” of 

ontological security. Yet life itself remains an unfinished drama of searching for possibilities, 

during which, at certain stages, radical transformations in the cultural context of coexistence may 

deprive a person of those factors constitutive of his empirical nature—factors that once, more or 

less accurately, outlined both the present and the prospects of his life, as well as the measure and 

limits of his autonomy. The problem lies in the fact that each context of perception carries its own 

set of cultural elements, capable not only of internally undermining the social and anthropological 

foundations of the ontological “shelter” of a given era, but also of depriving man of his 

metaphysical and transcendental essence.  

From this perspective, the ontological order of modern individualistic (self-oriented) society 

appears as a form of coexistence that lacks a shared cultural context for “growing old together.” 

In such a society, the tendencies toward the loss of autonomous existence have emerged as 

challenges of anthropological magnitude, which directly erode the foundational principles of 

living life within a visible horizon. 

 

Key words: culture of life, ontological order, cultural context, autonomy, society of possibilities, 

virtual world, nomadic reality, existential fate, eхistential unloading  

 
References 
Bakhtin M.M. Estetika slovesnogo tvorchestva, Moscow, 1979, s. 312-313 (in Russian). 
Batay ZH. Proklyataya chast': Sakral'naya sotsiologiya, Moscow, 2006, s. 354 (in Russian). 
Bauman Z. Individualizirovannoye obshchestvo. M., 2002, s. 148 (in Russian). 
Bodriyyar J․ Sistema vesçey․ M․, 2001, s. 170, 172 (in Russian). 
Braydotti R. Putem nomadizma // Vvedeniye v gendernyye issledovaniya. V 2 ch., CH. II. 

Khrestomatiya. SPb., 2001, s. 138 (in Russian). 
Buber M. Dva obraza very. M., 1999, s. 26 (in Russian). 
Delez ZH․ Logika smysla․ SPb., 1999, s. 282 (in Russian). 
Deloz ZH. Gvattari F. Tysyacha plato: Kapitalizm i shizofreniya․ Yekaterinburg, M., 2010, s. 12, 30 

(in Russian). 
Epshteyn M․ Filosofiya vozmozhnogo․ Modal'nosti v myshlenii i kul'ture․ SPb., 2001, s.191-193 (in 

Russian). 
Fuko M. Psikhicheskaya bolezn' i lichnost'․ SPb., 2009, s.166 (in Russian). 
Girts K. Interpretatsiya kul'tur․ M., 2004, s. 421 (in Russian).  
Khosle V. Krizis individual'noy i kollektivnoy identichnosti // Voprosy filosofii. 1994. № 10, s. 15 

(in Russian). 
Khyubner B. Proizvol'nyy etoc n prinuditel'nost' estetiki. Mn., 2000, s . 116,148  (in Russian). 
Knorr-Tsetina K., Bryugger U. Rynok kak ob"yekt privyazannosti: issledovaniye postsotsial'nykh 

otnosheniy na finansovykh rynkakh // Sotsiologiya veshchey. Sbornik statey․ M., 2006, s. 308-
309 (in Russian). 

Markuze G. Eros i tsivilizatsiya. Odnomernyy chelovek. M., 2003, s. 275 (in Russian). 
Ortega y Gasset, J. Degumanizatsiya iskusstva. Moscow, 1991, s. 262 (in Russian). 
Sartr ZH.-P. Bytiye i nichto: Opyt fenomenologicheskoy ontologi, Moscow, 2000, s. 156 (in Rus-

sian). 
Tul'chinskiy, G.D. Postchelovecheskaya personologiya. St. Petersburg, 2002, s. 450 (in Russian). 


