
Փիլիսոփայություն 
                     

 

29 

 

ՍՏԱՏՈՒՍՆԵՐԻ ՏԵՍՈՒԹՅՈՒՆԸ ԱՆՏԻԿ ՀՌԵՏՈՐԻԿԱՅՈՒՄ 

 

ԱՏՈՄ ՎԱՐԴՈՒՄՅԱՆ    

Երևանի պետական համալսարան 

 
Մարդկության հոգևոր մշակույթի զարգացման գործընթացում փիլիսոփայության 
նշանակալի դերը դրսևորվում է ոչ միայն գիտելիքների ստվար ծավալով, այլև ընդ-
հանրապես գիտելիքի ձևավորման, հիմնավորման և արժևորման իր մեթոդաբա-
նությամբ: Որքան էլ մեր միտքը սկզբունքորեն հակված է օբյեկտիվության և ճշգր-
տության, կենդանի կյանքը, առավել ևս մարդկային իրողությունները եղել ու մնում 
են տարամետ մեկնաբանությունների, հաճախ համարժեք, բայց և միմյանց հակա-
սող պատկերացումների ծիրում: Եվ դրա «մեղավորը» ոչ թե մեր մտքի թերացումն է 
կամ անհետևողականությունը, այլ ցանկացած երևույթի հնարավոր նկարագրութ-
յունների անսպառելիությունը՝ աշխարհի համընդհանուր իրողությունների հետ 
համադրություններում: Այսօրինակ հանգամանքը դժվար, եթե չասենք՝ անհնարին 
է դարձնում հատկապես մարդկային կյանքի երևույթների, դեպքերի ու իրադար-
ձությունների ունիվերսալ սահմանումն ու գնահատականը: Ճշմարտության և մոլո-
րության, բարու և չարի, օգտակարի և վնասակարի, արդարի և անարդարի, ընդու-
նելիի և մերժելիի, լավի և վատի… զատման, տարանջատման միանշանակ չափա-
նիշի հարցը այսօր էլ փիլիսոփայական բուռն բանավեճերի օրակարգում է: Այն 
խնդիր է հասարակական կյանքի, սոցիալական գործընթացների կազմակերպման 
պրակտիկայում: 
Նման խնդիրների համակարգման և մեկնության առաքելությամբ դեռևս անտիկ 
մշակույթում կյանքի կոչվեց հռետորիկան՝ իբրև բանավեճի, փաստարկման եղա-
նակով ընդհանուր եզրահանգման, համոզման հասնելու պրակտիկ մեթոդաբա-
նություն, աշխարհայացքային հարցերին փիլիսոփայական հիմնավորմամբ լու-
ծումներ առաջադրելու հնարավորություն: Այդ առաջադրումներում իրենց արդիա-
կանությամբ մշտապես առանձնանում են ստատուսների և լոկուսների մասին տե-
սությունները, որոնք այսօր էլ երբեմն մշակված, բայց ավելի հաճախ տարերայնո-
րեն գործառվում են մասնավորապես դատական և քաղաքական գործընթացներում, 
կենդանի ելույթներում, քննարկումներում ու դեբատներում: Երդվյալ ատենակալ-
ներով դատարանների ներդրման մեր հեռանկարում և քաղաքական դաշտի դեմոկ-
րատացման մեր իրականությունում ավելի քան կարևոր են թվում ընդհանրապես 

                                                 
 Հոդվածը պատրաստվել է «Տրամաբանության, փաստարկման և ճարտասանության բաղադրիչների 

ներդրում և զարգացում բուհական կրթական ծրագրերում» ԵՊՀ ներքին դրամաշնորհի շրջանակներում: 
Ատոմ Վարդումյան – փիլ. գիտ. թեկն., ԵՊՀ փիլիսոփայության պատմության, տեսության և 

տրամաբանության ամբիոնի դոցենտ 

Атом Вардумян – канд. филос. наук, доцент кафедры Истории, теории философии и логики ЕГУ 

Atom Vardumyan – PhD, Associate Professor, Chair of History, Teory of Philosophy and Logic, YSU. 

Էլ․ փոստ՝ avardumyan@ysu.am. ORCID: https://orcid.org/0009-0008-1633-9398.  

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 12.03.2024 

Գրախոսվել է՝ 14.03.2024 

Հաստատվել է՝ 29.03.2024 

© The Author(s) 2024 
 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2024, Vol. 15, No. 1(43), մարտ, 29-43 

https://doi.org/10.46991/BYSU:E/2024.15.1.029 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0008-1633-9398


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

30 

հռետորիկայի և հոդվածում ներկայացված տեսությունների լուսաբանումն ու իմա-
ցությունը այդ ոլորտներում գործունեություն իրականացնողների համար: 

 

Բանալի բառեր – հռետորիկա, հռետորիկայի տեսակներ, վիճահարույց հարց, ելույթի 
ստրատեգիա, ստատուսներ, լոկուսներ, արտատրամաբանական փաստարկ, սահմա-
նում և գնահատական, բացարկ 

 
 «Ես գիտեմ, որ ոչինչ չգիտեմ»: Եթե սոկրատեսյան այս հանրահայտ արտա-

հայտության մեջ ամփոփված է մարդկային իմացական հնարավորություննե-

րի նվազությունը աշխարհի իրողությունների բովանդակության բարդության 

համեմատ, ապա մեկ այլ՝ «Ճանաչիր ինքդ քեզ» կարգախոսը հուշում է ոչ պա-

կաս բարդ ու անսպառելի իրողության՝ մարդու՝ աշխարհի մեկնաբանության 

խնդրում վերը նշված հնարավորություններին վիճակված նույնչափ դժվա-

րությունների մասին: Եվ դա առաջին հերթին վերաբերում է սոցիալական եր-

ևույթների, դրանց արտացոլումը հանդիսացող մարդկային ընկալումների, 

դրանք բնութագրող պատկերացումների, սահմանումների, գնահատող չա-

փանիշների, արժեքների… մեկնությանը, ինչը Սոկրատեսի ժամանակներից ի 

վեր խանդավառում է մարդկային միտքը բոլոր մակարդակներում՝ սկսած ա-

ռօրեականից մինչև գեղարվեստականն ու փիլիսոփայականը: Որքանո՞վ է 

մարդը ի վիճակի ճիշտ ընկալել շրջակա իրականությունը, ինչպե՞ս տարան-

ջատել ճշմարտությունը մոլորությունից կամ կեղծից և ի՞նչ չափանիշով, ո՞րն 

է բարու և չարի, օգտակարի և վնասակարի, արդարի և անարդարի, օրինակե-

լիի և մերժելիի, լավի և վատի… ջրբաժանը, սահմանազատման բացարձակ 

սկզբունքը, հարցեր, որոնց պատասխանները որքան անհրաժեշտ, նույնքան 

ոչ միանշանակ են հասարակական կյանքի, սոցիալական գործընթացների 

կազմակերպման պրակտիկայում:  

Մարդու կյանքն ու աշխարհը, ի տարբերություն կույր և խիստ օրինաչա-

փություններով գործող բնության, ազատ է, սկզբունքորեն կամ հիմնականում 

անկանխատեսելի, և նրա աշխարհայացքի ձևավորումը՝ որոշակի տարածա-

ժամանակային տեղային մշակութային օրինաչափություններով հանդերձ, 

շատ դեպքերում իրավիճակով կողմնորոշված: Այսօրինակ բնութագիրը 

դժվար, եթե չասենք՝ անհնարին է դարձնում մարդկային կյանքի երևույթների, 

դեպքերի ու իրադարձությունների ունիվերսալ սահմանումն ու գնահատա-

կանը: Դրանք խնդիրներ են, ինչպես նկատում է Արիստոտելը, «որոնց շուրջ 

մենք խորհրդակցում ենք, և որոնց մասին մենք չունենք խիստ որոշակի կա-

նոններ»1: Եվ քանի որ այդ ոլորտում ցանկացած լուծում, մեկնաբանություն 

կամ գնահատական հիրավի մշտապես վիճարկելի է, ուստի սոցիալական 

գործառույթ, կիրառություն կարող է ունենալ միայն որոշակի պայմանակա-

նությունների, պայմանավորվածությունների, նկատառումների և դրանց վրա 

                                                 
1 Аристотель. Риторика. В кн. «Античные риторики». Изд. «Московского университета». М., 1978, с. 21. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

31 

ձևավորված պատկերացումների, արժեքների ու չափանիշների համաձայնեց-

ման դեպքում: Այս եղանակով հասարակական կյանքը կազմակերպելու, հա-

մակարգելու առաքելությամբ կյանքի կոչվեց հռետորիկան, որի շրջանակնե-

րում հնարավոր էր դառնում հարցի կամ երևույթի համակողմանի մեկնաբա-

նություններում ոչ միայն իմաստավորել բովանդակությունը՝ դրանով որոշա-

կիություն հաղորդելով իմացությանը, ոչ միայն բարոյահոգեբանական առու-

մով դրանք ընդունելի դարձնել, այլև այդ միջոցի ընձեռած հնարավորություն-

ներով կոնկրետ դիրքորոշում և վարք ձևավորել սուբյեկտի ու մարդկային գոր-

ծունեության մեջ ընդհանրապես: Եվ այս ճանապարհով է կայանում փիլիսո-

փայությունը՝ վերացական իմաստասիրությունից իմաստուն կիրառական 

աշխարհայացքի վերակերպվելով, մի բան, որի իրականացմանն էին ուղղված 

սոփեստների ստեղծած հռետորիկա-փիլիսոփայություն դասավանդող 

դպրոցները հին Հունաստանում2: 

Հռետորիկայի նման առաքելությունը, կարևորումը ավելի քան հասկանալի 

ու արդարացված էին հին Հունաստանում, քանի որ անտիկ դեմոկրատիայի 

ժամանակներում կյանքի գրեթե բոլոր ոլորտներում (իրավական, քաղաքա-

կան, կառավարման և այլն) վճռորոշ էին ներգործուն խոսքի ուժը, ժողովրդա-

կան լսարանին համոզելու կամ տարհամոզելու պրակտիկան, բանավիճային 

մեթոդով, քննարկումային եղանակով ամեն տեսակ խնդիրներին լուծում տա-

լու ընթացակարգերը, մինչև իսկ՝ գիտական-իմաստասիրական մտքի, երկե-

րի, մշակույթի ձևավորման տիրույթում: 

Լինելով բանավիճային (ռեալ կամ վիրտուալ) գործընթաց և իր առջև ունե-

նալով համոզմունքի ձևավորման խնդիրը՝ հռետորիկայի համակարգում կար-

ևորվում է ելույթի նպատակի, ըստ նպատակի՝ արծարծվող հիմնահարցի բո-

վանդակային որոշարկման, դրման (ելույթի ստրատեգիան) և ելույթի ընթաց-

քում այդ նպատակին տանող եղանակների ու միջոցների (տակտիկան) նա-

խատեսման և իրացման մշակումը: Ասել է թե՝ պահանջվում է հռետորի կող-

մից նախնական հետազոտական համառ աշխատանք, մատուցվելիք հիմ-

նախնդրի խորը իմացություն դրան առնչվող փաստերը ու իրողությունները 

որոնելու-բացահայտելու, տարբեր տեսանկյուններից մոտենալու, հնարավոր 

սահմանումների, մեկնաբանությունների ու գնահատումների ուղղությամբ, ո-

րոնցով էլ հենց սկսվում է հռետորության առաջին փուլը որպես լիարժեք գի-

տական գործունեություն3: 

Մինչ դրանց հանգամանալից դիտարկմանն անցնելը կարևոր է անդրադառ-

նալ անտիկ տեսություններում ներկայացվող հռետորիկայի տեսակների 

                                                 
2 Տե՛ս Ա. Ս. Վարդումյան, Փիլիսոփայություն-փիլիսոփայական փաստարկում-հռետորիկա, «Բան-

բեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն», Եր., 2013, № 2, էջ 11-12: 
3 Տե՛ս Մ. Գ. Մելքոնյան, Հրեղեն խոսքի ուժը, ԵՊՀ հրատ., Եր., 1979, էջ 11: Պ. Մ. Պողոսյան, Հռե-

տորական արվեստի մասին, ԵՊՀ հրատ., Եր., 1994, էջ 13: Ա. Ս. Վարդումյան, Հռետորիկա. Ար-

վեստ թե գիտություն, «Սիոն», Երուսաղեմ, 2002, № 1-2-3, էջ 61: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

32 

խնդրին, քանի որ, դրանց զանազանություններով պայմանավորված, նկատելի 

տարբերություններ են ենթադրվում ելույթի տակտիկայի և ստրատեգիայի որո-

շարկման հարցում: Այդ խնդրի առնչությամբ հանդիպում ենք զանազան հիմքե-

րով (ըստ կիրառության ոլորտի, ըստ ոճի, ըստ առարկայի և այլն) ամենատարբեր 

դասակարգումների, որոնցում, առավել ընդհանուրների կողքին, տեղ են գտել 

սոցիալական կյանքի կոնկրետ իրավիճակների հետ անմիջապես կապվող ելույ-

թի տեսակներ՝ քաղաքական, դատական, բեմական, գիտական, ներբողական, 

հոգևոր, խրախճանքի, դամբանական, ռազմական և այլն4: Դրանց որոշակի զա-

նազանությամբ հանդերձ՝ թե՛ ոճական և թե՛ տիրույթների մեծապես խաչվող հա-

մադրությամբ անտիկում առավելապես ընդունված է այդուհետ այլևս դասա-

կան-ավանդական տարբերակումը, ըստ որի՝ առանձնացվում են հռետորական 

խոսքի երեք տեսակներ (մյուսներն այս կամ այն կերպ ամփոփվում են դրան-

ցում)՝ դատական (գնահատման-iudiciale), քաղաքական (խորհրդակցական-

deliberativum) և հանդիսավոր (իրազեկման-demonstrativum): Թերևս հասկանալի 

է, և կարիք չկա նշելու, որ դրանք անթափանցելիորեն մեկուսացած չեն միմյան-

ցից, և յուրաքանչյուր տեսակ, նպատակահարմարության բերումով կամ ըստ ըն-

թացքում առաջացող իրավիճակի, անհրաժեշտության, կարող է ներառել մյուս-

ներին առավել բնորոշ ձևեր ու հնարքներ:  

Դրանցում իրենց բանավիճային-մրցակցային բնույթով առանձնանում են 

դատականը և քաղաքականը, որոնցում ենթադրվում է արծարծվող խնդրին 

ներհակ կողմերի (մեղադրող և պաշտպանական, կառավարող և ընդդիմա-

դիր), որպես կանոն, տարբեր մոտեցումներ, առաջարկվող հակընդդեմ լու-

ծումներ, անկյունագծորեն հակադիր գնահատականներ: Ասել է թե՝ կողմերի 

համար ավելի քան կարևորվում է հիմնահարցի ներկայացումը թե՛ բովանդա-

կային (իմացական) և թե՛ որակման (արժեքային) առումով: Իսկ որպես նշա-

ձող ու բացարձակ արժեք հանդես են գալիս «արդար» և «անարդար» (դատա-

կան հռետորիկայում) և «օգտակարի» և «վնասակարի», ոչ օգտակարի (քաղա-

քական հռետորիկայում) զույգ կատեգորիաները: Տեղին է նկատել, սակայն, որ 

ոչ միայն իրավագիտության կամ քաղաքագիտության, այլև փիլիսոփայության 

մեջ հնարավոր չէ գտնել համընդհանուր մի բնութագիր, համապարփակ մի 

մեկնաբանություն, ճշգրիտ տրամաբանական մի հիմնավորում, որով վերջնա-

կանորեն կսահմանվի դրանց բովանդակությունը: Այս կատեգորիաները գոր-

ծառելով իբրև սոցիալական իրողությունների բնութագիր՝ այս կամ այն կերպ, 

այս կամ այն չափով արտացոլում են հասարակության տարբեր միավորների 

շահերն ու հետաքրքրությունները, մշակութային, աշխարհայացքային տար-

բեր ռեալությունները և, դրանով պայմանավորված, մշտապես իրենց վրա 

կրում են տեղայնության, ժամանակայնության, ոչ սակավ նաև՝ իրավիճակայ-

                                                 
4 Տե՛ս Վ. Միրզոյան, Ճարտասանություն, «Իրավունք» հրատ., Եր., 2010, էջ 56: Марк Туллий 

Цицерон. Три трактата об ораторском искусстве. Изд. «Наука». М., 1972, էջ 5: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

33 

նության դրոշմը: Այն, ինչ արդար կամ անարդար է որակվում տվյալ իրողու-

թյան մեջ, որակապես այլ, եթե ոչ հակառակ մեկնաբանություն ու գնահատա-

կան կունենա այլ հանգամանքներում: Անգամ նույնականության (չափանիշի 

նույնական կիրառության) կամ հավասարության (արարքի և հակազդման, 

պատժի) ակնհայտ ու տրամաբանական սկզբունքները ունիվերսալ, բավա-

րար, իսկ հաճախ խելամիտ չեն կարող լինել սոցիալական իրողությունների 

բոլոր խնդիրների լուծման համար: 

Նույնը վերաբերում է նաև քաղաքական խոսքին: Այստեղ էլ նպատակային 

գերխնդիրը մնում է առաջադրվող գաղափարը համոզմունքի և գործունեու-

թյան դրդապատճառի վերածելը: Սակայն, ի տարբերություն դատական խոս-

քի, որի նշանաբանը «արդարն» է և «անարդարի» զատումը, խոսքի այս տեսա-

կում կողմնորոշիչը «օգտակարի» և «վնասակարի» (ոչ օգտակարի) հասկացու-

թյուններն են, այդ տեսանկյունից առկա իրավիճակի մեկնաբանությունն ու 

նկարագիրը և առանձնապես՝ ներկաներին (լսարանին) դրա անմիջական վե-

րաբերելիության բացահայտումը: Որպես ճշմարտության չափանիշներ (երևի 

ավելի ճիշտ է ասել՝ նախապատվության կողմնորոշիչներ) առաջին պլան են 

մղվում սոցիալական, բարոյական, հոգեբանական և նման այլ գործոններ, ո-

րոնք ինքնին նոր նկարագիր, երանգներ ու նշանակություն են հաղորդում 

«ճշմարտություն» հասկացությանը (արժեբանական հիմնավորվածություն, 

հասարակայնորեն արդարացվածություն, ընդունված ավանդույթային ձևե-

րին, նորմերին, կարծրատիպերին, նախատիպային օրինակներին, հանրային 

կարծիքին համապատասխանություն և այլն) ու կոչված են համոզմունք, դիր-

քորոշում և վարքագիծ ձևավորելուն5: 

Հասկանալի է, որ նման գործառույթով առավել կարևորվում են մարդկանց 

քաղաքական, սոցիալական և կենսական շահերն ու հետաքրքրությունները 

շոշափող փաստարկները, որոնք, որպես կանոն, մատուցվում են արտահայտ-

ված պաթոսով, հուզականությամբ և երևակայությունը բորբոքող զանազան 

համեմատություններով ու կանխատեսումներով: Եվ, ի տարբերություն դա-

տական խոսքի, որտեղ մեղադրական կամ պաշտպանական ելույթները կա-

ռուցվում են հիմնականում իրավական նորմերին առնչվող (իրավական գնա-

հատման) փաստարկներով, քաղաքական խոսքը հնչում է իբրև քննադատու-

թյուն կամ դրվատանք, ջատագովություն, որում ներկայացվում է խնդրո ա-

ռարկայի բարոյական, արժեքային, օգտակարության, մարդկայնորեն գնահա-

տելի նշանակությունը, այդ առումով՝ նրա ցանկալի կամ մերժելի բնութագի-

րը: Տեղին է հիշատակել, որ այսօրինակ մոտեցումն իսպառ չի բացառվում նաև 

դատական պրակտիկայում, բայց այնտեղ այն կարող է հանդես գալ սոսկ իբրև 

լրացուցիչ գործոն, «մեղմացուցիչ դեպք հանցանաց», բայց ոչ երբեք՝ վճռորոշ 

հիմնավորում: 

                                                 
5 Տե՛ս Ա. Ս. Վարդումյան, Ճշմարտության պրոբլեմը հռետորության մեջ, «Գիտական աշխատու-

թյունների ժողովածու», Եր., «Մանկավարժ», 1998, էջ 196: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

34 

Ահա այսօրինակ նկարագրով և անտիկ դեմոկրատիայում դատական ու 

քաղաքական պրակտիկայում հռետորական խոսքին վերապահված ավելի 

քան նշանակալի դերով պայմանավորված՝ ելույթի նախապատրաստության 

պրոցեսում (մասնավորապես՝ Inventio (նյութի հայթայթում) և Dispositio (նյու-

թի բաշխում, տեղադրություն, կարգավորում) բաժիններում)6 հռետորի հա-

մար առաջնային է դառնում հիմնական մեթոդաբանության մշակումը, ինչը 

վերապահվում էր, այսպես կոչված, ստատուսների տեսությանը, և ինչը, ըստ 

վիճարկվող հարցի բովանդակային որոշարկման և դրա նպատակային լուծ-

ման, գոյաբանական, իմացաբանական և արժեբանական տարբեր մոտեցում-

ներ էր առաջադրում: Հասկանալի վերապահությամբ ( քանի որ այն որոշակի 

կանխորոշում է նաև տակտիկական նախընտրություններ) կարելի է պնդել, որ 

ստատուսների տեսությունը հիմնականում վերաբերում էր ելույթի բուն 

ստրատեգիային և իրացնում էր այն:  

Ստատուսների (status, stasis – բուն բովանդակությամբ՝ մարտի պատրաստ 

մարտիկի կեցվածքը) համակարգը և դրան զուգահեռ լոկուսների համակարգը 

կազմում են խոսքի բովանդակության տեսության (նյութի հայթայթման, գյուտի, 

ինչպես նաև վիճահարույց հարցին մոտեցման) անալիտիկ մասը՝ ծառայելով ի-

բրև նյութի աղբյուր՝ քննարկվող հարցի վերակառուցման համար: Դրանք նախ-

ևառաջ ուղղված են ունկնդրի ողջախոհության և առօրյա բարոյականության 

արժեքներին ու ընկալումներին, կարծրատիպային պատկերացումներին7: 

Մինչ կենդանի ելույթին կամ ռեալ քննարկումին հասնելը հռետորը խնդիր 

ունի վիճահարույց հարցի վերաբերյալ իբրև դիտակետ ներկայացնելու այն 

տեսանկյունը, որն առավել նպաստավոր ու հեռանկարային կլինի սեփական 

դիրքավորման համար: Այս առումով առաջարկվում է հնարավոր չորս տար-

բերակ (ստատուս). ելույթը, հիմնավորումը նախապատրաստել ըստ հիմ-

նախնդրի ներկայացվածության (թե որքանո՞վ է փաստական ապացուցված, 

հիմնավորված կամ վիճարկելի դեպքի իրողությունը), ըստ որակավորման 

(անվիճարկելիության դեպքում՝ որքանո՞վ է ճիշտ բնութագրված), ըստ արժե-

վորման (թե տվյալ բնութագրով հանդերձ՝ ընդհանուր առմամբ ի՞նչ նշանա-

կություն կարող է ունենալ կամ գնահատվել) և ըստ աղբյուրի (թե որքանո՞վ է 

իրավասու կամ արժանավոր առաջադրողը): Դրանցից որևէ մեկի առաջադր-

ման ուղղվածությամբ էլ հռետորը կառուցում է իր խոսքը՝ գործադրելով հա-

մապատասխան փաստարկներ և տակտիկական հնարքներ:  

Փաստորեն, ըստ իրականության, բովանդակության, նշանակության և 

վստահելիության աստիճանի՝ վիճահարույց հարցը քննարկվում է չորս տե-

սակի խնդրառությամբ՝ ա) հաստատման ստատուս (coniecturalis) - արդյո՞ք 

                                                 
6 Տե՛ս Ա. Ս. Վարդումյան, Հռետորիկա շատերի և յուրաքանչյուրի համար, Եր., ԵՊՀ հրատ., 2019, 

էջ 139-142: 
7 Տե՛ս Гаспаров М. Л. Античная риторика как система. В кн. «Античная поэтика». Изд. «Наука». М., 

1991, էջ 33: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

35 

տեղի ունի, իրողությո՞ւն է ներկայացվածը, բ) սահմանման ստատուս (fini-

tionis) - որքանո՞վ է դեպքը համապատասխանում ներկայացված սահմանմա-

նը-բնութագրին, գ) գնահատման ստատուս (qualitatis) - ինչպե՞ս գնահատել 

ներկայացվածը բարոյականության, ընդհանուր շահի ու հետաքրքրության 

տեսակետից, դ) բացարկի ստատուս (translationis, praescriptionis) - որքանո՞վ է 

իրավասու կամ բարոյապես ընկալելի, ընդունելի ինքը՝ ներկայացնողը8: 

Մեր իմացությանը, դեպքերի և իրադարձությունների մասին մեր պատկե-

րացումների հիմնական մասը մեզ հասու է իբրև միջնորդավորված գիտելիք: 

Դրանց փաստական իրողության անմիջական ականատեսը կամ մասնակիցը 

չլինելով՝ մենք, որպես կանոն, ապավինում ենք ողջախոհության միջակայքում 

տեղավորվող գաղափարներին պարզապես հավատալու սովորույթին կամ 

տրամաբանական կշռադատություններով, եզրահանգումներով հավաստիա-

նալու մեթոդաբանությանը9: Նման պրակտիկան բնորոշ ու լայն գործածական 

է ինչպես առօրյա, սովորական կյանքում, այնպես էլ սոցիալ-քաղաքական, ի-

րավական (հետաքննչական, դատական) հարաբերություններում, գիտական-

տեսական ուսումնասիրություններում: Եթե որևէ դեպքի կամ իրադարձութ-

յան առնչությամբ առկա չեն փաստական ապացույցներ (ականատեսների 

վկայություններ, տեխնիկական միջոցներով արձանագրություններ, ինքնա-

խոստովանություն և այլն), և դրանց այդպես եղած լինելը և ընդհանրապես ե-

ղած լինելը ըստ էության մտքի բացահայտումներ են (անգամ դրանց առնչվող 

կամ վերագրվող որոշ պարագաների առկայությամբ), ապա, կախված մոտեց-

ումների, սկզբունքների, այլ չափանիշների տարբերություններից, կհանգեց-

նեն բոլորովին տարբեր կամ ոչ մի եզրակացության: Ուստի այն, ինչն ընդամե-

նը մտքի (անգամ տրամաբանական) արգասիք է (տեղի ունեցած լինելու, այդ-

պես եղած լինելու, տվյալ անձի կողմից կատարված լինելու և այլ առումով), 

մտքի այլ համատեքստում, փաստարկման այլ համակարգում, իրավիճակի 

այլ մեկնաբանության պարագայում միշտ ենթակա է կասկածի, եթե ոչ՝ ուղղա-

կի հերքման: Եվ դրա «տրամաբանությունն ու գոյության իրավունքը» իմաս-

տասիրական այն ճշմարտությունն է, որ իրողությունն արտացոլող (ի տարբե-

րություն վերացական-տրամաբանական կառուցվածքների) ցանկացած 

միտք, պնդում, դատողություն որոշակի իմաստ, նշանակություն ունեն աշ-

խարհն այդպես տեսնելուն հակող գործոնների տվյալ համակարգում, տվյալ 

աշխարհայացքում: Այս փիլիսոփայությամբ կողմնորոշվելու և այս մեթոդա-

բանությամբ առաջնորդվելու հորդոր է պարունակում հաստատման ստատու-

սը, որով այսպես թե այնպես, այս թե այն չափով, գիտակցված-նպատակաս-

լաց կերպով թե տարերայնորեն գործառում են մարդիկ ինչպես առօրյայում, 

                                                 
8 Տե՛ս Гаспаров М. Л. Античная риторика как система, էջ 29: 
9 Տե՛ս Шакаряан Г. Г. Проблемы детерминации и функционирования философкого знания. изд. 

«Ереванского университета», Ер., 1982, с. 74: «The Works of Thomas Reid D.D.». Now Fully Collected 

With Selections From His Unpublished Letters, v. 1, Seventh Edition, Edinburgh, 1872, էջ 470: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

36 

այնպես էլ մասնագիտական ոլորտներում, ինչն առավել նկատելի, կիրառելի 

ու արդյունավետ է քաղաքական և առավել ևս՝ իրավական-դատական պրակ-

տիկայում:  

Հաստատման ստատուսը, խիստ տրամաբանական կշռադատությունների, 

փաստարկների հետ մեկտեղ և գուցե առավել, ենթադրում է հիմնավորման այլ 

գործիքակազմ, որը անտիկ տեսություններում ներկայացվում է որպես լոկուս-

ների մասին տեսություն: «Լոկուս»՝ բառացի նշանակում է տեղ (հռետորիկայի 

համատեքստում՝ որպես նախադրյալ), որի վրա կառուցվում է հիմնավորումը 

մտահանգման եղանակով: Քանի որ այդ տեսություններում չենք հանդիպում 

հասկացության վերջնական սահմանման, ապա առավել լայն բնութագրութ-

յամբ կարելի է ներկայացնել. լոկուսները պատմականորեն ձևավորված, մշա-

կութաբանորեն ընդունված-ճանաչված, գործնականում արդարացված, որոշա-

կի ընդհանրականություն ու կայունություն ունեցող այն պատկերացումներն են 

(համամարդկային, ազգային ավանդույթներ, սովորույթներ, ֆետիշներ, նախա-

պաշարմունքներ, սիմվոլներ, սոցիալ-հասարակական արժեքներ, մշակութա-

յին, քաղաքական, իրավական չափանիշներ, բարոյական վարքի նմուշներ, հա-

վատալիքային, ընդհանուր ընդունված կարծրատիպային ֆիգուրներ և այլն), ո-

րոնք, չունենալով խիստ տրամաբանական մեկնաբանություն կամ գիտական 

հիմնավորում, մարդկային գիտակցության մեջ անքննելի, անքննադատ, անա-

ռարկելի, անվերապահ ընդունվող աքսիոմի նշանակություն, իմաստ ունեն, և 

որոնք գործառվում են իբրև հիմք, նախադրյալ տրամաբանական-ապացուցո-

ղական կառուցվածքներում (մտահանգումներում)՝ խոսքին հիմնավորվածու-

թյուն, համոզչականություն ապահովելու նպատակով: Թերևս այդ մասին է Գ. 

Ա. Բրուտյանի դիտարկումը փաստարկման գործընթացում գործառվող միջոց-

ների առնչությամբ. «Սխալ կլիներ ենթադրել, թե աքսիոմներն օգտագործվում 

են միայն մաթեմատիկական և նման տիպի գիտություններում: Հասարակա-

կան գիտությունները նույնպես օգտվում են աքսիոմներից…, որոնց ճշմարտու-

թյունը տրամաբանական ապացուցման կարիք չի զգում, քանի որ հաստատված 

է մարդու դարավոր արտադրական պրակտիկայում»10: 

Մասնավորապես դատական պրակտիկայում անտիկ տեսությունները ա-

ռաջարկում են այդ ոլորտում առավել կիրառական մի շարք լոկուսներ, տա-

րաբնույթ փաստարկներ, որոնցով իրացվում է հաստատման ստատուսը, հիմ-

նավորվում կամ հերքվում է տվյալ դեպքի կամ իրադարձության իրողությու-

նը: Դրանք դրսևորվում են տարբեր բնույթի փաստարկներում. ա) «անձից 

բխող»՝ Ունե՞ր արդյոք պատճառ, մտադրություն…., Արդյոք կարո՞ղ է նման 

վարք/դաստիարակություն/կենսագրություն/նախասիրություն ունեցող մեկը 

դա անել…, Որքանո՞վ է դա իրագործելի այսպիսի կառուցվածք/առողջություն/ 

                                                 
10 Գ. Ա. Բրուտյան, Տրամաբանության դասընթաց, ԵՊՀ հրատ., 1987, էջ 415: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

37 

տկարություն/մարզվածություն ունեցող մարդու համար… և այլն. բ) «իրավի-

ճակից բխող»՝ Ինչպե՞ս է հնարավոր տվյալ տեղում…, այդ իրավիճակում..., օր-

վա այդ ժամին…, եղանակային այդ պայմաններում… և այլն, գ) «հանցանշան-

ներից բխող»՝ Ինչպե՞ս կարող էին վկայություններ կամ ականատեսներ չլինե-

ին…, հետքեր/հետևանքներ չմնային… և այլն, դ) «մասնակցությունից բխող»՝ 

Ինչպե՞ս կարող էր տուժողը թույլ տալ/հանդուրժել/չհասկանալ/չնկատել/չդի-

մադրել…, Որքա՞ն է հավանական այդքան մասնակիցների, բոլորի (միաժա-

մանակ) անուշադրությունը/շահախնդրությունը/անտարբերությունը/չիմա-

նալը/մոլորությունը… և այլն11: 

Որքանո՞վ ապացուցողական, առավել ևս՝ համոզչական ներուժ կարող են 

ունենալ նմանատիպ փաստարկները լսարանի կարծիքին ներգործության 

համար: Ելնելով մարդու՝ ողջախոհության շրջանակներում աշխարհը, իրերն 

ու երևույթները համակարգելու առավել ընդհանրական մեթոդաբանությու-

նից՝ կարելի է կարծել, որ դրանք եթե ոչ ավարտուն, վերջնական, ապա գոնե 

նշանակալի ձևավորումներ «կհրահրեն» ունկնդրի պատկերացումներում: 

Չմոռանանք, որ լսարանը, անգամ երդվյալ ատենակալների կազմը, բնավ էլ 

բաղկացած չէ միայն մասնագիտական (իրավագիտական) պատրաստություն 

ունեցող անձանցից: 

Ամփոփելով կարելի է հաստատման ստատուսը սահմանել որպես ռացիո-

նալ եղանակով ներկայացված դեպքի, իրադարձության, տեղի ունեցածի, ան-

ձի մասնակցության (և այլն) մասին պնդումներին ուղղված (կողմ կամ դեմ) 

հիմնավորման մեթոդ-համակարգ, որն իբրև փաստարկում (կամ հակափաս-

տարկ) գործառում է ամենատարբեր գործոնների, պարագաների և տրամա-

բանական տարբեր խստության (հաճախ նաև՝ արտատրամաբանական) ըն-

կալում-պատկերացումներով՝ վիճահարույց հարցի հնարավորությունը կամ 

գոյությունը վիճարկելու (հաստատելու կամ ժխտելու) նպատակով:  

Ինչպես արդեն նշվեց, հաստատման ստատուսը իբրև ելույթի ստրատեգիա 

իմաստ ունի փաստական ապացույցների բացակայության պարագայում: 

Մինչդեռ հռետորը հաճախ ստիպված կլինի գործ ունենալ անվիճարկելի դեպ-

քի կամ երևույթի հետ և ընդունել փաստական իրողությունը: Այս պարագա-

յում առաջին պլան է գալիս սահմանման ստատուսը, որի տեսական հիմքում 

ընկած է աշխարհը, իրերն ու երևույթներն այլ կերպ տեսնելու, այլ կերպ ըն-

կալելու, այլ կերպ մեկնաբանելու անսպառ հնարավորությունը: Կրկին նկա-

տենք, որ եթե բնագիտության մեջ ֆիզիկական երևույթները հնարավոր է բնու-

թագրել որոշակի կայուն, հաստատուն նկարագրով և արտացոլել համեմա-

տաբար ավարտուն սահմանումներով, ապա հասարակական-սոցիալական 

երևույթներին տրվող սահմանումները միշտ «տառապում» են խիստ պայմա-

                                                 
11 Տե՛ս Гаспаров М. Л. Античная риторика как система, էջ 30-31: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

38 

նականության, իրավիճակայնության, դյուրին փոփոխելիության, միակողմա-

նիության հակվածության «քրոնիկ արատներով»: Դրա վկայությունն են բա-

րու, արդարի, գեղեցիկի, օգտակարի և այդօրինակ նշանակալի այլ կատեգո-

րիաների սահմանման դարավոր փորձերը, ինչը կրկին հավաստում է մարդ-

կային իրողությունները որևէ վերջնական սահմանում-նկարագրով սպառելու 

անկարելիությունը, այլընտրանքային որակումները բացառելու անհնարինու-

թյունը և ենթադրում՝ յուրաքանչյուր կոնկրետ դեպքում, կոնկրետ իրավիճա-

կում հռետորի կողմից որևէ երևույթի ուրույն մեկնաբանության «իրավաչա-

փությունը»: 

Տրամաբանություն առարկայից մեզ հայտնի են սահմանման բազմաթիվ տե-

սակներ՝ սահմանում մերձավոր սեռի և տեսակային տարբերության միջոցով, 

գենետիկական սահմանում, օպերացիոնալ սահմանում, օստենսիվ սահմա-

նում և այլն: Եթե բնագիտության մեջ մեթոդաբանական տեսակետից դրանցից 

որևէ մեկը կամ ամբողջ համախումբը բավարար կարող է դիտվել առարկան 

կամ երևույթը սպառիչ ներկայացնելու համար, ապա սոցիալ-հասարակական 

իրողությունների ավարտուն մեկնությունը դրանց ֆունկցիոնալ-բովանդակա-

յին տեսանկյունից մասնակիորեն կարող է ընկալվել ընդամենը ձևի առումով: 

Բնագիտության սահմանումներում նշանակալի չի կարող լինել նպատակի, 

դրա կիրառականության գործոնը, և դրանք խստորեն ենթարկված են երևույթը 

օբյեկտիվ, մարդկային որևիցե հետաքրքրությունից անկախ արտացոլման պա-

հանջին: Մինչդեռ մարդու աշխարհում այլ են ու բազմակերպ թե՛ իրողություն-

ները և թե՛ դրանց մեկնությունները: Ինչպե՞ս վերջնականորեն սահմանել սպա-

նության, դիտավորության, արդարության, դավաճանության, վիրավորանքի, 

գթասրտության, հավատարմության, հայհոյանքի… և նմանատիպ երևույթնե-

րը, որպեսզի բավարարեն դրանց առնչվող հնարավոր բոլոր դեպքերին: Իսկ 

տեղայնացման դեպքում որքանո՞վ նույնական, առավել ևս՝ բոլորի կողմից ըն-

դունելի կլինեն միևնույն երևույթի հնարավոր սահմանումները: Դա մի ընդար-

ձակ ու ազատ դաշտ է հռետորի համար նոր մեկնաբանություններ, սահմա-

նումներ առաջադրելու, անգամ երբ թվում է, թե տվյալ երևույթի առնչությամբ 

ամեն ինչ պարզաբանված է: Ինչ խոսք, այս ստատուսի կիրարկումը ենթադրում 

է բանախոսի առանձնակի պատրաստվածություն, խորաթափանցություն, 

մասնավորապես՝ փիլիսոփայական անալիզի կարողություն: Բայց դա արդեն 

ստատուսների տեսության խնդիրը չէ:  

Ըստ էության, եթե հաստատման ստատուսը միտված է երևույթի տեղի ու-

նեցածության, գոյության վիճարկությանը, ապա, ի գործառություն սահման-

ման ստատուսի, առնչվում ենք արդեն իրողությունը, հաստատված երևույթը, 

դեպքը նպատակահարմար կերպով սահմանելու, բնութագրելու, ցանկալի 

լույսի ներքո մեկնաբանելու մեթոդին: Սահմանման ստատուսը «իրավունք», 

նպատակահարմարություն և հնարավորություն է հռետորին փաստարկման 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

39 

անհրաժեշտ բազայի ապահովմամբ սոցիալական ցանկացած երևույթի ինք-

նատիպ մեկնաբանության ու սահմանման համար, որը տեսական հիմք կծա-

ռայի հետագա հիմնավորումների համոզման գործընթացում:  

Փիլիսոփայական մտքի զարգացման ամբողջ ընթացքում մի տեսակ անկ-

յունաքարային խնդիր է եղել ու մնում մարդու գիտակցության մեջ, առավել ևս 

որոշումների կայացման գործընթացում գիտելիքի կոգնիտիվ-ռացիոնալ և 

արժեքային-իմաստավորող կողմերի համադրման կամ հակադրման տեսա-

կան փորձերը: Այդ երկընտրանքում, առավելապես և մասնավորապես փաս-

տարկման թեմատիկային առնչվող ժամանակակից աշխատություններում, 

ակնհայտ նախապատվություն է վերապահվում գիտելիքի սոցիալ-բարոյա-

կան նկարագրին12: 

Հռետորիկային՝ իբրև կիրառական գիտաճյուղի, նույնպես ավելի հարազատ 

է գիտելիքի որակումը դրա արժեբանական տեսանկյունից: Եվ հենց այդ նկա-

տառումով է առաջադրվում ելույթի կազմակերպման հաջորդ տարբերակը: Եթե 

սահմանման ստատուսը կոչված է վեր հանելու առարկաների, երևույթների 

բնութագիրը իրենց որակական հատկանիշներով և այսպես թե այնպես ընկալ-

վել-ընդունվել ճշմարտությանը իր համապատասխանությամբ, ապա վիճարկ-

վող խնդրին բոլորովին այլ մոտեցում է ենթադրում երրորդ ստրատեգիական 

ընտրությունը, այն է՝ գնահատման ստատուսը: Այնտեղ, որտեղ բախվում են 

մարդկային շահերն ու հետաքրքրությունները, որտեղ իրողությունների ինչ և 

ինչպիսին լինելուց զատ և գուցե առավել կարևորվում են դրանց նշանակությու-

նը, վերաբերումը այդ շահերին ու հետաքրքրություններին, որպես կանոն, ա-

ռաջին պլան է մղվում խնդրի արժեբանական դիտարկումը, դրա հասարակայ-

նորեն արդարացվածության չափանիշը, ինչը և հնարավոր է դարձնում այդ 

ստատուսի ներառումը հռետորի համոզման գործիքակազմում:  

Այս ստատուսի կեցութային հիմքը՝ արժեքային տարաբնույթ համակարգե-

րի ու աշխարհընկալման վրա ձևավորվող հասարակական պրակտիկան, ի-

րականությունն է, որտեղ ռեալ (ընդունված, գործող) պատկերացումների, չա-

փանիշների կողքին մշտապես առկա է այլ մոտեցումների և այլ արժևորում-

ների (նույնչափ տեղին ու արդարացված) անվերջ հնարավորությունը: Այն, ի-

նչն ինքնին, իբրև երևույթ, «բացարձակ չեզոք» մեթոդաբանությամբ, որևէ 

կոնկրետ իրավիճակից վերացարկված մեկնաբանությամբ (եթե դա հնարա-

վոր է սոցիալական հարցերում կամ իմաստ ունի) ներկայացվում է որոշակի 

կոնկրետ սահմանումով, այլընտրանքի (այլ սահմանման) բացակայության 

                                                 
12 Տե՛ս Ս. Հ. Հովհաննիսյան, Փաստարկման արտատրամաբանական տարրերը, ԵՊՀ հրատ., Եր., 

1997, էջ 4: Հր. Գ. Շաքարյան, Փաստարկման էթիկական-արժեքային տեսանկյունները, «Բանբեր 

Երևանի համալսարանի», Եր., 1996 , № 2, էջ 8: Брутян Г. А. Аргументация. Ер., 1984: «How I see 

Philosophy» (Waismann F.). In «Logical Positivism». (ed. By Ayer A. J.). New York. 1966., էջ 350–351: 

Perelman Ch and L. Olbrechts-Tyteca. The New Rhetoric. A Treatise on Argumentation. Unniversity of 

Notre Press, 1971, էջ 11: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

40 

(անհնարինության) դեպքում անգամ կարող է արժանանալ ամենատարբեր, 

նույնիսկ անկյունագծորեն միմյանց հակադիր գնահատականների: 

Ուստի կրկին նախընտրելի է թվում մարդկանց միասնականության հա-

մար հռետորիկայի կողմից ավելի հուսալի ու արդյունավետ հռչակված հա-

մոզման եղանակը, որի մեջ առանցքային դերակատարություն է վերապահ-

վում գնահատման ստատուսին: Վերջինս ավելի քան նպատակահարմար և 

ավելի քան պահանջված է մասնավորապես ոչ նպաստավոր սահմանման առ-

կայության պարագայում: Եթե հռետորի անկարողության կամ օբյեկտիվ ան-

կարելիության հետևանքով խնդրո առարկան ոչ մի կերպ չի «տեղավորվում» 

անհրաժեշտ-ցանկալի սահմանման շրջանակներում, ապա բանախոսին ո-

չինչ չի մնում անելու, քան «դրությունը փրկել»՝ անբարենպաստ որակումնե-

րով (սահմանված) երևույթը ներկայացնելու բարենպաստ-արդարացնող գնա-

հատականով: 

Այս ստատուսի կիրառութամբ եթե անգամ չի փոխվում տվյալ երևույթի առ-

կա սահմանումը, ապա առնվազն խնդրահարույց է դառնում դրա հանդեպ 

ստանդարտ-ընդունված վերաբերմունք-գնահատման ուղղակի գործադրման 

արդարացվածությունը՝ շահեկանության, նշանակալիության կամ գոնե բարո-

յականության տեսակետից:  

Գնահատման ստատուսը, փաստորեն, խնդրո առարկայի դիտարկում-

բնութագրումն է բարու, գեղեցիկի, արդարի, օգտակարի, նպաստավորի, ըն-

դունելիի, նախապատվելիի (և այլն) տեսանկյունից, որոնք մարդու աշխար-

հում կյանքի կազմակերպման առաջնահերթ չափանիշներ, սկզբունքներ ու 

միջոցներ են՝ պատմականորեն ու մշակութաբանորեն արդարացված: Իսկ գ-

նահատականների միանշանակություն կամ վերջնականություն (անգամ ի-

րավիճակի կամ հիմնախնդրի նույնականության դեպքում) մարդկային ընդ-

հանուր և անհատական շահերի, հետաքրքրությունների, կողմնորոշումների, 

մոտիվացիաների, ընկալման կարողությունների (և այլն) բազմազանության 

պարագայում ոչ միայն պրակտիկորեն առկա չէ, այլև տեսականորեն գրեթե 

անհնար է: 

Ելույթը նախապատրաստելիս առկա հանգամանքների, ակնհայտ փաս-

տերի, դեպքի բնութագրի բերումով միշտ չէ, որ հռետորը կարող է իրացնել վե-

րը նշված ստատուսներից որևիցե մեկը: Թե՛ դեպքի կամ մասնակցության 

փաստական իրողության, թե՛ անքննելի սահմանման և թե՛ անբարենպաստ 

գնահատականի անվիճարկելիության հանգամանքները բանախոսին թող-

նում են ձեռնունայն իր համար բարենպաստ դիրքորոշումը առաջադրելու, վի-

ճարկության դրվող դեպքը կամ երևույթը նպատակահարմար լույսի ներքո 

ներկայացնելու խնդրում: Նման իրավիճակներում ստատուսների տեսությու-

նը առաջարկում է այսպես կոչված վերջին հույսի ստրատեգիական տարբե-

րակը՝ բացարկի ստատուսը: Ըստ էության դա մի դիրքավորում է, որով բա-

ցասվում է խնդրի բովանդակային քննարկումը, հաստատման, սահմանման 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

41 

կամ գնահատական տալու հնարավորությունը՝ գործընթացը մղելով սուբյեկ-

տիվ դրդապատճառներով անբարեհույս ելակետի հերքման, որևէ առողջ 

քննարկում իրականացնելու անհնարինության եզրակացության:  

Հարկ է նշել, որ բացարկի «ստատուս» (նաև թույլատրելի) լինելը վիճարկ-

վում է որոշ հեղինակների կողմից այն նկատառումով, որ ի դեմս դրա (և ի 

տարբերություն մյուս ստատուսների) գործ ունենք ոչ թե փաստարկման, թե-

մայի շուրջ կշռադատություններով հիմնավորման հետ, այլ խուսանավելու մի 

ստրատեգիայի հետ, երբ հակընդդեմ փաստարկման փոխարեն առաջադր-

վում է ներկայացված պնդման ծագման աղբյուրի կամ հենց իրեն՝ ընդդիմա-

խոսին, անվստահելի, անարժան, անվայել կամ մերժելի որակումը, երբ բանա-

խոսը ուղղակի հրաժարվում է ներկայացված խնդրին անդրադառնալուց՝ ի-

րականում փորձելով դրա բացասմանը հասնել ներկայացնողին կամ ծագման 

աղբյուրը բացասելով («Եվ ով է ճշմարտությունից/օրենքից/բարոյականությու-

նից խոսում…», «Տեսեք, թե ում/ինչ է վկայակոչում…»): Առաջին հայացքից ոչ 

այնքան բարեխիղճ այս վարքի դրսևորումները ուշադիր լինելու դեպքում ան-

վերջ կարելի է նկատել հաղորդակցության բոլոր մակարդակներում՝ սկսած 

առօրյա շփումներից մինչև դատական ու քաղաքական ելույթները, ինչը խո-

սում է այս հնարքի կենսունակության ու, թերևս, արդյունավետության մասին: 

Եվ դա անպայման ունի թե՛ սոցիալ-իրավական կարգավորումների և թե՛ բա-

րոյահոգեբանական ընկալումների իր բացատրությունը, արդարացումն ու 

գործառույթը: 

Պատմական փորձով արդարացված թե տարերային անհետևողականութ-

յամբ մտքի ասոցիատիվ անցումները պայմանական կապեր, համեմատական 

միանմանության մոդելներ են ստեղծում անձի, ինստիտուտի, աղբյուրի վար-

քի, բնութագրի և նրանց ներկայացրած գաղափարի, հարցադրման, դիտար-

կումների միջև՝ նրանց հանդեպ ունեցած պատկերացումը, դրական թե բացա-

սական վերաբերմունքն ու գնահատականը մեխանիկորեն տարածելով նաև 

նրանց հարցադրումների վրա: Դրա ամրագրումն է դարերի խորքից եկող Ա-

ստվածաշնչյան բանաձևումը՝ «Չար ծառը չի կարող բարի պտուղ տալ»: Նման 

ենթադրությունն արդյո՞ք հաստատվում է մարդկության պրակտիկայով: Ավե-

լի շատ՝ այո, քան՝ ոչ: Եվ այդ պնդումն ինքնին հենց այդ պրակտիկայի, կյանքի 

փորձի վերլուծության արդյունք է: Թեև այդ նույն պրակտիկան չի բացառում 

նաև մերժված աղբյուրի կողմից կառուցողական և տեղին մասնակցության 

հնարավորությունը: Իսկ խիստ ռացիոնալ և կանոնակարգային մոտեցման 

դեպքում ցանկացած դատողության պետք է արձագանքել ըստ բովանդակու-

թյան, այլ ոչ թե ըստ ներկայացնողի: Եվ այնուամենայնիվ, առօրյայում թե ի-

րավաքաղաքական հարաբերություններում որևէ երևույթի մասին բնութագիր 

կամ գնահատական հնչեցնելիս որևիցե մեկը իր պնդմանը ծանր կշիռ կամ հա-

մոզչականություն հաղորդելու նպատակով հազիվ թե կփորձի վկայակոչել 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

42 

մարդկության-հասարակության ընկալումներում ոչ բարեհամբավ կամ մերժ-

ված մեկի իմաստախոսությունը կամ մեկնաբանումը, որքան էլ դրանք տեղին 

և հիմնավորված թվան: Հակառակ դեպքում մենք գործ կունենանք չխրախուս-

վող փաստարկի հետ, որը ներկա համատեքստում կարելի է որակել որպես 

«անտիլոկուս»:  

Նկատենք, սակայն, որ նման փաստարկումը արդարացված կարող է լինել, 

երբ գիտակցված կերպով կիրառվում է ընդդիմախոսի ներկայացրած պնդման, 

գաղափարի, գնահատականի վարկաբեկման կամ հենց իր՝ ներկայացնողի 

հանդեպ բացասականորեն կանխակալ դիրքորոշում ձևավորելու նպատա-

կով: Դրա գործածության ակնառու դեպքեր կարելի է արձանագրել հատկա-

պես քաղաքական դեբատներում, երբ ընդդիմախոսի ներկայացրած տեսակե-

տը արժեզրկելու նպատակով հիշատակվում է, որ նման մտքեր հանդիպում 

ենք մարդկությանը հայտնի պախարակելի վարքով, կենսագրությամբ, պատ-

մության մեջ «հերոստրատյան փառքի» հասած հակահերոսների գաղափար-

ներում: Եվ իրոք, փորձեք ազգի ճակատագրի կամ հեռանկարի վերաբերյալ 

թեկուզ ամենատեսական ելույթում ձեր կողմից առաջադրվող տեսակետը ամ-

րապնդել Ադոլֆ Հիտլերի «Իմ պայքարը» գրքից քաղված որևիցե, անգամ գրքի 

համատեքստից ու նպատակից անկախ, չեզոք մի գաղափարով և պատեհ ա-

ռիթ կստեղծեք ընդդիմախոսին ձեր պնդման իրավաչափությունը եղծելու, ձեզ 

նշված հեղինակի, նրա չարկամ կերպարի հետ նույնացնելու «իրողությամբ»: 

Ինչ խոսք, կլինեն անհատներ, ովքեր, թեկուզ ներքուստ, հիշատակված աղբ-

յուրը անհարկի համարելով, կփորձեն խորանալ պնդման ճշմարտացիության 

կամ արդարացվածության մեջ: Սակայն միջին վիճակագրական լսարանի հա-

մար տվյալ գաղափարից հրաժարումը հենց իրեն՝ բանախոսին մերժելով՝ ոչ 

միայն սպասելի է, այլև օրինաչափություն է: 

Իհարկե, ստատուսների տեսությունը, առաջադրելով ներկայացված չորս 

տարբերակները իբրև հռետորական ելույթի ստրատեգիան որոշելու հնարա-

վորություններ, չի սահմանափակվում դրանց մեկուսի վերլուծությամբ՝ մի 

կողմ թողնելով կամ անտեսելով հռետորական տակտիկական և արտահայտ-

չական բազմապիսի հնարքների նշանակությունը դրանց իրացման գործըն-

թացում: Վերջիններս ամփոփվում են բառագործածության, տրոպների, խոս-

քի ֆիգուրների և մի շարք այլ՝ միմյանց փոխլրացնող հնարքների մասին տե-

սություններում, որոնք ստատուսների տեսության հետ միասնաբար ամբող-

ջացնում ու գրեթե ավարտուն տեսքի են հասցնում հռետորիկայի մասին ուս-

մունքը անտիկ մշակույթում: 

 
АТОМ ВАРДУМЯН – Теория статусов в античной риторике. – Значительная роль 

философии в процессе развития духовной культуры человечества проявляется не только в 

более чем значительном объёме знаний, но и в методологии формирования, обоснования и 

оценки знаний в целом. Несмотря на то, что наш разум в своей основе склонен к объективности 

и точности, жизнь, особенно человеческие реалии, были и остаются предметом различных 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

43 

интерпретаций, часто эквивалентных, но также и противоречивых идей. И «виновником» его 

является не недостаток или противоречивость нашего мышления, а неисчерпаемость 

возможных описаний любого явления в сочетании с универсальными реалиями мира. Такая 

ситуация затрудняет, если не делает невозможным, особенно в отношении событий и фактов, 

определение и оценку человеческой жизни. Вопрос об истине и заблуждении, добре и зле, 

полезном и вредном, справедливом и несправедливом, приемлемом и неприемлемом, хорошем 

и плохом... до сих пор стоит на повестке горячих философских дискуссий и является проблемой 

в практике организации общественной жизни и процессов социального развития.  

С миссией интерпретации и координации таких проблем риторика была воплощена в жизнь 

в древней культуре как практическая методология достижения общего вывода, убеждения 

посредством аргументации и возможности предлагать философски обоснованные решения 

мировоззренческих проблем. В этом отношении своей современностью всегда отличаются 

теории о статусах и локусах, которые еще иногда разрабатываются, но чаще элементарно, 

широко используются, особенно в судебных и политических процессах, живых 

выступлениях, дискуссиях и дебатах. Более того, в нашей перспективе введения судов 

присяжных и в нашей реальности демократизации политического поля кажется более чем 

важным охватить и понять общую риторику и теории, представленные в статье, в частности 

для тех, кто активен в упомянутой области.  

 

Ключевые слова։ риторика, виды риторики, спорный вопрос, речевая стратегия, 

статусы, локусы, экстралогический аргумент, определение и оценка, отвод  

 

ATOM VARDUMYAN – The Theory of Status in Ancient Rhetoric․ – The significant role of 

philosophy in the development of spiritual culture of humanity is manifested not only in more 

than substantial volume of knowledge, but also in its methodology of formation and evaluation of 

knowledge at large. As much as our mind is fundamentally inclined to objectivity and accuracy, 

life, especially human realities, have been and remain to be subject to various interpretations, and, 

equivalent, but at the same time contradicting ideas. And its “culprit” is not the shortcoming or 

inconsistency of our thought, but the inexhaustibility of possible descriptions of any phenomenon 

in combination with the universal realities of the world. This fact makes it difficult – if not 

impossible – the universal definition and assessment of phenomena, events and developments of 

human life. The separation of truth and error, good and evil, useful and harmful, fair and unfair, 

acceptable and unacceptable, good and bad is still on the agenda of intense philosophical debates 

and a problem in the practice of organizing social life and social processes. With the mission of 

coordination and interpretation of such problems, rhetoric was brought to life in ancient culture 

as practical methodology enabling to achieve common conclusion and persuasion through 

argumentation, and an opportunity to propose philosophically grounded solutions to universal 

issues. Among them, the theories on statuses and loci are especially topical. Today, they are well-

elaborated theories that are widely used in judicial and political processes, live speeches, 

discussions and debates. Moreover, in our perspective introduction of jury courts and in today’s 

reality of democratization of the political field, it seems more than important to discuss rhetoric 

in general and the theories presented in the present article in particular, especially for those who 

are active in the mentioned spheres of activity. 

 

Key words։ rhetoric, types of rhetoric, controversial issue, speech strategy, statuses, locuses, 

extralogical argument, definition and assessment, rejection 

 


