
Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 
 

 

48 

 
ՊԱՏՄԱԿԱՆ ՀԻՇՈՂՈՒԹՅՈՒՆԸ ՈՐՊԵՍ ՍԵՐՈՒՆԴՆԵՐԻ 

ԻՆՔՆՈՒԹՅԱՆ ՇԱՐՈՒՆԱԿԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ 
ՍՈՑԻՈՄՇԱԿՈՒԹԱՅԻՆ ՏԵՔՍՏ 

 
ՀԱՄԼԵՏ ՍԻՄՈՆՅԱՆ    

Երևանի պետական համալսարան 
 

Մարդկության պատմության ընթացքը ցույց է տալիս, որ պատմական հիշողութ-
յանն ապավինելը սերունդների ինքնության շարունակականության հիմնական նա-
խապայմաններից է, քանի որ այն ապահովում է անցյալի հետ ներկայի կապն ու 
շարունակականությունը՝ միաժամանակ կարևոր նշանակություն ձեռք բերելով 
նաև ապագայի խոսույթում։ Պատմական հիշողության միջոցով ծանոթանում ենք 
նախնիների կյանքի կազմակերպման մշակույթին, որի մեջ ամփոփած են սերունդ-
ների նույնականացման համար անհրաժեշտ սոցիոմշակութային կոդերը՝ ավան-
դույթներն ու սովորույթները, կարծրատիպերն ու նախապաշարմունքները, միֆերը, 
ծեսերը, արգելանքները և այլն։ Կյանքի կազմակերպման յուրաքանչյուր մշակույթ 
հիմնված է պատմական հիշողության վրա և դրա միջոցով նոր սերնդին է փոխան-
ցում նույնականության համար առանցքային նշանակություն ունեցող արժեքավար-
քաբանական մի շարք առանձնահատկություններ։ Հանգամանք, ինչից հետևում է, 
որ գործող կյանքի մշակույթի մեջ ներառվելով՝ մարդն ամեն անգամ կանգնում է եր-
կընտրանքի առաջ և պարտավոր է որոշել, թե կհետևի վարքագծի այն կանոններին 
ու սոցիոմշակութային այն նորմերին, որոնք հատուկ են անցյալի կյանքի կազմա-
կերպման մշակույթին, թե կխմբագրի ու կարդիականացնի դրանց սոցիոմշակութա-
յին համատեքստը։  
Վերոնշյալ իրողություններից ելնելով՝ հոդվածում պատմական հիշողությունը ներ-
կայացվում է իբրև սերունդների ինքնության շարունակականության համար ա-
ռանցքային նշանակություն ունեցող նախապայման, իբրև անցյալի ինքնութենա-
կան արժեքներին հավատարիմ մնալու, սակայն միևնույն ժամանակ դրանք վերա-
նայելու և վերաարժևորելու յուրօրինակ համատեքստ։ 

 
Բանալի բառեր – պատմական հիշողություն, սերունդներ, անցյալ, կյանքի մշակույթ, գո-
յաբանական նախագիծ, ինքնություն, սոցիալական դիմակ, անցյալի վերակառուցում 
                                                 
 Համլետ Սիմոնյան – ԵՊՀ սոցիալական փիլիսոփայության, բարոյագիտության և գեղագիտու-
թյան ամբիոնի ասպիրանտ 
Гамлет Симонян – аспирант кафедры социальной философии, этики и эстетики ЕГУ 
Hamlet Simonyan –PhD Student at YSU Chair of Social Philosophy, Ethics and Aesthetics 
Էլ. փոստ՝ hamlet.simonyan@ysu.am․ ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6788-4187. 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 
4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 03.10.2024 
Գրախոսվել է՝ 07.10.2024 
Հաստատվել է՝ 15.11.2024 
© The Author(s) 2024  

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2024, Vol. 15, No. 3(45), նոյեմբեր, 48-60 
https://doi.org/10.46991/BYSU:E/2024.15.3.048 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

49 

 
Մարդկային համակեցության կազմակերպման, սերունդների սոցիոմշա-

կութային կյանքի կանոնակարգման, ինչպես նաև ինքնության շարունակա-
կանությանն ուղղված գործընթացներում մեծ կարևորություն է տրվում անց-
յալի ժառանգության պահպանմանը։ Վերջինս յուրաքանչյուր նոր սերնդի 
հնարավորություն է տալիս ձևավորելու իր ինքնությունը՝ ինչ-որ չափով հիմն-
վելով նախորդ սերունդներից փոխանցվող կենսափորձի, արժեքների և պատ-
մական հիշողության վրա. չէ՞ որ անցյալի հարուստ բովանդակության հետ 
կապը համապատասխան միջավայր է ստեղծում նույնականանալու և յուրա-
յինի կարգավիճակ ձեռք բերելու համար: Անցյալի ժառանգության պահպա-
նումը և փոխանցումը կարևոր են սերունդների միջև գոյաբանական կապն 
ամրապնդելու առումով, քանի որ այն ապահովում է միասնականության զգա-
ցում և խթանում է շարունակական զարգացման այնպիսի կյանքի մշակույթ, 
որը թեև գոյություն ունի «այստեղ և հիմա», սակայն «հարգում է» անցյալը և 
պատրաստ է արձագանքելու ապագայի մարտահրավերներին։  

Սերունդների կյանքի կազմակերպման ու կանոնակարգման մշակույթի ա-
ռանձնահատկություններին անդրադառնալիս անցյալի, ներկայի և ապագայի 
շուրջը հյուսվող հարցերն ու դրանցից բխող խնդիրներն ավելի ակնառու են 
դառնում, քանի որ մի կողմից «այնտեղ և այն ժամանակ» գործող կյանքի մշա-
կույթը շարունակում է ինչ-որ կերպ ազդել ներկայում ձևավորվող կյանքի 
մշակույթի վրա (անցյալը ձևավորում է ներկայի մասին մեր այսօրվա պատկե-
րացումները), սակայն մյուս կողմից ներկան վերափոխում է անցյալը՝ այն 
հարմարեցնելով իր պահանջներին։ Այս իմաստով կարելի է ասել, որ անցյալն 
առմիշտ դրոշմված է ներկայում, և դրան կենսական ուժ տվողը հենց պատմա-
կան հիշողությունն է։ Իսկապես, ինչպես նկատում է Ռիկյորը, անցյալին անդ-
րադառնալու մեր ունեցած միակ միջոցը հիշողությունն է, և հիշողությունից 
բացի՝ մարդկությունը չունի որևէ այլ ռեսուրս՝ իմաստավորելու այն, ինչ տեղի 
է ունեցել անցյալում1։ 

Մարդկության պատմությունն ուսումնասիրելիս պարզ է դառնում, որ 
պատմական հիշողության միջոցով անցյալի ժառանգության պահպանումը ոչ 
միայն սոցիալական համակարգերի կայունության, այլև ապագա սերունդնե-
րի ինքնության և արժեքների շարունակականության կարևոր նախապայման 
է։ Պատմական հիշողությունը կապ է ստեղծում անցյալի և ներկայի միջև և հ-
նարավորություն է տալիս հասկանալու և փոխանցելու այն, ինչը ձևավորում 
է սոցիալական համակարգերի մշակութային ու բարոյական հիմքերը։ 

Պատմական հիշողությանը վերաբերող ուսումնասիրություններն այսօր ու-
շադրություն են դարձնում այն հարցերին, թե ինչպես և ինչքանով են անցյալի 

                                                 
1 Տե՛ս Ricoeur P., Memory, History, Forgetting, The University of Chicago Press, Chicago and London, 
2004, էջ 21: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 
 

 

50 

իրադարձություններն արտացոլվում ներկայում, և ինչպես են ներկայի հանգա-
մանքներն ազդում անցյալում տեղի ունեցած իրադարձություններին տրվող 
մեր մեկնաբանությունների ու գնահատականների վրա։ Սերունդների փոխհա-
րաբերությունների տեսանկյունից այս հարցերը կարելի է վերաձևակերպել 
հետևյալ կերպ. ինչպե՞ս են սերունդները հիշում անցյալն ու վերաիմաստավո-
րում անցյալի կյանքի մշակույթը՝ իրարից տարբերվող սոցիալական, մշակու-
թային և քաղաքական պայմաններում, և ինչպե՞ս է պատմական հիշողությունը 
նպաստում սերունդների ինքնության շարունակականությանը։ 

Ճիշտ է, մերօրյա մարդն ապրում է «այստեղ և հիմա», բայց նրա կյանքի 
պատմությունն անցյալի հետ շարունակական կապի ու երկխոսության, ինչ-
պես նաև ապագայի որոշակի տեսլական հետապնդող գոյաբանական նախա-
գիծ է։ «...Մենք ընտրում ենք մեր անցյալն այնպես, ինչպես ընտրում ենք մեր 
ապագան»2,- գրում է Հայդեն Ուայթը։ Եվ իրոք, ընտրելով անցյալը՝ մենք ներգ-
րավվում ենք հիշողության վավերագրման գործընթացի մեջ, որը բնույթով 
ընտրողական է։ Տեղին է ասված, որ հիշողությունն ավելին է, քան պարզապես 
տեղեկատվության պասիվ պահպանում. այն ընտրողական և մեկնողական 
գործընթաց է3։ Սա նշանակում է, որ մենք ոչ թե պարզապես հիշում ենք անց-
յալում տեղի ունեցած բոլոր իրադարձությունները, այլ առաջնահերթություն 
ենք տալիս որոշ փորձառությունների, արժեքների և մեկնաբանությունների 
մյուսների նկատմամբ՝ ձևավորելով այն, ինչ հիշվում է, և այն, թե ինչպես է այն 
հասկացվում։ Այլ կերպ ասած՝ մենք ենք որոշում՝ որ կողմերն ընդգծել, որոնք՝ 
բաց թողնել կամ նույնիսկ ստորադասել: «Ես ձեզ ասացի ճշմարտությու-
նը...հիշողության ճշմարտությունը. այն ընտրում է, ոչնչացնում, վերափոխում, 
չափազանցնում, նվազեցնում, փառաբանում կամ վատաբանում, սակայն ի 
վերջո ստեղծում է իր իսկ իրականությունը...»4: Օրինակ՝ միևնույն պատմա-
կան իրադարձությունը մի սերնդի կողմից կարող է հիշվել որպես ազգային 
հպարտության դրվագ, իսկ մյուսի կողմից՝ որպես անկումների ժամանա-
կաշրջան: Յուրաքանչյուր սերունդ, հետևաբար, ընտրում է անցյալի իմաստա-
վորման այն տարբերակը, որը համահունչ է իր արժեքներին, քաղաքական 
նպատակներին կամ սոցիալական մտահոգություններին: Խոսքը, սակայն, ոչ 
միայն պատմականորեն դրական գնահատական ու հետևանքներ ունեցող ի-
րադարձությունների, այլև բացասական, ապակառուցողական ու տրավմա-
տիկ իրողությունների մասին է, ինչպիսիք են, օրինակ, ցեղասպանություննե-
րը, պատերազմները և այլն։ Այս առնչությամբ, օրինակ, հայ երիտասարդ 
սերնդի համար, ի տարբերություն իրենց ծնողների, որոնց հիշողություննե-
րում Խորհրդային Միության ժամանակաշրջանը որոշ չափով կապված է որո-

                                                 
2 White H., The Burden of History // History and Theory, Vol.5, No.2, 1966, p. 123. 
3 Տե՛ս Foster J., Memory: A Very Short Introduction, Oxford University Press, Oxford, 2009, էջ 6: 
4 Рушди С. Дети полуночи, Лимбус Пресс, СПб.-М., 2006, с. 149. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

51 

շակի դրական զուգորդումների հետ, այդ շրջափուլը դիտվում է որպես անց-
յալի մաս, որն ունի հատուկ պատմական կարևորություն, սակայն փոփոխված 
սոցիոմշակութային համատեքստում չի համապատասխանում ներկայիս սո-
ցիալ-քաղաքական խնդիրներին, արժեքային կողմնորոշումներին։ Ավելին, 
հաճախ Խորհրդային Միության մասին հիշողությունները բացասական երա-
նագավորում են ստանում, քանի որ երիտասարդ սերունդն այն կապում է 
սահմանափակումների, անձնական ազատությունների ճնշման և քաղաքա-
կան բռնաճնշումների հետ։ Հետևաբար՝ Խորհրդային Միության տարիները 
հիմնականում ընկալվում են ոչ թե որպես սոցիալական կայունության կամ 
հավասարության ժամանակաշրջան, այլ որպես անցյալ, որը խոչընդոտել է 
ազգային ինքնության և մշակութային զարգացման հնարավորությունները։  

Այս համատեքստում պետք է նաև հաշվի առնել այն հանգամանքը, որ սե-
րունդներին փոխանցվող պատմական հիշողությունը հեղինակավորված է․ 
դրանում ամփոփված են ազգի պատմության ընթացքում հայտնի դարձած հե-
րոս-փրկիչներն ու վերջիններիս նարատիվային վարքը։ Ռիկյորի կարծիքով՝ 
սա ինչ-որ իմաստով պարտադրված և պատմությամբ զինված հիշողություն է, 
ուստի կարող ենք կռահել, որ սերունդներին պարտադրվող հիշողությունն ու 
բաժին հասնող էկզիստենցիալ ճակատագիրը ծառայում են պատմության ու-
շագրավ, ինքնության առումով հիմնարար իրադարձությունների հիշատա-
կությանը5։ Իհարկե հասկանալի է, որ սերունդների ինքնության ձևավորման 
ու պահպանման գործընթացներում առանձնահատուկ դեր ու նշանակություն 
ունի առասպելաբանական բաղադրիչը։ Ամեն սերունդ յուրայինի կարգավի-
ճակում հաստատվելու համար յուրացնում և ապավինում է հիշողության մի-
ջոցով անցյալից փոխանցված առասպելներին ու պատումներին։ Քանի որ ա-
ռասպելները, էպիկական պատումները, լեգենդները գալիս են դարերի խոր-
քերից և կրում են այդ դարերի կենսակերպի ու մտածելակերպի հետքերը, ա-
պա կարող ենք ասել, որ դրանք լավագույնս արտացոլում են Աստծո, բնութ-
յան, հասարակության, մարդու, ազգի, պետության և այլ արժեքների ու եր-
ևույթների մասին տվյալ ժողովրդի արքետիպային պատկերացումները։ Եվ ու-
րեմն առասպելական կերպարների, հերոս-դյուցազունների քաջագործութ-
յունների, վարքի վերլուծությունը հսկայածավալ տեղեկություն կարող է տալ 
ոչ միայն նրանց, այլև տվյալ ազգի սոցիոմշակութային յուրահատկություննե-
րը որոշ իմաստով հասկանալու ու գնահատելու համար6: Սակայն, այս ամենի 
հետ մեկտեղ, պետք է մտապահել նաև, որ պատմական հիշողության բովան-
դակությունը կազմող առասպելները, միֆերն ու պատումները ոչ միայն 
նպաստում են սերունդների ինքնության շարունակականությանը, այլև որոշ 

                                                 
5 Տե՛ս Ricoeur P., նշվ․ աշխ․, էջ 85: 
6 Տե՛ս Ս․ Զաքարյան, Հայկական էպոսի հերոսների վարքագիծը ազգային ինքնության համա-
տեքստում // «Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն», № 2 (17), 
2015, էջ 3։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 
 

 

52 

առումներով կարող են սահմանափակել ինքնության արդիականացման հնա-
րավորությունները։ Խնդիրն այն է, որ անցյալի էական մասը կազմող հերոս-
ներն ու գաղափարական առաջնորդները, նրանց վարքային առանձնահատ-
կությունները նոր սերունդների համար կարող են վերածվել դոգմատիկ ու ան-
փոփոխելի խորհրդանիշների, որոնք պարտադրում են պատմական նույնութ-
յան շարունակությունը՝ արդեն իսկ հնացած և այսօրվա մարդուն խորթ ար-
ժեքների ու պատկերացումների տեսքով։ Այնպես է ստացվում, որ անցյալի 
հարցերն ու նախնիների չլուծված խնդիրները ուրվականի պես շարունակում 
են հետապնդել ներկայի մտածողությանն ու կյանքի մշակույթին՝ խաթարելով 
նոր սերնդի առաջնթացը և խոչընդոտելով գոյաբանական նախագծում կա-
տարվելիք փոփոխությունները։ Հիշողության՝ որպես մարդկությանը հե-
տապնդող ֆանտոմի կարգավիճակն ընդգծելու համար Դերիդան, վկայակո-
չելով շեքսպիրյան հայտնի հերոսի «Ժամանակն իր շավիղից դուրս է սայթա-
քել» արտահայտությունը, պնդում է, որ ժամանակն ինքնին խեղաթյուրված է. 
անցյալը, ներկան և ապագան զատորոշված չեն, քանի որ անցյալը երբեք ամ-
բողջությամբ չի անհետանում7, ինչը նշանակում է, որ անցյալի չպարզված 
հանգամանքները շարունակում են ձևավորել ներկան և ազդել ապագայի վրա 
ևս։ Չպարզված հանգամանքներ, չլուծված խնդիրներ, որոնք արտացոլվում են 
ներկայում՝ որպես նոր սերնդի գոյաբանական նախագծի մի մաս: Ու քանի դեռ 
վերոնշյալ խնդիրները գոյություն ունեն և արտահայտվում են սերունդների 
միջև փոխազդեցությունների համատեքստում, կարելի է ենթադրել, որ անցյա-
լով տարվելու հրապուրանքը կշարունակի մնալ անդիմադրելի:  

Պարզ է, որ պատմական հիշողությունը սերունդներին փոխանցվում է սո-
ցիալական փոխազդեցությունների միջոցով, քանի որ այն ձևավորվում և 
պահպանվում է համատեղ փորձառությունների, խորհրդանշանների և ար-
ժեքների ընդհանուր դաշտում, որտեղ մարդիկ հիշում և վերաիմաստավորում 
են անցյալը։ Ուսումնասիրողների շրջանում առանձնացվում են հիշողության 
փոխանցման երկու հիմնական եղանակներ. 

 Ընտանեկան պատմություններ: Սա հիշողությունների փոխանցման 
թերևս հիմնական ուղիներից է։ Ավագ սերունդները երիտասարդների հետ կի-
սում են անձնական փորձառությունները, ինչպես նաև իրենց նախնիներից 
ստացած բանավոր պատմությունները՝ այսպիսով անմիջական կապ ստեղծե-
լով անցյալի հետ։ Այս բանավոր պատմությունները մեծամասամբ վերաբե-
րում են ավագների կյանքի նշանակալից իրադարձություններին, որոնք կա-
րող են լինել ինչպես դրական (պատմական հաղթանակներ, տոհմի հաջո-
ղություններ, տոնակատարություններ), այնպես էլ բացասական, տրավմա-
տիկ (գաղթ, ցեղասպանություն, պատերազմ)։ Քանի որ ընտանեկան պատ-

                                                 
7 Տե՛ս Derrida J., Specters of Marx: The State of the Debt, the Work of Mourning and the New International, 
Routledge, New York and London, 1994, էջ 20-27: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

53 

մությունները վերաբերում են հիշողություններին, որոնք փոխանցվում են ա-
ռօրյա մակարդակում սոցիալական փոխազդեցությունների միջոցով, կարող 
ենք ասել, որ դրանք հաղորդակցական հիշողության (Յ. Ասսման) մի մասն են: 
Վերջինս, Ասսմանի դիտարկմամբ, ունի ոչ պաշտոնական և ոչ ինստիտուցիո-
նալացված բնույթ և, որպես կանոն, սահմանափակված է ոչ վաղ անցյալով՝ 
մոտ երեքից չորս սերունդ8։ Ի դեպ, հարկ է նշել, որ ընտանեկան պատումների 
միջոցով փոխանցվող հիշողությունը մեծապես հիմնված է ուժեղ հուզակա-
նության և տվյալ խմբի հանդեպ հավատարմության վրա։  

 Մշակութային սիմվոլներ: Պատմական հիշողությունն անմիջականորեն 
ներառված է նաև մշակութային արտեֆակտների մեջ, ինչպիսիք են արվեստը, 
գրականությունը, թատրոնը, երաժշտությունը և այլն։ Ճշմարիտ է ասված, որ 
մշակութային տարրերը առաջարկում են հիշողության ավելի խորհրդանշա-
կան ներկայացում, որն էլ վերաբերում է այն ձևին, թե ինչպես են սերունդները 
հիշում և մեկնաբանում անցյալը ավելի կառուցվածքային և ինստիտուցիոնալ 
միջոցներով։ Ասվածից երևում է, որ ի տարբերություն բանավոր պատմված 
(հաղորդակցական) հիշողությունների՝ մշակութային սիմվոլների միջոցով փո-
խանցվող հիշողությունը բնույթով ինստիտուցիոնալ է, քանի որ այն հենվում է 
համակարգված գործընթացների վրա, որոնք ապահովում են հավաքական գի-
տելիքների և ինքնության պահպանումն ու փոխանցումը։ Հիշողությունն այս ի-
մաստով հեռու է առօրյա փորձից. այն պահպանվում է խորհրդանիշների, ծի-
սակատարությունների և տեքստերի միջոցով9։ 

Վերոնշյալից պարզ է դառնում, որ մեր հիշողությունները մեծապես կախ-
ված են սոցիալական այն միջավայրից, որում գտնվում ենք։ Մ. Հալբվախսը 
պատմական հիշողության սոցիալական պայմանավորվածության մասին 
գրում է. «Շատ ժամանակ, երբ հիշում եմ, ուրիշներն են ինձ դրդում դա անել. 
նրանց հիշողությունը գալիս է ինձ օգնության, իսկ իմն ապավինում է նրանց 
հիշողություններին...Իմաստ չունի փնտրել, թե որտեղ են դրանք պահվում՝ իմ 
ուղեղում, թե իմ գիտակցության ինչ-որ անկյունում, որտեղ միայն ես մուտք 
ունեմ, քանի որ դրանք վերհիշվում են արտաքին ազդեցությունների ներքո, և 
այն խմբերը, որոնց անդամն եմ ես, ցանկացած պահի ինձ հնարավորություն 
են տալիս վերակառուցելու դրանք...»10: Այս մոտեցումը ենթադրում է, որ մենք 
հիշում ենք ոչ միայն անձնական փորձառությունների հիման վրա, այլ նաև սո-
ցիալական այն փոխազդեցությունների, որոնք մեզ զինում են խորհրդանիշնե-
րով ու պատումներով։ Փաստորեն, պատմական հիշողության ուսումնասի-
րություններում նախևառաջ պետք է մտապահել, որ սոցիալական միջավայրն 
անմիջականորեն ազդում է այն եղանակների վրա, թե ինչպես ենք ներկայում 

                                                 
8 Տե՛ս Assmann J., Communicative and Cultural Memory, In Erll A., & Nünning A. (Eds.), Cultural Memory 
Studies: An International and Interdisciplinary Handbook, Walter de Gruyter, Berlin, 2008, էջ 109-118։ 
9 Տե՛ս նույն տեղը։ 
10 Halbwachs M., On Collective Memory, The University of Chicago Press, Chicago and London, 1992, p. 38. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 
 

 

54 

հիշում և գնահատում անցյալը։ Հանգամանք, որն արդեն իսկ հուշում է անց-
յալի փոփոխական լինելու կամ այլ կերպ ասած՝ ներկայի պայմաններին ու 
պահանջներին հարմարվելու ընդունակության մասին։ Եվ այս տեսանկյունից 
պատմական հիշողությունը հաճախ սահմանվում է որպես անցյալի վերակա-
ռուցում (ռեկոնստրուկցիա)՝ ներկայի լույսի ներքո11։ Իսկապես, ներկան պետք 
է վերափոխի և վերակառուցի անցյալը, որովհետև եթե նախկինում պատմա-
կան հիշողությունը սերունդների համար ուղղակիորեն ծառայում էր որպես 
անցյալի կենսափիլիսոփայության, անցյալի կյանքի մշակույթի պասիվ վե-
րարտադրման միջոց, ապա այսօր՝ հետարդի «արագ ժամանակներ»-ում, սե-
րունդների միջև հետզհետե խորացող անջրպետն անցնելու և ինքնության շա-
րունակականության համար պատշաճ պայմաններ ապահովելու համար 
անհրաժեշտ է պատմական հիշողության որոշակի տարրերի և համակարգե-
րի արդիականացում։ Այսպես հիշողությունը կծառայի սերունդների ինչպես 
«այստեղ և հիմա», այնպես էլ «այնտեղ և հետո» ապրելու գոյաբանական ծրագ-
րերի իրականացմանը։  

Այս իմաստով Ջ. Հ. Միդը ևս պնդում է, որ անցյալն անընդհատ վերստեղծ-
վում և վերաձևավորվում է, ավելին, ըստ նրա՝ անցյալն ինքնին ամենևին էլ անց-
յալ չէ. միայն ներկայի հետ նրա կապն է հիմք դառնում անցյալականության հա-
մար։ Եվ իրոք, անցյալը, որպես այդպիսին, իմաստալից է դառնում այն ժամա-
նակ, երբ դիտարկվում է ներկայի հետ կապերի ու հարաբերությունների տե-
սանկյունից, քանի որ հենց ներկայում է, որ կարևորում և մեկնաբանում ենք 
անցյալի հիշողությունները։ Անցյալը, որը կառուցարկվում է այսօրվա մի նոր 
խնդրի տեսանկյունից, հիմնված է շարունակականությունների վրա, որոնք 
մենք բացահայտում ենք ներկա իրողություններում, և այդ անցյալը ծառայում է 
մեզ այնքան ժամանակ, քանի դեռ վաղվա հառնող իրականությունը չի պար-
տադրում այս ամենը մեկնաբանող մի նոր պատմություն12։ Անցյալի վերակա-
ռուցումը տեղի է ունենում այն ժամանակ, երբ պատմական հիշողության սուբ-
յեկտը (անհատը, սերունդը և այլն) գիտակցում է անցյալի հնացած ներկայաց-
ման անբավարարությունը հետարդի հասարակության առջև ծառացած սո-
ցիոմշակութային, քաղաքական մարտահրավերներին համարժեք պատասխա-
նելու հարցում։ Իրավիճակ, որը կարող է հանգեցնել մինչև անգամ սոցիալական 
փոփոխությունների, իսկ անցումային նման փուլերում ի հայտ կգան «նոր անց-
յալներ»՝ ներկայի ազդեցությամբ վերակառուցված հիշողություններ՝ օգնելու 
ձևավորել սերունդների գոյաբանական այնպիսի մի նախագիծ, որտեղ անցյալը, 
ներկան և ապագան համերաշխ կհամագոյակցեն։ 

Այս առնչությամբ պետք է նկատել, սակայն, որ մարդը՝ որպես պատմական 
հիշողության սուբյեկտ, դեռևս չի կարողացել զարգացնել իր առջև դրված 

                                                 
11 Տե՛ս Halbwachs M., նշվ․ աշխ․, էջ 34: 
12 Տե՛ս Mead G. H., The Nature of the Past, in John Coss (ed.), Essays in Honor of John Dewey, Henry Holt 
& Co., New York, 1929, էջ 241: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

55 

պատմական մարտահրավերներին համապատասխան ռազմավարություն, ո-
րը հիմնված կլինի անցյալի հետ կառուցողական երկխոսության, անցյալի վե-
րաարժևորման, ներկայի խնդիրների ընդունման, ինչպես նաև ապագայի հե-
ռանկարային նախագծի կառուցարկման վրա։ Այնպես որ, ինչպես կասեր Խ. 
Օրտեգա ի Գասետը, մարդուն տրվել են գործիքներ գոյության ավելի եռան-
դուն ձևի համար, բայց ոչ մի զգացում՝ իր պատմական պատասխանատվութ-
յան համար, ժամանակակից առաջընթացի ամբարտավանությունն ու ուժը 
մոռացության են մատնել սուբյեկտի ոգին, ուստի մարդիկ ոչ մի աղերս չունեն 
ոգու հետ, և նոր սերունդները պատրաստվում են տիրել աշխարհին, կարծես 
այն դրախտ է՝ առանց նախկին ոտնահետքերի, առանց ավանդական և բազ-
մաբարդ խնդիրների13։ Ճիշտ է, հետարդիության համատեքստում սերունդնե-
րի կյանքը կառուցադրող արժեհամակարգը արմատական վերանայման է են-
թարկվում, և ասպարեզ եկող նոր արժեքներն ու նորմերը փոխարինում են 
հներին։ Համանման փոփոխություններն առիթ են դառնում այն մտայնության 
արմատացման համար, որ անցյալն այլևս հեռու և օտար մի երկիր է14, որին 
մերօրյա մարդը հասանելիություն չունի, այդուհանդերձ պետք է ընդունել, որ 
անցյալի և ներկայի փոխհարաբերության մասին այսպիսի դիրքորոշումը հղի 
է սերունդներին անցյալից փոխանցվող արժեքավոր փորձառություններից և 
դասերից զրկելու ու մանկուրտի վերածելու վտանգներով։ Միևնույն ժամա-
նակ, մարդկության պատմությունը քանիցս ցույց է տվել, որ անցյալն ապրում 
է մեր մեջ շատ ավելի ուժեղ, քան մեզ թվում է։ 

Մարդը, առերեսվելով անցյալի, ներկայի և ապագայի անխուսափելի կա-
պին, կարելի է ասել, դառնում է իր գոյաբանական կարգավիճակը որոշարկող 
սուբյեկտ։ Եթե կենդանիներին ի բնե տրված է գոյաբանական որևէ ծրագիր, ո-
րին նրանք հետևում են իրենց կյանքի ընթացքում, ապա մարդը, լինելով սո-
ցիալական էակ, միայն սոցիալականության պայմաններում կարող է ի կա-
տար ածել սեփական գոյաբանական նախագիծը։ Այլ բառերով՝ մարդը դատա-
պարտված է իր ուսերին տանելու այն պարտավորությունը, որ ինքը պիտի 
կառուցի սոցիալականացման իր միջավայրը, կերտի կյանքի մշակույթ, որը 
կապահովի համագոյակցության հարմար կենսապայմաններ։ Այս իմաստով 
կարելի է ասել, որ մարդկային կյանքի պատմությունը դեպի անկանխատեսե-
լի ապագան ձգվող մի դրամա է, նախնիների կողմից ավանդված մի սցենար, 
որին ամեն հաջորդ սերունդ ակամա առնչվում է։ Թե որքանով է նոր սերունդը 
հետևում նախնիների աշխարհում գործող էմպիրիկ այս կարգին, այլ հարց է։ 
Մի բան հստակ է. սերունդների կյանքի մշակույթը՝ որպես գոյաբանական սո-
ցիոմշակութային յուրահատուկ նախագիծ, երկատված է։ Նախևառաջ քանի 
որ պատմական հիշողության շնորհիվ անցյալի էմպիրիկ գաղափարախո-
սությունն ավանդվում է հաջորդ սերունդներին, կարելի է հետևություն անել, 
                                                 
13 Տե՛ս Ортега-и-Гассет Х., Восстание масс. Изд. АСТ, М., 2002, էջ 50-51: 
14 Տե՛ս Lowenthal D., The Past is a Foreign Country, Cambridge University Press, New York, 2025, էջ 3-8: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 
 

 

56 

որ պատմական հիշողությունն այս իմաստով սերունդների ինքնության շա-
րունակականության կարևորագույն նախապայմաններից է, որովհետև հենց 
դրա շնորհիվ ստեղծված համատեքստում են նոր սերունդներն առերեսվում 
նախնիների կյանքի կազմակերպման ու կանոնակարգման մշակույթին՝ հա-
մոզմունքների, հավատալիքների, պատումների, ծեսերի, միֆերի և ավան-
դույթների այն օրգանական ամբողջությանը, որի հիման վրա կառուցարկվում 
և գործառում է մարդկային համակեցությունը։ Հետևաբար՝ պատմական հիշո-
ղությունը սերունդների ծպտյալ սուբյեկտիվությունն է կամ այն ոճն ու կեն-
սաձևը, որը ամեն հաջորդ սերունդ ձեռք է բերում նախնիների կյանքի մշա-
կույթի հետ հարաբերման միջոցով15։ Այսպես պատմական հիշողության միջո-
ցով պահպանվում է սերունդների շարունակականության և սոցիալական 
պատկանելության զգացումը։ Սերունդների նույնականությունն ամրագրվում 
է պատմական հիշողության միջոցով։ Վերջինս մեխանիզմների այնպիսի հա-
մակարգ է, որը հնարավորություն է տալիս տարանջատելու «մենք»-ը 
«նրանք»-ից, «յուրային»-ը «օտար»-ից։ Բանն այն է, որ ամեն նոր սերունդ գոյա-
բանական իր նախագիծը մշակելիս նախևառաջ ջանում է «յուրային» ներկա-
յանալ և գործել այնպես, ինչպես կանխորոշում է նախնիներից փոխանցված 
էմպիրիկ գաղափարախոսությունը։ Սա անցյալի շնչով կառուցադրված սո-
ցիալական գոյաբանության մի նախագիծ է, որը գործառում է նախնիների կեն-
սափորձով սահմանափակվող և նրանց կենսաշխարհում ծիսականացված ա-
րարողակարգերի ու միֆականացված պատումների միջոցով։ Այդուհանդերձ, 
ժամանակակից մարդը սոցիալականի շրջանակներում գոյատևման սեփա-
կան նախագիծը կառուցարկելիս թեև որոշ չափով առաջնորդվում է պատմա-
կան հիշողությամբ և նախնիների գոյաբանական նախագծի շրջանակներում 
ամրագրված կանոններով, սակայն գոյությունը կազմակերպելու անհատա-
կան մակարդակում ինչ-որ առումով օտարվում է՝ հետապնդելու անձնական 
նպատակներն ու ցանկությունները, որոնք, ներհատուկ լինելով «այստեղ և հի-
մա» գործող սոցիոմշակութային համատեքստին, այլևս չեն համապատաս-
խանում նախորդ սերունդների «այնտեղ և այն ժամանակ» գործող կարգին։ 
Գոյաբանական նմանատիպ նախագծում մշակութամարդաբանական և էկ-
զիստենցիալ կեցության առումով արմատավորված չլինելու հանգամանքը 
մարդուն զրկում է ինքնաիրացման սոցիալական հնարավորությունից, և ժա-
մանակակից մարդը դեգերում է սոցիոմշակութային փորձի տարբեր շերտե-
րում՝ դրանցից յուրաքանչյուրում իրացնելով իր անձնավորության միայն մի 
մասը: Հանգամանք, որը նրան վերածում է «միաչափ մարդու» (Հ. Մարկուզե) 
կամ, ավելի ճիշտ, «մարդու՝ առանց հատկությունների» (Ռ. Մուզիլ)16:  

                                                 
15 Տե՛ս Է. Հարությունյան, Մարդկային կեցության այլակերպումները․ Ինքնության ճգնաժամ, ԵՊՀ 
հրատ․, Եր․, 2023, էջ 34: 
16 Գ. Սողոմոնյան, Սոցիոմշակութային փոխակերպումներ և մարդաբանական ճգնաժամ, ԵՊՀ 
հրատ., Եր., 2018, էջ 155: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

57 

Յուրային համարվելու ապահովությունը ձեռք բերելու, լուսանցքային 
չդառնալու համար այսօրվա մարդը հանրային կյանքում ստիպված է խաղալ 
մի դեր, որն իրականում ինքը չէ և չի արտացոլում իր անհատականությունն 
ընդգծող հատկանիշները, ուստի ստացվում է, որ սոցիալական կեցություն 
ստեղծելու ու լեգիտիմ անդամ դառնալու համար սուբյեկտն իր անձնակա-
նությունը դիմակի տակ թաքցրած սոցիալական գործորդ է, ով հանդես է գա-
լիս որպես մի կերպար, որը ներկայացնում է իր «ուրիշը»։ Այսպիսով՝ սուբյեկ-
տի անձնական շահերն ու ձգտումները ստիպված են լինում գոյաբանական 
նախագծում ներառվել միայն որպես «ստվերային միկրոնախագիծ»՝ թաքնված 
սոցիալական դիմակի ներքո, որը տվյալ հասարակությունն ու մշակութային 
պարտավորություններն են պահանջում կրել։ 

Սա նշանակում է, որ սոցիալական կեցության մեջ մարդու գոյակերպը եր-
կատված է, որովհետև նա մի կողմից նախնիների գոյաբանական կարգի շրջա-
նակներում խաղում է անցյալի սցենարով իր համար նախասահմանված դերը, 
սակայն մյուս կողմից ամբողջապես չի նույնականանում և փորձում է ապրել 
գաղտնի մի կենսակերպով, որն ամենևին էլ չի բխում նախնիների գոյաբանա-
կան նախագծի բովանդակությունից։ Մարդկային կեցության նման երկատվա-
ծությունն իրապես վտանգավոր է, որովհետև այդ իրավիճակում խնդիր է դառ-
նում անձնականի ու սոցիալականի միջև պարզորոշ սահմաններ գծելը։ Այն 
պահից, երբ մարդը ներգրավվում է նախնիների գոյաբանական նախագծի մեջ, 
ակամա նպաստում է հանրային կյանքի բեմականացմանը։ Մարդուն «վստահ-
վում է» որոշակի սոցիալական դեր, որը ենթադրում է ինչ-ինչ վարքագծային 
կանոններ, որոնք միտված են որևէ կոնկրետ տարածաժամանակային ուղղվա-
ծություն ունեցող սոցիալական ներկայացման բեմադրմանը։ Սոցիալական 
ներկայացումը, ըստ էության, մարդու՝ իր իսկ կյանքը սեփական ցանկություն-
ներով անթաքույց կերպով կառուցարկելու անհնարինության ու դրանից ծնված 
անօգնականության գործնական արտացոլանքն է, որի ամբողջ ընթացքում 
մարդն ստիպված է կրել սոցիալական դիմակ՝ վարպետորեն խաղալու ներկա-
յացման իր հատվածը։ «Բեմադրությունը ժամանակակից շղթայակապ հասա-
րակության մղձավանջն է և ի վերջո արտահայտում է ոչ այլ ինչ, քան քնելու նրա 
ցանկությունը»17,- գրում է Գի Դեբորը։ Այսինքն՝ «այստեղ և հիմա» ապրող սե-
րունդն իր կամքից անկախ հայտնվել է գոյաբանական մի նախագծում, որտեղ 
իրականությունը միջնորդավորված է սիմուլյակրերով (կեղծանմանակ)՝ մարդ-
կանց պարտադրելով առօրյա կյանքի կազմակերպման ու կանոնակարգման 
մոդել՝ կառուցարկված նախնիների կենսափորձով։ Այս համատեքստում դիմա-
կավորված անհատների «քնելու ցանկությունը» նշանն է այն բանի, որ մերօրյա 
մարդն արդեն հարմարվել է պատմական հիշողության խորքերից անընդհատ 
հառնող կերպարի՝ իր «ուրիշի» դերը խաղալուն։  

                                                 
17 Debord G., The Society of the Spectacle, Bureau of Public Secrets, Berkeley, 2014, p. 7. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 
 

 

58 

Ու հարց է առաջանում՝ իր «ուրիշի» կենսակերպն արդյոք նպաստո՞ւմ է այ-
սօրվա սերնդի առաջընթացին, մի՞թե գոյատևման բեմականացված նախագիծն 
ի զորու է անխոչընդոտ ապահովելու սերունդների ինքնության շարունակակա-
նությունը։ Ինչպես արդեն պարզ դարձավ, «այստեղ և հիմա» գործող սերունդը 
կանգնած է բարդ երկընտրանքի առջև. հիմնական մտահոգությունն այն է, որ մի 
կողմից՝ մարդը, ունենալով անձնական տարածության ինքնավարություն, 
ձգտում է կազմակերպել իր կյանքը՝ մասնավոր տարածքում ձևավորելով իր 
ինքնությունը, մյուս կողմից՝ ազգային ինքնության շարունակականության հա-
մար պարտավոր է պահպանել նախնիների կողմից ժառանգված կենսակերպը, 
մշակութային արժեքներն ու ավանդույթները։ Այս բախումը ստեղծում է ներքին 
հակասություն, քանի որ անձնական ինքնարտահայտման ձգտումը հակադր-
վում է նախնիների գոյաբանական կարգն ընդօրինակելու պարտավորվածութ-
յանը։ Մի կարևոր տեսանկյուն, որ հաճախ դուրս է մնում ուսումնասիրողների 
ուշադրությունից, այն է, թե ինչպես է դիմակավորված սուբյեկտը սոցիալական 
կեցության մեջ վերաբերվում իր «ուրիշի» այն դերին, որն ինքն է կերտում։ Այս 
իմաստով հարկ է նշել, որ մի դեպքում անհատը, լիովին տարված լինելով իր 
խաղացած կերպարով, համոզված է, որ այդ բեմականացմամբ ստեղծված պատ-
րանքային իրականությունը ոչ թե սիմուլյակր է, այլ հենց իրականություն։ Նման 
իրավիճակում մարդիկ անդեմ ու անանձնական նպատակներ հետապնդող և 
ընդունված գոյաբանական ծրագրի շրջանակներում ընդամենը գործառութային 
բնույթով օժտված անհատներ են։ Իսկ երկրորդ դեպքում անհատը, հավատ չըն-
ծայելով իր դերին, գիտակցում է, որ այն ընդամենը հանրային կյանքի բեմակա-
նացման մի մասն է, և ըստ այդմ անտարբեր է՝ հանդիսատեսը կհավատա՞ դրան, 
թե՞ ոչ, ինչը նրան դարձնում է ցինիկ18։ Փաստորեն, մարդն այսպիսով վերածվում 
է առաջխաղացման տեսլականից, ցանկություններից և ընտրության հնարավո-
րություններից զուրկ «միաչափ մարդու», մինչև անգամ՝ սեփական գոյակերպը 
հեգնող աննպատակ մի գործակալի։  

Եվ հետաքրքրական է այն հանգամանքը, որ մարդն իրականում չի կարող 
խուսափել սոցիալական բեմադրության մեջ իր դերը խաղալուց, որովհետև 
միայն սոցիալականին ինտեգրվելու միջոցով նա կարող է հուսալ, որ օրերից 
մի օր կստեղծի գոյաբանական անձնական նախագիծը։ Նախագիծ, որը կուրո-
րեն չի ապավինի պատմական հիշողությանը, այլ կփորձի վերաարժևորել ու 
վերաիմաստավորել դրա բովանդակությունը՝ հարմարեցնելով ժամանակա-
կից սոցիոմշակութային կարիքներին ու պահանջներին։  

Այսպիսով, կարող ենք նշել, որ անցյալի սոցիոմշակութային գանձարանի 
պահպանումն ու փոխանցումը կարևոր նշանակություն ունեն յուրաքանչյուր 
նոր սերնդի ինքնության ձևավորման համար, քանի որ դրանում ամփոփվում 

                                                 
18 Տե՛ս Goffman E., The Presentation of Self in Everyday Life, University of Edinburgh Press, Edinburgh, 
1956, էջ 10-11: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

59 

են սերունդների նույնականության համար անհրաժեշտ որոշակի տարրեր, ա-
ռանց որոնց ուղղակի անհնար կլիներ ինքնության շարունակականությունը: 
Այս առումով հենց պատմական հիշողությունն է, որ կապում է անցյալն ու ներ-
կան՝ հնարավորություն և համապատասխան պայմաններ ստեղծելով դրանց 
միջև պատշաճ երկխոսություն ծավալելու համար: Այն, որ անցյալը մշտապես 
առկա է ներկայում և ազդեցություն ունի այն բանի վրա, թե ինչպես է ներկայի 
գոյաբանական նախագիծը մշակվում, արդեն իսկ ակնհայտ է: Սակայն, կար-
ևոր է նկատել, որ պատմական հիշողությունը, որի միջոցով մեզ հասու է դառ-
նում անցյալը, պարզապես փաստերի պասիվ հավաքագրման գործընթաց չէ: 
Այն աշխատում է ընտրողաբար, ուստի՝ ներկայի շրջանակներում ուրվագծ-
վող անցյալը փոփոխական է, այն հարմարվում է ներկայի կարիքներին և ք-
մահաճույքներին: Քանի որ պատմական հիշողությունը մեխանիզմների մի 
համակարգ է, որի շնորհիվ ամեն հաջորդ սերունդ հարաբերվում է նախնինե-
րի կյանքի կազմակերպման և կանոնակարգման մշակույթին, ինչ-որ իմաս-
տով կարելի է ասել, որ այն ակամա դառնում է «բռնի նույնականացման» մի 
ձև։ Խնդիրն այն է, որ «այնտեղ և այն ժամանակ» գործող կյանքի մշակույթը 
նախնիների շնչով կանոնակարգված և անցյալի առասպելականացված պա-
տումներով հեղինակավորված մի համակարգ է, որը ենթադրում է սոցիալա-
կանացման որոշակի գործելաոճ, վարքի սոցիալական ինչ-որ կաղապարներ։ 
Ու գաղտնիք չէ, որ սոցիալական կեցության մեջ սուբյեկտը մի կողմից փոր-
ձում է իր գործողություններով վերափոխել սոցիալական միջավայրը, սակայն 
մյուս կողմից՝ ստիպված է ենթարկվել տվյալ սոցիալական միջավայրում (այս 
դեպքում խոսքը նախնիների կյանի մշակույթի մասին է) գործող խաղի կանոն-
ներին, որպեսզի օրերից մի օր կարողանա ստեղծել իր կենսաշխարհին հոգե-
հարազատ գոյաբանական նախագիծ, որն այլևս մեծապես կախված չի լինի 
«այնտեղ և այն ժամանակ» գործող սկզբունքներին։ Մի իրողություն, որը կա-
րելի է բնութագրել որպես սուբյեկտի գոյաբանական երկատվածություն, որով-
հետև նրա անձնական կեցությունն ու սոցիալական կեցությունը այնքան են 
միմյանցից հեռանում, որ անգամ սոցիալական կեցությունը սկսում է խոչըն-
դոտել անձնականը։ Ստեղծված իրավիճակում նախևառաջ հասարակության 
լուսանցքներից դուրս հայտնվելու վախը և հետո անձնական գոյաբանական 
նախագիծն առաջ տանելու հույսը մարդուն դարձնում են սոցիալական ներ-
կայացման դերակատար՝ իրեն բաժին հասած սոցիալական դիմակով։ 
 
ГАМЛЕТ СИМОНЯН – Историческая память как социокультурный текст преемст-
венности идентичности поколений. – Ход человеческой истории показывает, что опора 
на историческую память является одним из основных условий преемственности иден-
тичности поколений, поскольку она обеспечивает связь и преемственность настоящего с 
прошлым, а также приобретает важное значение в дискурсе будущего. Через историческую 
память мы знакомимся с культурой организации жизни предков, в которой обобщены 
социокультурные коды, необходимые для идентификации поколений: традиции и обычаи, 
стереотипы и предрассудки, мифы, ритуалы, запреты и т. д. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 
 

 

60 

Каждая культура организации жизни основана на исторической памяти и через нее 
передает новому поколению ряд ценностно-поведенческих характеристик, имеющих 
ключевое значение для идентичности. Из этого следует, что, будучи включенным в 
действующую культуру жизни, человек каждый раз сталкивается с дилеммой и обязан 
решить, будет ли он следовать тем правилам поведения и тем социокультурным нормам, 
которые характерны для культуры организации жизни прошлого, или отредактирует и 
модернизирует их социокультурный контекст. 
Исходя из вышеуказанных реалий, в данной статье историческая память представлена как 
предпосылка, имеющая ключевое значение для преемственности идентичности поколений, 
как своеобразный контекст для приверженности ценностям идентичности прошлого, но в 
то же время для их пересмотра и переоценки. 
 
Ключевые слова: историческая память, поколения, прошлое, культура жизни, 
онтологический проект, идентичность, социальная маска, реконструкция прошлого 
 
HAMLET SIMONYAN – Historical Memory as a Socio-Cultural Text of Generational 
Identity Continuity. – The course of human history shows that relying on historical memory is 
one of the key prerequisites for the continuity of generational identity, as it ensures both the 
connection and continuity between the past and the present while also gaining significant 
importance in the discourse of the future. Through historical memory, we become acquainted with 
the culture of organizing the lives of ancestors, which encapsulates the socio-cultural codes 
necessary for the identification of generations—traditions and customs, stereotypes and 
prejudices, myths, rituals, taboos, and so on. 
Every culture of life organization is based on historical memory and, through it, transmits to the 
new generation a set of value-ethical characteristics that are crucial for identity. This implies that 
by integrating into the existing life culture, a person is faced with a dilemma each time and must 
decide whether to follow the behavioral rules and socio-cultural norms specific to the culture of 
life organization of the past, or to revise and modernize their socio-cultural context. 
Based on the above facts, historical memory is presented in the article as a precondition of key 
importance for the continuity of the identity of generations, serving as a unique context of staying 
true to the identity values of the past, but at the same time revising and revaluing them. 
 
Key words: historical memory, generations, past, culture of life, ontological project, identity, 
social mask, reconstruction of past 
 


