
Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

32 

 

ՀԵՂԻՆԱԿՈՒԹՅԱՆ ԳԵՐԱԿԱՅՈՒԹՅՈՒՆ. ԱԶԴԵՑՈՒԹՅՈՒՆՆ 

ՈՒ ԽՈՉԸՆԴՈՏՆԵՐԸ ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅԱՆ ԶԱՐԳԱՑՄԱՆ ՎՐԱ 
 

ՀԱՅԱՐՓԻ ՍԱՀԱԿՅԱՆ*  

Երևանի պետական բժշկական համալսարան 
 

Հոդվածում քննարկվում են հեղինակության պաշտամունքը և դրա ազդեցությունը 

բովանդակության օբյեկտիվ գնահատման, նորարարության տարածման և հասա-

րակական առաջընթացի վրա: Այս երևույթը դիտարկվում է պատմական և մշակու-

թային տարբեր համատեքստերում՝ ընդգծելով, թե ինչպես է հեղինակային դիրքը 

հաճախ վերածվում գաղափարների գերակայության գործիքի՝ ստվերելով բովան-

դակության իրական արժեքը։ Ընդ որում հեղինակությունը ոչ միայն ազդեցության 

աղբյուր է, այլև սոցիալական նորմերի և արժեքային համակարգերի ձևավորման 

գործիք, որը կարող է խոչընդոտել ազատ և քննադատական մտածողությունը։ 

Ուսումնասիրվում են Միշել Ֆուկոյի, Ռոլան Բարտի և Էդվարդ Սայիդի տեսակետ-

ները, որոնք կարևորվում են ազատ մտածողությունը և քննադատական մոտեցումը 

խթանելու առումով։ Ֆուկոն անդրադառնում է վերահսկողության մեխանիզմներին՝ 

բացատրելով, թե ինչպես են դրանք սահմանափակում ազատ մտածողությունը։ 

Բարտը «հեղինակի մահվան» գաղափարով առաջարկում է առաջնային ուշադրութ-

յունը կենտրոնացնել բովանդակության վրա՝ անկախ դրա հեղինակից։ Սայիդի 

Արևելք-Արևմուտք բինար հակադրությունների վերլուծությամբ բացահայտվում է 

հեղինակության միջոցով ստեղծված մշակութային գերակայությունները։ Սրանք էլ 

իրենց հերթին հանգեցնում են մտավոր ազատության, գաղափարների բաց շուկայի 

և մշակութային ինստիտուտների ներսում գոյություն ունեցող հիերարխիաների 

խնդիրներին։ 

Թերևս, կրթական և մշակութային համակարգերի ազատականացման միջոցով կա-

րելի կլինի հասնել բովանդակության ներքին արժեքի գնահատմանը և արժևորմա-

նը։ Ի վերջո, հեղինակային դիրքի ազդեցությունից ազատ միջավայրերն են, որ 

պետք է նպաստեն նորարարության խթանմանը, ներառականության ձևավորմանն 

ու հասարակական առաջընթացին՝ ապահովելով ազատ և քննադատական մտածո-

ղության զարգացումը։ 
 

                                                 
* Հայարփի Սահակյան – ԵՊԲՀ հասարակագիտական առարկաների ամբիոնի դասախոս, 

Կրթության որակի ապահովման բաժնի ավագ փորձագետ 
Айарпи Саакян – преподаватель Ереванского государственного медицинского университета, стар-

ший специалист отдела обеспечения качества образования ЕГМУ 

Hayarpi Sahakyan – Lecturer at Yerevan State Medical University, Senior Expert of the Education Quality 

Assurance Department at YSMU 

Էլ. հասցե՝ sahakyanhayarpi198@gmail.com    https://orcid.org/ 0009-0002-5528-2618 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 03.02.2025 

Գրախոսվել է՝ 07.02.2025 

Հաստատվել է՝ 14.03.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 1(46), մարտ, 32-44 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025.16.1.032  
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/ 0009-0002-5528-2618


Փիլիսոփայություն 
                     

 

33 

Բանալի բառեր – հեղինակության կողմնակալություն, հեղինակ, բովանդակություն, 
տեքստ, ընթերցող, ընկալում, հեղինակային գործառույթ, քննադատական մտածո-
ղություն, Միշել Ֆուկո, Ռոլան Բարտ, Կառլ Փոփեր, Էդվարդ Սայիդ 
 

Հաճախ մարդիկ գաղափարները գնահատում են ոչ թե ըստ դրանց բովան-

դակության, այլ ըստ այն բանի, թե ով է դրանք արտահայտել: Այս երևույթը 

հայտնի է «հեղինակության կողմնակալություն» (authority bias) անվամբ։ Այն 

հատուկ է տարբեր մշակույթներին ու հասարակություններին և ընդգծում է 

անձի կամ խմբի հեղինակության գերակայությունը՝ բովանդակության իրա-

կան արժեքի նկատմամբ, ինչն էլ իր հերթին խանգարում է գաղափարների օբ-

յեկտիվ գնահատմանը և արժևորմանը: 

«Հեղինակ» հասկացությունը մշտապես եղել է բանավեճի և վերաիմաստա-

վորման առարկա՝ պայմանավորված նրա դերով, պատասխանատվությամբ և 

ազդեցությամբ: Գրականության, արվեստի և գիտության ոլորտներում հեղի-

նակի դերը երկար ժամանակ դիտարկվել է իբրև անփոփոխ, կայուն արժեք, 

սակայն 20-րդ դարի քննադատական տեսությունները մարտահրավեր նետե-

ցին այս ավանդույթին: 

Վերոնշյալ տեսությունները հեղափոխական էին իրենց ժամանակի հա-

մար, քանի որ հարցականի տակ դրեցին ավանդական հեղինակային իշխա-

նությունը՝ տեղափոխելով ուշադրությունը տեքստի ստեղծման գործընթացից 

դեպի դրա ընկալումը: Այս մոտեցումը փոխեց հեղինակի և ընթերցողի փոխ-

հարաբերությունը՝ դարձնելով ընթերցողին ավելի ակտիվ դերակատար՝ 

ներգրավված տեքստի իմաստի կառուցման մեջ: Եվ ինչպես Ռոլան Բարտն է 

ասում, տեքստն այլևս չպետք է ընկալվի որպես հեղինակի մտավոր աշխար-

հայացքի անմիջական արտացոլանք: «Հեղինակի մահը» աշխատության մեջ 

նա գրում է. «Տեքստի իսկական իմաստը ոչ թե պետք է փնտրել նրա ստեղծման 

պատմության, այլ նրա ընթերցանության և վերաարժևորման մեջ»1: Բարտի 

մոտեցումը հեղափոխեց արվեստի և գրականության վերլուծության մեթոդնե-

րը՝ ընթերցողին ընձեռելով անսահման հնարավորություն՝ դառնալու տեքստի 

ակտիվ մասնակիցը: Նրա հայեցակարգը հիմնված էր այն գաղափարի վրա, որ 

տեքստի իմաստը բազմակողմանի է, և ընթերցողն այն դարձնում է կենդանի 

իր անձնական փորձի և ընկալման միջոցով: 

Ֆրանսիացի մեկ այլ մտածող՝ Միշել Ֆուկոն, շարունակելով Բարտի՝ հեղի-

նակի ընկալման տրամաբանութունը, իր «Ո՞վ է հեղինակը» աշխատության 

մեջ անդրադառնում է հեղինակի սոցիալական և պատմական դերին՝ ընդգծե-

լով, որ «հեղինակ» հասկացությունը լեգիտիմացնում է գիտելիքի սահմանա-

փակումը: Նա մասնավորապես գրում է. «Հեղինակությունը գործիք է, որը 

կազմակերպում է գիտելիքը և սահմանափակում նորարարությունը»2։ 

                                                 
1 Barthes, Roland, The Death of the Author, Hill and Wang, 1967, p. 146. 
2 Foucault, Michel, What Is an Author?, Harvard University Press, 1969, p. 115. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

34 

Այսպիսով, փոխվեց տեքստի և հեղինակի միջև կապի ընկալումը. տեքստի 

ինքնավարությունը և ընթերցողի ազատությունը հնարավորություն ընձեռե-

ցին վերաիմաստավորելու գրականության, գիտության, փիլիսոփայության և 

հանրային դիսկուրսի կառուցվածքները: 
 

Հեղինակության մշակութային պաշտամունքը և բովանդակության  

ստվերում 
 

Հեղինակության հարցը վաղուց եղել է մշակութային քննարկումների 

կենտրոնում։ Դեռ հին ժամանակներից հեղինակին վերագրվել է առանձնա-

հատուկ իշխանություն՝ որպես ստեղծագործության միակ և անքննելի ելա-

կետ։ Ռենեսանսից հետո այս պատկերացումն է՛լ ավելի ամրապնդվեց՝ հեղի-

նակին վերագրելով ինքնատիպություն և բացառիկ տաղանդ։ 

20-րդ դարում, Ռոլան Բարտի և Միշել Ֆուկոյի տեսությունների ազդեցութ-

յամբ, սակայն, այս մոտեցումը վերաիմաստավորվեց։ Նրանք պնդում էին, որ 

տեքստն անկախ է հեղինակից, և դրա իմաստը ձևավորվում է ընթերցողի ըն-

կալմամբ։ Այսպիսով, հեղինակային գերակայությունը տեղը զիջեց բազմազան 

մեկնաբանություններին, որտեղ իմաստն այլևս հաստատուն չէ, այլ բազմա-

շերտ և փոխակերպվող։ 

Այնուամենայնիվ, մշակութային դաշտում մինչ օրս էլ հեղինակի պաշտա-

մունքը այս կամ այն ձևով պահպանվում է՝ հաճախ ստվերելով բուն բովան-

դակությունը։ Հեղինակի անձը հաճախ ավելի մեծ ուշադրության է արժանա-

նում, քան նրա ստեղծագործության ներքին արժեքը՝ վերածելով նրան մշա-

կութային խորհրդանիշի և սահմանափակելով տեքստի ազատությունը՝ որ-

պես ինքնուրույն միավորի։ 

Բարտն իր հիշատակված աշխատության մեջ այս երևույթն անվանում է 

«հեղինակի բռնապետություն»3: Նա նշում է, որ հեղինակի գերակայությունը 

սահմանափակում է տեքստի բազմակողմանի ընթերցանության հնարավո-

րությունները՝ այն վերածելով ստեղծողի մտադրությունների բացահայտման 

միջոցի, ինչն էլ խոչընդոտում է տեքստի ինքնավարությանը և ընթերցողի 

ստեղծարար, կառուցողական մասնակցությունը: Այլ կերպ ասած՝ հեղինակի 

գերակայությունը ստիպում է ընթերցողին բացառապես կենտրոնանալ հեղի-

նակի մտադրությունների բացահայտման վրա։ Ըստ նրա՝ «հեղինակի կերպա-

րը մահվան նշան է դնում տեքստի բազմաձայնության վրա»4։ Այսպիսով, ըն-

թերցողներն օգտագործվում են որպես գործիք՝ հեղինակի մտքերը դիտելու և 

վերլուծելու՝ առանց տեքստն ինքնուրույն մեկնաբանելու կամ վերլուծելու 

հնարավորության։ Այսինքն՝ ընթերցողները վերածվում են միջոցի, որով հեղի-

նակը վերահսկում է տեքստի ընկալումը՝ փոխանակ նրանց անկախ մեկնա-

բանողի կարգավիճակ տալու։ 

                                                 
3 Տե՛ս Barthes, R., նշվ. աշխ., էջ 147։ 
4 Նույն տեղում, էջ 149: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

35 

Միշել Ֆուկոն, քննադատելով հեղինակության ինստիտուցիոնալ դերը, այն 

ներկայացնում է որպես գիտելիքի սահմանափակման գործիք։ Նա «հեղինակ» 

հասկացությունը փոխարինում է «հեղինակային գործառույթ» (author func-

tion)5 գաղափարով, որը վերահսկում է տեքստի իմաստն ու սահմանափակում 

ընթերցողի դերը։ Ֆուկոն ընդգծում է, որ հեղինակությունը ոչ միայն ճանաչե-

լիություն է տալիս տեքստին, այլև կարգավորում ու վերահսկում է գաղափար-

ների տարածումը։ «Հեղինակությունը դառնում է մի համակարգ, որը սահմա-

նափակում է գաղափարները, որոշում դրանց պատկանելությունն ու վերա-

հսկում դրանց տարածումը»6։ Այս մոտեցմամբ ընթերցողը պասիվ ընկալող չէ, 

այլ ակտիվ մասնակից, ով ինքն է ձևավորում տեքստի իմաստը։ Նա նշում է, 

որ հեղինակի ինստիտուցիոնալ դերը ձևավորվել է ոչ միայն մտավոր ժառան-

գությունը պահպանելու, այլ նաև գաղափարները կարգավորելու և վերահս-

կելու համար. «Հեղինակությունը միաժամանակ ծառայում է տեքստերի ճա-

նաչելիությունն ապահովելու և դրանց ազատությունը սահմանափակելու 

նպատակին»7: 

Փաստորեն, հեղինակի պաշտամունքը ոչ միայն սահմանափակում է 

տեքստի մեկնաբանությունը, այլ նաև ստեղծում մշակութային և սոցիալական 

հիերարխիաներ, որտեղ որոշ տեքստեր բարձրացվում են մյուսների հաշվին՝ 

պարզապես դրանց հեղինակների հանրահայտության շնորհիվ։ 

Հայկական մշակույթում ևս նկատվում է նման մոտեցում։ Հեղինակների՝ 

որպես ազգային գաղափարների կրողների պաշտամունքն առաջացնում է 

նրանց ստեղծագործությունների բովանդակային ընթերցանության խեղա-

թյուրում։ Որոշ հեղինակների ստեղծագործություններ հաճախ ուսումնասիր-

վում են՝ հաշվի առնելով լոկ նրանց քաղաքական կամ հասարակական գոր-

ծունեությունը։ Այս մոտեցումը, սակայն, սահմանափակում է այդ տեքստերի 

բովանդակային արժեքի անկախ գնահատումը։ Ավելին, տեքստի՝ ստվերում 

մնալը հաճախ հանգեցնում է այն բանին, որ բովանդակությունը ենթարկվում 

է կաղապարված մեկնաբանությունների։ 

Բարտի և Ֆուկոյի տեսական մոտեցումները հնարավորություն են տալիս 

վերաիմաստավորելու տեքստի և հեղինակի միջև եղած կապը։ Հեղինակի 

պաշտամունքի քննադատությունը, դրա հաղթահարումն ազատում են տեքս-

տը՝ թույլ տալով ընթերցողին հանդես գալ ոչ թե որպես դիտորդ, այլ որպես 

մասնակից։ Բարտը գրում է, որ «տեքստը պատկանում է ընթերցողին, այլ ոչ 

թե հեղինակին»8: 

                                                 
5 Բարտը գործածում է «scriptor» հասկացությունը՝ ընդգծելու համար, որ հեղինակը տեքստի 

վերջնական ու անքնին նշանակություն ու իմաստ հաղորդողը չէ, այլ զուտ մեկը, ով տեքստը 

ստեղծել է ու այլևս դառնում է ընթերցողի մեկնաբանության առարկա։ 
6 Foucault, Michel, նշվ․ աշխ․, էջ 116։  
7 Նույն տեղում, էջ 117։ 
8 Barthes, R., նշվ, աշխ., էջ 149։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

36 

Այս մոտեցումը կարևոր է նաև մեր օրերում, երբ հեղինակի անձը հաճախ 

շարունակում է ստվերել ստեղծագործությունը։ Օրինակ, սոցցանցերի և մե-

դիայի հզորությունն ավելի է ընդգծում հեղինակի կերպարը՝ տեքստը վերա-

ծելով հեղինակի հանրային ինքնության արտացոլանքի։ Եվ սոցցանցերի ներ-

կա աշխարհում շարունակում է իրավացի մնալ Ֆուկոյի այն դիտարկումը, որ 

«մշակույթը շարունակում է ստեղծել նոր հեղինակներ, որոնք կրկին դառնում 

են բովանդակության սահմանափակման գործիքներ»9: 

Թերևս, հեղինակի մշակութային պաշտամունքի հաղթահարման ճանա-

պարհը տեքստի և ընթերցողի ազատ փոխհարաբերության հաստատումն է։ 

Հեղինակության ավանդական դերի վերաիմաստավորումը թույլ կտա նոր հե-

ռանկարներից ուսումնասիրել ինչպես տեքստերը, այնպես էլ դրանց ազդե-

ցությունը մշակութային դաշտում։ 
 

Հեղինակի դերի վերաիմաստավորումը 
 

Հեղինակի դերի մասին բանավեճը սկսվել է դեռևս միջնադարում, երբ 

ստեղծագործություններն ընկալվում էին որպես աստվածային ներշնչանքի 

արդյունք։ Ժամանակի ընթացքում, հատկապես Վերածննդի դարաշրջանում, 

անհատ ստեղծագործողը դարձավ կենտրոնական դերակատար, և տեքստը 

սկսեց բացառապես կապվել նրա կենսագրության ու հեղինակության հետ։ 

Այս անցման արդյունքում հեղինակը ձեռք բերեց այնպիսի դոմինանտ դեր, 

որը, սակայն, 20-րդ դարում սկսեց մտահոգությունների ալիք բարձրացնել։ 

Բարտը նշում է, որ հեղինակի անձի վրա կենտրոնանալը սահմանափակում է 

տեքստի մեկնաբանությունը․ «Հեղինակի մահը նշանակում է տեքստի ծնուն-

դը։ Յուրաքանչյուր ընթերցող նորից և նորից կյանք է տալիս տեքստին՝ հիմն-

վելով սեփական փորձի, աշխարհայացքի և ընկալման վրա»10։ Այս գաղափա-

րը հեղափոխեց հատկապես գրականության և արվեստի ընկալումը՝ առա-

ջարկելով տեքստը կամ ստեղծագործությունը դիտարկել իբրև ինքնավար և 

բազմաշերտ միավոր՝ բաց մեկնաբանությունների համար: Ինչպես Ֆուկոն էր 

պնդում, հեղինակային ֆիգուրն այլևս պետք է գործի զուտ որպես սանիտար՝ 

որոշելու, թե գաղափարներից որոնք կարող են մուտք գործել հանրային դիս-

կուրս11։ 

Ֆուկոյի հայեցակարգը կարևոր է ինչպես քաղաքական, այնպես էլ գիտա-

կան դիսկուրսներում, որտեղ հեղինակի կարգավիճակը հաճախ դառնում է 

գիտելիքի լեգիտիմության գրավական: Այլ կերպ ասած՝ «այն անբաժանելի 

մասն է այն բանի, թե ինչպես է գիտելիքը վավերացվում, դասակարգվում և 

փոխանցվում որոշակի հաստատություններում: Հեղինակային գործառույթը 

                                                 
9 Foucault, M., նշվ. աշխ., էջ 120։ 
10 Barthes, R., նշվ, աշխ., էջ 148։ 
11 Տե՛ս Foucault, M., նշվ. աշխ., էջ 113։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

37 

գործում է որպես պատասխանատվություն վերապահելու և գաղափարների 

ազատ հոսքը սահմանափակելու մեխանիզմ»12։ 

Այս մոտեցումները մարտահրավեր են նետում ավանդական ընկալումնե-

րին, որտեղ հեղինակը դիտարկվում է որպես տեքստի միակ նշանակալի մեկ-

նաբանող: Դրանք առաջադրում են նոր սկզբունքներ․ 

1. Բովանդակության ինքնավարություն. տեքստը պետք է դիտվի որպես 

ինքնուրույն իմաստային համակարգ՝ անկախ հեղինակից, խրախուսելով ըն-

թերցողի ակտիվ ներգրավվածությունը։ 

2. Մշակութային համատեքստի կարևորությունը. տեքստի բովանդա-

կությունը հասկանալու համար անհրաժեշտ է այն վերլուծել տվյալ ժամանա-

կի և սոցիալական միջավայրի համատեքստում: 

3. Հեղինակ-ընթերցող երկխոսություն. ընթերցողն ունի գաղափարներ 

ձևավորելու իր իրավունքը՝ ստեղծելով երկխոսություն հեղինակի հետ։ 

Նոր մարտահրավերներ. այս մոտեցումները, սակայն, հանգեցնում են պա-

տասխանատվության խնդրի։ Եթե տեքստը տարանջատվում է հեղինակից, ա-

պա ո՞վ է պատասխանատու դրա բովանդակության, սխալների կամ էթիկա-

կան խախտումների համար․ ինստիտուցիոնալ մարմիննե՞րը, խմբագիրնե՞րը, 

թե՞ հասարակությունը։ 

Տեղեկատվական դարաշրջանում այս հարցն առավել արդիական է․ անա-

նուն կամ առանց հեղինակի տարածվող բովանդակությունը կարող է մոլորեց-

նել կամ առաջացնել լուրջ հետևանքներ, երբ չկա հստակ պատասխանատ-

վություն կրող։ Հետևաբար, հեղինակի դերի վերաիմաստավորումը կարևոր է 

ոչ միայն նորարարության ու բազմակարծության խթանման, այլև քննադա-

տական մտածողության ու տեղեկատվական պատասխանատվության ձևա-

վորման համար։ 
 

Արևելք-Արևմուտք հակադրությունը և հեղինակության ազդեցությունը 
 

Արևմուտքը իր մշակութային գերակայության և տեխնոլոգիական առաջա-

տարության շնորհիվ ձևավորում է գաղափարական գլոբալ ուղղությունները 

հատկապես ակադեմիական և մշակույթի ոլորտներում, որտեղ նրա աշխար-

հայացքը հաճախ ընկալվում է որպես չափանիշ։ 

Էդվարդ Սայիդն իր ազդեցիկ «Օրիենտալիզմ» աշխատության մեջ ցույց է 

տալիս, թե ինչպես է Արևմուտքը կառուցում «օրիենտի» նարատիվները՝ այն 

ներկայացնելով որպես «էկզոտիկ» և «ստորադաս»։ Նա ընդգծում է, որ «օրիեն-

տը գոյություն ունի ոչ թե որպես անկախ իրականություն, այլ որպես Արև-

մուտքի ստեղծած ներկայացումների արդյունք»13, որի պարագայում գաղա-

փարները և դրանց հեղինակները հաճախ անտեսվում են կամ բացառվում, 

                                                 
12 Նույն տեղում, էջ 114: 
13 Said, Edward W., Orientalism, Pantheon Books, 1978, p. 5. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

38 

քանի որ արևելյան աշխարհայացքը չի տեղավորվում արևմտյան մշակութա-

յին չափանիշների մեջ։ 

Այս մոդելը նաև սահմանափակում է ոչ արևմտյան գաղափարների ներգ-

րավումը գիտական ու ինտելեկտուալ դաշտեր․ արևելյան գիտնականների 

աշխատանքները հաճախ մնում են ստվերում, իսկ գիտական ուշադրությունը 

կենտրոնանում է արևմտյան հեղինակների վրա՝ արդյունքում խոչընդոտելով 

նաև մշակութային երկխոսությունը։ 

Մյուս կողմից՝ արևելյան հասարակություններում հեղինակության պաշտա-

մունքը պայմանավորված է պատմական և սոցիալական ավանդույթներով․ 

այստեղ գաղափարների ընկալման հիմնական չափանիշը հաճախ ոչ թե դրանց 

բովանդակությունն է, այլ ներկայացնող անհատի կարգավիճակը, ինչը հատ-

կապես ակնհայտ է քաղաքական, գիտական ու մշակութային ոլորտներում։ 

Արևելյան մտավորականության մեջ այս երևույթը կարող է հանգեցնել բո-

վանդակության ստվերում մնալուն՝ խոչընդոտելով նորարարական մտքերի և 

գաղափարների առաջընթացը։ Ինչպես նշում է Սայիդը, «գաղափարները 

միշտ համատեքստի արդյունք են, և այդ համատեքստը հաճախ ձևավորվում 

է ուժային հարաբերությունների միջոցով»14: 

Արևելք-Արևմուտք հակադրության այս համատեքստն ազդում է նաև գիտութ-

յան վրա․ արևելյան երկրներում գիտական համագործակցությունները հաճախ 

սահմանափակվում են տեղային շրջանակներով, ինչը նվազեցնում է դրանց մի-

ջազգային ազդեցությունը։ Բացի այդ, արևելյան գաղափարները հաճախ ներկա-

յացվում են որպես «էկզոտիկ»՝ առանց բովանդակային վերլուծության։ 

Արևելք-Արևմուտք բինար հակադրության ազդեցությունը հատկապես 

նկատելի է մշակույթի ոլորտում։ Արևմուտքը հաճախ ներկայացվում է որպես 

նորարարական և առաջադեմ, մինչդեռ Արևելքը՝ որպես ավանդական և ան-

փոփոխ։ Այս դինամիկան ազդում է նաև գրականության և արվեստի վրա, որ-

տեղ արևելյան ստեղծագործությունները հաճախ համարվում են «էկզոտիկ»՝ 

առանց դրանց համատեքստի խորության գնահատման։ Ինչպես նշում է Հոմի 

Բհաբհան իր «Մշակույթի գտնվելու վայրը» աշխատության մեջ, «մշակութա-

յին ներկայացումները միշտ չէ, որ արտացոլում են իրենց իրականության ամ-

բողջականությունը, քանի որ դրանք հաճախ ձևավորվում են գերիշխող դիս-

կուրսների ազդեցությամբ»15: 
 

Հեղինակության պաշտամունքը և հայկական իրականությունը 
 

Ինչպես տեսանք, Արևելք-Արևմուտք հակադրության համատեքստում հե-

ղինակության պաշտամունքն արտահայտվում է տարբեր կերպ։ Արևմուտ-

քում այն առավել կապված է անհատականության գերակայության հետ, որ-

տեղ հեղինակը դառնում է գաղափարների վավերացման հիմնական միջոցը։ 

                                                 
14 Նույն տեղում, էջ 23։ 
15 Bhabha, Homi K., The Location of Culture, Routledge, 1994, p. 37. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

39 

Մինչդեռ Արևելքում այն շեշտադրում է ավանդույթներն ու կոլեկտիվիզմը, որ-

տեղ գաղափարի արժեքը հաճախ կախված է այն ներկայացնող անձի հեղի-

նակությունից։ 

Հայ հասարակության մեջ ևս այս երևույթը խոր արմատներ ունի, հատկա-

պես խորհրդային շրջանում, երբ կենտրոնացված իշխանությունը խթանում էր 

անձնավորված մոտեցումը։ Քաղաքականության, գիտության և մշակույթի ո-

լորտներում անհատները հաճախ վերածվում էին գաղափարների խորհրդա-

նիշների, իսկ նրանց ստեղծած բովանդակությունը՝ հեղինակության արտա-

ցոլման16։  

Խորհրդային շրջանում հեղինակապաշտությունը ներթափանցել էր գրեթե 

բոլոր ոլորտները՝ գիտություն, կրթություն, գրականություն։ Դասագրքերում 

պարտադիր հղումներ էին արվում Մարքսին, Լենինին, Ստալինին՝ հաճախ 

կեղծ գիտական ձևակերպումներով։ Օրինակ, մաթեմատիկայի դասագրքե-

րում կարող էին ընդգրկվել հետևյալ ձևակերպումները․ «Ստալինիզմի առաջ-

նորդությամբ մաթեմատիկայի նոր ուղղությունները կնպաստեն կոմունիս-

տական մտքի առաջընթացին», կամ՝ «Մարքսը տնտեսության մեջ արեց այն, 

ինչ մաթեմատիկոսները պետք է անեն գործնական խնդիրների լուծման հար-

ցում»17։  

Այսօր, իհարկե, հասկանալի է, որ սրանք որևէ կապ չունեին մաթեմատի-

կայի մասնագիտական թեմաների հետ, սակայն պատմական դրդապատճառ-

ներից ելնելով՝ «հորինվում էին» նման կապեր՝ հաստատման արժանանալու և 

տպագրվելու համար։ Իսկ, օրինակ, անգլերենի դասագրքերում երբեմն կարե-

լի էր հանդիպել հետևյալ բնույթի ձևակերպումների. «Ամերիկացիները չեն 

հասկանում կոմունիստական արժեքները, ինչը նշանակում է, որ նրանք զուրկ 

են իրական գիտելիքներից ու գիտությունից»18: Այսօր նման ձևակերպումները 

ոչ միայն տրամաբանական չեն, այլ նաև ակնհայտորեն արտահայտում են քա-

ղաքական նպատակադրումներ՝ վերածելով գիտությունը քաղաքական գա-

ղափարների տարածման չարդարացված եղանակի։ Սակայն մի ամբողջ սե-

րունդ ստիպված է եղել կրթվել այդ համատեքստում, որտեղ այսօրինակ թե-

լադրանքները հաճախադեպ էին։ Այսպիսի օրինակները դարաշրջանի գաղա-

փարախոսական դրդապատճառների հետևանքով համապարտադիր դար-

ձան՝ վերածվելով խորհրդային հասարակության ավանդույթների։ 

Այդ տարիներին գրական ստեղծագործությունները հաճախ գնահատվում 

էին ոչ թե դրանց գեղարվեստական արժեքով, այլ հեղինակի քաղաքական 

                                                 
16 Տե՛ս Hovannisian, Richard G., The Republic of Armenia, University of California Press, 1996, էջ 96-

99։ 
17 Воронков, Александр, Образование и идеология в советский период, М․, МГу, 1975։ 
18 Сталин, Иосиф, Марксизм и вопросы языка, Полное собрание сочинений, том 10. Издательство 

"Правда", 1952, с. 99. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

40 

դիրքորոշմամբ և գաղափարախոսությանը համապատասխանությամբ19։ Ինչ-

պես Ֆուկոն է նկատում, «հեղինակությունը գիտելիքի կազմակերպման և վե-

րահսկման գործիք է, որը կարգավորում է հանրային գաղափարների շրջանա-

ռությունը»20: 

Այսօր էլ հեղինակապաշտությունը շարունակում է ազդել հասարակական 

և ակադեմիական միջավայրի վրա։ Որոշումներ հաճախ ընդունվում են ոչ թե 

գաղափարի տրամաբանությամբ, այլ ներկայացնող անհատի հեղինակութ-

յամբ։ Ռոլան Բարտը նշում է․ «Տեքստը դառնում է արժեքավոր ոչ թե իր ինք-

նուրույնության, այլ հեղինակի հեղինակության շնորհիվ»21։ 

Հայ մշակութային դաշտում հեղինակի պաշտամունքը հատկապես նկա-

տելի է ազգային գրականության և արվեստի ուսումնասիրություններում։ Հայ 

մշակույթի հետազոտություններում հաճախ է նկատվում միտում՝ գրողների և 

արվեստագետների ստեղծագործությունները դիտարկել որպես ազգային գա-

ղափարների մարմնավորում: Դա հաճախ կարող է ստվերել ստեղծագործութ-

յունների գեղարվեստական արժեքը՝ դրանք սահմանափակելով միայն ազգա-

յին նարատիվների շրջանակներում: Մարկ Նշանյանն իր «Սիմվոլիզմը հայ 

գրականության մեջ» գրքում նշում է, որ նման մոտեցումը հաճախ խանգարում 

է հասկանալու ստեղծագործությունների բուն էությունը՝ ստիպելով դրանք 

մեկնաբանել միայն գաղափարական տեսանկյունից, ինչն էլ սովորաբար խո-

չընդոտում է բովանդակության ազատ և անկողմնակալ գնահատումը22։ 

Ֆուկոյի և Բարտի տեսական մոտեցումները կարող են նպաստել այս հա-

մատեքստում հայկական իրականության վերաիմաստավորմանը՝ ձևավորե-

լով բովանդակության ազատ և քննադատական մոտեցումներ՝ տեղ բացելով 

նորարար գաղափարների համար։ 
 

Բովանդակության ստվերումը որպես նորարարությունների խոչընդոտ 
 

Փաստացի նորարարության զարգացումը պահանջում է գաղափարների 

ազատ փոխանակում և բովանդակության անկաշկանդ գնահատում։ Սակայն 

պահպանողականությունն ու հեղինակության գերակայությունը հաճախ խո-

չընդոտում են այս գործընթացը՝ սահմանափակելով ստեղծագործական մո-

տեցումները և թույլ չտալով, որ բովանդակությունն ինքնուրույն զարգանա։ 

«Ամենամեծ վտանգը գաղափարի համար այն է, երբ այն կուռք է դառնում՝ 

կորցնելով իր ինքնուրույնությունը»23: Սա հատկապես նկատելի է կրթական 

                                                 
19 Տե՛ս Fitzpatrick, Sheila, Everyday Stalinism: Ordinary Life in Extraordinary Times, Oxford University 

Press, 1999, էջ 11։ 
20 Foucault, M., նշվ. աշխ., էջ 117։ 
21 Barthes, R., նշվ. աշխ., էջ 149։ 
22 Տե՛ս Մ. Նշանյան, Սիմվոլիզմը հայ գրականության մեջ, Եր., 1996, էջ 34։ 
23 Sartre, Jean-Paul, Being and Nothingness, Philosophical Library, 1943, p. 89. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

41 

այն համակարգերում, որտեղ ուսանողներին սովորեցնում են ընդունել հեղի-

նակավոր աղբյուրները որպես անքննելի ճշմարտություն՝ առանց խրախուսե-

լու քննադատական վերլուծությունը։ 

Պահպանողական և հիերարխիկ հասարակություններում, որտեղ կոլեկ-

տիվիզմն առաջնային է, նորարարությունը հաճախ ընկալվում է որպես 

«սպառնալիք» համակարգի կայունությանը։ Այստեղ սոցիալական կարգն ու 

ավանդույթների պահպանումը սովորաբար գերակայում են ստեղծագործա-

կան մտածողության նկատմամբ, ինչը հանգեցնում է գաղափարների ընկալ-

ման անհավասարության՝ բովանդակության արժեքը պայմանավորելով ներ-

կայացնող անհատի կարգավիճակով։ 

Ի տարբերություն դրա՝ Արևմուտքում, որտեղ անհատականությունը գերա-

կա է, նորարարական գաղափարները խրախուսվում են որպես ինքնարտա-

հայտման միջոց։ Հոֆսթեդի մշակութային չափանիշների տեսության համա-

ձայն՝ անհատականությունը գերադասող հասարակություններում մարդիկ 

ավելի հակված են փորձարկելու նոր մոտեցումներ, քանի որ այստեղ շեշտը 

դրվում է անհատի արժեքի և իրավունքների վրա24: 

Այսպիսով, բովանդակության՝ ստվերում մնալու հիմնական պատճառնե-

րից մեկը նաև հեղինակի «ելակետ» կամ այլ կերպ ասած՝ ստեղծագործության 

կենտրոն ու առանցք լինելն է։ Սա բնորոշ է թե՛ կրթական և թե՛ գիտական ո-

լորտներին, որտեղ որոշ գաղափարներ կամ մոտեցումներ կարող են մնալ 

ստվերում, եթե դրանց հեղինակները չունեն համապատասխան դիրք (շատ 

հաճախ քաղաքական) կամ հեղինակություն (ճանաչում): Հաննա Արենդտն իր 

«Մարդկային իրադրությունը» աշխատության մեջ գրում է. «Իշխանության 

հիերարխիան հաճախ սահմանափակում է մարդկանց արժեքավոր գաղա-

փարներ արտահայտելու կարողությունը, քանի որ գաղափարներն ընկալվում 

են միայն այն դեպքում, երբ դրանք ներկայացվում են ճիշտ մարդկանց կող-

մից»25:  

Բացի այդ, գաղափարների զարգացումը կարող է խոչընդոտվել նաև այն 

պատճառով, որ որոշ մշակույթներում «հեղինակավոր» գաղափարները քիչ են 

քննադատվում։ Սա ստեղծում է մի միջավայր, որտեղ նորարարության համար 

անհրաժեշտ խթաններն անտեսվում են։ Եվ իրավամբ․ «Անհատի իրավունքը՝ 

արտահայտելու նորարարական գաղափարներ, հաճախ սահմանափակվում 

է այն մտքով, որ դրանք կարող են խախտել գոյություն ունեցող կարգը»26: 

Այսպես, կոլեկտիվիստական և հիերարխիկ մշակույթներում, ինչպես 

խորհրդային շրջանում, նորարարությունը հաճախ ընկալվում է որպես «չա-

                                                 
24 Տե՛ս Hofstede, Geert, Cultures and Organizations: Software of the Mind, McGraw-Hill, 1991, p. 112. 
25 Arendt, Hannah, The Human Condition, University of Chicago Press, 1958, p. 45. 
26 Lasswell, Harold, Politics: Who Gets What, When, How, McGraw-Hill, 1936, p. 78. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

42 

րիք» համակարգի կայունությանը։ Մինչդեռ անհատականության վրա հիմն-

ված մշակույթներում այն համարվում է զարգացման շարժիչ ուժ՝ խրախուսե-

լով գաղափարների ազատությունը և բազմազանությունը։ 
 

Գաղափարների ազատ շուկան՝ ընդդեմ հեղինակային գերակայության 
 

Սովորաբար, եթե գաղափարները ստվերվում են անհատների հեղինա-

կությամբ, առաջընթացը սահմանափակվում է, հետևապես հարկ է, որ դրանք 

«քննադատվեն, զարգանան և հարմարվեն գիտական նոր ձեռքբերումներին և 

տվյալներին»27։  

Ինչպես Փոփերն էր պնդում, «գաղափարների անքննելիությունը բաց հա-

սարակության հիմնական թշնամին է», ուստի գիտական տեսությունները 

պետք է գնահատվեն ըստ փաստերի, այլ ոչ թե հեղինակության, քանի որ 

«դրանք բոլորն էլ ենթակա են ճշտման և անհրաժեշտության դեպքում նաև՝ 

ժխտման»28։ Հեղինակի գերակայությունը, հակառակը, հաճախ սահմանափա-

կում է գաղափարների ազատությունը՝ ստեղծելով մոնոպոլիաներ: Այս եր-

ևույթը բնորոշ է այն հասարակություններին, որտեղ գաղափարների արժևո-

րումը հիմնվում է ներկայացնող անհատի կարգավիճակի վրա: Ազատ շուկան, 

ընդհակառակը, նպաստում է նորարարություններին՝ թույլ տալով բազմազան 

մոտեցումների մրցակցությունը: Դրա շնորհիվ գաղափարները զարգանում 

են, բարելավվում և հարմարվում նոր պայմաններին: Այսինքն՝ նորարարութ-

յունը դառնում է հնարավոր, երբ հեղինակությունները չեն խոչընդոտում գա-

ղափարների հոսքը:  

Թերևս, գաղափարների ազատ շուկան խրախուսում է նորարարությունն 

ու առաջընթացը՝ ապահովելով բազմակողմանի քննարկում և մրցակցություն։ 

Մինչդեռ հեղինակության պաշտամունքը կարող է խոչընդոտել նոր մոտե-

ցումների ձևավորումը, հատկապես կրթական համակարգերում։ Փաստացի 

«միայն ազատ հասարակությունը կարող է ապահովել առաջընթաց՝ հնարա-

վորություն տալով գաղափարների մրցակցությանն ու դրանց բնական ընտ-

րությանը»29։ Նման մոտեցումը խթանում է ներառականությունը, ազատ, 

քննադատական մտածողությունը և նորարարությունը՝ նվազեցնելով մտա-

վոր խտրականությունը, ինչն էլ, ինչպես բազմիցս անդրադարձանք, ավելի 

արդար հասարակության ձևավորման հիմքն է և գրավականը։ Երբ գաղա-

փարները գնահատվում են առանց հեղինակային գերակայության, մարդիկ ա-

վելի պատրաստ են փորձարկելու նոր լուծումներ՝ առանց մերժման վախի, 

ինչն անհրաժեշտ պայման է գիտական, տնտեսական և սոցիալական առա-

ջընթացի համար։ 

 

                                                 
27 Popper, Karl, The Open Society and Its Enemies, Routledge, 1945, p. 123. 
28 Նույն տեղում, էջ 78։ 
29 Նույն տեղում, էջ 329։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

43 

АЙАРПИ СААКЯН – Верховенство власти: его влияние и препятствия на разработку 

контента. – В статье рассматривается феномен культа авторитета и его влияние на объ-

ективную оценку содержания, распространение инноваций и общественный прогресс. Этот 

вопрос анализируется в различных исторических и культурных контекстах, подчеркивая, 

как авторитетные позиции часто превращаются в инструмент доминирования идей, затме-

вая истинную ценность самого содержания. Авторитет выступает не только как источник 

влияния, но и как механизм формирования социальных норм и системы ценностей, что мо-

жет препятствовать свободному и критическому мышлению. 

Анализ основывается на взглядах Мишеля Фуко, Ролана Барта, Карла Поппера и Эдварда 

Саида, которые акцентируют внимание на необходимости продвижения свободного мыш-

ления и критического подхода. Фуко изучает механизмы контроля и их влияние на ограни-

чение интеллектуальной свободы. Барт в своей концепции «смерти автора» предлагает со-

средоточиться на содержании независимо от его создателя. Поппер подчеркивает важность 

открытости научного мышления и необходимости критического обсуждения, а Саид, ана-

лизируя бинарные оппозиции Восток-Запад, раскрывает культурные иерархии, сформиро-

ванные под влиянием авторитета. Эти вопросы, в свою очередь, указывают на проблемы 

интеллектуальной свободы, открытого обмена идеями и существующих иерархий в куль-

турных институтах. Предполагается, что либерализация образовательных и культурных си-

стем может способствовать признанию и оценке внутренней ценности содержания. В ко-

нечном итоге, создание среды, свободной от влияния авторитета, необходимо для стиму-

лирования инноваций, формирования инклюзивности и продвижения общественного про-

гресса, обеспечивая развитие свободного и критического мышления. 

 

Ключевые слова: авторская предвзятость, автор, содержание, текст, читатель, вос-

приятие, авторская функция, критическое мышление, скриптор, М. Фуко, Р. Барт, К. Поп-

пер, Э. Саид. 

 

HAYARPI SAHAKYAN – The Supremacy of Authority: Its Impact and Barriers on Content 

Development. – The article explores the phenomenon of the cult of authority and its impact on the 

objective evaluation of content, the dissemination of innovation, and societal progress. This issue 

is examined within various historical and cultural contexts, highlighting how positions of authority 

often become tools for the dominance of ideas, overshadowing the true value of the content itself. 

Authority serves not only as a source of influence but also as a mechanism for shaping social 

norms and value systems, potentially hindering free and critical thinking. The analysis draws on 

the perspectives of Michel Foucault, Roland Barthes, Karl Popper, and Edward Said, who empha-

size the promotion of free thought and critical approaches. Foucault examines mechanisms of 

control and how they restrict intellectual freedom. Barthes, through his concept of the "death of 

the author," advocates for focusing on the content itself, irrespective of its creator. Karl Popper 

underscores the importance of openness in scientific thought and the necessity of critical discus-

sion, while Said, through his analysis of East-West binary oppositions, reveals cultural hierarchies 

shaped by authority. These issues, in turn, point to the challenges of intellectual freedom, the open 

exchange of ideas, and hierarchies within cultural institutions. It concludes that the liberalization 

of educational and cultural systems could lead to the recognition and appreciation of the intrinsic 

value of content. Ultimately, creating environments free from the influence of authority is essen-

tial for fostering innovation, promoting inclusivity, and advancing societal progress by ensuring 

the development of free and critical thinking.  

 

Key words: authority bias, author, content, text, reader, perception, author function, critical 

thinking, scriptor, M. Foucault, R. Barthes, K. Popper, E. Said. 

 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

44 

Գրականության ցանկ 
 

Նշանյան Մարկ, Սիմվոլիզմը հայ գրականության մեջ, Երևան, 1996, էջ 213։ 
Воронков, Александр. Образование и идеология в советский период, Московский госу-

дарственный университет, Москва, 1975, с. 247. 

Сталин, Иосиф. Марксизм и вопросы языкознания. Полное собрание сочинений, том 10, 

Москва, Издательство «Правда», 1952, сс. 99-128. 

Arendt, Hannah. The Human Condition, University of Chicago Press, 1958, p. 349. 

Barthes, Roland. The Death of the Author, in Image-Music-Text. Translated by Stephen Heath. 

Hill and Wang, 1977, pp. 142–148. 

Bhabha, Homi K. The Location of Culture, London, Routledge, 1994, p. 285. 

Foucault, Michel. What Is an Author?, in Aesthetics, Method, and Epistemology, edited by 

James D. Faubion, translated by Robert Hurley et al., Harvard UP, 1969, pp. 113–138. 

Fitzpatrick, Sheila. Everyday Stalinism: Ordinary Life in Extraordinary Times, Oxford Univer-

sity Press, 1999, p. 304.  

Hofstede, Geert. Cultures and Organizations: Software of the Mind, McGraw-Hill, 1991, p. 

576. 

Hovannisian, Richard G. The Republic of Armenia, Volume IV: Between Crescent and Sickle: 

Partition and Sovietization, University of California Press, 1996, p. 469. 

Lasswell, Harold. Politics: Who Gets What, When, How, McGraw-Hill, 1936, p. 264. 

Popper, Karl. The Open Society and Its Enemies, Routledge, 1945, p. 800. 

Said, Edward W. Orientalism. New York, Pantheon Books, 1978, p. 368. 

Sartre, Jean-Paul. Being and Nothingness, Philosophical Library, 1943, p. 638. 

 


