
 

                     
1 

 
ԵՐԵՎԱՆԻ ՊԵՏԱԿԱՆ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆ 

ЕРЕВАНСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

YEREVAN STATE UNIVERSITY 

 

 
ԲԱՆԲԵՐ ԵՐԵՎԱՆԻ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆԻ 

ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ, ՀՈԳԵԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆ  

ВЕСТНИК ЕРЕВАНСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
ФИЛОСОФИЯ, ПСИХОЛОГИЯ  

JOURNAL OF YEREVAN UNIVERSITY 
PHILOSOPHY, PSYCHOLOGY 

 

 

 

 

 

 

№ 3(48) 
 

2025  

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

2 

«Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն» հանդեսը լույս է տեսնում 

տարեկան երեք անգամ: Հրատարակվում է 2010 թվականից: Իրավահաջորդն է 1967-2009 թթ. 

հրատարակված «Բանբեր Երևանի համալսարանի» հանդեսի: 

Журнал «Вестник Ереванского университета. Философия, Психология» выходит три раза в год. Издается 

с 2010 года. Правопреемник издававшегося в 1967-2009 гг. журнала «Вестник Ереванского университета». 

Three issues of “Journal of Yerevan University. Philosophy, Psychology” are published annually. The journal 

has been published since 2010. It is the successor of “Journal of Yerevan University” published in 1967-2009. 
 

 

Խմբագրական խորհուրդ.  

Редакционная коллегия: 

Editorial Board:  
 

Գլխավոր խմբագիր՝  

Главный редактор:  

Editor-in-chief:  

Հարությունյան Էդվարդ (փ.գ.դ., պրոֆ., 
edvardharutyunyan@ysu.am) 
Арутюнян Эдуард (д.флс.н., проф.) 
Harutyunyan Eduard (Sc. D. in Philosophy, 
Professor) 
Ավանեսյան Հրանտ (հ.գ.դ., պրոֆ., 
avanesyanh@ysu.am) 
Аванесян Грант (д.псих.н., проф.) 
Avanesyan Hrant (Sc. D. in Psychology, 
Professor) 
Բաղրամյան Մարիա (փ.գ.դ., պրոֆ., 
Իռլանդիա, maria.baghramian@ucd.ie) 
Баграмян Мария (д.флс.н., проф., Ирлан-
дия) 
Baghramyan Maria ( Sc. D. in Philosophy, 
Professor, Ireland) 
Բարսեղյան Հակոբ (փ.գ.դ., Կանադա, 
hakob.barseghyan@utoronto.ca) 
Барсегян  Акоп (д.флс.,н., Канада) 
Barseghyan  Hakob (Sc. D. in Philosophy, 
Canada) 
Գոսսերիես  Աքսել (փ.գ.դ., պրոֆ., Բելգիա, 
axel.gosseries@uclouvain.be) 
Госсериес  Аксель (д.флс.н., проф., Бель-
гия) 
Gosseries  Axel (Sc. D. in Philosophy, Pro-
fessor, Belgium) 

Զաքարյան Սեյրան (փ.գ.դ., պրոֆ., szakar-
yan@ysu.am) 
Закарян Сейран (д.флс.н., проф.) 
 

Zakaryan Seyran (Sc. D. in Philosophy, 
Professor) 
Ժեմոյտել-Պյոտրովսկա Մագդալենա 

(հ.գ.դ., պրոֆ., Լեհաստան,  m.zemojtel-
piotrowska@uksw.edu.pl) 
Жемойтель–Петровска  Магдалена 

(д.псих.н., проф., Польша) 
Żemojtel-Piotrowska Magdalena ( Sc. D. in 
Psychology, Professor,  Poland) 
Լուբովսկի Դմիտրի (հ.գ.դ., պրոֆ., 
Ռուսաստան,  lubovsky@yandex.ru) 
Лубовский Дмитрий (д.псих.н., проф., 
Россия) 
Lubovski  Dmitri (Sc. D. in Psychology, 
Professor, Russia) 

Խաչատրյան Նարինե (հ.գ.թ., դոց., 
n_khachatryan@ysu.am) 
Хачатрян Нарине (к.псих.н., доц.) 
Khachatryan Narine (PhD in Psychology, 
Associate Professor) 
Կոշկարյան Մարիաննա (փ․գ․դ․, պրոֆ․, 
ԱՄՆ, markosh@uga.edu) 
Кошкарян  Марианна (д.флс.н., проф., США) 
Koshkaryan  Marianna (Sc. D. in Philoso-
phy, Professor, USA) 
Շավերդյան Գայանե (հ.գ.դ., պրոֆ., ga-
yaneshahverdyan@ysu.am) 
Шавердян Гаянэ (д.псих.н., проф.) 
Shaverdyan Gayane (Sc. D. in Psychology, 
Professor) 
Պետրոսյան Սիլվա (պատ. քարտուղար, 
փ․գ․թ․, դոցենտ, silva.petrosyan@ysu.am) 
Петросян Сильва (отв. секретарь, 

к.флс.н., доц.) 

Petrosyan Silva (Executive Secretary, PhD, 
Associate Professor) 

 

© Բանբեր Երևանի համալսարանի  Вестник Ереванского университета  Journal of Yerevan University

 

 



 

                     

 

3 

 ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ  СОДЕРЖАНИЕ  CONTENTS 
 

ՓԻԼԻՍՈՓԱՅՈՒԹՅՈՒՆ 

ФИЛОСОФИЯ 

PHILOSOPHY 
 

Էդվարդ Հարությունյան – Ընկալման էկզիստենցիալ համատեքստի 

ապականումը․ մարդը «վիրտուալ տափաստաններում»․․․․․․․․․․…․․․…….. 

 

5 
Эдвард Арутюнян – Профанация экзистенциального контекста восприятия: 

Человек в «виртуальных степях» 
 

Edvard Harutyunyan – Profanation of the Existential Context of Perception: Man 

in the “Virtual Steppes” 
 

  

Գագիկ Սողոմոնյան – Սպառողական հոգեկերտվածք․ էկզիստենցիալ 

նկատառումներ ……………………………………………………․․․…………. 

 

18 
Гагик Согомонян – Потребительский менталитет: Экзистенциальные сообра-

жения 
 

Gagik Soghomonyan – Consumer Mentality: Existential Considerations  

  

Լևոն Բաբաջանյան – Էակի բարոյական կարգավիճակի խնդիրը բիո-

էթիկայի համատեքստում․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․…..․․․ 

 

32 
Левон Бабаджанян – Моральный статус существа в контексте биеоэтики  
Levon Babajanyan – The Moral Status of an Entity in the Context of Bioethics  
  

Ռուբեն Ապրեսյան – Պատասխանատվության հասկացությունը Մ. Մ. 

Բախտինի բարոյական փիլիսոփայության մեջ (ռուս․)․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․ 

 

47 
Рубен Апресян – Понятие ответственности в нравственной философии М. М. 

Бахтина 
 

Ruben Apressyan – The Concept of Answerability in Mikhail Bakhtin’s Moral 

Philosophy (in Rus.) 
 

  

Վալերիա Սոկոլչիկ  – Գիտական գիտելիքի մարդկայնացման և դրա վերա-

փոխման ավանդական կենսաէթիկական մեխանիզմները բաց գիտության 

դարաշրջանում (ռուս․)․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․ 

 

 

58 
Валерия Сокольчик – Классические биоэтические механизмы гуманизации 

научного знания и их трансформация в эпоху открытой науки 
 

Valerya Sokolchik – Traditional Bioethical Mechanisms for the Humanization of 

Scientific Knowledge and Their Transformation in the Era of Open Science (in 

Rus.) 

 

 

 

 

 

 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

4 

 

ՀՈԳԵԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆ 

ПСИХОЛОГИЯ 

PSYCHOLOGY 

 

Գոհար Խաչատրյան, Նարինե Խաչատրյան – Հոգեկան առողջության և 

հոգեսոցիալական աջակցության (MHPSS) կիրառման փորձը և մարտա-

հրավերները ․․․․․…………………………………………………․․․․․․․․․․․․․․․…. 

 

 

71 
Гоар Хачатрян, Нарине Хачатрян – Опыт и вызовы применения подхода 

психического здоровья и психосоциальной поддержки (MHPSS) 
 

Gohar Khachatryan, Narine Khachatryan – The Experience and Challenges of 

Applying Mental Health and Psychosocial Support (MHPSS) 
 

 
 

Հայկ Հարոյան, Նելլի Հարոյան – Միստի՞կ է արդյոք Գրիգոր 

Նարեկացին․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․ 

 

81 
Айк Ароян, Нелли Ароян – Мистик ли Григор Нарекаци?  
Hayk Haroyan, Nelli Haroyan – Is Grigor Narekatsi a Mystic?  

  

Լուսինե Ղազարյան – Ինտերնետային կախվածության ձևավորման 

մասնագիտական նախադրյալների համեմատական վերլուծություն…․․․․ 

 

91 
Лусине Казарян – Сравнительный анализ профессиональных предпосылок 

формирования интернет-зависимости 
 

Lusine Ghazaryan – Comparative Analysis of Professional Characteristics of 

Internet Addiction Formation 
 

 
 

  

 



 

                     

 

5 

   
 
   

ԸՆԿԱԼՄԱՆ ԷԿԶԻՍՏԵՆՑԻԱԼ ՀԱՄԱՏԵՔՍՏԻ ԱՊԱԿԱՆՈՒՄԸ․ 

ՄԱՐԴԸ «ՎԻՐՏՈՒԱԼ ՏԱՓԱՍՏԱՆՆԵՐՈՒՄ» 
 

ԷԴՎԱՐԴ ՀԱՐՈՒԹՅՈՒՆՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան  

 
Կյանքի կազմակերպման մշակույթը ընկալման համատեքստ է, ինչը մարդուն հնա-

րավորություն է տալիս աշխարհը տեսնելու և քննելու իր ամբողջականության մեջ 

և նրա մի անկյունում կառուցելու գոյաբանական անվտանգության իր «ապաստա-

րանը»։ Բայց կյանքը հնարավորությունների փնտրտուքի մի անավարտ դրամա է, 

որի ինչ-որ հանգույցում արմատական փոխակերպումներն ու հնարավոր ապակա-

նումները համակեցության մշակութային համատեքստում կարող են մարդուն զրկել 

իր էմպիրիկ որպիսությունը բնութագրող այն գործոններից, որոնք նախկինում քիչ 

թե շատ ճշգրտությամբ ուրվագծում էին նրա կյանքի ներկան ու հեռանկարը, ինք-

նավարության չափն ու սահմանը։ Խնդիրն այն է, որ ընկալման յուրաքանչյուր հա-

մատեքստ ունի նաև իրեն բնորոշ մի շարք մշակութային «հիվանդություններ», ո-

րոնք ոչ միայն կարող են ներսից կազմաքանդել տվյալ դարաշրջանի գոյաբանական 

«ապաստարանի» սոցիալական ու մարդաբանական հիմունքները, այլև մարդուն 

զրկել բնազանցական ու անդրանցական էությունից:  

 Այս իրողությունից ելնելով՝ հոդվածում արդի անհատապաշտական (ինքն իրեն 

կողմնորոշված) հասարակության գոյաբանական կարգը դիտարկվում է իբրև «միա-

սին ծերանալու» ընդհանրական մշակութային համատեքստ չունեցող մի համակե-

ցություն, որտեղ մարդու ինքնավար կեցության կորստի միտումներն այլևս մարդա-

բանական մասշտաբի մարտահրավերներ են և ակնհայտորեն խարխլում են կյանքը 

տեսանելի հորիզոնում ապրելու՝ մարդու գոյության երբեմնի հիմունքները։ 

 

Բանալի բառեր – կյանքի մշակույթ, գոյաբանական կարգ, մշակութային համատեքստ, 
ինքնավարություն, հնարավորությունների հասարակություն, վիրտուալ աշխարհ, 
քոչվորական իրականություն, էկզիստենցիալ բեռնաթափում  

                                                 
* Էդվարդ Հարությունյան – փիլիսոփայական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ԵՊՀ սոցիա-

լական փիլիսոփայության, բարոյագիտության և գեղագիտության ամբիոնի վարիչ  
Эдвард Арутюнян – доктор философских наук, профессор, зав. кафедрой социальной философии, 

этики и эстетики ЕГУ 

Edvard Harutyunyan – Sc. D. in Philosophy, Professor, Head of the Chair of Social Philosophy, Ethics and 

Aesthetics YSU 

Էլ․ հասցե՝ edvardharutyunyan@ysu.am      https://orcid.org/0000-0003-2957-7017 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 01.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 05.09.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 5-17 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․005 
 

mailto:edvardharutyunyan@ysu.am
https://orcid.org/0000-0003-2957-7017
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0000-0003-2957-7017


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

6 

Մշակույթի մեջ ամփոփված փորձառություններ կան, որոնք արգելափա-

կում են մարդու ներքին կերպարանափոխության հնարավորություններն ու 

ստիպում նրան, հակառակ իր բնությանը, համակերպվել ու հնազանդ սպառ-

վել նախնիներից ժառանգած սոցիալական ճակատագրի միօրինակության 

մեջ։ Սա նշանակում է, որ կյանքը կանոնակարգող ցանկացած գոյաբանութ-

յուն մարդկանց հավաքագրող ու համախմբող, նրանց կյանքի անձնական տա-

րածք ներխուժելու իրավասություններ ունեցող սոցիոմշակութային մի համա-

կարգ է, որի մեջ իսպառ տարրալուծված ու ապաանձնավորված մարդու մի-

ջին վիճակագրական տեսակը հարկադրված է ենթարկվել ու համակերպվել 

ուրիշների կյանքի մանրամասներին խառնվելու և միջամտելու միջոցով հա-

մակեցություն բեմականացնող մշակույթի սահմանած կարգին։ Մի իրողութ-

յուն, ինչը վկայում է, որ մարդը տվյալ սոցիոմշակութային համատեքստում 

ձևավորված մի կազմավորում է, որի բաղադրիչ տարրերը ներծծված են տվյալ 

գոյաբանական կարգի ներքին իմաստների միասնությամբ։ Ինքնին հասկա-

նալի է, որ այս պարագայում գոյաբանական կարգի մարդակենտրոն լինել-չլի-

նելու, այլընտրանքներ ընդունել-չընդունելու հանգամանքներն ածանցյալ են 

տվյալ պատմական դարաշրջանի ընդհանրական հոգեկրտվածքը ձևավորող 

մշակութային համատեքստի հուզական ու կամային խորությունից։  

Այս առումով, օրինակ, նախորդ սերունդների ամբարած հիշողություններին 

ու ապրումներին, մոգական հավատալիքներին ու սովորույթներին, անցյալը, 

ներկան ու ապագան ամբողջացնող պատումներին, մի խոսքով՝ Հավատի ու 

Բարոյականության մշակութային համատեքստում ձևավորված և «նախնինե-

րին կողմնորոշված» կոլեկտիվապաշտ հասարակություններում պատմական 

տարբեր ժամանակներում ու տարածություններում ապրած, բայց նույն գոյա-

բանական կարգին ենթակա նախնիներն ու նրանց հետնորդները այնքան խիտ 

են «ներառված միմյանց կենսագրության մեջ», որ ասես այստեղ ու հիմա «միա-

սին ծերացող» ժամանակակիցներ լինեն1։ Ինքնին հասկանալի է, որ «միասին 

ծերացողների» համար հուսալի ու ապահով «ապաստարան» հիշեցնող այդ հա-

մակեցության մեջ մարդու սոցիոմշակութային տեսակը ձևավորվում է իր տոհ-

միկ նախնիների՝ մշակութային խորքերից սնվող և արքետիպերից բխող կեն-

սափորձի հոգեբանական նստվածքից։ Մի ժառանգություն, ինչից էլ հենց հունց-

վում է ավանդապաշտ հասարակություններին բնորոշ՝ ապրելու և մահվանը 

դիմակայելու կոլեկտիվ ունակությամբ օժտված, ժամանակի մեջ մյուսներից ա-

ռանձնապես չտարբերվող և միշտ ինքնանույնական (նույն ինքն է) մարդու ան-

հատական կերպարը։ Այլ կերպ ասած՝ դա մի համակեցություն է, որտեղ նախ-

նիները «սովորույթի ուժով» կարող են ոչ միայն խառնվել ու միջամտել այստեղ 

ու հիմա ապրող այլոց կյանքի մանրամասներին, այլև նրանց զրկել «ուրիշութ-

յունից» և կյանքն այլ կերպ դասավորելու հեռանկարից։ Ընդ որում, ժամանակի 

                                                 
1 Տե՛ս Гирц К. Интерпретация культур․ М., 2004, էջ 419- 420։  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

7 

ընթացքում սովորույթի ուժով կյանքը կանոնակարգող «խաղի կանոնները» որ-

քան ձևայնացվում են, որքան խստանում են ողջախոհության տրամաբանութ-

յունից դուրս անհարկի միջամտությունները, այնքան համակեցությունը ցեմեն-

տող, կեցության ենթակայությունից մարդուն ազատագրած, նրան բնազանցա-

կան ու անդրանցական էություն ներարկած Հավատի ու Բարոյականության 

համատեքստը ծանրաբեռնվում է կյանքը մակերեսում կանոնակարգող միա-

պաղաղ արարողակարգերով, որոնց անտրտունջ ենթարկվելու գինը բնավ էլ 

համարժեք չէ այդ «գործարքի» արդյունքում մարդու կրած էկզիստենցիալ կո-

րուստներին։ Առավել ևս, որ կյանքի կազմակերպման ու կանոնակարգման այդ 

մշակույթում գոյաբանական անճարակությունից ախտահարված մարդը վերջ-

նարդյունքում կարող է վերածվել նաև եսությունից ու ինքնավարությունից 

զրկված, պատկերավոր ասած՝ հնազանդ ու կամակատար «իդեալական» մի 

բանտարկյալի2, որի իրական ու դժվարությամբ նույնականացվող վիրտուալ 

կյանքում շրջանառվող «կշռադատված ու ողջախոհ» պահանջմունքների ու 

ցանկությունների, առօրյա կարիքների ու հոգսերի հետևում գոյության էկզիս-

տենցիալ նկատառումներ գրեթե չկան կամ ստվերված են և չեն արտացոլում 

մարդու ակնկալիքների (ուզում եմ) ու դժգոհությունների (չեմ ուզում) իրական 

շարժառիթները։ Ինքնին բնական մի կացություն, որովհետև կյանքի խորին 

խորքերում ձևավորված արքետիպերից ու անցյալի այլևայլ հուզական փորձից 

սնվող, մի խոսքով՝ անցյալի ավանդույթներին ու խստակյաց կենցաղին ենթա-

կա մարդու այդ տեսակին պարտադրված է արդեն իսկ բարեբախտություն հա-

մարել իր գոյությունը և գոյել իբրև տվյալ համակեցությունը կանոնակարգող 

մշակույթին հավատարիմ, նախնիների ապրած պատմությունը կրկնող և 

մշտապես ինքն իրեն նույնական կրավորական կեցություն։  

Բայց կյանքի կազմակերպման մշակույթների հերթափոխման պատմությու-

նը փաստում է, որ կեցության տաճարը գաղափարախոսական նախագծերին 

(տեսություններին) ենթարկելու համար չափազանց բարդ ու «քմահաճ» կառույց 

է, որովհետև այն նաև ու առաջին հերթին ամենօրյա գոյության հյուսվածքի մեջ 

ներծծված և առավելապես ողջախոհության տրամաբանությանը ենթակա էմ-

պիրիկ (օնտիկ) կամ գործունեական կեցություն է, որտեղ իրականի և հնարա-

վորի, «այստեղի» ու «երբեքի» միջակայքում կյանքը մշտապես լարված բնույթ 

ունի, և որտեղ առօրյա մարտահրավերներին ու անհետաձգելի պահանջմունք-

ներին առերեսվող, գոյատևման կենսական խնդիրներ լուծող և, վերջապես, 

խոսքին ու գործին հարկադրաբար չափ դրած «իդեալական բանտարկյալն» ան-

գամ սոցիալական հանգամանքների իմաստավորման և անգիտակցականը գի-

տակցական դարձնելու ճանապարհին կարող է չանձնավորված կեցությունն 

անձնավորել, չեղարկել նախնիների «բարոյական աքսորի» դատավճիռն ու հի-

մնադրել մի աշխարհ, որտեղ հնարավորություն կունենա տվյալ գոյաբանական 

                                                 
2 Տե՛ս Тульчинский Г. Д. Потсчеловеческая персонология. СПб․, 2002, էջ 450։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

8 

կարգի գաղափարախոսության հարկադրանքներին իսպառ ենթակա իր կրա-

վորական ինքնությունը փոխակերպելու էկզիստենցիալ անդրադարձումների 

ունակ նախահարձակ ինքնության։  

Բանն այն է, որ հոգեկերտվածքի անիմանալի խորքերում նախնիների կո-

լեկտիվ փորձը մարմնավորող արքետիպերին կամ, ինչպես Յունգը կասեր, դի-

ցաբանական պատկերներին ու կերպարներին հավատարիմ մարդը, որին 

նախնիները պատգամել են հավատարիմ ծառայել իրենց հիմնադրած գոյա-

կարգի հնամենի տաճարին, միաժամանակ նաև ինքն իրեն և այլոց ի բնուստ 

«անհավատարիմ», այլակերպումներում իր արարչական իսկությունը 

փնտրող և մշտապես անավարտ՝ հենց միայն մարդուն ներքնորեն բնորոշ Վի-

ճարկող է, ով նաև ինքնահաղթահարման կամք ու կորով ունի (Նիցշե) և կա-

րող է թոթափել կենդանականին բնորոշ ու միտքը կարկամող անմեղսունա-

կության բեռն ու դառնալ Հողին կառչած, բայց և առ Աստված հայող բնազան-

ցական մեծություն միաժամանակ։  

Այդ «ինքնաբացարկումը» տեղի է ունենում այն ժամանակ, երբ «այնտեղ ու 

հետո» երկրային կամ երկնային ենթադրյալ «դրախտում» հայտնվելու համար 

սոցիալական ճակատագրին համակերպված և խստաշունչ ներկայի զոհասե-

ղանին կյանքը հարկադրաբար դրած մարդը գիտակցում է, որ իր համար ի-

մաստ ու նշանակություն ունեցող աշխարհում ապրելու և էկզիստենցիալ ան-

կախություն ունենալու համար ոչ միայն պետք է ընդվզել իր անձնական կե-

ցության և մասնավոր կյանքի տարածքը զավթած և «զորանոցային» կարգ 

հաստատած գոյաբանության դեմ, այլև ուրախությամբ կամ դժկամությամբ, 

հեշտությամբ կամ դժվարությամբ, բայց «այստեղ ու հիմա» ակնթարթում ապ-

րել ինքնաբուխ ընթացող իրադարձությունների հորձանուտում և դեռ ինքնիշ-

խան ապրելու իր կենսափիլիսոփայությունը տարածել նաև Ուրիշների վրա՝ 

չենթարկվելը դարձնելով սեփական գոյության գոյաբանական փաստարկ3։ 

Ընդ որում, մարդու էկզիստենցիալ այդ տեսակը ոչ թե պարզապես ինքնա-

պարծ վիճարկող է, այլ սեփական կեցության կազմակերպման մեջ լիովին 

ինքնորոշված, իր եզակիությունը գիտակցած, իրեն անհարմարություններ 

պատճառող ուրիշների խորթությունը շփման ու երկխոսության միջոցով հաղ-

թահարող և մարդաբանական ու սոցիոմշակութային մակարդակներում 

նրանց իր գոյության երաշխիք գործածող «Ես» է։ Այս առումով կարելի է ասել, 

որ սոցիոմշակութային մակարդակում իրականության հետ անհաշտ էկզիս-

տենցիալ Ես-ը անհնարինը հնարավոր դարձնելու ճանապարհին կեցության 

հնարավորությունների գանձարանից օգտվող, նրա հետ հարաբերակցման ե-

ղանակն ու ձևն անձամբ որոշող, այս ու այնտեղ ընդվզող և կյանքի նոր հեռան-

կարներ ուրվագծելու երազանքներ ունեցող մարդու այն տեսակն է, ով ներք-

նորեն օժտված է սոցիալական կեցություն ու կացություն ձևավորելու, դրանց 

                                                 
3 Տե՛ս Батай Ж. Проклятая часть: Сакральная социология. М., 2006, էջ 354։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

9 

մեջ ու միջոցով նաև սոցիալական ինքնավարություն ձեռք բերելու գոյաբանա-

կան անբացատրելի հատկությամբ և կարող է հնարավորությունների ու հա-

վակնությունների իր զորագնդով քարուքանդ անել բախտի բարիկադներն ու 

իրեն հռչակել սոցիալական անհատականություն։  

Հանգամանք, ինչը ևս մեկ անգամ փաստում է, որ մարդու երկրային ներ-

կայությունը, այնուամենայնիվ, առանց բավարար հիմունքի գոյության և ուրի-

շը դառնալու եզակի մի հայտնություն է այս աշխարհում, քանի որ միակ բնա-

զանցական մեծությունն է, ով, ի տարբերություն այլ կենսաբանական էակնե-

րի, կարող է գերազանցել իրեն փակագծերի մեջ առած ու իր նվիրական 

ձգտումներին չարձագանքող աշխարհին և դեռ իրեն բաժին հասած դժվա-

րությունների ու դժբախտությունների շաղախից երջանկության նման մի բան 

հունցել։ Այլ կերպ ասած՝ կեցության համատեքստում բնական հնարավորութ-

յուններով օժտված մարդու «բնագիրը» կամ անհատական ինքնությունը (ես 

այսպիսին եմ) «խմբագրվում» ու բնազանցական մեծություն է դառնում այն 

ժամանակ, երբ սոցիալական գոյաբանության համատեքստում «ընդհանրա-

կան ուրիշին» ինքնավերագրվելու և նրան նույնականանալու արդյունքում 

ձևավորվում է ժամանակի ու տարածության մեջ էապես այլակերպված իրադ-

րային ու խռովահույզ մի եսություն, ով թեև առերևույթ նույնական է նախնի-

ներից ժառանգած իր բնագիր անհատականությանը (նույն ինքն է), բայց իրա-

կանում նրանից էապես տարբերվող մի նոր եսություն է, ով տվյալ համակե-

ցությունը ներկայացնող սոցիալական «խոսնակի» իրավասություններ է նվա-

ճել (ես այսպիսին դարձել եմ) և այսուհետ կարող է ինքնակամ «խմբագրել» 

նաև կյանքի դրվածքն ու այն դարձնել այլընտրանքային։  

Մարդուն ներքնապես բնորոշ այդ երկվությունից բխում է, որ իրար չհամ-

ընկնող, բայց հիմքի ու վերնաշենքի ամբողջականությունը խորհրդանշող ան-

հատական (բնագիր) ու սոցիալական (խմբագրված) ինքնությունները մարդու 

«կյանքի պատմության» մեջ դրսևորվում են իբրև պատմողական (նարատիվ) 

հորինվածքի փոխլրացնող բաղադրիչների մի համաձուլվածք (Ռիկյոր), որում 

վերնաշենքը ներկայացնող բաղադրիչը (խմբագրվածը) բացառապես մշակու-

թակերտ, պատմական կոնկրետ դարաշրջանի կյանքի կազմակերպման ու 

կանոնակարգման մշակույթի համատեքստում կայուն միջուկ և դերային դի-

նամիկ համալիր ունեցող եսություն է, ով սոցիալական ինչ-ինչ դերերի մեջ 

մարմնավորման շնորհիվ կարող է օգտվել կեցության ընձեռած հնարավո-

րություններից և սոցիալական համատեքստի պարտադրանքներին իր ինք-

նաբուխ ու տարերային հակադարձումները փոխակերպել սոցիալական շա-

հերը գիտակցող մարդու ինքնավարության՝ հիմնովին փոխելով նաև համա-

կեցության մշակութային համատեքստը։  

Բանն այն է, որ ինքնավարությունը ոչ միայն նվաճված, այլև ուրիշների հա-

մաձայնությամբ արտոնված կարգավիճակ է, և մարդն այդպիսին կարող է լի-

նել միայն այն պարագայում, եթե ուրիշներին (սոցիալականին) վերաբերվի 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

10 

նույնքան ընդգծված հոգածությամբ ու անվերապահ հարգանքով, որքան ակն-

կալում է, որ այդ ուրիշները (սոցիալականը) ընդգծված հոգածությամբ ու ան-

վերապահ հարգանքով ընդունեն ու ճանաչեն իր՝ գոյության անձնական տա-

րածք ունենալու և սեփական կյանքը նախագծողի ու որոշումներ կայացնողի 

հեղինակային իրավունքները։ Սա նշանակում է, որ բնազանցական մարդը 

սոցիալական այլընտրանքների աշխարհում ինքնաանդրադարձող, սեփա-

կան հնարավորությունները իմացող, իրեն հավատացող և ուրիշներին վստա-

հող մի սուբյեկտ է, ով նաև չունի ներքին ինքնիշխան տարածք և ուրիշների 

առջև բացվելով միայն կարող է գիտակցել ու ճանաչել իրեն։ Հավելենք նաև, որ 

մարդու սոցիալական կեցությունը հաղորդակցական է, և նրա լրիվությունն ու 

ամբողջականությունը ձևավորվում ու բացահայտվում են միայն ուրիշների 

հետ հաղորդակցվող սոցիալական դեր ստանձնած մեկ այլ «Ես»-ի մեջ մարմ-

նավորման ընթացքում։ Գոյել, կասեր Մ․ Բախտինը, նշանակում է հաղոր-

դակցվել, լինել ուրիշների համար և նրանց միջոցով նաև իր համար4։  

Ինքնին բնական մի բան, որովհետև, եթե մարդը չունենա գործող գոյաբա-

նական կարգի կողմից համբաված սոցիալական ինքնության իրավասություն-

ներով օժտվածի դեր ու կարգավիճակ, չհաղորդակցվի այլոց հետ և չապրի 

տվյալ համակեցության «խաղի կանոններով», ապա նրան ներսից բզկտող 

անձնական ու սոցիալական կենսադիրքորոշումների ու գաղափարահակում-

ների, կեցության ու գոյության, իդեալական ու իրական արարքների հնարա-

վոր տարբերությունների պատճառով կարող է օտարվել թե՛ իրենից, թե՛ ու-

րիշներից և թե՛ սոցիալական կյանքից ընդհանրապես։ Առավել ևս, որ մարդու 

ներաշխարհը չտարորոշված իրավասություններ ունեցող, հետևաբար՝ պար-

բերաբար ներանձնային ճգնաժամեր հարուցող անհատական ու սոցիալական 

ինքնությունների մի համաձուլվածք է, որի բաղադրամասերից յուրաքանչյու-

րը ոչ միայն տարբեր պատմական ժամանակների մշակութային շաղախից 

հունցված և ինքնավարության տարբեր համատեքստերում կերպարանավոր-

ված ինքնություններ են, ոչ միայն տարբեր են կեցության հետ ունեցած նրանց 

առնչություններն ու խնդիրները, այլև կարող են նույն դիպվածից այլ ընկա-

լումներ ունենալ և այլ քայլեր ձեռնարկել։  

Բավական է նկատել, որ, օրինակ, մշտապես ինքն իրեն անհավասար և անդ-

րադարձումներ անելու էկզիստենցիալ կարողություններով օժտված մարդու ե-

սությունը օժտված է ինքնավար գործունեության այնպիսի ունակություններով, 

որ իր հավակնությունները սոցիալական դերի հետ լծորդելու արդյունքում կա-

րող է լինել ու գոյել ոչ միայն «այստեղ ու հիմա», այլև «այնտեղ ու հետո» նախա-

տեսվող գալիք մի ապագայում5։ Բայց գալիք մի ապագայում գոյելու այդ նա-

խատրամադրվածությունը, ինչը, բարեբախտաբար, մարդուն թույլ չի տալիս 

                                                 
4 Տե՛ս Бахтин М. М. Эстетика словесного творчества. М., 1979, էջ 312- 313։ 
5 Տե՛ս Сартр Ж․-П. Бытие и ничто: Опыт феноменологической онтологии. М., 2000, էջ 156։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

11 

հիմնովին ու վերջնականապես ամրագրվել ներկայի հողում, կարող է նաև ինք-

նության ճգնաժամեր հարուցող դրդառիթ դառնալ, քանի որ անդրադարձումնե-

րի ընդունակ, իրեն «նախագծող» և իր «ով» և «ինչ» լինելու համար պատասխա-

նատու սոցիալական ինքնության՝ կյանքի սոցիալական ու բնութենական հան-

գամանքները փոխելու նախաձեռնությունները մարդու «բնագիրը» ներկայաց-

նող կրավորական ինքնությունը կարող է ընկալել ու մեկնաբանել որպես իր իս-

կությունն աղարտող սպառնալիք ու գոյաբանական աղետ6։ 

Խնդիրն այն է, որ կյանքը հնարավորությունների փնտրտուքի մեջ ծավալ-

վող շարունակական դրամա է, որի ինչ-որ հանգույցում գործող կացութաձևն 

ու նրանում մարդու ինքնաընկալման ու ինքնաճանաչման սոցիալական պայ-

մանները երբեմն կարող են այնքան հիմնովին փոխվել կամ ձևախեղվել, որ նա 

ակամա զրկվի իր էմպիրիկ որպիսությունը բնութագրող գործոնների՝ սոցիա-

լական տարածության ու ժամանակի, ծագման ու կարգավիճակի, մի խոսքով՝ 

այն ամենի տնօրինումից, որոնք նախկինում քիչ թե շատ ճշգրտությամբ ուր-

վագծում էին նրա կյանքի ներկան ու հեռանկարը, ինքնավարության չափն ու 

սահմանը։ Հանգամանք, ինչն առավել ցայտուն դրսևորումներ ունեցավ ավան-

դականից հետավանդականին անցած ազատական մշակույթի համատեքս-

տում ընթացող մարդաբանական ու սոցիոմշակութային ժամանակակից այ-

լակերպումներում։  

Քաղաքակրթական առումով նմանը չունեցող այդ նոր գոյաբանությունը ոչ 

միայն հիմնովին փոխեց նախորդ համակեցության էկզիստենցիալ հիմունքնե-

րը, ոչ միայն մարդկային հարաբերությունները ցեմենտող բարոյականության 

հնամենի մակարդը փոխարինեց բանականության մակարդով, այլև հենց այդ 

պատճառով «նախնիներին կողմնորոշված», գտածից ու կորցրածից միաժա-

մանակ և՛ հրճվող, և՛ սոսկող մարդու փոխարեն ասպարեզ հանեց ինքն իրեն 

կողմնորոշված ու ինքնապարծ մի եսություն, որի վարքն ու արարքն այսուհետ 

գնահատելու է ոչ թե իր նախնիներին ներկայացնող հավատավոր ու բարոյա-

կան ընդհանրական Ուրիշը, այլ հենց իրեն պատկանող և իր ներսից բխող բա-

նականության կամ համոզմունքի «ձայնը»։  

Ավելին, այլընտրանքների ու հնարավորությունների մի ամբողջ խճանկար 

ասպարեզ հանած կյանքի անհատապաշտական մշակույթը, այլևայլ արտոն-

ված շուկաներից զատ, ձևավորեց նաև «հնարավորությունների արտադրութ-

յան մի շուկա», որտեղ սպառողը կարող է իրագործելի նորանոր ցանկություն-

ներ «գնել» և դրանք դարձնել «այստեղ ու հիմա» ընթացող կյանքի ծրագիր։ Այլ 

կերպ ասած՝ համակեցության այդ նոր մշակույթը ձևավորեց պահանջմունք-

ների ու սպառման տրամաբանությանը ենթակա կամ, ինչպես ընդունված է 

ասել, «հնարավորությունների արտադրության» մի աշխարհ, որտեղ կյանքի 

պայմաններից ու կարգավիճակից դժգոհ ու դիմադրող մարդը հավանական ու 

                                                 
6 Տե՛ս Хёсле В. Кризис индивидуальной и коллективной идентичности // Вопросы философии. 1994, 

№ 10, էջ 15։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

12 

իրագործելի գոյության մեկ այլ տարբերակ փորձարկելու հնարավորություն 

ստացավ։ Ընդ որում, եթե «նախնիներին կողմնորոշված» և նրանց բարոյական 

ավանդները ժառանգած մարդը պարտավոր էր իր ցանկությունները ենթար-

կել դավանվող արժեհամակարգի պահանջներին, ապա ինքն իրեն կողմնո-

րոշված և ինքն իրեն նախագծող ժամանակակից մարդը հաշտեցման ինչ-ինչ 

ընթացակարգերի միջոցով ձևավորել է խաղաղ գոյակցության ժամանակակից 

մի համակեցություն, որտեղ քմահաճույքներ ու բազմազանություն խաղար-

կող տարածության ընդլայնմանը զուգահեռ՝ նվազում է համասեռություն են-

թադրող երբեմնի «խաղի կանոնների» բարոյական ենթատեքստը, և որտեղ Ու-

րիշները կարևոր ու անհրաժեշտ են սոսկ այն պատճառով, որ կատարում են 

մետաֆիզիկական ու էկզիստենցիալ բեռնաթափման գործառույթ7։  

Արդյունքում՝ հավատի ու բարոյականության պարտավորություններով 

ծանրաբեռնված, միասեռության մեջ տարրալուծված ու նաև «կշռադատված 

ու ողջախոհ» պահանջմունքներին ենթակա՝ երկու ծայրահեղ պարզունակ 

կամընտրանքների միջակայքում ապրող մարդը, նա, ով կա՛մ պետք է համա-

կերպվեր «այստեղ ու հիմա» ապրելու կյանքի սոցիոմշակույթի դրվածքին և 

մնար կյանքի սանդղակի ստորին աստիճանում, կա՛մ տրվեր իր կենսահա-

կումները շահարկող՝ «այնտեղ ու հետո» անհավանական երկնային ու անի-

րագործելի երկրային «Դրախտ» կառուցելու գաղափարաբանությունների 

սադրանքներին, հայտնվեց առերևույթ իրագործելի ցանկություններ ու այլև-

այլ քմահաճույքներ արտադրող ու խաղարկող, դրանց բավարարման հնարա-

վորությունների տարատեսակ միջոցներ (ապահովագրություն, ապառիկ 

գնումներ, վարկեր և այլն) առաջարկող, ըստ էության՝ ապրելակերպի որակի 

համար ծախսերի հատուցումը վաղվանը թողած մի աշխարհում, որտեղ «ցան-

կություններ ցանկանալը» ներծծված է ամենօրյա գոյության հյուսվածքի մեջ և 

իր հերթին խթանում է այլ ենթադրելի ցանկություններ՝ կյանքը վերածելով ի-

րականությունից ամեն կարգի պայմանական ու ենթադրելի հնարավորութ-

յուններ «քամելու» արվեստի8։  

Իրականության հարուցած դժվարությունների ու հոգսի մեջ ապրած, ան-

գամ ուրախության ու վշտի մեջ խնայող ու չափավոր «միջին վիճակագրական 

մարդը» իրագործելի ցանկությունների այդ սարդոստայնում ապրելու «հրա-

վերքից» հազիվ թե հրաժարվեր, որովհետև նրան հնարավորություն էր տրվել 

օբյեկտիվ հիմքերից զուրկ՝ պատահականությունների սահմանի վրա օգտ-

վելու առօրյա կյանքին ենթադրական երանգներ հաղորդող ծառայություննե-

րից (ապահովագրություն, ապառիկ գնումներ, վարկեր և այլն) և ապրելու իր 

                                                 
7 Տե՛ս Хюбнер Б. Произвольный этоc н принудительность эстетики. Мн․, 2000, էջ 116, 148։ 
8 Տե՛ս Эпштейн М․ Философия возможного․ Модальности в мышлении и культуре․ СПб., 2001, էջ 

191-193։  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

13 

սոցիալական դերին, դիրքին ու վաստակին անհամապատասխան «բարեկե-

ցիկ» կյանքով և, վերջապես, հափրանքով վայելելու այն ամենը, ինչը դեռ իրե-

նը չէ և միայն հետո կարող է սեփականացնել9։  

Դժվար չէ տեսնել, որ կեցության էկզիստենցիալ հիմունքները ցանկություն-

ների մեքենայի (Ժ․ Դելյոզ) ախորժակին հանձնած, իրականի ու անիրականի 

միահյուսումից ձևավորված սոցիոմշակութային կեղծանմանակումների այդ 

հարթակում երբեմնի իրատես ու ինքնարար սուբյեկտի կարգավիճակ ունե-

ցող մարդն աստիճանաբար վերածվում է իրեն պարտադրված կեցության ե-

ղանակին նույնականացված կերպար հիշեցնող միաչափության, ով նաև մար-

դաբանական հիմունքներով կառուցարկված և իրեն երբեմնի ենթակա աշ-

խարհի փոխարեն ստիպված է ապրել իրենից օտարված մի աշխարհում, որին 

խոնհարվելով ու հնազանդվելով միայն կարող է գոյատևելու ակնկալիքներ ու-

նենալ10։ Ավելին, առերևույթ ազատ, բայց խորքում մարդու ցավերին ու հոգսե-

րին անհաղորդ, պարտադրված ցանկություններ ու պահանջմունքներ ար-

տադրող առարկայական ու գործնական այդ աշխարհում ինքնահղման անդ-

րադարձական փորձերի ճնշումների ու անձնական կյանքի տարածք քողարկ-

ված ներխուժումների արդյունքում ի վերջո ձևավորվում է ընդամենը մեկ ան-

գամ օգտագործվելու համար նախատեսված, «կարճաժամկետ» հոգեկերտ-

վածք ունեցող, լուսանցքային ու «հավատուրաց» մարդկանց մի բազմություն, 

ովքեր աշխարհը ընկալում են որպես օգտակար առարկաներով լցված խոր-

դանոց կամ «հանրախանութ», որտեղից այստեղ ու հիմա պետք է վերցնել ու 

սպառել ամեն հնարավորը, նախասիրությունները բավարարելու մեկ հնարա-

վորությունից անցնել մյուսին, քանի որ «հետոն» կարող է չգալ, կամ էլ եղածը 

կարող է լիովին արժեզրկվել11։ Էլ չասած, որ շատ դեպքերում ներկայացվածը 

ոչ թե սպառողի ճաշակին ու նիստուկացին համապատասխան ու խիստ ան-

հրաժեշտ ապրանք-տեսականի է, այլ ընդամենը հանրաճանաչ ապրանքանիշ 

է (բրենդ), ինչի գովազդումը ապրանքի է վերածում նաև մարդկանց զգաց-

մունքներն ու ճաշակը՝ առաջարկն ու պահանջարկը վերածելով նշանների մի-

ջոցով պարբերաբար մանիպուլյացիաներ անելու գործունեության։  

Ավելին, այն պատճառով, որ սոցիոմշակութային արժեքներն ու կենսա-

փորձը կեղծանմանակներով (սիմուլյակրներով) փոխարինած և «օտարված 

նշանների» աշխարհ (Բոդրիյար) ձևավորած վիրտուալ իրականությունը լիո-

վին չի կարգավորվում սոցիալականի կանոններով ու մեխանիզմներով, այդ 

պատճառով էլ այն գոյաբանական պատասխանատվության ոլորտից դուրս մի 

համակեցություն է, որի մեջ ներառվելու համար մարդը հարկադրված է ժա-

մանակավորապես հրաժարվել իր հիմնական կարգավիճակից և չլինել այն-

պիսին, ինչպիսին լինում է սովորական կյանքում։ Մի համակեցություն, երբ 

                                                 
9 Տե՛ս Бодрийяр Ж. Система вещей․ М․, 2001, էջ 170 -172։  
10 Տե՛ս Маркузе Г. Эрос и цивилизация. Одномерный человек. М., 2003, էջ 275։  
11 Տե՛ս Бауман З. Индивидуализированное общество. М., 2002, էջ 148։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

14 

«ես»-ի ու «դու»-ի մարդկային դիմանկարը շնչավորող հույսի և հուսահատութ-

յան, սիրո և ատելության և նմանատիպ այլևայլ երանգներով նրբորեն ասեղ-

նագործված էկզիստենցիալ գոյաբանության աշխարհն աստիճանաբար ու 

աննկատ արտամղվում է մարդկային կեցության արվարձաններ՝ ասպարեզը 

թողնելով անորոշ ու անդեմ «Այլի» առարկայական աշխարհին12։  

Ինչ խոսք, մարդը երկու աշխարհների բնակիչ է միաժամանակ և ապրում է 

ինչպես «ես»-ի ու «դու»-ի անձնավորված հարաբերությունների աշխարհում, 

այնպես էլ անըմբռնելի, անդեմ ու պատճառական կապերի տրամաբանությանը 

ենթակա մի աշխարհում (փորձի աշխարհ), որը նաև անհաղորդ է մարդու ցա-

վերին ու տագնապներին և չի կարող նրա փոխարեն ապրել նրան բաժին հա-

սած ճակատագիրը13։ Գոյաբանական մի համակարգ, որտեղ «ես»-ը ոչ թե իր 

նման աշխարհ նետված և ճակատագրով իրեն համարժեք դիմավորների հետ 

գործ ունի, որոնց միջոցով ավանդապաշտ հասարակության մարդը բացահայ-

տում ու ճանաչում էր իր անհատական ու սոցիալական ինքնությունը, այլ ինչ-

որ անորոշ ու անդեմ սոցիալական «այլոց» հետ, ովքեր ոչ թե մարդկային բովան-

դակություն ունեցող սուբյեկտներ են, այլ ընդամենը ընկալման դաշտի կառուց-

վածքը ներկայացնող և այլությունն ընդգծող անանձնական դերեր են14։  

Ի հավելումն ասվածի՝ ժամանակակից տեխնոլոգիական քաղաքակրթութ-

յունը ձևավորել է նաև վիրտուալ հնարավորությունների մի նոր «հանրախա-

նութ», որտեղ բացվում է նյութական բարիքների համար պայքարում մրցակ-

ցությունից դուրս մնացած, բարդույթներից տառապող, երկչոտ ու անվճռական 

մարդկանց «երկրորդ շնչառությունը», և նրանք հնարավորություն են ստանում 

զանազան հաղորդագրությունների միջոցով ինչ-որ չափով ինքնաիրացվել և ա-

ռերևույթ ընդլայնել իրենց կյանքի սոցիոմշակութային սահմանները։ Ճիշտ է, 

նրանք ընդամենը սոցիումի տեղեկատվական տարածության մեջ դեգերող 

մասնավոր շահառուներ են, բայց նաև ընդօրինակելի միակերպություններ են, 

և հանրային կյանքում նրանց դերն ու ազդեցությունը գնալով մեծանում են։ Այս 

առումով կարելի է ասել, որ արդեն իսկ ձևավորվել է «ցանցային քոչվորությու-

նը» խրախուսող վիրտուալ մի իրականություն, որի մեջ սոցիալականի հար-

կադրանքներից ու վերահսկողությունից դուրս մնացած և նստակյաց կյանքի 

հիմունքներից ինքնակամ կամ ճարահատյալ հրաժարված մարդն ասես տեքս-

տի կամ մշակույթի մակերևույթի երկայնքով՝ պատկերների տարածության մեջ 

սահող կերպար լինի15, ում նաև զրկել են գոյաբանական անվտանգությունից ու 

անձնական կյանքի իրավունքից։ Բանն այն է, որ ֆիզիկական գոյատևման անհ-

                                                 
12 Տե՛ս Бубер М. Два образа веры. М., 1999, էջ 26։ 
13 Տե՛ս Ортега-и-Гассет Х․ Дегуманизация искусства․ М., 1991, էջ 262։  
14 Տե՛ս Делез Ж․ Логика смысла․ СПб․, 1999, էջ 282։  
15 Տե՛ս Делёз Ж., Гваттари Ф. Тысяча плато: Капитализм и шизофрения․ Екатеринбург, М., 2010, էջ 

12, 30։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

15 

րաժեշտությունից ծնված երբեմնի թափառաշրջիկ ու քոչվորական կյանքի մշա-

կույթը ժամանակակից աշխարհում վերածվել է միասնական ժամանակատա-

րածական մշակույթին խիստ բնորոշ մի կենսափիլիսոփայության, ըստ որի՝ 

այստեղ և ամենուր «բոլորն իրենց տանն են», և հետևաբար՝ ճանապարհորդութ-

յունն այլևս ո՛չ մեկնակետ ունի, ո՛չ էլ՝ վերջնակետ16։ Ավելին, վիրտուալ այդ աշ-

խարհում կարելի է քոչվոր դառնալ առանց տնից դուրս գալու, քանի որ աշխար-

հը կորցրել է իր տարածական սահմանները և վերածվել է քոչվորներով բնա-

կեցված «վիրտուալ տափաստանի»։ «Տափաստանների մարդը» վիրտուալ տա-

փաստանի վերածված քաղաք է տեղափոխվել։  

Իրական «ես»-ից տարբերվող վիրտուալ «ես» ու վիրտուալ ինքնություն 

ձևավորող ցանցային այդ աշխարհն այսօր արդեն ինքնիշխանությունից 

զրկված մարդկանց զանգվածային արտադրության մի ասպարեզ է, որտեղ 

ինքնության հետ «խաղացող» և այն հեշտությամբ փոխող մարդը կանգնած է 

գոյության սեփական սահմանների, հետևաբար նաև՝ ինքնանույնականաց-

ման կոորդինատների կորստի վտանգի առաջ։ Այս առումով հավանական է 

նաև, որ գոյության պայմանների վիրտուալացումը կամ, այլ կերպ ասած, ա-

պագոյաբանականացումը ի վերջո այնպես կփոխի կարգի հարկադրական կո-

լեկտիվ ձևերի սոցիալական բովանդակությունը, որ ոչ հեռու մի անցյալում 

կյանքի մշակութային, նպատակաուղղված ու կանոնակարգված ենթարկու-

մից մարդը գրեթե անգիտակցորեն ու ինքնակամ կսկսի ենթարկվել թվային 

սարքերի ներքին ալգորիթմներին17։  

Խնդիրն այն է, որ սարդոստայն հիշեցնող վիրտուալ այդ իրականության 

մեջ կողմնորոշման կայուն կոորդինատներ չունեցող սոցիալական կեցությու-

նը նման է մի լաբիրինթոսի, որի անդուռ ու անպատուհան հարկաբաժիննե-

րում հիմնովին խճճված մարդու կյանքի ինքնաներկայացումը աստիճանա-

բար վերածվում է ինքնակեղծումների մի անվերջանալի շարքի, որի ամեն մի 

դրվագում տեղեկատվության ու հաղորդակցության դաժան ու անողոք լույսի 

ներքո հրապարակավ բեմականացվում են նրա անձնական կյանքի մանրա-

մասները՝ անպարկեշտության աստիճանի թափանցիկ ու տեսանելի։ Մասնա-

վոր ու հանրային կյանքը տարանջատող սահմանների անհետացման արդ-

յունքում ի վերջո ձևավորվում է մեռնող քաղաքակրթություններին խիստ բնո-

րոշ «անպարկեշտ» մի իրականություն, որտեղ ավանդական մշակույթում լիո-

վին քողարկված մարդու դեմքը ևս անպարկեշտության աստճանի քողազերծ-

վում է, և, ինչպես Բոդրիյարն է ասում, ոչնչանում է անգամ սոցիալական կյան-

քին բեմականացման տեսք հաղորդող և հաղորդակցության պատրանք ստեղ-

ծող մարդու խաղացող կերպարը։ Առավել ևս, որ քաղաքակրթական, էթնիկ և 

                                                 
16 Տե՛ս Брайдотти Р. Путем номадизма // Введение в гендерные исследования. В 2 ч., Ч. II. 

Хрестоматия. СПб., 2001, էջ 138։  
17 Տե՛ս Кнорр-Цетина К., Брюггер У. Рынок как объект привязанности: исследование постсоциаль-

ных отношений на финансовых рынках // Социология вещей. Сборник статей․ М., 2006, էջ 308-309։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

16 

այլևայլ անհամատեղելի մշակույթների խառնուրդից ստացված խճանկարա-

յին այդ աշխարհում ձևավորվող «արտմշակութային» մարդու «խառնածին» 

տարատեսակը նաև հավատի ու բարոյական ռեսուրսներից և ինքնանախա-

գծման շարժառիթներից զրկված պայմանական նույնականություն է18։ Ինչպես 

ասում են՝ յուրաքանչյուր մշակույթ իրեն բնորոշ «հիվանդություններից» ձևա-

վորում է մի կերպար, ում հոգեկերտվածքն ու խառնվածքն արտացոլում են 

տվյալ ժամանակների մարդաբանական հնարավորությունները19։  

Մնում է հուսալ, որ անհայտ կեցության նոր աշխարհներ, կյանքի նոր հո-

րիզոններ ու անհայտության նոր նավահանգիստներ բացահայտելու հնարա-

վորություններ ստացած ժամանակակից մարդու մեջ դեռևս ապրում է հողին 

նայելու խոնարհությունը պահած կոպտատաշ նախնին, ով մի վերջին անգամ 

կվերապրի Ադամի մեղսագործության դրդառիթների ողջ խորությունը և ռեա-

լության անտանելի քաղցից դրդված, ինչպես որ նախաբնիկ Դրախտում պա-

տահեց, կրկին պարտազանց կլինի, կմեղանչի և ինքն իրեն կվտարի իր իսկ 

ստեղծած անմեղսունակ ու անպարկեշտ իրականությունից՝ փաստելու հա-

մար, որ նախախնամության ուժերն այնուամենայնիվ միջամուխ են մարդու 

ճակատագրին, և նրա կյանքի ուղին աղետից աղետ ընթացող ուխտագնա-

ցություն է։ Նաև փաստելու, որ Միտքը կարող է մոռանալ դյուրաբեկ ու վա-

ղանցուկ ապրումներից ծնված կյանքի տխուր վեպի ցավալի մանրամասները, 

բայց արյունաքամվող Սրտի վրա սպիները մնում են։  

Մթնշաղի մեջ պարտազանց Ադամի հոգին է ճախրում։ Աշխարհն էկզիս-

տենցիալ է։  

  
ЭДВАРД АРУТЮНЯН – Профанация экзистенциального контекста восприятия: 

Человек в «виртуальных степях»․– Культура организации жизни - это контекст вос-

приятия, позволяющий человеку увидеть, осмыслить мир во всей его целостности и 

построить собственное «убежище» онтологической безопасности. Однако жизнь - это 

незавершенная драма поиска возможностей, на одном из этапов которой радикальные 

трансформации в культурном контексте сосуществования могут лишить человека тех 

характеризующих его эмпирическую природу факторов, которые ранее более или менее 

точно очерчивали настоящее и будущее его жизни, меру и пределы его автономии․ 

Проблема в том, что каждому контексту восприятия свойствен свой набор культурных 

«болезней», которые способны не только внутренне разрушить социальные и антропо-

логические основания онтологического «убежища» данной эпохи, но и лишить человека 

его метафизической и трансцендентной сущности.  

Исходя из этой реальности, в статье онтологический порядок современного индивидуа-

листического (ориентированного на себя) общества рассматривается как форма сосу-

ществования, лишённая общего культурного контекста «старения вместе», где тенденции 

утраты автономного бытия человека становятся антропологическим вызовом и явно 

подрывают прежние основания существования человека в обозримом горизонте жизни. 

 

                                                 
18 Տե՛ս Гирц К. նշվ․ աշխ․, էջ 421։  
19 Տե՛ս Фуко М. Психическая болезнь и личность․ СПб., 2009, էջ 166։  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

17 

Ключевые слова։ культура жизни, онтологический порядок, культурный контекст, ав-

тономия, общество возможностей, виртуальный мир, кочевая реальность, экзистен-

циальная разгрузка 

  

EDVARD HARUTYUNYAN – Profanation of the Existential Context of Perception: Man in 

the “Virtual Steppes”․– The culture of life organization is a context of perception that enables a 

person to see and comprehend the world in its entirety and to construct his own “shelter” of 

ontological security. Yet life itself remains an unfinished drama of searching for possibilities, 

during which, at certain stages, radical transformations in the cultural context of coexistence may 

deprive a person of those factors constitutive of his empirical nature—factors that once, more or 

less accurately, outlined both the present and the prospects of his life, as well as the measure and 

limits of his autonomy. The problem lies in the fact that each context of perception carries its own 

set of cultural elements, capable not only of internally undermining the social and anthropological 

foundations of the ontological “shelter” of a given era, but also of depriving man of his 

metaphysical and transcendental essence.  

From this perspective, the ontological order of modern individualistic (self-oriented) society 

appears as a form of coexistence that lacks a shared cultural context for “growing old together.” 

In such a society, the tendencies toward the loss of autonomous existence have emerged as 

challenges of anthropological magnitude, which directly erode the foundational principles of 

living life within a visible horizon. 

 

Key words: culture of life, ontological order, cultural context, autonomy, society of possibilities, 

virtual world, nomadic reality, existential fate, eхistential unloading  

 
References 
Bakhtin M.M. Estetika slovesnogo tvorchestva, Moscow, 1979, s. 312-313 (in Russian). 
Batay ZH. Proklyataya chast': Sakral'naya sotsiologiya, Moscow, 2006, s. 354 (in Russian). 
Bauman Z. Individualizirovannoye obshchestvo. M., 2002, s. 148 (in Russian). 
Bodriyyar J․ Sistema vesçey․ M․, 2001, s. 170, 172 (in Russian). 
Braydotti R. Putem nomadizma // Vvedeniye v gendernyye issledovaniya. V 2 ch., CH. II. 

Khrestomatiya. SPb., 2001, s. 138 (in Russian). 
Buber M. Dva obraza very. M., 1999, s. 26 (in Russian). 
Delez ZH․ Logika smysla․ SPb., 1999, s. 282 (in Russian). 
Deloz ZH. Gvattari F. Tysyacha plato: Kapitalizm i shizofreniya․ Yekaterinburg, M., 2010, s. 12, 30 

(in Russian). 
Epshteyn M․ Filosofiya vozmozhnogo․ Modal'nosti v myshlenii i kul'ture․ SPb., 2001, s.191-193 (in 

Russian). 
Fuko M. Psikhicheskaya bolezn' i lichnost'․ SPb., 2009, s.166 (in Russian). 
Girts K. Interpretatsiya kul'tur․ M., 2004, s. 421 (in Russian).  
Khosle V. Krizis individual'noy i kollektivnoy identichnosti // Voprosy filosofii. 1994. № 10, s. 15 

(in Russian). 
Khyubner B. Proizvol'nyy etoc n prinuditel'nost' estetiki. Mn., 2000, s . 116,148  (in Russian). 
Knorr-Tsetina K., Bryugger U. Rynok kak ob"yekt privyazannosti: issledovaniye postsotsial'nykh 

otnosheniy na finansovykh rynkakh // Sotsiologiya veshchey. Sbornik statey․ M., 2006, s. 308-
309 (in Russian). 

Markuze G. Eros i tsivilizatsiya. Odnomernyy chelovek. M., 2003, s. 275 (in Russian). 
Ortega y Gasset, J. Degumanizatsiya iskusstva. Moscow, 1991, s. 262 (in Russian). 
Sartr ZH.-P. Bytiye i nichto: Opyt fenomenologicheskoy ontologi, Moscow, 2000, s. 156 (in Rus-

sian). 
Tul'chinskiy, G.D. Postchelovecheskaya personologiya. St. Petersburg, 2002, s. 450 (in Russian). 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

18 

 

  

ՍՊԱՌՈՂԱԿԱՆ ՀՈԳԵԿԵՐՏՎԱԾՔ․ ԷԿԶԻՍՏԵՆՑԻԱԼ 

ՆԿԱՏԱՌՈՒՄՆԵՐ 
 

ԳԱԳԻԿ ՍՈՂՈՄՈՆՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 

 

Քաղաքակրթությունն աստիճանաբար մոտենում է գայթակղություններով լեցուն, 

վտանգավոր մի եզրագծի, որից անդին չվերահսկվող ուժերի ազդեցությունը մարդու 

համար կարող է ճակատագրական լինել: Կեցության մեջ մշակութամարդաբանական 

իմաստով արմատավորված չլինելու հանգամանքը ծնում է անհետացող իրականութ-

յան սոցիալ-հոգեբանական պարադոքսալ զգացողություն: Իրականության փոխարեն 

ձևավորվում է գերիրականություն (հիպերռեալություն) կամ վիրտուալ իրականութ-

յուն, որտեղ էական չէ, թե ինչն է իրական, ինչը՝ ոչ։ Կյանքը մշտապես ծավալվում է 

որպես իրականության բնագրի բացակայությունը թաքցնող կեղծանմանակումների 

ու պատրանքների արարման սահմանազանցական շարժ։ Հոգևոր արժեքներն աստի-

ճանաբար կերպարանափոխվում են և դառնում ապրանքների խորհրդանիշային 

պատկեր: Ձևավորվում է նեղ, սահմանափակ հայացքների ու ձգտումների տեր մարդ-

կանց նոր խավ, որոնց համար նույնականացման հիմնական չափանիշ է դառնում 

բրենդը: Մարդը հրաժարվում է հեռահար նպատակներից, ինչը, պարզունակացնելով 

գոյությունը, հանգեցնում է կյանքի էկզիստենցիալ արժեզրկմանը: «Գործարքն» ավելի 

է կարևորվում, քան դրա համար վճարվելիք էկզիստենցիալ գինը: Հոդվածում արվում 

է եզրահանգում, որ քաղաքակրթական արդի փոխակերպումների պայմաններում էկ-

զիստենցիալ ամբողջականությունը պահպանելու համար անհրաժեշտ է հրաժարվել 

բացարձակ էվոլյուցիոնիզմի մտասևեռումից ու սահմանափակելով լինելությունը՝ 

հանուն բնականի (մարդու հոգևոր, մարմնական ամբողջականություն) ու արհեստա-

կանի (վիրտուալ իրականություն, արհեստական ինտելեկտ) համազարգացման (կո-

էվոլյուցիայի) գիտակցական ջանքեր գործադրել՝ հօգուտ էկզիստենցիալ կեցության 

ամբողջականության պահպանման։  

 
Բանալի բառեր – սպառողական հոգեկերտվածք, մարմին, կեղծանմանակ, վիրտուալ իրա-
կանություն, սիմուլյացիա, գերիրականություն, զանգվածային մշակույթ, էկզիստենցիալ գին 

                                                 
* Գագիկ Սողոմոնյան – փիլիսոփայական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ սոցիալական փիլիսո-

փայության, բարոյագիտության և գեղագիտության ամբիոնի դոցենտ 
 Гагик Согомонян – кандидат философских наук, доцент кафедры социальной философии, этики 

и эстетики ЕГУ 

Gagik Soghomonyan – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor at the Chair of Social Phi-

losophy, Ethics and Aesthetics YSU 

Էլ․ հասցե՝ gagiksoghomonyan@ysu.am   https://orcid.org/0000-0002-1408-6082 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 26.06.2025 

Գրախոսվել է՝ 07.07.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 18-31 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․018 
  

 

 

mailto:gagiksoghomonyan@ysu.am
https://orcid.org/0000-0002-1408-6082
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-1408-6082


Փիլիսոփայություն 
                     

 

19 

Մեր ապագան մի մրցավազք է մեր հարաճուն տեխ-

նոլոգիական հզորության և մեր իմաստնության միջև։ 

Եկեք այնպես անենք, որ հաղթանակի իմաստնութ-

յունը։ 

 Սթիվեն Հոքինգ 

Աշխարհն այլևս նախկինը չէ: Ներկայում ընթացող քաղաքակրթական փո-

խակերպումները որակապես այլափոխում են մարդկային կենսագործու-

նեության գրեթե բոլոր ոլորտները՝ ստեղծելով նոր իրողություններ, անհատա-

կան և հանրային կյանքի կազմակերպման նոր սկզբունքներ, արժեքային այլ 

գերակայություններ, որոնք էապես ազդում են մարդու էկզիստենցիալ ինք-

նազգացողության և սոցիոմշակութային կյանքի կանոնակարգման ընթացքի 

վրա: Տեխնոլոգիաների սրընթաց զարգացման, ինտելեկտուալ բարդ աշխա-

տանքի աննախադեպ ծավալի աճի և անհատական ազատության շրջանակ-

ների շարունակական ընդլայնման հետևանքով աստիճանաբար փոխակերպ-

վելով՝ մարդը թևակոխում է գոյության ու գործառության նոր՝ ավանդականից 

զգալիորեն տարբեր՝ հետմարդու ժամանակաշրջան: Ըստ էության, համաքա-

ղաքակրթական իմաստով անցումային մի ժամանակաշրջան, որին բնորոշ է 

անցումը բնականից արհեստականին, արդիականից՝ հետարդիականին: Տեղի 

են ունենում սոցիումի քաղաքակրթական հիմունքների արմատական փոփո-

խություններ: Քաղաքակրթությունն աստիճանաբար մոտենում է գայթա-

կղություններով լեցուն, սակայն խիստ վտանգավոր մի եզրագծի, որից անդին 

չվերահսկվող ուժերի ազդեցությունը մարդու համար կարող է ճակատագրա-

կան լինել: Մարդկությունն իր գիտատեխնիկական մտքի հաղթանակի, բնութ-

յան ուժերի վրա իր օրավուր աճող իշխանության հետևանքով կանգնել է ինք-

նաոչնչացման իրական սպառնալիքի առջև: Նոր աշխարհակարգն իր բազմա-

շերտ տեղեկահաղորդակցական խաղային տեխնոլոգիաներով պարբերաբար 

ծնում է անորոշության, անտարբերության, ագրեսիվության, անպատասխա-

նատու վարքի, թատերականացված գործողությունների օջախներ: Գլոբալ 

մարտահրավերները, բնական, մարդածին ու տեխնածին և տարաբնույթ այլ 

աղետները սպառնում են մարդու՝ որպես ցեղային տեսակի գոյությանը: Հո-

գևոր ճգնաժամի, սոցիալական կյանքի անկանխատեսելի փոխակերպումնե-

րի, ավանդական արժեհամակարգի վիճարկման և մշակույթի զանգվածայ-

նացման հարուցած տագնապներն աստիճանաբար ներթափանցում են կյան-

քի այլ ոլորտներ և կարող են դառնալ հավանական համամոլորակային աղե-

տի պատճառ: Մեր ամբոխայնացած պատկերացումները մարդկությանը մո-

տեցրել են հոգևոր և համահանրային (սոցիետալ) արժեքների կորստյան ան-

դունդի եզրին: Առաջընթացի ամեն քայլ մի այլ տեղ հետընթաց է նշանակում, 

և ներկա քաղաքակրթության բավականին կասկածելի պարտադրանքները 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

20 

(ազգերի ինքնորոշման իրավունքի ստորադասումը տարածքային ամբողջա-

կանության սկզբունքին, ժողովրդավարության արտահանումը, համասեռա-

մոլ զույգի կողմից երեխաների որդեգրումները, պարտադրյալ պատվաստում-

ները և այլն) դրա լավագույն ապացույցն են: Որոշումները, որոնք սովորական 

ժամանակներում կարող են տարիների քննարկում պահանջել, ընդունվում են 

հաշված ժամերում: Ոչ հասուն և անգամ վտանգավոր տեխնոլոգիաներն ա-

րագորեն գործարկվում են, քանի որ ոչինչ չձեռնարկելու ռիսկերն ավելի մեծ 

են:  Սոցիալական ու առողջապահական մեծածավալ փորձարկումների հա-

մար ժողովուրդները ծառայում են որպես փորձակենդանիներ: Սոցիալական 

փոխակերպումների և համաշխարհայնացման բացասական հետևանքների 

ծավալմանը զուգընթաց՝ ժամանակակից քաղաքակրթության համապարփակ 

ճգնաժամը ձեռք է բերում մարդաբանական նոր բնույթ, ուստի մարդու՝ որպես 

անկրկնելի կենսասոցիալական տեսակի գոյության ու շարունակականութ-

յան, մարդու մարդ մնալու, նրա պատմական հեռանկարի ապահովման 

խնդիրները մշակութամարդաբանական իմաստով դառնում են առանցքային 

նշանակություն ունեցող կարևոր աշխարհայացքային հարցեր: Թվում է, թե 

արդի աշխարհում բոլոր արժեքների համեմատ գերակշռում են ապասրբազ-

նացված, օգտապաշտական անհոգի հարաբերություններն ու նորմերը, գերիշ-

խում են բնութենականից ու հոգեկանից կտրված, ոգեղեն լիցքավորումը կորց-

րած բանականությունը, գերվերացական-մեռյալ դատողականությունը:  

Էկզիստենցիալ անորոշության իրավիճակում ընթացող հակասական, 

բազմաթիվ անհայտներով լեցուն և մարդու նախկին որակական որոշակիութ-

յունը կազմալուծող այս ցավոտ գործընթացը ժամանակակից ինտելեկտուալ 

ընտրանու շատ ներկայացուցիչներ բնութագրում են որպես մարդաբանական 

աղետ, մի իրավիճակ, երբ սոցիալական քաոսի պայմաններում մեկեն անհե-

տանում են կեցության ավանդական վիճակները, փլուզվում է կայունության՝ 

սովորական դարձած համակարգը, կորսվում են կենսիմաստային ավանդա-

կան կողմնորոշիչները, «ոգու ոլորտում հայտարարվում է գործադուլ» (Թեյար 

դը Շարդեն), լայնորեն տարածվում է «ճգնաժամային գիտակցությունը» (Օս-

վալդ Շպենգլեր), մարդկությունը թևակոխում է գոյության ու գործառության 

ռիսկային գոտի (Ուլրիխ Բեկ):  

Եվ այսու, տեխնոլոգիական աննախադեպ աճ արձանագրած արդի քաղա-

քակրթությունը էկզիստենցիալ ի՞նչ գին պետք է վճարի դրա դիմաց, ինչո՞վ և 

ինչպե՞ս է մարդը հատուցելու գայթակղություններով լեցուն ժամանակակից 

հաճոյաշատ, երբեմն ինքնահնար կենսակերպը վայելելու համար:  

Մշակութամարդաբանական արդի խնդրակարգը համակողմանիորեն 

քննարկելու և վերլուծելու համար պետք է նկատի ունենալ ժամանակակից 

քաղաքակրթական կյանքն ու կենսակերպը բնութագրող հետևյալ հանգա-

մանքները.  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

21 

– պատմության զարգացման հետարդյունաբերական փուլում նախընտրե-

լի է դառնում անցումը հասարակության ազատական-ժողովրդավարական 

տիպին համապատասխանող արժեքներին և արժեքային կողմնորոշումնե-

րին,  

– շուկայական հարաբերությունների (որոնց գոյությունը բնական է տնտե-

սության մեջ և սոսկալիորեն անբնական՝ մարդկային կապերի մեջ) և սպառո-

ղական արժեքների ու հոգեբանության անարգել տարածման հետևանքով էա-

պես փոխվում են մարդու ներաշխարհը, արժեքային և կենսիմաստային կողմ-

նորոշիչները, հանուն օգուտի՝ «մեր օրերի այդ տխրահռչակ, լկտի ու դաժան 

կուռքի» (Պավել Ֆլորենսկի), փողի և հաջողության հասնելու անզիջում մրցա-

վազքում զոհաբերելի են դառնում բարոյական արժեքները, ցանկացած ռեֆ-

լեքսիա և անդրանցական (տրանսցենդենտալ) արժեք համարվում է ժամանա-

կավրեպ և խորթ,  

– հասարակության մեջ տեխնածին միջավայրի բուռն զարգացման հե-

տևանքով փոխակերպվում են մարդու բնությունը, ֆիզիկական և հոգեկան 

հատկանիշների ողջ համակարգը, մարդու մեջ եղած բնականն աստիճանա-

բար արտամղվում է արհեստականի կողմից (անտրոպոգենեզը՝ որպես պատ-

մական գործընթաց, չի ավարտվել, այն շարունակում է իր «ստեղծագործա-

կան» տրամաբանությունը),  

– կեցության որոշարկված սոցիալական կապերի թուլացման, աստիճանա-

կան տրոհման, երբեմն էլ դրանց անհետացման հետևանքով խաթարվում է 

«ավանդական» հասարակության՝ մարդու կենսաշխարհին բնորոշ կոլեկտիվ 

կապերի և մտերմիկ ու ջերմ հարաբերությունների հարուստ համակարգը, 

«հասարակությունն անհատացվում է» (Զիգմունդ Բաուման), «անհատը լուծ-

վում է անգիտակցականի, հասարակությունը՝ ամբոխի մեջ»1: Ժամանակակից 

մարդը հայտնվում է ինչպես հին (պատերազմներ, էկոլոգիական խնդիրներ), 

այնպես էլ նոր (անդրազգային ահաբեկչություն, կրոնական արմատականութ-

յուն, կիբերհանցագործություն, համավարակ և այլն) գլոբալ մարտահրավեր-

ների առջև: «Առողջ ու պարզ բանականությունն ամենուրեք արտամղվում է 

դյուրագրգիռ, անհստակ, հիստերիկ, անգիտակից, ինտելեկտից և վերլուծութ-

յան ունակությունից զուրկ վիճակով: Ամբողջ մարդկությունն ասես պատ-

րաստվում է միաձուլվել մեկ դյուրահավատ, պարզունակ և իշխանատենչ հո-

գում, որն ունակ չէ ո՛չ մտածելու, ո՛չ սիրելու՝ պատրաստ լինելով միայն 

թպրտալու ու վայրագանալու, բայց առաջին հերթին՝ քանդելու։ Չէ՞ որ ամբոխի 

նպատակը մեկն է՝ ոչնչացնել մշակույթը»2:  

Այսօր մարդկությունն առերեսվում է բազմաթիվ հիմնախնդիրների հետ, ո-

րոնց բովանդակությունն ըստ էության զուտ մարդաբանական է․ հասարա-

կության հյուլեացում, հումանիտար աղետներ, անբուժելի ուռուցքաբանական 

                                                 
1 Համվաշ Բ., Ջրհոսը / Աթայան Էդ., Հոգի և ազատություն, Երևան, Սարգիս Խաչենց, 2005, էջ 565: 
2 Նույն տեղում, էջ 568: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

22 

և հոգեկան հիվանդություններ, մշակույթի զանգվածայնացում, տեղեկատվա-

կան բռնություն, սպառողական արժեքների գերիշխանություն, աղետային գի-

տակցության (վախի, տագնապի, ընկճախտի) տարածում, համահարթեցնող 

գլոբալ արժեքների գերակայության պայմաններում ազգային, կրոնական ինք-

նության անտեսում և այլն: Գաղափարի բռնությանը (ամբողջատիրությանը) 

հաջորդում է հետարդիական (պոստմոդեռնիստական) հասարակության 

ծնած դատարկության բռնությունը: Գերիշխող է դառնում սպառողական հո-

գեկերտվածքը։ Սպառողական հոգեկերտվածքի տեր մարդիկ ընտրություն են 

կատարում ոչ թե առարկաների միջև, այլ պարզապես ներառվում են նշաննե-

րի աստիճանակարգերում և սպառման ծածկագրերում։ Սպառումն այլևս 

կապված չէ պահանջմունքների բավարարման հետ: Մարդը մշակութային ի-

մաստի մատրիցում սպառում է ոչ թե ապրանք, այլ տարբերակիչ նշան, սո-

ցիալական կարգավիճակ: Սպառումը դառնում է լեզու, բայց լեզու՝ առանց ռե-

ֆերենտի: Սպառողը ընտրության ինքնավար կերպարից վերածվում է տար-

բերության և բացառման կառուցվածքը վերարտադրող նշանների համակար-

գի սոսկական օպերատորի3: Հետդասական մշակույթն ինքնատիպություն չի 

ստեղծում, այն գործում է որպես նախապատրաստված ոճերի, հղումների և 

գեղագիտական «փաթեթների» կոլաժ4։ Սպառողական մտածելակերպը վե-

րարտադրում է ազատության պատրանքը՝ պահպանելով խորհրդանիշային 

կարգի կառուցվածքային բռնությունը, որի դեպքում սուբյեկտը՝ որպես իրա-

կան ներկայություն, անհետանում է՝ իր տեղը զիջելով վերահսկվող և վերա-

կարգավորվող սիմուլյատիվ դիմակին5: 

Քաղաքակրթական գործառության ներկա փուլը բնութագրվում է այն բա-

նով, որ անձի ազատության և պատասխանատվության սահմաններն ամփոփ-

վում են անհատի հոգեսոմատիկ ամբողջականության մարմնական շրջանակ-

ներում: Սակայն, ի տարբերություն նախկին ժամանակների, մարմինն այլևս 

անձի նույնականացման միակ և ամենահաջող երաշխավորը չէ (գենային ին-

ժեներիա, պլաստիկ վիրաբուժություն, օրգանների փոխպատվաստում և 

այլն): Մարմինը գոյաբանական էությունից աստիճանաբար վերածվում է մա-

նիպուլյացիայի օբյեկտի, ճանաչողական կարողություններից և աշխարհի վե-

րափոխման սուբստրատից փոխակերպվում է հոգատարության, սիրո և սիմ-

վոլիկ պրակտիկաների առարկայի, սոցիալական սիմվոլիզմի քմահաճույքնե-

րին զոհաբերելի փորձադաշտի կամ գովազդային վահանակի (բոդիբիլդինգ, 

դոպինգ, պիրսինգ, սիլիկոնոպլաստիկա, դաջվածք, սեռափոխություն և այլն): 

Այն, վերածվելով տարատեսակ «հիգիենիկ ռեպլիկների» միջոցով իրականաց-

                                                 
3 Տե՛ս Бодрийяр Ж., Общество потребления․  М., Издательство АСТ, 2021, էջ 138-143։ 
4 Տե՛ս Jameson, Postmodernism, 1991, Duke University Press, էջ 17–25։ 
5 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 361-366։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

23 

վող բեմագրության (սցենարի), դառնում է «բթացնող հոգատարության օբ-

յեկտ»6, ավելի ճիշտ՝ պաշտամունքի առարկա: Մարդակենտրոն մշակույթը 

վերածվում է մարմնակենտրոն մշակույթի, հաղթանակում է «կռապաշտութ-

յունն իր առավել արատավոր ձևով՝ մարդու ինքնաերկրպագությամբ» (Թոյն-

բի): Քաղաքակրթական «արագացման» մրցավազքին մասնակցելու համար 

մարդը հատուցում է իր սեփական մարմնականությամբ, ինքնավարությամբ և 

սուբյեկտիվությամբ։ Դա հանգեցնում է իրականի լիակատար անհետացմանը։ 

Կեցության մեջ մշակութամարդաբանական իմաստով արմատավորված չլի-

նելու հանգամանքը ծնում է անհետացող իրականության սոցիալ-հոգեբանա-

կան պարադոքսալ զգացողություն: Ըստ Բոդրիարի՝ մի փոխաբերության ժա-

մանակակից քաղաքակրթությունը ոչ այլ ինչ է, քան նշաններ ու իմաստներ 

կրկնօրինակող վիրուս։ Այն իրականություն չի ստեղծում, այն, ինչպես օրգա-

նիզմում առկա վիրուսը, սոսկ ինքն իրեն վերարտադրում է։ Փաստորեն, մար-

դաբանական հատուցումն այն գինն է, որը մարդը վճարում է քաղաքակրթա-

կան արմատական փոխակերպումներին (տեխնոլոգիականացում, թվայնա-

ցում, գլոբալացում և այլն) մասնակցելու համար։ Սա ըստ ճաշակի և նախա-

սիրությունների՝ մարմնի ֆիզիկական և գեղագիտական «կատարելագործ-

ման» նպատակով քաղաքակրթական արտադրության և մոդելավորման գլո-

բալ աշխատակարգերում ներառվելու, իր ինքնությունից, ընդոծին հատկա-

նիշներից հրաժարվելու համար վճարված էկզիստենցիալ գինն է7։ Միակ մտա-

հոգությունն այլևս առողջությունը, սեքսուալությունը և բարետեսությունը ա-

մեն գնով ապահովելն է: Ավանդական հասարակությունում մարմինը հոգու 

փոխաբերությունն էր, արդյունաբերականում՝ սեռի, հետարդիական հասա-

րակությունում այն որևէ փոխաբերություն չի ներկայացնում, ուստի անի-

մաստ և անպարկեշտ է հոգու և հոգևորի մասին խոսելը: Սևեռուն մտահոգութ-

յան առարկա է դառնում հետևյալ խնդիրը. եթե մարդու բնությունը և օրգանա-

կան մարմինը փրկելն անհնար է, ապա անհրաժեշտ է ստեղծել գիտակցութ-

յան արհեստական կրիչ: Հասարակության դռները համառորեն թակում են 

նախկինում գոյություն չունեցած այնպիսի «անբնական» սուբյեկտներ, որոնց 

բարոյական կարգավիճակը անորոշ է, և, մեղմ ասած, չունեն սովորական 

մարդուն բնորոշ հատկանիշներով օժտված սոցիալականություն։ Դրանք սո-

ցիոտեխնիկական համակարգեր են, որոնք թեև մարդու ստեղծած ու նրան 

պատկանող կեցություններ են, բայց որոնց հանդեպ մարդը ոչ միայն գերա-

զանցություն ու գերիշխանություն չունի, այլև ինչ- որ ժամանակ անց կարող է 

անգամ ինքնակամ հայտնվել այդ ոչ մարդկային սուբյեկտների ենթակայութ-

յան տակ՝ հուսալով, որ սոցիալական գործողությունների այդ նոր գործակալ-

                                                 
6 Նույն տեղում, էջ 243-246: 
7 Տե՛ս Бодрийяр Ж., Прозрачность зла․ М.: Добросвет, 2001, էջ 87։ 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

24 

ների օգնությամբ երբևէ կարող է հասնել սուբյեկտիվությունից զուրկ «կիբեռ-

նետիկական անմահության»8։ Գիտության և կենսատեխնոլոգիաների բուռն 

զարգացման արդյունքում առաջանում է կլոնավորման, այսինքն՝ նախապես 

առաջադրված ծրագրով արհեստական պայմաններում մարդու բեղմնավոր-

ման ու աճեցման, մարդաբանական առնչությամբ սկզբունքորեն նոր ու ան-

նախադեպ հիմնախնդիրը: Ինքնին հասկանալի է, որ վաղօրոք առաջադրված 

հատկություններով, «պատվերով» կառուցարկված մարդը սոցիոմշակութա-

յին և հոգևոր իմաստով որբ կլինի: Գենային ինժեներիայի տարատեսակ աշ-

խատակարգերի աննախադեպ ու արագ զարգացման շնորհիվ սեփական 

մարմինն անընդհատ կատարելագործելու ոչ միշտ կշռադատված ցանկութ-

յունների բավարարման արդյունքում ժամանակակից մարդը կարող է 

հայտնվել իր նախաստեղծ բնության կորստյան իրական սպառնալիքի առջև, 

քանի որ այդ դեպքում կարող է վտանգվել մարդու՝ որպես անկրկնելի ցեղա-

յին տեսակի գոյությունն ու էկզիստենցիալ ամբողջականությունը: Դրա մար-

դաբանական հատուցումը արհեստականը բնականից, պարտադրվածը սե-

փականից, օտարը սեփականից տարբերելու անկարողությունն է։ 

Կեցության մեջ մշակութամարդաբանական իմաստով արմատավորված 

չլինելու հանգամանքը ծնում է անհետացող իրականության սոցիալ-հոգեբա-

նական պարադոքսալ զգացողություն: Իրականության փոխարեն ձևավոր-

վում է գերիրականություն (հիպերռեալություն) կամ վիրտուալ իրականութ-

յուն, որտեղ արդեն այլևս էական չէ, թե ինչն է իսկապես իրական, ինչը՝ ոչ, որ-

տեղ էական է միայն անվերջ հոսող լուրերի ու իրադարձությունների անընդ-

հատությունը9: Գերիրականության մեջ դասական իմաստով փոխակերպում-

ներ (ձևավորում, զարգացում, անկում) տեղի չեն ունենում։ Բոլոր փոփոխութ-

յունները փոփոխությունների սիմուլյացիաներ են՝ միջերեսի (ինտերֆեյսի) 

թարմացումներ, գաղափարական փոխատեղումներ, տեսողական կոդերի 

փոփոխություններ։ Մարդիկ այդ ամենը որպես էկզիստենցիալ աղետ չեն ըն-

կալում, նրանց ինքնությունը, ցանկությունները, վախերը լուռ լուծարվում են 

թվային տեխնոլոգիաների սիմուլյացիոն համակարգերում։ Մարդկությունը 

թևակոխում է զարգացման մի շրջան, երբ տեղեկատվական հոսքն անընդհատ 

մեծանում է, իսկ իմաստը՝ նվազում, տեղեկատվությունն իմաստ արտադրելու 

փոխարեն խաղարկում է այն, սկսում է «խժռել իր իսկ բովանդակությունը», 

հաղորդակցությունն ու իրական սոցիալականը10: Ժամանակի հետարդիա-

                                                 
8 Հարությունյան Էդ․ , Սոցիալական կյանքի բեմականացման էկզիստենցիալ գինը․  Մարդը գոյա-

բանական ծուղակում // Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն,  

2024, Vol. 15, No. 3 , (45), էջ 13: 
9 Տե՛ս Бодрияр Ж., В тени молчаливого большинства, или конец социального․  Екатеринбург, 2000, 

էջ 19։ 
10 Տե՛ս Бодрияр Ж.,  Прозрачность зла․ М., Добросвет, 2001, էջ 87։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

25 

կան ընթացքը մեկնաբանելու համար ստեղծվում է իրականի նենգապատկե-

րը՝ պատրանք արտահայտող «կեղծանմանակ» (սիմուլյակր - Ժ. Բատայ) հաս-

կացությունը, որն արտահայտում է օբյեկտի հանդեպ նշանի, բնօրինակի հան-

դեպ պատճենի գերիշխող արժեքն ու նշանակությունը: Ըստ Ժ․ Բոդրիյարի՝ 

ժամանակակից աշխարհում մարդն ապրում է ոչ թե իրականության, այլ սի-

մուլյացիաների մեջ։ Ըստ էության, քաղաքակրթության առաջընթացն ընկալ-

վում է որպես սիմուլյացիաների առաջընթաց, իսկ փոխակերպումը՝ սիմուլ-

յակրների մակարդակների փոփոխություն։ Դրանք չորսն են․ 

1. պատկերը արտացոլում է իրականությունը (ավանդական հասարա-

կություններ), 

2. պատկերը աղավաղում է իրականությունը (արդիական (մոդեռն) հասա-

րակություն), 

3. պատկերը ձևացնում է, թե ինքն է իրականությունը ((պոստմոդեռն) հե-

տարդիական հասարակություն), 

4. պատկերը մոդելավորում է այլևս գոյություն չունեցող իրականությունը 

(գերիրականություն)11:  

 Վիրտուալ իրականությունում կյանքը մշտապես ծավալվում է որպես ի-

րականության բնագրի բացակայությունը թաքցնող կեղծանմանակումների ու 

պատրանքների արարման սահմանազանցական շարժ։ Ավելին, այդ նոր սո-

ցիալականում կյանքի մտերմիկ ու ծանոթ համայնապատկերը ներկայացնող 

մարդիկ, կենցաղը, ճաշակը, նախապատվություններն ու այլևայլ մշակութա-

յին կարևոր մանրամասները կոնցեպտուալ իմաստով այնքան արագ ու հիմ-

նովին են այլակերպվում, որ ուղղակի և փոխաբերական իմաստով մարդը վե-

րածվում է տուն տանող ճանապարհին մոլորված ուղևորի12։ Սոցիալական կե-

ցության մեջ ամեն ինչ դառնում է սիմուլյատիվ: Մշակութային ավանդական 

իմաստների նկատմամբ քամահրական վերաբերմունքը, բառի հետ կամայա-

կան խաղը (Ժ. Դերիդա), «թարգմանության գոյաբանական հարաբերակա-

նությունը» (Ու. Կուայն) և «արմատական մեկնելիությունը» (Դ. Դևիդսոն) «ին-

տելեկտուալ ատլետների» ջանքերով (այսպես էին իրենց բնութագրում Ժ. Դե-

րիդան և Ժ. Դըլյոզը) դառնում են հետարդիական փիլիսոփայության առաջա-

տար թեմաները: 

Ժամանակակից քաղաքակրթության գլխավոր գոյաձև է դառնում զանգվա-

ծային մշակույթը, որտեղ կարևորվում են մշակույթի այն հատկանիշներն ու 

որակները, որոնք համաշխարհայնացման արգասիք են: Մարդու բնութագր-

ման գլխավոր ցուցանիշ է հռչակվում սպառումը, որը, աստիճանաբար ձեռք 

բերելով արժեքաբանական  ենթատեքստ, դառնում է սոցիալական համակե-

ցության կազմակերպման յուրահատուկ սոցիոմշակութային ծածկագիր: 

                                                 
11 Տե՛ս Бодрияр Ж.,  Симулякры и симуляция․ М., Добросвет, 2000, էջ 5–9։ 
12 Տե՛ս Հարությունյան Էդ․,  նշվ․ աշխ․, էջ 14։ 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

26 

Մարդը դառնում է ոչ թե սոցիալական պատկանելության, այլ կենսաոճի ցու-

ցանիշ: Զանգվածային մշակույթը ձևավորում է սպառողական արդի հասա-

րակությանը բնորոշ հաղորդակցման, ինքնադրսևորման, կենսակերպի ար-

տահայտման նշանային նոր համակարգ (պահվածք, հանդերձանք, սանր-

վածք, ճաշակ և այլն), որն ամբողջությամբ ծառայում է շուկայական քաղա-

քակրթության «գայթակղությունների գործարանի» գաղափարախոսությանը: 

Ցուցադրական սպառումն աստիճանաբար դառնում է մշակութային ընդհա-

նուր նորմ, որին չենթարկվողը կանգնում է շրջապատից վտարվելու, մեկու-

սացվելու առջև: Ցուցադրական սպառման պարագայում ապրանքի փոխարեն 

նախևառաջ հանդես է գալիս ապրանքանիշը (արհեստականորեն ստեղծված 

կերպար), որի սոցիալական կարգավիճակն էլ որոշում է ապրանքի գինը՝ ան-

կախ նրա արտադրության վրա ծախսված ջանքերից և նրա իրական սպառո-

ղական հատկություններից: Ըստ էության, բրենդը զանգվածային մշակույթի 

հասարակության պահանջներին հասցեագրված պատասխան ուղերձ է: Այս 

հասարակության մեջ ապրանքի արժեքը որոշվում է արտադրողի սոցիալա-

կան կարգավիճակով, այլ ոչ թե կարգավիճակը՝ արժեքով, ինչը բնորոշ էր դա-

սական կապիտալիզմին: Ապրանքանիշի գնի բարձրացմանը ծառայում է գո-

վազդը, որը ապրանքի կամ որևէ ընկերության համար համապատասխան 

կերպար է ստեղծում, և ավելի շատ շուկայում շրջանառում են հենց այդ 

ստեղծված կերպարները, քան իրական ապրանքները: Սա է պատճառը, որ գո-

վազդային հոլովակներում իրերն առավել կատարյալ են երևում, քան դրանք 

իրականում կան: Որևէ ապրանքի գինը ձևավորվում է ոչ թե իրական տնտե-

սական օրենքների հիման վրա, այլ շուկայագետների և գովազդային գործա-

կալների կողմից: Նրանք են ստեղծում ապրանքի կամ որևէ ընկերության «ապ-

րանքանիշը» և հենց դրանից ելնելով էլ՝ սահմանում ապրանքի գինը: Սպառո-

ղական քաղաքակրթության պայմաններում հոգևոր արժեքներն աստիճանա-

բար կերպարանափոխվում են և դառնում ապրանքների խորհրդանիշային 

պատկեր, այսպես կոչված՝ «իմիջ»: Մարդիկ հրաժարվում են «մեծ ինքնութ-

յուններից», այսինքն՝ դադարում են իրենց նույնացնել որոշակի պետության, 

ազգի կամ էթնոսի, կրոնադավանաբանական խմբի հետ: Ձևավորվում է նեղ, 

սահմանափակ հայացքների ու ձգտումների տեր մարդկանց նոր խավ, որոնց 

համար նույնականացման հիմնական չափանիշ է դառնում հենց բրենդը: 

Ձգտելով արագորեն հարմարվել փոխակերպվող պայմաններին՝ մարդիկ 

սկսում են մերժել կայունությունն ու տևականությունը որպես բնականոն գո-

յության կարևորագույն պայմաններ: Ժամանակների միջև կարծես խզում է ա-

ռաջանում, ուստի վարքի ավանդական մշտակաղապարներով անհնարին է 

«ապահովագրել սեփական ապագան»: Եվ քանի որ հեռահար նպատակներն 

այլևս պահանջարկ չեն վայելում, ապա հանուն արդյունքների անմիջական 

ստացման, հանուն «այստեղ և այս պահին» սկզբունքի՝ մարդը հրաժարվում է 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

27 

հեռահար նպատակներից, ինչը, պարզունակացնելով գոյությունը, հանգեց-

նում է ինչպես սոցիալական, այնպես էլ անհատական կյանքի տրոհմանը, էկ-

զիստենցիալ արժեզրկմանը: Մարդկային ինքնությունը եղելությունից վերած-

վում է «խնդրի»: Անհատական և սոցիալական կյանքի տարածաժամանակա-

յին դետերմինանտների կրճատումը նպաստում է անկայուն, առընթեր գաղա-

փարների և արժեքների ձևավորմանը: Այս հանգամանքներն անխուսափելի 

են դարձնում տարանցիկ վարքը, որն ամենից առաջ դրսևորվում է որպես կեն-

սական կարճատև նախագծերի վրա հիմնված ինքնածրագրավորվող, ինք-

նահնար գործունեություն: Փիլիսոփայական մարդաբանության դասական եզ-

րահանգումներն այլևս չեն բավարարում կենսիմաստային դիրքորոշումներին 

ներկայացվող պահանջները13: Հընթացս ձևավորվող նոր մարդաբանության 

արժեհամակարգում անձը հանդես է գալիս որպես հավերժական ճամփորդ, 

տիեզերական թափառաշրջիկ, տիպօրինական է դառնում դեռևս չիրացված, 

չնույնականացված «առանց հատկությունների» մարդը14: Նախկին արժեքա-

գոյաբանական մարդուն գալիս է փոխարինելու արդիականության մանիպուլ-

յատիվ արարողակարգային «անձ-նախագիծը», որն անընդհատ շտկում, 

սրբագրում է իր իսկ հեղինակած նախագիծը: Սա ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ ինքնա-

կոչություն, և այս հանգամանքի հերքումը «կա՛մ մշակութային անմեղսունա-

կություն է, կա՛մ կրկնակի ինքնակոչություն»15:  

Բոլոր ժամանակներում միտքը ձգտել է մարդու հողաշեն բնությունն ազա-

տագրել կայենական մեղքերից, եսամոլության, այլատյացության, գիշատչութ-

յան հակումներից, սակայն այդ ջանքերը ոչ միշտ են հաջողությամբ պսակվել: 

Առաջադիմության պատմությունը մեծ մտածողները պատկերացրել են որպես 

մարդու նյութապաշտական ու վայրագ հակումների հաղթահարման, յուրա-

տեսակ ինքնաբացասման ու ինքնաոչնչացման ընթացք: Սակայն մարդու և 

մարդկայինի աստիճանական անկումն այնքան ակնհայտ ու խորն է դարձել, 

որ մարդը ոչ միայն որպես անհատ, այլև որպես ցեղային տեսակ այլևս անբու-

ժելի հիվանդ է, և այսուհետ կյանքի պատմության փոխարեն մարդիկ ստիպ-

ված են լինելու գրել հիվանդության պատմություն16: Մեր ժամանակների հա-

մար, երբ «գործարքն» ավելի կարևոր է դարձել, քան դրա համար վճարվելիք 

էկզիստենցիալ գինը, պայքարը մարդու և նրա մեջ նստած իր իսկ հակոտնյայի 

միջև մոտենում է իր սահմանային ձևերին, գլոբալ հակասություն է առաջա-

նում մարդու արարչական էության և նրա ստեղծարար էության զարմանալի 

                                                 
13 Տե՛ս Гуревич П. С., Феномен деантропологизации человека // Вопросы философии, 2009, նույնի` 

Классическая и неклассичесская антропология: сравнительный анализ․  Центр гуманитарных 

инициатив, М., СПб., 2018։ 
14 Бытие в свободе, или проблема культурной идентичности человека в ситуации онтологического 

перехода // Человек. RU. Гуманитарный альманах, Новосибирск, 2006, № 2։ 
15 Տե՛ս Пригов Д. А.,  Самоидентизванство // Место печати. Журнал интерпретационного 
искусства, 2001, էջ 30:  
16 Տե՛ս Кутырев В. А., Человек XXI века: уходящая натура // Человек. 2001, № 1, էջ 9:  

https://bararan.am/ru/человек_невидимка
https://bararan.am/ru/человек_невидимка
https://bararan.am/ru/человек_невидимка
https://bararan.am/ru/человек_невидимка
https://bararan.am/ru/человек_невидимка


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

28 

արդյունքների ու մշակութամարդաբանական առումով դրամատիկական, եր-

բեմն ողբերգական հետևանքների միջև: Մարդը կարող է չհասկանալ նոր ու 

անծանոթ ուժերի էությունը, կարող է չկանխատեսել դրանց ազդեցության քա-

ղաքակրթական, էկոլոգիական, մարդաբանական հնարավոր հետևանքները, 

սակայն նա դատապարտված է վաղ թե ուշ անձամբ հատուցելու իր ընդունած 

կամ չընդունած յուրաքանչյուր որոշման համար: Թե այդ պայքարն ինչպես 

կհանգուցալուծվի, ցույց կտա ապագան: Էկզիստենցիալ հատուցումն անխու-

սափելի է։ Դասական մոդեռնիզացման երկրներում հսկայական ջանքեր են 

գործադրվում, որպեսզի վերականգնվեն ավանդական հասարակության ար-

ժեքները (սոցիալական պատասխանատվություն, աջակցություն և փոխօգ-

նություն, հոգատար վերաբերմունք միմյանց և բնության հանդեպ և այլն), ո-

րոնք ժամանակին դրվել էին առաջադիմության քաղաքակրթական զոհասե-

ղանին: Ուստի այն ամենի նկատմամբ սրտացավ և զգուշավոր վերաբերմուն-

քը, ինչն առաջին հայացքից չի ներառվում արդիականության նախագծի մեջ, 

պետք է դառնա սոցիալական էկոլոգիայի իմպերատիվ արժեք: Եթե մարդ-

կությունը ցանկանում է Երկիր մոլորակի վրա իր գոյության ժամկետը երկա-

րացնել, ապա պետք է հրաժարվի բացարձակ էվոլյուցիոնիզմի մտասևեռու-

մից ու սահմանափակելով լինելությունը՝ հանուն բնականի (մարդու հոգևոր- 

մարմնական ամբողջականություն) ու արհեստականի (վիրտուալ իրակա-

նություն, արհեստական ինտելեկտ) համազարգացման (կոէվոլյուցիայի) ու 

համագործակցության, գիտակցական ջանքեր գործադրի հօգուտ էկզիստեն-

ցիալ կեցության ամբողջականության պահպանման՝ երբեք չմոռանալով, որ 

«առանց տրանսցենդենցիայի էկզիստենցիան դառնում է ամուլ և անսեր դիվա-

յին ինքնակամություն»17: Մարդը պետք է հավատա, որ, հակառակ տեխնո-

կրատական ճակատագրապաշտության, հենց ինքն է ընտրում իր ապագան: 

Ուրեմն աշխարհի հանդեպ պետք է դրսևորել ոչ թե գիտապաշտական (սցիեն-

տիստական), նյութապաշտական, առավել ևս զուտ օգտապաշտական, այլ 

մարդասիրական (հումանիստական), ֆենոմենոլոգիական, այսինքն՝ արժե-

քային վերաբերմունք: Որովհետև մարդկային գոյության իրական իմաստի ա-

կունքն ու առանցքը մարդկության պատմության ընթացքում կուտակված և 

բազմիցս փորձարկված, մարդկային կեցության հարուստ բազմազանությունը 

ներկայացնող բազմադարյա մշակույթն է: Պատմության քառուղիներում մար-

դու մեջ մարդկայինի քայքայման, տարրալուծման դեմ պայքարի արդյունա-

վետ և ամենահուսալի միջոցը համամարդկային հումանիստական մշակույթն 

է, որը սոցիալական միջավայրի անընդհատ բարենորոգման, հասարակական 

հարաբերությունների և սոցիալական ինստիտուտների հումանիզացման, սո-

ցիալապես պատասխանատու պետության ընձեռած գործիքակազմով 

                                                 
17 Jaspers K., Vernunft und Existenz. Groningen, 1935, p. 48. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

29 

դառնում է արդար հասարակության ձևավորման միակ երաշխավորը: Ար-

դիականության քաղաքական, սոցիալական, հոգեբանական տարատեսակ 

հանգամանքներից բեկված ու աղճատված, պարզունակացված ու հուսաբեկ 

մարդը հումանիտար վերակենդանացման կարիք ունի: Հումանիտար վերա-

կենդանացմանը կարող է նպաստել համամարդկային բարոյական համընդ-

գրկուն արժեքների ոգեղեն ակունքների վրա հիմնված կրթադաստիարակչա-

կան համակարգի շարունակական զարգացումը, որտեղ համապատասխան 

միջավայրի ստեղծմամբ առանցքային նշանակություն պետք է տրվի ստեղծա-

գործական, ըստ էության, ինքնարարչական հմտությունների ու կարողութ-

յունների զարգացմանը: 

Սոցիալական աշխարհն արհեստածին է, ստեղծվել է մարդու կողմից և 

մարդու համար, և եթե մարդկանց կողմից ընդունելության չարժանանա, չու-

նենա կենսական նշանակություն և էկզիստենցիալ հագեցվածություն, կկորց-

նի իր իմաստն ու գոյության անհրաժեշտությունը: Մարդու ընտրությունը 

միշտ վախճանաբանական հեռանկար ունի, քանզի մարդկային պատմության 

ընթացքը և նրա վերջաբանը կախված են այն բանից, թե նա ո՞ր ճանապարհով 

կգնա՝ կյանքի՞, թե՞ մահվան: Եվ քանի որ «մարդկային կեցությունն առաջին 

հերթին համագոյակցության կամք է» (Օրտեգա-ի-Գասետ), ապա վտանգված 

գոյությունը փրկելու համար պահն է սթափվելու: Ազատությունն այն պայմա-

նական տարածքն է, որը գտնվում է մարդու իրավասության ներքո․ ոչ մի 

կողմնակի ուժ, ո´չ չար, ո´չ բարի, առանց մարդու թույլտվության՝ չի կարող 

այդ տարածքը մտնել: Միայն մարդուց է կախված, թե նա ո՞ւմ թույլ կտա մուտք 

գործել իր ազատության այդ գոտին, ո՞ւմ թույլ կտա գործել, իսկ ավելի ճիշտ՝ 

համագործակցել իր հետ, Աստծո՞ւն, թե՞ սատանային: 

 Համընդհանուր բարեկեցության տրանսհումանիստական հասարակարգի 

կառուցումը մարդկությանը երբեք երջանկություն չի բերի, եթե այդպիսի բա-

րեկեցության որոնումներն իրականացվեն մարդու հոգևոր պահանջմունքնե-

րի ու ոգեղեն ակունքների և համակարգապահպան ավանդույթների ընդհա-

նուր համատեքստից դուրս: Արտաքին աշխարհի նկատմամբ (և՛ բնական, և՛ 

սոցիալական) հսկայական իշխանության հասնելով՝ մարդն ինքն իր նկատ-

մամբ նույնպիսի իշխանության դեռևս չի հասել: Ավելին, ինքն իրեն տիրապե-

տելը դառնում է ավելի խնդրահարույց: Այսօր շատ են մարդուն դեպի անորոշ 

ապագա տանող, նրա կենսասոցիալական և էկզիստենցիալ ամբողջականութ-

յունը տրոհող տարատեսակ կործանարար ուժերը: Մտահոգիչ այս իրավիճա-

կում փիլիսոփայական մարդաբանության ամենակարևոր ուղերձը պետք է լի-

նի հետևյալը. օգնել մարդուն մարդ մնալ, հարազատ լինել թեկուզ ոչ կատար-

յալ, բայց սեփական բնությանն ու էությանը և ոչ թե վերածվել դրանց կենսա-

տեխնոլոգիական նմանակը ներկայացնող խեղաթյուրված նանոնմանակին: 

Սա է մարդու մարդկային ապագան փրկելու ուղին: Ժամանակակից գիտութ-

յան և տեխնոլոգիաների անկասելի թվացող շարունակական առաջընթացն 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

30 

այսուհետ պետք է իրականացվի մարդու՝ որպես անկրկնելի ցեղային տեսակի 

պահպանմանը նպատակամղված սոցիալական, իրավական և բարոյագիտա-

կան նոր նորմերի ստեղծմամբ, որոնց միջոցով պետք է վերահսկել, իսկ հարկ 

եղած դեպքում՝ սահմանափակել մարդու սրբություն սրբոց բնությունն ան-

հարկի արհեստական ներխուժման՝ սոցիոմշակութային իմաստով վտանգա-

վոր փորձարկումներից, ըստ էության՝ փրկել Մարդուն՝ մարդուց: Հաղթահա-

րել մարդաբանական ճգնաժամն առանց հոգևոր բարենորոգման անհնարին է: 

Մարդկությունը կանգնած է աննախադեպ և որակապես նոր գիտական ու 

տեխնոլոգիական թռիչքի առջև: Պետք է հուսալ, որ այդ թռիչքը կնշանավորվի 

ոչ թե մարդաբանական ճգնաժամի հետագա խորացմամբ, որի հետևանքով 

մարդը պետք է ստիպված լինի իր տեղը զիջել գուցե գործառութային առումով 

ավելի կատարյալ, բայց հոգևոր առումով թերատ հետմարդուն, ինչ-որ կենսա-

կիբեռնետիկական արարածին, այլ նոր ուղի կհարթի դեպի հոգևոր առումով 

անսահման ինքնակատարելագործման ընդունակ, ավանդույթի Ոգին գնա-

հատող և պահպանող, ավելի Ոգեղեն, ամբողջական ու ինքնաբավ մարդու 

համար: «Եթե մտավոր զարգացումը և գիտելիքների ավելացումը,-նկատում է 

Էքհատ Թոլը,- չեն հակակշռվում գիտակցականության համապատասխան ա-

ճով, ապա դժբախտության և աղետի հնարավորությունը շատ մեծ է»18։ Մի ի-

մաստուն ասել է, թե ամեն բարիքի մեջ կա չարիքի բաժին, և ամեն չարիքի մեջ՝ 

բարիքի։ Ժամանակն է իմաստուն դառնալու։ Մարդկությունը հայտնվել է այն-

պիսի իրավիճակում, երբ ընտրությունն անհրաժեշտ է, հետևանքը՝ անխուսա-

փելի: Այսօրվա սխալը անուղղելի կարող է լինել, այսօրվա մեղքը՝ մահացու: 

 
ГАГИК СОГОМОНЯН – Потребительский менталитет: Экзистенциальные соображе-

ния. – Цивилизация постепенно приближается к опасной грани, полной соблазнов, за 

которой влияние неконтролируемых сил может стать роковым для человека. Отсутствие 

культурно-антропологической укорененности в бытии порождает парадоксальное социаль-

но-психологическое ощущение исчезающей реальности. Вместо реальности формируется 

сверхреальность (гиперреальность) или виртуальная реальность, где не имеет значения, что 

реально, а что нет. Жизнь непрерывно разворачивается как трансцендентное движение по 

созданию симулякров и иллюзий, скрывающих отсутствие оригинала реальности. Духов-

ные ценности постепенно трансформируются и становятся символическими образами 

товаров. Формируется новый слой людей с узкими и ограниченными взглядами и стрем-

лениями, для которых основным критерием идентификации становится пренд. Человек 

отказывается от долгосрочных целей, что, упрощая бытие, приводит к экзистенциальной 

девальвации жизни. «Сделка» оказывается более значимой, чем экзистенциальная цена, 

которую за неё предстоит заплатить. В условиях современных цивилизационных 

трансформаций для сохранения экзистенциальной целостности необходимо отказаться от 

навязчивой идеи абсолютного эволюционизма, и, ограничив становление, приложить 

осознанные усилия к содействию соразвитию (коэволюции) естественного (духовно-те-

лесной целостности человека) и искусственного (виртуальной реальности, искусственного 

интеллекта) - во имя сохранения целостности экзистенциального бытия. 

                                                 
18 Թոլ Է․ , Ներկայի ուժը, Փիլիսոփայական դիտարկումներ։ Թարգմանությունների ժողովածու / 

Թարգմ․  Վ․  Ա․  Միրզոյան, Եր․ , Մեկնարկ, 2025, էջ 148: 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

31 

 

Ключевые слова: потребительский менталитет, тело, симулякр, виртуальная реаль-

ность, симуляция, гиперреальность, массовая культура, экзистенциальная целостность, 

экзистенциальная цена 

 

 GAGIK SOGHOMONYAN – Consumer Mentality: Existential Considerations. – Civilization 

is gradually approaching a dangerous boundary, full of temptations, beyond which the influence 

of uncontrolled forces may prove fatal for humanity. The absence of cultural-anthropological 

rootedness in existence gives rise to a paradoxical socio-psychological sensation of a vanishing 

reality. In place of reality, a hyperreality or virtual reality takes shape, where it no longer matters 

what is real and what is not. Life unfolds as a transcendental movement of creating simulacrums 

and illusions that mask the absence of the original reality. Spiritual values gradually undergo 

transformation and become symbolic images of commodities. A new stratum of people with 

narrow and limited views and aspirations is being formed, for whom brand identity becomes the 

primary criterion of self-identification. Man relinquishes long-term goals, which, by simplifying 

existence, leads to an existential devaluation of life. The "deal" becomes more important than the 

existential price to be paid for it. In the context of current civilizational transformations, preserving 

existential integrity requires abandoning the obsession with absolute evolutionism and, by limiting 

being, making conscious efforts toward the co-development (coevolution) of the natural (the 

spiritual-bodily wholeness of the human being) and the artificial (virtual reality, artificial 

intelligence) - for the sake of preserving the wholeness of existential being. 

 

Key words: civilizational transformation, body, simulacrum, virtual reality, simulation, 

hyperreality, mass culture, existential integrity, existential price 

 

Reference 
Bodriyar Zh, Prozrachnost' zla, M., Dobrosvet, 2001 (in Russian).  

Bodriyar Zh, Simulyakry i simulyatsiya, M., Dobrosvet, 2000 (in Russian). 

Bodriyar Zh., Obshestvo potrebleniya, M., Izdatelstvo AST, 2021 (in Russian). 

Bodriyyar Zh., V teni molchalivogo bol'shinstva, ili konets sotsial'nogo, Yekaterinburg, 2000 (in Rus-

sian). 

Bytiye v svobode, ili problema kul"turnoy identichnosti cheloveka v situatsii ontologicheskogo 

perekhoda // Chelovek. RU. Gumanitarnyy al"manakh, Novosibirsk, 2006, № 2 (in Russian).  

Gurevich P. S., Fenomen deantropologizatsii cheloveka // Voprosy filisofii, 2009 (in Russian). 

Gurevich P. S.,  Klassicheskaya i neklassichesskaya antropologiya: sravnitel'nyy analiz, Tsentr 

gumanitarnykh initsiativ, M., SPb. 2018 (in Russian). 

Hamvash B., Jrhosy // Atayan Ed., Hogi yev azatutyun, Yerevan, Sargis Khachents, 2005 (in Arme-

nian). 

Harut’yunyan Ed․, Sotsialakan kyanki bemakanatsman ekzistentsial giny․ Mardy goyabanakan 

tsughakum, Banber Yerevani hamalsarani. Pilisopayutyun, Hogebanutyun , 2024, Vol. 15, № 3 

(45) (in Armenian). 

Jameson, Postmodernism,1991, Duke University Press.  

Jaspers K., Vernunft und Existenz. Groningen, 1935. 

Kutyrev V. A., Chelovek XXI veka: ukhodyashchaya natura // Chelovek. 2001, № 1 (in Russian). 

Prigov D.A., Samoidentizvanstvo // Mesto pechati. Zhurnal interpretatsionnogo isskustva, 2001 (in 

Russian). 

Tolle E․, Nerkayi uzhy, Pilisopayakan ditarkumner. Targmanutyunneri zhoghovatsu / Targm․ V․A․ 

Mirzoyan, Yer․, Meknark, 2025  (in Armenian). 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

32 

 

ԷԱԿԻ ԲԱՐՈՅԱԿԱՆ ԿԱՐԳԱՎԻՃԱԿԻ ԽՆԴԻՐԸ ԲԻՈԷԹԻԿԱՅԻ 

ՀԱՄԱՏԵՔՍՏՈՒՄ 
 

ԼԵՎՈՆ ԲԱԲԱՋԱՆՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Էակի բարոյական կարգավիճակի որոշման խնդիրը բիոէթիկական ժամանակակից 

քննարկումներում առանցքային խնդիր է։ Այդ հարցը մասնավորապես էական նշա-

նակություն ունի բիոէթիկական այնպիսի խնդիրների բարոյական տեսանկյունից 

թույլատրելիության հարցի որոշման գործում, ինչպիսիք են, օրինակ՝ էվթանազիան, 

հղիության արհեստական ընդհատումը, կենդանիներին իրավունքների վերագրու-

մը և այլն։ Հոդվածում քննարկվում են էակի բարոյական կարգավիճակի որոշման 

չորս առանցքային մոտեցումներ՝ տեսակապաշտություն, զգայունություն, ինքնա-

գիտակցություն ու ճանաչողություն և վերջապես՝ աստիճանականություն։ Վերլու-

ծության արդյունքում բացառվում է տեսակապաշտության սկզբունքի կիրառման 

բարոյական տեսանկյունից ընդունելիությունը։ Այնուհետև հիմնավորվում է, որ 

զգայունության և ինքնագիտակցության-ճանաչողության սկզբունքների առանձին-

առանձին դիտարկման արդյունքում հանգում ենք անորոշության, հակասակա-

նության, իսկ որոշ իրավիճակների քննարկման համատեքստում այդ մոտեցումնե-

րի կիրառումը երբեմն նաև ինտուտիտիվ առումով համոզիչ չէ։ Նշված երեք առանց-

քային մոտեցումների համեմատությամբ՝ աստիճանական մոտեցումն ունի որոշ ա-

ռավելություններ։ Աստիճանական մոտեցումը էակի բարոյական կարգավիճակի 

սահմանման այն մոտեցումն է, որի համաձայն՝ բարոյական կարգավիճակը չունի 

բաժանարար բնույթ, այլ արտահայտվում է աստիճանաբար։ Այս մոտեցման հիմ-

քում ընկած է այն գաղափարը, որ բոլոր կենդանի էակներն ունեն բարոյական կար-

գավիճակ, սակայն այդ կարգավիճակի ուժգնությունը կամ խտությունը կարող է 

տարբեր լինել՝ կախված նրանց ունեցած հատկություններից և շահերի բազմազա-

նությունից։ Աստիճանական մոտեցումն ունի համեմատական առավելություններ 

այլ սկզբունքների նկատմամբ, քանի որ այն տեսականորեն ավելի ճկուն է, ինտու-

տիվ առումով՝ առավել համոզիչ, ներառական և անհակասական։ 
 

                                                 
* Լևոն Բաբաջանյան – փիլ․ գիտ․ թեկնածու, ԵՊՀ սոցիալական փիլիսոփայության, բարոյագի-

տության և գեղագիտության ամբիոնի դոցենտ 

Левон Бабаджанян – кандидат философских наук, доцент кафедры социальной философий, этики и 

эстетики, ЕГУ 

Levon Babajanyan – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor at the Chair of Social 

Philosophy, Ethics and Aesthetics, YSU  
Էլ. փոստ՝ levonbabajanyan@ysu.am   https://orcid.org/0009-0004-3734-0030 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 20.05.2025 

Գրախոսվել է՝ 02.06.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 32-46 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․032 
 

mailto:levonbabajanyan@ysu.am
https://orcid.org/0009-0004-3734-0030
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0004-3734-0030


Փիլիսոփայություն 
                     

 

33 

Բանալի բառեր – բիոէթիկա, անձ, բարոյական կարգավիճակ, տեսակապաշտություն, 
զգայունություն, ինքնագիտակցություն, ճանաչողական կարողություններ, աստիճանա-
կան մոտեցում, հղիության արհեստական ընդհատում, կենդանիների իրավունքներ 

  
Բիոէթիկայի համատեքստում առանցքային խնդիր է էակի (մարդ, սաղմ, 

պտուղ, կենդանի և այլն) բարոյական կարգավիճակի որոշման հարցը։ Այ-

սինքն՝ այն խնդիրը, թե ինչ պայմաններ պետք է բավարարի տվյալ էակը, որ-

պեսզի նրա շահերն ու իրավունքները հաշվի առնվեն բիոէթիկական խնդիր-

ներ լուծելիս։ Օրինակ՝ ոչ կամավոր էվթանազիայի թույլատրելիության որոշ-

ման պարագայում կարևոր է հասկանալ, թե կոմայի մեջ գտնվող պացիենտը 

ինչ բարոյական կարգավիճակ ունի, որպեսզի ըստ այդմ որոշվի՝ նրա կյանքն 

ընդհատելը հակասո՞ւմ է նրա կարգավիճակից բխող իրավունքներին կամ շա-

հերին, թե՞ ոչ։ Կամ՝ հղիության արհեստական ընդհատման թույլատրելիութ-

յան որոշման պարագայում կարևոր է նախ պարզել սաղմի կամ պտղի բարո-

յական կարգավիճակը, որպեսզի այնուհետև որոշվի՝ արդյո՞ք տվյալ պտղի 

կամ սաղմի հեռացումը հակասում է նրա կարգավիճակից բխող իրավունքնե-

րին և շահերին։ Բիոէթիկական մյուս՝ ակտիվորեն քննարկվող խնդիրներից 

մեկի՝ կենդանիներին իրավունքների վերագրման պարագայում էլ կարևոր է 

հասկանալ, թե կենդանիների և մարդկանց բարոյական կարգավիճակները ինչ 

հիմքերով են տարբերվում, որպեսզի որոշվի՝ արդյո՞ք կենդանիները ունեն 

կամ կարող են ունենալ մարդուն համաչափ իրավունքներ և շահեր։ Այս խնդրի 

քննարկումը զուտ տեսական հարցադրում կամ մտավարժանք չէ, այլ կարող է 

հանգեցնել գործնական հստակ հետևանքների, օրինակ՝ էվթանազիայի, 

հղիության արհեստական ընդհատման, մսակերության, կենդանիներին գի-

տափորձերում օգտագործելու և բիոէթիկական այլ խնդիրներ թույլատրելուն, 

կանոնակարգելուն կամ, միգուցե, ընդհանրապես արգելելուն։ Ուստի էակի 

բարոյական կարգավիճակի որոշման խնդրի ուսումնասիրությունն ու բնու-

թագրությունն ավելի քան արդիական են։  

Բիոէթիկական հետազոտություններում էակի բարոյական կարգավիճակի 

բնութագրման և սահմանման խնդրի լուծումն ուղղակիորեն առնչվում է էակի 

անձնային հատկություններ ունենալու հարցին։ Ուստի այս խնդրի լուծման 

ճանապարհին առաջին բարդությունը, որին կարելի է հանդիպել (ինչպես և 

գրեթե բոլոր փիլիսոփայական խնդիրների դեպքում) սահմանումների հարցն 

է։ Պետք է նախապես առնվազն սահմանել «էակ», «անձ» և «բարոյական կար-

գավիճակ» հասկացությունները։ Այս երեքից «էակ» հասկացության սահմա-

նումն ամենապարզն է՝ շնչավոր գոյացություն, արարած1։ Իմաստային դժվա-

րություններ են առաջանում, երբ փորձում ենք սահմանել «անձ» և «բարոյա-

կան կարգավիճակ» հասկացությունները։ Սկսենք «անձ»-ի սահմանումից։ 

                                                 
1 Տե՛ս Աղայան Է․  Բ., Արդի հայերենի բացատրական բառարան, Եր., «Հայաստան» հրատ., 1976, 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=24&query=%D5%A7%D5%A1%D5

%AF  (մուտք՝ 24․ 05․ 2025)։ 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=24&query=էակ
http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=24&query=էակ


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

34 

Հայերեն բացատրական բառարաններում անձ հասկացությունը սահման-

վում է հիմնականում որպես «անհատ», «մարդ»2, որոնցում նշվում է, որ այդ 

հասկացությունները կարող են կիրառվել որպես հոմանիշներ34։ Սակայն 

դրանք հումանիտար և հասարակագիտական տարբեր գիտակարգերում՝ իրա-

վաբանություն, հոգեբանություն, սոցիոլոգիա և այլն, հաճախ տարբեր իմաստ-

ներով են օգտագործվում։ Չանդրադառնալով հասկացության լեզվաբանական 

և գործածական առանձնահատկությունների մանրամասնություններին՝ կա-

րող ենք ընդունել, որ միշտ չէ, որ «մարդ», «անհատ» և «անձ» հասկացություն-

ներն իմաստային նույն բովանդակությունն ունեն։ Պարզության համար ընդու-

նենք, որ «մարդ» հասկացությունը թեև գործածական իմաստով լայն նշանա-

կություն ունի, սակայն այն գերազանցապես օգտագործվում է զուտ կենսաբա-

նական-մարդաբանական իմաստով, այսինքն՝ մարդ նշանակում է «Homo 

Sapiens» կենսաբանական տեսակին պատկանող էակ։ «Անհատ» հասկացութ-

յունն առավել գոյաբանական իմաստ ունի, այն նշանակում է առանձին գոյութ-

յուն ունեցող տարր, միավոր, ամբողջի մասնիկ։ Խնդիրը քիչ ավելի բարդ է «անձ» 

հասկացության պարագայում, քանի որ այն գործնականում շատ ավելի լայն կի-

րառություն ունի։ Հոգեբանական իմաստով՝ անձը բարդ հոգեբանական կա-

ռուցվածք է, որը ներառում է խառնվածքը, բնավորությունը, դիրքորոշումները, 

կարծիքները, համոզմունքները և այլն5։ Փիլիսոփայական-բարոյագիտական ի-

մաստով անձ ասելով հասկանում ենք այնպիսի էակ, որին բնորոշ են որոշակի 

անձնային հատկություններ, օրինակ՝ գիտակցություն, բանականություն, ինք-

նագիտակցություն, հուզականություն, զգայունություն և այլն։ Այս համատեքս-

տում նկատենք, որ անձնային որոշակի հատկություններ, մարդուց բացի, ունեն 

նաև այլ կենդանիներ, օրինակ՝ կաթնասունները՝ զգայունություն, հուզակա-

նություն և այլն։ Ուստի այս համատեքստում մարդ լինել, այսինքն՝ Homo Sapiens 

տեսակին պատկանել դեռևս չի նշանակում ունենալ անձնային բոլոր հատկա-

նիշները, և հակառակը՝ անձնային որոշակի հատկանիշներ կարող են ունենալ 

նաև ոչ մարդիկ։  

Այժմ անդրադառնանք «բարոյական կարգավիճակ» հասկացության սահ-

մանմանը։ Նախապես նշենք, որ փիլիսոփայական և բարոյագիտական հայալե-

                                                 
2 Տե՛ս նույն տեղը։ 
3 Տե՛ս Ժամանակակից հայոց լեզվի բացատրական բառարան, Հրաչյա Աճառյանի անվան լեզվի 

ինստիտուտ, Եր., Հայկական ՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1969 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=29&dt=HY_HY&query=%D5%A1

%D5%B6%D5%B1  (մուտք՝ 24․ 05․ 2025)։  
4 Տե՛ս Սուքիասյան Ա․Մ., Հայոց լեզվի հոմանիշների բացատրական բառարան, Եր., ԵՊՀ հրատ., 

2009 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=47&dt=HY_HY&query=%D5%A1

%D5%B6%D5%B1 (մուտք՝ 24․ 05․ 2025)։  
5 Տե՛ս Նալչաջյան Ա․Ա., Սոցիալական հոգեբանություն, Եր., «Զանգակ-97», 2004, էջ 175։ 

http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=29&dt=HY_HY&query=անձ
http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=29&dt=HY_HY&query=անձ
http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=47&dt=HY_HY&query=անձ
http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=47&dt=HY_HY&query=անձ


Փիլիսոփայություն 
                     

 

35 

զու հետազոտություններում, ի տարբերություն օտարալեզու հետազոտություն-

ների, այս հասկացությունը բավարար չափով ուսումնասիրված չէ։ Մասնագի-

տական աշխատություններում առավել ընդունված տեսակետի համաձայն՝ բա-

րոյական կարգավիճակով օժտված են այն էակները, որոնց հանդեպ բարոյա-

կան գիտակցության տեր մարդիկ ունեն որոշակի բարոյական պարտականութ-

յուններ6։ Թեև բարոյական պարտականությունների աղբյուրը կարող է տարբեր 

լինել, բայց դրա առկայությունը նշանակում է, որ բարոյական կարգավիճակ ու-

նեցող էակի նկատմամբ այլ էակներն ունեն առնվազն նրա բարոյական իրա-

վունքները չխախտելու պարտականություն։ Ինչպես իրավացիորեն նկատում է 

ամերիկացի փիլիսոփա Դեյվիդ Դեգրացիան, ասել, թե մեկն ունի բարոյական 

կարգավիճակ, նույնն է թե ասել, որ ա) բարոյական ագենտները ունեն պարտա-

կանություններ տվյալ մեկի նկատմամբ, բ) տվյալ մեկն ունի շահեր, գ) պարտա-

կանությունները հիմնված են տվյալ շահերի վրա7։ Օրինակ՝ եթե պնդում ենք, որ 

ինչ-որ մեկն ունի ապրելու իրավունք, ապա սրանից հետևում է, որ այդ մեկն 

ունի ապրելու շահ, և այլ բարոյական ագենտներն ունեն այդ շահը հարգելու և 

չոտնահարելու պարտականություն, այլ կերպ՝ տվյալ մեկի կյանքը չվտանգելու 

պարտականություն։ Ընդ որում՝ ոտնահարել ինչ-որ մեկի իրավունքներն այս 

համատեքստում նշանակում է բարոյապես սխալ գործել տվյալ մեկի նկատ-

մամբ։ Մեկ այլ օրինակ՝ եթե Պողոսն ունի իրավունք տիրապետելու մասնավոր 

սեփականության, ապա ուրիշներն ունեն այդ սեփականությունը չվնասելու 

կամ Պողոսից չգողանալու պարտականություն։ Եթե ուրիշները Պողոսի սեփա-

կանությունը վնասում կամ գողանում են, ապա նրանք վնասում են ոչ թե սեփա-

կանությունը, այլ Պողոսին, քանի որ Պողոսից և նրա սեփականությունից միայն 

Պողոսն է, որ օժտված է բարոյական կարգավիճակով։ Այստեղից հետևություն․ 

բարոյապես սխալ կարելի է գործել միայն նրանց նկատմամբ, ովքեր ունեն բա-

րոյական որոշակի կարգավիճակ։ Ուստի բարոյական կարգավիճակ ունենալ 

նշանակում է պաշտպանված լինել այլոց կողմից իր բարոյական կարգավիճա-

կը հարգելու պարտականությամբ8։ Անշուշտ, բարոյական կարգավիճակի այս-

պիսի բնութագրումը փաստական պնդում չէ, այլ սահմանում է, ուստի և սահ-

մանման խնդիր է, թե ինչպես մենք կհասկանանք բարոյական կարգավիճակ 

հասկացությունը։ Նշենք միայն, որ սա ամենաընդունված մոտեցումն է։  

Եվ ահա հարցը․ ո՞րն է բարոյական կարգավիճակի աղբյուրը, ի՞նչ հատկութ-

յուններ ունենալու պարագայում է, որ տվյալ էակը կարող է ունենալ բարոյա-

                                                 
6 Տե՛ս Warren M. A., Moral Status: Obligations to Persons and Other Living Things, Clarendon Press, 

Oxford, 1997, էջ 9-10։  
7 Տե՛ս DeGrazia D., Moral Status As a Matter of Degree? The Southern Journal of Philosophy, 46(2), 2008, 

էջ 183։  
8 Տե՛ս Silvers A., Moral Status: What a bad idea!, Journal of Intellectual Disability Research, volume 56 

part 11, 2012, էջ 1014։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

36 

կան կարգավիճակ։ Այստեղ է, որ բարոյագետներն ու ընդհանրապես փիլիսո-

փաները ունեն խորքային անհամաձայնություններ։ Օրինակ՝ բարոյագիտա-

կան էգոիստները պնդում են, որ էակի պարտականությունների աղբյուրն առա-

ջին հերթին և երբեմն միայն իր շահերն ու իրավունքներն են․ յուրաքանչյուրն 

առաջին հերթին և երբեմն միայն բարոյական պարտականություններ ունի 

միայն ինքն իր, իր Ես-ի նկատմամբ, հետևաբար բարոյական կարգավիճակով 

օժտված է առաջին հերթին և երբեմն միայն իր Ես-ը։ Խտրական հայացքներ ու-

նեցողները, օրինակ՝ ռասիստները, կարծում են, որ բարոյական կարգավիճակ 

ունեն առաջին հերթին և երբեմն միայն իրենց ռասային պատկանող էակները, 

սեքսիստները՝ առաջին հերթին և միայն իրենց սեռին պատկանող էակները9, և 

այսպես շարունակ։ Անգամ որոշ հեղինակներ պնդում են, որ բարոյական կար-

գավիճակի նման բնութագրումը մարդակենտրոն կանխակալության դրսևո-

րում է10, այսինքն՝ մարդուն այլ էակներից գերակայություն տալու ձև է։ 

Սակայն այս մոտեցումները մասնագիտական հետազոտություններում 

հիմնականում լուսանցքային մոտեցումների համբավ ունեն, քանի որ չունեն 

բարոյագիտական և գիտական ծանրակշիռ հիմնավորումներ։  

Ուստի անդրադառնանք բիոէթիկական հետազոտություններում էակի բա-

րոյական կարգավիճակի որոշման վերաբերյալ առավել քննարկված և ընդուն-

ված մոտեցումներին։ 

 

Տեսակապաշտություն (Speciesism) 

Ըստ այս մոտեցման՝ էակի բարոյական կարգավիճակի աղբյուրը Homo 

Sapiens-Մարդ տեսակին պատկանելու պայմանն է։ Ինչպես նկատում է բրիտա-

նացի փիլիսոփա Թիմ Չափըլը, տեսակապաշտությունը համոզմունք է, համա-

ձայն որի՝ տեսակների միջև տարբերությունը կարող է և պետք է լինի ինքնին 

բավարար հիմք նրանց բարոյական տարբեր նշանակություն տալու համար11։ 

Չափըլը կարծում է, որ տեսակապաշտությունը թեև խտրականության դրսևո-

րում է, սակայն այն չպետք է շփոթել խտրականության այլ դրսևորումների, օ-

րինակ՝ ռասիզմի կամ սեքսիզմի հետ, որոնք բարոյապես կամ գիտականորեն 

հիմնավորված չեն։ Տեսակապաշտությունը տեսակների միջև խտրական վե-

րաբերմունքը հիմնավորում է հետևյալով․ բարոյական գնահատման համար 

անհրաժեշտ է, որ տվյալ էակն ունենա բարոյական պատասխանատվություն 

և իրազեկվածություն, վերացական մտածողություն և անձնային ինքնություն, 

                                                 
9 Տե՛ս Warren M. A., Moral Status: Obligations to Persons and Other Living Things, Clarendon Press, 

Oxford, 1997, էջ 6-7։ 
10 Տե՛ս Birch T․  H., Moral Considerability and Universal Consideration, Environmental Ethics, 15, No. 

4, 1993, էջ 313–332։ 
11 Տե՛ս Chappell T.,  In Defence of Speciesism. In D. S. Oderberg & J. A. Laing (Eds.), Human Lives 

Palgrave Macmillan, 1997, էջ 96։     



Փիլիսոփայություն 
                     

 

37 

ինչը բնորոշ է միայն մարդ տեսակին պատկանող կենդանիներին12, և հետևա-

բար բարոյական կարգավիճակով օժտված են և պետք է օժտված լինեն միայն 

Homo Sapiens տեսակին պատկանող էակները։  

Պետք է նշել, սակայն, որ տեսակապաշտությունը քննարկվող խնդրի համա-

տեքստում ամենաքննադատված դիրքորոշումներից է նաև։ Բանն այն է, որ, ինչ-

պես արդեն նշվեց, տեսակապաշտությունը բարոյական կարգավիճակով և բա-

րոյական գերակայությամբ օժտում է միայն մարդկանց, ինչից բխում է, որ այլ 

կենդանիները չունեն բարոյական կարգավիճակ, հետևաբար՝ նաև իրավունք-

ներ, ուստի բարոյական ագենտները չունեն բարոյական պատասխանատվութ-

յուն նրանց շահերը հաշվի առնելու կամ նրանց իրավունքները պաշտպանելու 

համար, ինչը բարոյագիտական տեսության՝ ինտուիտիվ համոզչության 

սկզբունքը չի բավարարում։ Այս քննադատությանն է մասնավորապես անդրա-

դառնում կենդանիների իրավունքների իսպանացի պաշտպան և բարոյագետ 

Օսկար Հորտան, ըստ որի՝ տեսակապաշտության հիմքում ընկած են միմյանց 

փոխպայմանավորող երկու տեսակի՝ նկարագրական և նորմատիվ պնդումներ։ 

Նկարագրական պնդումները վերաբերում են մարդկանց և կենդանիների միջև 

տեսակային տարբեր հատկությունների նկարագրությանը, օրինակ՝ այն, որ 

մարդիկ ունեն դատողունակություն, վերացական մտածողություն, բարոյական 

պատասխանատվություն, իսկ կենդանիները չունեն այդ ամենը։ Ըստ Հորտայի՝ 

տեսակապաշտության նկարագրական բաղադրիչներն անհրաժեշտաբար 

հանգեցնում են նաև նորմատիվ եզրակացությունների։ Այսինքն՝ եթե կենդանի-

ները չունեն մարդուն բնորոշ տեսակային նշված հատկությունները, ապա 

չպետք է ունենան նաև մարդկանց հետ հավասար իրավունքներ և բարոյական 

կարգավիճակ13։ Հետևաբար, տեսակապաշտությունն ու կենդանիներին իրա-

վունքների վերագրումն անհամատեղելի մոտեցումներ են։ Այս է պատճառը, որ 

տեսակապաշտությունը երբեմն դիտվում է որպես կանխակալ մտածողության 

տեսակ14, որն անհիմն կերպով բարոյական գերակայություն է վերագրում 

միայն մարդ տեսակին պատկանող էակներին։ 

Սակայն նորմատիվ հակասություններից զատ՝ տեսակապաշտության նկա-

րագրական բաղադրիչները նույնպես անհակասական չեն։ Եթե բանականութ-

յան, բարոյական պատասխանատվության և այլ հատկություններով պայմա-

նավորված՝ մարդ տեսակին պատկանելը բավարար հիմք է բարոյական կար-

գավիճակ ունենալու համար, ապա գոյություն ունեն մարդ տեսակին պատկա-

նող էակներ, որոնք չունեն կամ դեռ չունեն այդ հատկությունները։ Օրինակ՝ նո-

րածին երեխաները, որոնց վերացական մտածողությունն ու բարոյական պա-

                                                 
12 Առավել մանրամասն տե՛ս Chappell T.,  նշվ․  աշխ․ , էջ 96–108։  
13 Տե՛ս Horta O., What is Speciesism? Environmental Ethics, 31(4), 2009, էջ 333–350։ 
14 Տե՛ս Milligan T., Speciesism as a Variety of Anthropocentrism, in R. Boddice (Ed.), Anthropocentrism: 

Humans, Animals, Environments, Brill Academic Publishers, 2011, էջ 223–244։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

38 

տասխանատվությունը դեռևս ձևավորված չեն, ուստի, ըստ տեսակապաշտութ-

յան, անորոշ է՝ արդյո՞ք նրանք պետք է ունենան բարոյական կարգավիճակ, թե՞ 

ոչ։ Մի կողմից նրանք պատկանում են մարդ տեսակին, մյուս կողմից չունեն բա-

րոյական կարգավիճակ ունենալու համար նշված հատկությունները։  

Ինչ վերաբերում է կենդանիներին բարոյական կարգավիճակով օժտելու և 

տեսակապաշտության անհամատեղելիությանը, ապա այս հարցում նույնպես 

միանշանակ չի կարելի ընդունել, որ դրանք անհամատեղելի մոտեցումներ 

են15։ Հորտայի դիտանկյան մի քննադատության համաձայն՝ տեսակապաշ-

տության նկարագրական և նորմատիվ բաղադրիչների այս փոխպայմանավո-

րումն անընդունելի է, քանի որ ամենևին էլ տեսակապաշտության նկարագ-

րական բաղադրիչներից անհրաժեշտաբար նորմատիվ պնդումներ չեն բխում․ 

նույն կամ նման փաստական պնդումներից կարելի է հանգել տարբեր եզրա-

կացությունների։ Այսինքն՝ եթե անգամ կենդանիներն օժտված չեն բարոյական 

կարգավիճակ ունենալու համար տեսակապաշտության դիրքերից անհրա-

ժեշտ հատկություններով, ապա սա չի նշանակում, որ նրանց բարոյական 

կարգավիճակը չի կարող ունենալ նաև այլ աղբյուրներ16։  

Տեսակապաշտության դիրքորոշումն ավելի ծանրակշիռ քննադատության 

է ենթարկվել ուտիլիտարիստական հայացքներ ունեցող բարոյագետների 

կողմից, օրինակ՝ ավստրալացի փիլիսոփա և բարոյագետ Փիթեր Սինգերի։ 

Ըստ նրա՝ էակի զուտ տեսակային տարբերությունը չի կարող որոշել նաև նրա 

բարոյական կարգավիճակի տարբերությունը17։ Ներկայացնենք նրա փաս-

տարկը ստորև։  
 

Զգայունություն (Sentience) 

Սինգերը կարծում է, որ տեսակապաշտությունը ռասիզմի և սեքսիզմի 

նման խտրական վերաբերմունքի ձև է, որը չունի բարոյական որևէ հիմնավո-

րում18։ Տեսակապաշտության դրսևորումները հատկապես նկատելի են կեն-

դանական սննդի սպառման վերաբերյալ բարոյագիտական քննարկումնե-

րում։ Օրինակ՝ այն դեպքերում, երբ մարդիկ որպես սնունդ են օգտագործում 

այլ կենդանիների այն հիմնավորմամբ, որ վերջիններս պարզապես մարդկա-

յին տեսակին չեն պատկանում, և ոչ թե այն հիմնավորմամբ, որ նրանք օժտված 

չեն բարոյական կարգավիճակ ունենալու համար անհրաժեշտ այս կամ այն 

հատկությունով։ Ուստի տեսակապաշտության կանխակալությունից խուսա-

փելու համար պետք է ունակ լինենք ընդունելու, որ բոլոր այն էակները, որոնք 

                                                 
15 Տե՛ս Zamir T., Ethics and the Beast: A Speciesist Argument for Animal Liberation, Princeton University 

Press, 2007, էջ 3-15։ 
16 Տե՛ս Jaquet F., Is Speciesism Wrong by Definition? Journal of Agricultural and Environmental Ethics, 

32(5), 2019, էջ 681–697։ 
17 Տե՛ս Singer P., Speciesism and Moral Status, Metaphilosophy, vol. 40, nos. 3-4, 2009, էջ 568։     
18 Տե՛ս Singer P., All Animals Are Equal, Practical Ethics, 2nd , Cambridge University Press, 1993, էջ 57։  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

39 

կրում են բարոյական կարգավիճակ ունենալու համար անհրաժեշտ հատ-

կությունները, կարող են, անկախ տեսակից, ունենալ բարոյական կարգավի-

ճակ։ Եվ այստեղ հարց է առաջանում, թե որն է բարոյական կարգավիճակ ու-

նենալու համար անհրաժեշտ և բավարար հատկությունը։ 

Ըստ ավստրալացի բարոյագետի՝ բարոյական կարգավիճակի աղբյուրը 

էակի՝ շահ ունենալու հանգամանքն է։ Այսինքն՝ եթե էակն ունի շահ, ապա 

դրանից բխում է, որ նա նաև ունի իր շահերն իրացնելու իրավունք, և հետևա-

բար ուրիշները պետք է  նրա շահերի վրա հիմնված իրավունքը չոտնահարե-

լու բարոյական պարտականություն ունենան։ Իսկ այս համատեքստում ո՞րն 

է շահի ծագման աղբյուրը։ Այս հարցին պատասխանելու համար Սինգերը 

հիմնվում է ուտիլիտարիստական բարոյագիտության հիմնադիրներից մեկի՝ 

անգլիացի փիլիսոփա Երեմիա Բենթամի տեսակետի վրա, ըստ որի՝ էակի շահ 

ունենալու աղբյուրը նրա՝ ցավ, տառապանք կամ հաճույք, բերկրանք ապրելու 

կարողությունն է և ոչ թե հաղորդակցման կամ մտածելու ունակությունը19։ Այ-

սինքն՝ եթե էակն ապրում է ցավ կամ հաճույք, ապա նա ունի նաև ցավից, տա-

ռապանքից խուսափելու և հաճույք ստանալու շահ։ Ցավ կամ հաճույք ապրե-

լու ունակությունը պետք է էակին ներառի մեր բարոյական մտահոգություն-

ների շրջանակի մեջ, ինչից բխում է, որ տվյալ էակի շահերը պետք է արժանա-

նան հավասար հաշվառման ցավ կամ հաճույք ապրող մարդկանց շահերի 

հետ։ Նկատենք, որ հավասար հաշվառումը չի նշանակում նույնական վերա-

բերմունք, այլ նշանակում է, որ ենթադրենք, եթե խոզի ցավ ապրելը նույնական 

է մարդու ցավ ապրելուն, ապա նրանց ցավերը պետք է ունենան հավասար 

բարոյական կշիռ, ինչից պետք է բխի այդ ցավերը զսպելու կամ կանխելու հա-

վասար բարոյական պարտականություն20։ Ուստի զգայունությունը անհրա-

ժեշտ և բավարար պայման է էակի բարոյական կարգավիճակ ունենալու հա-

մար։ Այսինքն՝ այն առարկաները կամ էակները, որոնք զգայունակ չեն, չունեն 

նաև բարոյական կարգավիճակ, իսկ այն էակները, որոնք զգայունակ են, ան-

կախ բանականությունից, մտածելու կարողությունից, տեսակին պատկանե-

լիությունից, ունեն բարոյական կարգավիճակ՝ դրանից բխող բոլոր հետևանք-

ներով։ Հետևաբար, ըստ Սինգերի, մենք պետք է վերանայենք առաջին հերթին 

մեր սննդային մշակույթը՝ անցում կատարելով մսակերությունից բուսակե-

րության, իսկ կենդանիների նկատմամբ փորձարկումները պետք է խստորեն 

կարգավորվեն՝ բացառելով նրանց ցավ կամ տառապանք ապրելու հետևան-

քը21։ Անշուշտ, այս մոտեցումը ընթերցողին կարող է շատ տարօրինակ թվալ, 

բայց փաստարկի տրամաբանականության նկատմամբ հետևողականությու-

նը պահանջում է հանգել այս եզրակացությանը։ 

                                                 
19 Տե՛ս Singer P., All Animals Are Equal. Philosophical Exchange, 1(5), 1974, էջ 104։ 
20 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 103-116։  
21 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 59-60։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

40 

Ժամանակակից որոշ հեղինակներ է՛լ ավելի են խորացնում զգայունության 

հիմքով էակին բարոյական կարգավիճակ վերագրելու փաստարկը՝ պնդելով, 

թե զգայունությունը էակի բարոյական կարգավիճակի որոշման ոչ կամայա-

կան չափանիշ է, ինչն ապահովում է որոշակիություն և պարզեցնում է կար-

գավիճակի որոշման հարցը22։ Ավելացնենք, որ այս փաստարկը կենդանիների 

իրավունքների պաշտպանությամբ զբաղվող ջատագովները օգտագործում են 

կենդանիներին որոշ քաղաքացիական իրավունքներ տալու պահանջը հիմ-

նավորելու համար23։  

Զգայունության փաստարկը թեև համոզիչ է թվում, բայց այն նույնպես ունի 

որոշակի թերություններ։ Այն առաջին հերթին չի բավարարում բարոյագիտա-

կան տեսություններին կամ սկզբունքներին ներկայացվող կիրառականության 

պահանջը։ Եթե բարոյական կարգավիճակ վերագրենք բոլոր այն էակներին, 

որոնք ունեն զգայունություն, ապա նախ հասկանալի չէ, թե կոնկրետ որ կեն-

դանատեսակները պետք է ներառվեն այդ ցանկում։ Եվ եթե այդ ցանկում պետք 

է ներառվեն սննդի մեջ զանգվածաբար օգտագործվող կենդանիները, ապա 

մենք պետք է հրաժարվենք այդ կենդանիներին որպես սնունդ օգտագործելուց, 

ինչը թեև տեսականորեն հնարավոր է, բայց գործնականում դեռևս անհնար է 

թվում։ Այդ մոտեցումը երբեմն նաև հակաինտուիտիվ է։ Մասնավորապես ան-

հասկանալի է, թե արդյո՞ք բարոյական կարգավիճակից զուրկ են այն մարդիկ, 

ովքեր չունեն զգայունություն, բայց ունեն անձնային այլ հատկություններ, օ-

րինակ՝ բանականություն, բարոյական պատասխանատվություն, ինքնագի-

տակցություն և այլն։ Ենթադրենք, թե գործ ունենք հասուն մարդու հետ, ով ու-

նակ է մտածելու, ունի հիշողություններ և սոցիալական կապվածություն հա-

սարակության հետ, բայց ինչ-որ կենսաբանական պատճառներով զուրկ է 

զգայունությունից, արդյո՞ք այդ դեպքում մենք պետք է զրկենք նրան բարոյա-

կան կարգավիճակից։ Այս թերությունները հաշվի առնելով՝ մի շարք տեսա-

բաններ առաջարկում են էակին բարոյական կարգավիճակի վերագրման այլ 

մոտեցում որդեգրել։ Օրինակ՝ ինքնագիտակցություն կամ ճանաչողական կա-

րողություններ ունենալու հիմքով բարոյական կարգավիճակի վերագրման 

սկզբունքը։ Ներկայացնենք այն առավել հանգամանորեն։  

 

Ինքնագիտակցություն (Self-Consciousness) և ճանաչողություն (Cognition) 

Ամերիկացի փիլիսոփա Մայքլ Թուլին 1972 թ․ հրապարակում է հետագա-

յում մեծ ազդեցություն ունեցած մի հոդված՝ «Աբորտ և մանկասպանություն» 

հնչեղ վերնագրով, որտեղ նա պնդում է, որ միայն այն էակները «կյանքի իրա-

                                                 
22 Տե՛ս  Perry M.W., Why Sentience Should Be the Only Basis of Moral Status. The Journal of Ethics, 28, 

2024, էջ 719–741։ 
23 Տե՛ս Kotzmann J., Sentience and Intrinsic Worth as a Pluralist Foundation for Fundamental Animal 

Rights, Oxford Journal of Legal Studies, Volume 43, Issue 2, 2023, էջ 405–428։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

41 

վունք» ունեն, որոնք իրենց ճանաչողական կարողություններով պայմանա-

վորված՝ ունակ են կյանքի շարունակականության ձգտում ունենալու24։ Այս 

հոդվածում Թուլին իրավունքի աղբյուր չի դիտարկում էակի ո՛չ տեսակին 

պատկանելը, ո՛չ զգայունությունը, այլ այն, թե արդյո՞ք տվյալ էակն ունակ է 

գիտակցել իր շահերը, մասնավորապես՝ իր կյանքի շարունակականության 

ձգտման շահը։ Իրավունքը փոխկապակցված է շահի հետ, իսկ շահի գիտակ-

ցումը չի կարող լինել առանց ինքնագիտակցության, հետևաբար շահ կարող է 

ունենալ միայն այն էակը, որն ունի ինքնագիտակցություն և ճանաչողական 

այնպիսի կարողություններ, որոնց միջոցով նա կարող է իր շահը սպասարկե-

լու կամ իրավունքները պաշտպանելու ձգտում ունենալ։ Եթե ինքնագիտակ-

ցության կամ ճանաչողական կարողությունների բացակայությամբ պայմա-

նավորված՝ էակն ունակ չէ ձևակերպելու իր՝ ապրելուն միտված շահը, ապա 

ինչպե՞ս նա կարող է ձևակերպել իր ապրելու ձգտումը։ Իսկ եթե էակն ունակ 

չէ ձևակերպելու իր ապրելու ձգտումը, ապա նա չունի նման շահ, ուստի և չու-

նի «ապրելու իրավունք»։ Այս մոտեցումը Թուլին կիրառում է հղիության ար-

հեստական ընդհատման խնդրի քննարկման համատեքստում։ Ըստ նրա՝ 

սաղմը և պտուղը չունեն ինքնագիտակցություն և ճանաչողական կարողութ-

յուններ, ուստի և չունեն ապրելու ձգտում, ուստի և՝ «ապրելու իրավունք»25։ 

Այստեղ հարկ է նկատել, որ խոսքը միայն պտղի կամ սաղմի ինքնին «ապրելու 

իրավունք» ունենալու մասին է։ Պտղի կամ սաղմի «ապրելու իրավունքը» կա-

րող է բխել նաև այլ աղբյուրներից, օրինակ՝ ծնողների ցանկությունից, հասա-

րակության՝ ծնելիության խրախուսումից, որոնք սակայն այս համատեքստում 

էական գործոններ չեն։  

Թուլին իր հոդվածում արձագանքում է նաև զգայունության փաստարկին։ 

Ըստ նրա՝ զգայունությունը կարող է վերաբերելի լինել տառապանքը կամ ցա-

վը կանխելուն, սակայն ոչ «ապրելու իրավունքին»26։ Ուստի բարոյական կար-

գավիճակը էակին ինքնին տրված չէ, այն ձեռքբերովի է և առաջանում է անձ-

նային այնպիսի հատկությունների ձևավորմամբ, ինչպիսիք են ճանաչողա-

կան կարողություններն ու ինքնագիտակցությունը։  

Նման եզրակացության է հանգում նաև հղիության արհեստական ընդհատ-

ման բարոյականության հետազոտությամբ զբաղված մեկ այլ հայտնի փիլիսո-

փա՝ Մերի-Անն Ուորենը, որը, սակայն, փաստարկման փոքր-ինչ այլ մեթոդա-

բանություն է կիրառում։ 1973 թ․ հրապարակված «Աբորտի իրավական և բա-

րոյական կարգավիճակի մասին» իր հայտնի հոդվածում Ուորենը հարց է 

բարձրացնում՝ ո՞րն է սաղմի բարոյական կարգավիճակը27։ Նա առաջարկում 

                                                 
24 Տե՛ս Tooley M., Abortion and Infanticide. Philosophy & Public Affairs, 2(1), 1972, էջ 37–65։  
25 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 50–55։ 
26 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 47։  
27 Տե՛ս Warren M. A., On the Moral and Legal Status of Abortion, The Monist, 57(1), 1973, էջ 43–61։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

42 

է տարբերակել «մարդ» հասկացության երկու ըմբռնում․ «մարդ»՝ կենսաբանա-

կան կամ գենետիկ իմաստով (human), և «մարդ»՝ բարոյական իմաստով, այ-

սինքն՝ բարոյական համայնքի անդամ, այլ կերպ՝ անձ (person)։ Ըստ Ուորենի՝ 

զուտ կենսաբանական իմաստով մարդը չունի բարոյական կարգավիճակ, քա-

նի որ այն չի բավարարում բարոյական կարգավիճակ ունենալու համար ան-

հրաժեշտ անձնային պահանջները՝ գիտակցություն, բանականություն, ինք-

նավար գործունեություն, հաղորդակցման հնարավորություն, ինքնագիտակ-

ցություն28։ Որպեսզի էակը անձ համարվի, պարտադիր չէ, որ նա բավարարի 

այս բոլոր անձնային պահանջները, սակայն որքան շատ անձնային հատկութ-

յուններ նա ունի, այնքան ավելի վստահորեն կարելի է պնդել, որ գործ ունենք 

անձի հետ։ Ըստ Ուորենի՝ քանի որ սաղմը և պտուղը չեն բավարարում անձ-

նային այս պահանջները, ապա նրանց չի կարելի համարել անձ, ուստի նրանք 

չունեն բարոյական կարգավիճակ, հետևաբար՝ «ապրելու իրավունք»։ Եվ վեր-

ջապես՝ հղիության արհեստական ընդհատումը որևէ կերպ չի կարելի համա-

րել պտղի կամ սաղմի բարոյական կարգավիճակից բխող իրավունքների ոտ-

նահարում, քանի որ նրանք դա պարզապես չունեն29։  

Թուլիի և Ուորենի այս մոտեցումը թեև անհակասական է թվում, սակայն 

մեր բարոյական ինտուիցիայից բխող մի շարք հարցեր անպատասխան է թող-

նում։ Օրինակ՝ հետևյալ հարցը․ եթե անգամ էակը ներկայում չունի բարոյա-

կան կարգավիճակ ունենալու համար անհրաժեշտ հատկությունները (ինքնա-

գիտակցություն, ճանաչողական կարողություններ, մտածողություն և այլն), 

բայց ունի այդ ամենն ունենալու հնարավորությունը, արդյո՞ք այդ հնարավո-

րությունը բավարար հիմք չէ էակին բարոյական կարգավիճակ տալու և, հե-

տևաբար, նրա «ապրելու իրավունքը» հարգելու, չոտնահարելու համար։ Այս 

հարցին է մասնավորապես անդրադարձել հղիության արհեստական ընդ-

հատմանը դեմ արտահայտվող փիլիսոփա և բարոյագետ Դոն Մարքիզը։ 1989 թ․ 

հրապարակված և լայն հնչեղություն ստացած իր հոդվածում Դոն Մարքիզը 

պնդում է, որ սաղմը կամ պտուղը հեռացնելը մարդու սպանությանը համար-

ժեք անբարոյական գործողություն է30։ Նա իր պնդումը հիմնավորում է այն 

փաստարկով, որ սպանությունը բարոյապես սխալ է, քանի որ այն զոհին 

զրկում է ապագայում արժեքավոր փորձառություններ, գործողություններ, 

ծրագրեր և բերկրանք ունենալու հնարավորությունից31։ Եվ քանի դեռ պտուղն 

ունի ապագայի այդ հնարավորությունը, նրան ոչնչացնելը բարոյապես ան-

թույլատրելի է։ Դոն Մարքիզի այս մոտեցումը մատնանշում է էակին ըստ ինք-

նագիտակցության և ճանաչողական կարողությունների բարոյական կարգա-

վիճակ տալու սկզբունքի այն թերությունը, որը վերաբերում է ժամանակային 

                                                 
28 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 55։ 
29 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 56-58։  
30 Տե՛ս Marquis D., Why Abortion Is Immoral. The Journal of Philosophy, 86(4), 1989, էջ  183-202։ 
31 Տե՛ս նույն տեղը, էջ  189։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

43 

գործոնին։ Եթե անգամ էակը ներկայում չունի բարոյական կարգավիճակ, ա-

պա ապագայում նրա այդ կարգավիճակ ունենալու հնարավորությունը մեզ 

հիմք է տալիս էակի շահերն ու իրավունքները հարգելու, դրանց հետ հաշվի 

նստելու։  

Ըստ այդմ՝ միգուցե այդ դեպքում բարոյական կարգավիճակն ունի աստիճա-

նական բնույթ։ Այսինքն՝ որքան ավելի է բարոյական կարգավիճակ ունենալու 

հնարավորությունը վերածվում իրականության, այնքան ավելի է թանձրանում 

տվյալ էակի բարոյական կարգավիճակը՝ դրանից բխող հետևանքներով։  

 

Աստիճանականություն (Degree) 

Էակի բարոյական կարգավիճակի վերաբերյալ մինչ այժմ քննարկված բո-

լոր մոտեցումների փաստարկների ընդհանրությունն այն է, որ այս բոլոր դեպ-

քերում էակի բարոյական կարգավիճակն ունի բաժանարար բնույթ, այսինքն՝ 

կախված որոշակի գործոններից՝ էակը կա՛մ ունի, կա՛մ չունի բարոյական 

կարգավիճակ։ Ամերիկացի բարոյագետ Դեյվիդ Դեգրացիան վիճարկում է այս 

մոտեցումը՝ ներկայացնելով մի տեսակետ, համաձայն որի՝ էակի բարոյական 

կարգավիճակն ունի ոչ թե բաժանարար, այլ աստիճանական բնույթ32։ Նա 

ձևակերպում է երկու սկզբունք, որոնք ցույց են տալիս բարոյական կարգավի-

ճակի աստիճանական բնույթը։ Առաջին սկզբունքը վերաբերում է պարտակա-

նությունների անհամաչափ ուժգնությանը, ըստ որի՝ եթե, օրինակ, մարդն ու 

շունը նույնական ցավ են զգում և հավասար շահեր ունեն ցավից խուսափելու 

համար, մարդու դեպքում ցավը մեղմելու կամ չեզոքացնելու մեր բարոյական 

պարտականությունն ավելի ուժգին է արտահայտված, քան շան դեպքում33։ 

Այսինքն՝ մեր առօրեական բարոյական ինտուիցիան տարբեր կերպ է արձա-

գանքում նույնական շահեր ունեցող երկու կենդանի էակներին։ Երկրորդ 

սկզբունքը վերաբերում է էակների շահերի անհավասարությանը։ Կախված 

այն հանգամանքից, թե մենք ինչ նշանակություն ենք տալիս տվյալ էակի շա-

հերին, որոշվում է նրա բարոյական կարգավիճակի աստիճանը։ Այսինքն՝ 

նույնիսկ եթե երկու արարածների շահերն օբյեկտիվորեն նույնական բնույթ 

ունեն, այդ շահերի մեր կողմից արժևորումը կարող է թերևս տարբերվել։ Որ-

պես կանոն՝ մենք ավելի ենք կարևորում առավել բազմազան և բարդ շահեր 

ունեցող էակներին, ինչպես օրինակ՝ մարդկանց։  

Բարոյական կարգավիճակի աստիճանական մոդելն այս համատեքստում 

առավել լավ է բացատրում մեր բարոյական վարքը։ Այն թույլ է տալիս մեզ խու-

սափել բարոյական կարգավիճակին բաժանարարության բնույթ վերագրելուց, 

որի դեպքում մենք ստիպված կլինեինք որոշ էակների վերագրել բարոյական 

                                                 
32 Տե՛ս DeGrazia D., Moral Status As a Matter of Degree? The Southern Journal of Philosophy, 46(2), 

2008, էջ 181-198։ 
33 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 185։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

44 

կարգավիճակ, մյուսներին՝ ոչ։ Մինչդեռ աստիճանականության սկզբունքի կի-

րառման պարագայում մենք կարող ենք ընդունել, որ բոլոր կենդանի արարած-

ներն էլ ունեն որոշակի բարոյական կարգավիճակ, սակայն որոնք կարող են 

տարբերվել։ Այս պարագայում սաղմը և պտուղը, ինչպես և ձևավորված հա-

սուն մարդը կարող են ունենալ բարոյական կարգավիճակ, սակայն նրանց 

կարգավիճակի աստիճանը կարող է տարբեր լինել։ Կարելի է ընդունել, որ որ-

քան ավելի է հասունանում պտուղը, այնքան ավելի է խտանում նրա բարոյա-

կան կարգավիճակը։ Նույն կերպ էլ բարոյական կարգավիճակով են օժտված, 

մարդուց զատ, մյուս կենդանիները, սակայն որքան ավելի բարդ ու բազմազան 

են նրանց շահերը, այնքան ավելի թանձր է նրանց բարոյական կարգավիճակը։ 

Ինչպես նշում է Դեգրացիան, բարոյական կարգավիճակին աստիճանական 

բնույթ վերագրելը մեր բարոյական դատողություններն ավելի ճկուն և ներա-

ռական է դարձնում34։ Այն թույլ է տալիս անձնային տարբերվող հատկություն-

ներ ունեցող էակներին ներառել մեր բարոյական մտածումներում, միևնույն 

ժամանակ արդարացնում է նրանց բարոյական կարգավիճակի տարբեր լինե-

լու վերաբերյալ մեր բարոյական ինտուիցիան։ 

Էակի բարոյական կարգավիճակի սահմանման վերաբերյալ դիտանկյուն-

ները նշված մոտեցումներով չեն սահմանափակվում։ Փիլիսոփայական-բա-

րոյագիտական հետազոտություններում կարող ենք հանդիպել նաև այլ մոտե-

ցումների, օրինակ՝ բազմաչափության մոդելին35, ըստ որի՝ էակի բարոյական 

կարգավիճակի չափումը չպետք է իրականանա միաչափության սկզբունքով, 

այլ պետք է բազմաչափ լինի։ Կարող ենք հանդիպել մոտեցումների, համա-

ձայն որոնց՝  էակի բարոյական կարգավիճակի վերաբերյալ քննարկումներն 

ընդհանրապես ինչ-որ առումով խտրական վերաբերմունքի դրսևորում են բո-

լոր այն էակների նկատմամբ, որոնք զուրկ են բարոյական կարգավիճակի 

հնարավոր չափումներից։ Սակայն ամենատարածված մոտեցումները, ըստ 

էության, ներկայացվեցին սույն հոդվածում։ Դրանցից տեսակապաշտության 

մոտեցումը կարելի է սկզբունքորեն բացառել, քանի որ, ինչպես ցույց տրվեց, 

այն չհիմնավորված խտրականության դրսևորում է։ Զգայունության, ինքնա-

գիտակցության և ճանաչողական կարողությունների հիմքով անձին բարոյա-

կան կարգավիճակ վերագրելը թեև բավականին համոզիչ սկզբունքներ են, 

սակայն առանձին-առանձին վերցրած՝ հանգեցնում են մի շարք անորոշութ-

յունների և երբեմն էլ ինտուիտիվ առումով համոզիչ չեն։ Աստիճանական մո-

տեցումը թերևս նշվածներից ամենահամապարփակն ու ընդգրկունն է։ Այդ մո-

տեցման կիրառման շնորհիվ մեր բարոյական մտահոգություններն ավելի նե-

րառական, ինտուիտիվ առումով ավելի համոզիչ և ճկուն են, որոնք բարոյա-

գիտական հետազոտության համար անհրաժեշտ նախապայմաններ են։ 

                                                 
34 Տե՛ս նույն տեղը։ 
35 Տե՛ս Hancock N. S., Theories of Moral Standing. Interdisciplinary Environmental Review, 4(2), 2002, 

էջ  1–12։ 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

45 

  
ЛЕВОН БАБАДЖАНЯН – Моральный статус существа в контексте биеоэтики. – 

Вопрос об определении морального статуса существа является одной из ключевых тем в 

современных биоэтических дискуссиях. Он особенно важен при оценке моральной 

допустимости таких практик, как эвтаназия, аборт, наделение животных правами, а также 

ряда других биоэтических вопросов. В данной статье рассматриваются четыре основных 

подхода к определению морального статуса: видовой подход (спесишизм), сенситивизм 

(основанный на чувствительности), подход, основанный на самосознании и когнитивных 

способностях, и, наконец, градуалистический подход. Анализ показывает, что применение 

спесишизма признаётся морально неприемлемым, а принципы, основанные на чувст-

вительности и на самосознании/когниции, при рассмотрении их по отдельности, приводят 

к теоретической неопределённости, внутренним противоречиям и не обладают инту-

итивной убедительностью. В сравнении с тремя вышеуказанными ключевыми подходами, 

градуалистический подход обладает относительными преимуществами. Градуалис-

тический подход - это модель определения морального статуса существа, согласно которой 

моральный статус не имеет разделительного характера, а выражается постепенно. 

Градуалистический подход обладает рядом сравнительных преимуществ: он более гибок, 

интуитивно более убедителен, инклюзивен и теоретически непротиворечив. 

 

Ключевые слова: биоэтика, личность, моральный статус, спесишизм, 

чувствительность, самосознание, когнитивные способности, градуалистический подход, 

аборт, права животных. 

 

LEVON BABAJANYAN – The Moral Status of an Entity in the Context of Bioethics. – The 

issue of determining the moral status of an entity is a central topic in contemporary bioethical 

debates. It plays a particularly significant role in assessing the moral permissibility of practices 

such as euthanasia, abortion, the attribution of rights to animals, and various other bioethical 

concerns. This article examines four major approaches to defining moral status: speciesism, 

sentience, self-awareness and cognition, and finally, the gradual approach. As a result of the 

analysis, the application of the principle of speciesism is deemed morally unacceptable, while the 

principles based on sentience and on self-awareness/cognition, when considered independently, 

lead to theoretical ambiguities, internal contradictions, and fail to provide intuitively compelling 

justifications. Compared to the three key approaches mentioned above, the gradual approach has 

relative advantages. The gradual approach is the model of defining an entity’s moral status 

according to which moral status does not have a binary nature, but is expressed gradually. The 

gradual approach offers several comparative advantages: it is more flexible, intuitively persuasive, 

inclusive, and theoretically coherent. 

 

Key words: bioethics, person, moral status, speciesism, sentience, self-awareness, cognitive 

capacities, gradual approach, abortion, animal rights 

 

References  
Aghayan Ed. B., Ardi hayereni bacʿatrakan bararan, “Hayastan” Hratʿarakchʿutʿyun, Yerevan, 1976 (in 

Armenian). 

Nalchʿajyan A.A., Socʿialakan hogebanutʿyun, Yerevan, “Zangak-97”, 2004 (in Armenian). 

Sukiasyan A.M., Hayoc lezvi homanishneri bacʿatrakan bararan, Yerevani Petakan Hamalsaran, Yere-

van, 2009 (in Armenian). 

Zhamanakakicʿ hayoc lezvi bacʿatrakan bararan, Hrachʿya Ačaṙyani Anvan Lezvi Institut, Haykakan 

SSH Gitutʿyunneri Akademiayi Hratʿarakchʿutʿyun, Yerevan, 1969 (in Armenian). 

Birch T․ H., Moral Considerability and Universal Consideration, Environmental Ethics, 15, No. 4, 

1993. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

46 

Chappell T., In Defence of Speciesism. In D. S. Oderberg & J. A. Laing (Eds.), Human Lives Palgrave 

Macmillan, 1997. 

DeGrazia D., Moral Status As a Matter of Degree? The Southern Journal of Philosophy, 46(2), 2008. 

Hancock N. S., Theories of Moral Standing. Interdisciplinary Environmental Review, 4(2), 2002. 

Horta O., What is Speciesism? Environmental Ethics, 31(4), 2009. 

Jaquet F., Is Speciesism Wrong by Definition? Journal of Agricultural and Environmental Ethics, 32(5), 

2019. 

Kotzmann J., Sentience and Intrinsic Worth as a Pluralist Foundation for Fundamental Animal Rights, 

Oxford Journal of Legal Studies, Volume 43, Issue 2, 2023. 

Marquis D., Why Abortion Is Immoral. The Journal of Philosophy, 86(4), 1989. 

Milligan T., Speciesism as a Variety of Anthropocentrism, in R. Boddice (Ed.), Anthropocentrism: 

Humans, Animals, Environments, Brill Academic Publishers, 2011. 

Perry M.W., Why Sentience Should Be the Only Basis of Moral Status. The Journal of Ethics, 28, 2024. 

Silvers A., Moral Status: What a bad idea!, Journal of Intellectual Disability Research, volume 56 part 

11, 2012. 

Singer P., All Animals Are Equal, Practical Ethics, 2nd ed., Cambridge University Press, 1993. 

Singer P., Speciesism and Moral Status, Metaphilosophy, vol. 40, nos. 3–4, 2009. 

Singer, P., All Animals Are Equal, Philosophical Exchange, 1(5), 1974. 

Tooley, M., Abortion and Infanticide. Philosophy & Public Affairs, 2(1), 1972. 

Warren M. A., On the Moral and Legal Status of Abortion. The Monist, 57(1), 1973. 

Warren M.A., Moral Status: Obligations to Persons and Other Living Things, Clarendon Press, Oxford, 

1997. 

Zamir T., Ethics and the Beast: A Speciesist Argument for Animal Liberation, Princeton University 

Press, 2007. 

 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

47 

  
 

ПОНЯТИЕ ОТВЕТСТВЕННОСТИ В НРАВСТВЕННОЙ  

ФИЛОСОФИИ М. М. БАХТИНА 
 

РУБЕН АПРЕСЯН*  
Институт философии РАН России 

 

В нравственной философии М.М. Бахтина ответственность является неотъемлемой ха-

рактеристикой поступка, наряду с событийностью, участностью, эмоционально-воле-

вым тоном, самосознательностью, ориентированностью личности на Другого. В ответ-

ственности все эти характеристики поступка обобщаются, и ответственность может 

оправданно восприниматься в качестве целостной репрезентации поступка, да и нрав-

ственности в целом, поскольку нравственная философия выстраивалась Бахтиным как 

философия поступка, а поступок рассматривался как целостное воплощение нравствен-

ности. В статье рассматриваются два образа ответственности, проступающие в ранних 

работах Бахтина. С одной стороны, ответственность в его понимании конкретна и непо-

вторима, осуществляется из «единственного места в бытии», по отношению к этому бы-

тию, и в этом смысле Я-центрированна. С другой – признание Бахтиным сложной архи-

тектоники поступка, заданной ценностными установками «я-для-себя, другой-для-меня 

и я-для-другого» открывает такую перспективу ответственности, при которой она пред-

стает в качестве ответа не на бытие, пусть и в конкретности события-бытия, а на Другого 

как его участника, вообще Другого. В понятии ответственности, как оно представлено в 

трактате «К философии поступка» прослеживается смысловая динамика, характерная 

для раннего философского творчества Бахтина (им самим в текстах не рефлектируемая) 

– от монологизма к диалогизму, от философии поступка – к философии диалога, дей-

ствительные последствия которой нашли отражение в зрелых трудах мыслителя. 

 

Ключевые слова: ответственность, поступок, событие бытия, «не-алиби в бытии», 

«подпись под обязательством», Я – Другой, монологизм – диалогизм. 

 

Понятие ответственности занимает центральное место в одной из наиболее 

ранних работ М.М. Бахтина – «К философии поступка» (ФП). Американские бах-

тиноведы К. Кларк и М. Холквист, считали ответственность доминантным поня-

тием во всем раннем творчестве Бахтина и избрали для его обозначения определе-

ние: «Архитектоника ответственности». Вместе с тем они предполагали, что так 

                                                 
* Рубен Апресян – доктор философских наук, профессор, главный научный сотрудник Института 

философии РАН, Россия  

Ռուբեն Ապրեսյան –  փիլիսոփայական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ՌԳԱ Փիլիսոփա-

յության ինստիտուտի ավագ գիտաշխատող, Ռուսաստան 
Ruben Apressyan – Dr., Professor, Chief Research Fellow, RAS Institute of Philosophy, Russia  

Էլ․փոստ՝ rapressyan@gmail.com     http://orcid.org/0000-0002-2473-3909 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 05.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 15.09.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 47-57 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․047 
005  
 

mailto:rapressyan@gmail.com
http://orcid.org/0000-0002-2473-3909
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://orcid.org/0000-0002-2473-3909


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

48 

мог бы называться труд, на создание которого Бахтин был нацелен во всех извест-

ных нам работах этого периода1. В этом же духе воспринимают ФП А.А. Гусейнов2 

и Н.К. Бонецкая3. В начале своего творческого пути, с конца 1910-х годов, Бахтин 

был охвачен идеей переустройства нравственной философии (Гоготишвили, 2003: 

415). Считается, что рукопись ФП должна была лечь в основу введения к нему и 

первой главы. Как можно видеть по ФП, Бахтин разворачивал свою нравственную 

философию в широком философском контексте – его рассуждения в ФП напол-

нены рефлексией относительно ведущих философских направлений того времени 

– неокантианства, феноменологии, философии жизни, а также Канта и историче-

ского материализма. Но в качестве материала для анализа обобщаемого им опыта 

практической деятельности Бахтин отталкивался прежде всего от опыта словес-

ного творчества. Показательно, что понятие поступка вводится им поначалу в ка-

честве атрибута не действия, а мысли, высказывания причем предполагаемо мысли 

и высказывания художника слова, находящегося в особых отношениях со сложив-

шимся уже литературно-художественным миром, с одной стороны, и тем художе-

ственным миром (поначалу внутренним), который он выстраивает в своем творче-

стве, с другой. Более того, Бахтин говорит об авторском высказывании и в этом 

смысле о творческом (эстетическом) действии, которое, перспективно обращенное 

ко всем, совершается в одиночестве, в нахождении автора наедине с собой, в своем 

художественном мире, внутреннем общении с героями рождающихся произведе-

ний. Возможно, именно это предопределило доминирование Я-центричного 

взгляда на поступок и, соответственно, нравственность в ФП, который лишь по-

степенно дополняется признанием роли Другого. Соответственно подвижным 

предстает и феномен ответственности – с одной стороны, это форма самосознания 

Я, участно погруженного в событие бытия, а с другой – то же самосознание, но 

уже опосредованное сложной архитектоникой действительного мира поступка, за-

данного неслиянно-нераздельным сопряжением Я и Другого. Попытка наблюде-

ния за этим переходом предпринимается в настоящей статье. 

* 
Ответственность в концепции Бахтина – существенная характеристика поступка, 

наряду с такими его характеристиками, как событийность, участность, эмоциональ-

ная волительность, самосознательность, ценностная ориентация деятеля на Другого.  
Поступок (а под поступком Бахтин понимал не только действие, но и мысль, вы-

сказывание, а также чувство, жесты, переживания) является, во-первых, «событием 
бытия»: совершенный поступок не существует сам по себе в бытии как таковом, он 
есть результат интенциональной обращенности деятеля вовне (к предмету или к чело-
веку), и в результате этой обращенности бытие преобразуется – из данности оно пре-
вращается в заданность, которая представляет собой «событийное единство», охваты-
вающее поступающего и того, на что/кого поступок направлен. Во-вторых, как собы-
тийно-бытийственный, поступок участен: он выступает не просто причиной события 

                                                 
1 Clark К., Holquist Μ. Mikhail Bakhtin. – Cambridge: The Belknap Press, 1984. С. 63. 
2 Гусейнов А.А. Философия поступка как первая философия (опыт интерпретации нравственной 

философии М.М. Бахтина). Ст. 1. Быть – значит поступать // Вопросы философии. 2017. № 6. С. 6. 
3 Бонецкая Н.К. Бахтин как философ. Поступок, диалог, карнавал. – СПб.: Алетейя, 2022. С. 135. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

49 

бытия, но является его участником. В поступке происходит «участно-действенное пе-
реживание» конкретной ситуации, и в этом смысле поступок есть «причащение»4 к 
«пространственному миру», благодаря чему мотив и результат поступка образуют 
единство. В-третьих, в поступке как участном событии бытия человек проявляет «за-
интересованно-действенное», «ценностное отношение» к предмету поступка. В этом 
смысле поступок не индифферентен, он эмоционально-волительно интонирован, про-
никнут «эмоционально-волевым тоном» (Бахтин: 33). Благодаря реализуемому в по-
ступке заинтересованно-ценностному отношению, благодаря эмоционально-волевой 
значимости поступка становится возможным событие бытия. В-четвертых, поступок 
самосознателен, ответственность человека знаменует активность самосознания, уко-
рененную во всех его личных (моих) переживаниях и проявляющую себя объективно 
(действенно), в сохранении верности самому себе – своим переживаниям, в «напря-
женном владении собою в абсолютном будущем» (Бахтин: 196). В-пятых, поступок 
ценностно структурирован, и это воплощено в «архитектонике действительного мира 
поступка», заданной ценностными установками: «я-для-себя, другой-для-меня и я-
для-другого» (Бахтин: 49).  

Надо отметить, что, определяя ответственность в качестве проявления активно-
сти самосознания, Бахтин обнаруживает себя в значительной мере находящимся в 
русле философии Германа Когена, тесно сопрягавшего ответственность с самосо-
знанием, самоопределением, приверженностью Я самому себе. Это было совер-
шенно органично той идейной атмосфере, в которой находился Бахтин и его едино-
мышленники в Невеле. Как отмечает Н.И. Николаев, деятельность Невельского ин-
теллектуального кружка, сложившегося вокруг Бахтина «по крайней мере до сере-
дины 1920-х годов протекала в рамках проблематики философии Г. Когена»5. Выда-
ющееся значение Когена как мыслителя отмечал в поздние годы и сам Бахтин6.  

Ответственность – важное понятие в этике Когена, обозначающее в первую оче-
редь внутреннюю обязанность человека, устанавливаемую им в результате рацио-
нального самоопределения. Для усиления коннотации самоопределения в ответ-
ственности Коген вводит понятие «самоответственность», в котором находит выра-
жение одно из высших проявлений самости, своеобразно выражающееся в самосо-
знании и по сути снимающее в себе и преодолевающее такие его проявления, как 
самоопределение и самозаконодательство. «Выразительнее, чем в самоопределении 
и самозаконодательстве, – отмечает Коген, – в самоответственности выступает са-
мость как подлинная проблема, вокруг которой вращаются все остальные вопросы. 
Без самоответственности ни самоопределение, ни самозаконодательство не обре-
тают действительной ясности и надежности»7. Самоответственность – это понятие, 
которое, похоже, преобразуется у Бахтина в «индивидуальную ответственность», 
или «личную ответственность». Вместе с тем, самоответственность имеет у Когена 

                                                 
4 Бахтин М.М. Собрание сочинений: в 7 т. Т. 1: Философская эстетика 1920-х годов / Ред. С.Г. 

Бочаров, Н.И. Николаев. – М.: Русские словари; ЯСК, 2003. С. 17 [Далее отсылки на это издание 

даются в тексте статьи в круглых скобках с указанием имени автора и страницы]. 
5 Николаев Н.И.  Вступительная заметка к публикации: Лекции и выступления М.М. Бахтина 

1924–1925 гг. в записях Л. В. Пумпянского // М.М. Бахтин как философ / Отв. ред. Л.А. 

Гоготишвили, П.С. Гуревич. – М.: Наука, 1992. С. 224. 
6 Беседы В.Д. Дувакина с М.М. Бахтиным / Вступ. ст. С.Г. Бочарова и В.В. Радзишевского; закл. ст. 

В.В. Кожинова. – М.: Прогресс, 1996. С. 39–40. 
7 Cohen H. System der philosophie. Zweiter Teil. Ethik des reinen Willens. – Berlin: Bruno Cassirer, 

1904. S. 350. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

50 

еще и другой, более широкий, концептуальный контекст, заданный сопоставлением 
нравственности с правом и мифом/религией, при котором самоответственность ока-
зывается в одном ряду с виной (в праве) и судьбой (в мифе или мифоподобных фор-
мах культуры). В отличие от вины, удостоверяемой вердиктом судьи, и судьбы, по-
сылаемой трансцендентными силами, в нравственности личность сама определяют 
меру своей ответственности, самоответственности – как «способности отвечать на 
вызовы судьбы с позиции самости»8. В нравственности вина рассматривается из-
нутри, через самосознание, а не через нормы, как в праве. Быть нравственным, зна-
чит, принимать вызов судьбы и отвечать на вопрос о своей вине на «форуме само-
сти» под своим собственным судом, неся самому ответственность за себя9. Таким 
образом, Коген в рассмотрении нравственности, в частности в модусе ответственно-
сти, предлагает такое понимание, в духе которого, хотя и не в таком широком кон-
цептуальном и нормативном контексте, будет размышлять об ответственности Бах-
тин10.  

Итак, в ФП ответственность, находясь в ряду названных характеристик поступка, 

охватывает их все, обобщает их и в конечном счете выступает как способ бытия по-

ступка; во всех своих характеристиках поступок предстает ответственным поступ-

ком (Бахтин: 20, 31, 36, 37). На это указывает А.А. Гусейнов, обсуждая философию 

поступка Бахтина: «Целостность поступку в единстве различных аспектов придает 

его ответственный характер»11. В ответственном поступке человек «максимально ак-

тивно и сполна реализует единственность своего места в бытии», и этим ответствен-

ный поступок отличается от «пассивного вживания, одержания, потери себя» (Бах-

тин: 19). Бахтин говорит о поступке, что он «не со стороны своего содержания, а в 

самом своем свершении как-то знает, как-то имеет единое и единственное бытие 

жизни, ориентируется в нем, причем весь – и в своей содержательной стороне, и в 

своей действительной единственной фактичности; изнутри поступок видит уже не 

только единый, но и единственный конкретный контекст, последний контекст, куда 

относит и свой смысл и свой факт, где он пытается ответственно осуществить един-

ственную правду и факта и смысла в их единстве конкретном» (Бахтин: 29). Ответ-

ственность, таким образом, атрибутирована поступку и реализуется посредством по-

ступка.  

* 

Такова основа понимания Бахтиным ответственности, то, что лежит на поверх-

ности текста ФП. Место ответственности в феномене поступка особенно: она опо-

средует все остальные характеристики поступка, и они все ею опосредованы. В этом 

смысле ответственность – определяющая характеристика поступка. Как Бахтин про-

возгласил в своей первой опубликованной работе, небольшом эссе «Искусство и от-

ветственность»: «Личность должна стать сплошь ответственной: все ее моменты 

должны не только укладываться рядом во временном ряду его жизни, но проникать 

друг друга в единстве вины и ответственности» (Бахтин: 5). В духе бахтинской 

мысли можно было бы сказать, что ответственность есть поступок, поскольку иначе, 

                                                 
8 Ibid. 
9 Ibid. S. 351. 
10 Речь, конечно, идет о близости (если не сказать родственности) Бахтина Когену, а не Когена 

Бахтину, как это представляет Бонецкая (Бонецкая Н.К. Указ. соч. С. 159). 
11 Гусейнов А.А. Указ.соч. С.  12. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

51 

как в поступке ответственность не проявляется, и вместе с тем, поступок есть ответ-

ственность, поскольку иначе, как ответственным, поступок быть не может.  

Из приведенных слов Бахтина нельзя сделать вывод, что деятель при совершении 

поступка ориентируется на определенное представление об ответственности. Есте-

ственный для обычного нормативного мышления вопрос, перед кем/чем ответстве-

нен поступающий, не получает разъяснения12, во всяком случае не сразу. Это не от-

ветственность перед Другими и тем более не перед нравственными ценностями или 

нормативной средой, в которой пребывает Я. Это отклик на возможность события в 

бытии, которую Я реализует в эмоционально-волевой интенции поступка, преобра-

зующего «пространственный мир» его свершения в событии бытия. Бахтин об этом 

так и говорит: «В основе единства ответственного сознания лежит не принцип как 

начало, а факт действительного признания своей причастности к единственному бы-

тию-событию […]; здесь исток поступка и всех категорий конкретного единствен-

ного нудительного долженствования. […] я занимаю в единственном бытии един-

ственное, неповторимое, не-заместимое и непроницаемое для другого место. […] То, 

что мною может быть совершено, никем и никогда совершено быть не может» (Бах-

тин: 38). Здесь, как и в продолжающемся пассаже единственность – ключевое и до-

минирующее слово (в тринадцати строчках текста оно употреблено тринадцать раз). 

Ведущая коннотация определения «единственность» – неповторимость, что под-

тверждается неоднократной на протяжении данного пассажа вербализацией этой 

коннотации. Она, как можно видеть из приведенной цитаты, дополнительно уточня-

ется: «не-заместимость», «непроницаемость для другого». 

Для Бахтина существенна единственность находящегося на своем единственном 

месте индивида, который в своей единственности и ответствен, и подлежит должен-

ствованию в поступках. О единственном моменте бытия Бахтин замечает, что он мо-

жет мыслиться человеком как «общий со всем бытием», но в результате акта подве-

дения единственного под общее, локализацией единственности как понятия в «мире 

общих понятий» и установлением «ряда логических соотнесений» человек свою 

единственность утрачивает. Такое подведение возможно в теоретическом (то есть 

обобщенном) мышлении. А оно препятствует приобщенности человека к своей 

мысли. Аналогичная аберрация ответственности происходит при переориентации с 

персональной причастности на представительскую «участность» и сфокусирован-

ности на своем представительстве «в политическом акте или религиозном обряде» 

(Бахтин: 48). В качестве только-представительствующего человек оказывается спе-

циально ответственным, актуализирующим себя в конкретной практической обла-

сти, в рамках которой неосуществимо событие бытия, а поступки оказываются ото-

рванными «от онтологических корней персональной причастности – становятся слу-

чайными по отношению к последнему единственному единству, в котором не укоре-

нены» (Там же). Только признание человеком своей действительной единственности 

«дает ряд действительно нудительно-должных поступков» (Бахтин: 39).  

Долженствование, ответственность, единственность явлены в некоей мыслитель-

ной констеляции, взаимопереплетенные и взаимообусловленные: «Долженствова-

ние впервые возможно там, где есть признание факта бытия единственной личности 

изнутри ее, где этот факт становится ответственным центром, там, где я принимаю 

                                                 
12 Бонецкая Н.К. Указ. соч. С. 6, 15. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

52 

ответственность за свою единственность, за свое бытие» (Бахтин: 40). Но «меха-

ника» этой взаимообусловленности, даже в ее феноменологической данности (не го-

воря о функциональном и тем более нормативном аспектах проблемы) не ясна. По-

лучается, что факт признания личностью своего единственного бытия становится 

фактором принятия личностью своей ответственности (иными словами, осознание 

единственности предшествует принятию ответственности), предметом которой, в 

свою очередь, оказывается своя единственность, то есть то, в силу чего ответствен-

ность была принята. Не ясно, как соотносятся долженствование и ответственность, 

являющиеся дериватами «признания факта бытия единственной личности»? Из 

слов: «Ответственный поступок и есть поступок на основе признания долженству-

ющей единственности», можно сделать вывод, что ответственность основана на при-

знании долженствования; но в то же время ответственность «есть основа действи-

тельной нудительной данности-заданности жизни» (Там же).  

Между тем, в середине этого пространного рассуждения о долженствовании и 

ответственности личности из ее «единственного места в бытии» возникает, на пер-

вый взгляд, проблемно контрастирующий с «единственностью единственного» сю-

жет Другого. Со своего «единственного в бытии места» Я «хотя бы только вижу, 

знаю другого, думаю о нем, не забываю его, то, что и для меня он есть» (Там же). 

Конечно, речь может идти о другом как всего лишь не-я, о некоем предмете. В ФП 

другой прежде всего представлен в качестве предмета, о котором причем иногда го-

ворится так, как если бы это был Другой, и только постепенно рядом с другим-пред-

метом появляется другой как Другой, то есть как лицо, да и то не всегда как актив-

ное, субъектно определенное, взаимодействующее13. Скорее всего здесь подразуме-

вается именно Другой, поскольку определенность личности в отношении него, 

наряду с процитированным, выражается еще и в том, что «…это только я могу для 

него сделать в данный момент во всем бытии» (Там же). Но здесь еще нет речи об 

активном взаимодействии, в котором Другой выступал бы соразмерным Я деятель-

ным началом. Речь пока идет только о «действии действительного переживания во 

мне, восполняющем его бытие, абсолютно прибыльном и новом и только для меня 

возможном» (Там же), мысль вновь возвращается к Я, несущему «ответственность 

за свою единственность, за свое бытие».  

* 

Ответственность, по Бахтину, это проявление активности личности. В некоторых 

местах ФП активность рассматривается прежде всего не в аспекте вовне направлен-

ного усилия личности, но как противоположность пассивности. В ответственности, 

или в поступке личность актуализирует свое Я, и это видится Бахтиным как первич-

ное в поступке и определяющее его. Содержание же поступка представляется вто-

ричным, присоединенном к поступку, добавленным к нему. Эту мысль Бахтин выра-

зил столь риторически ярко, что фраза, ее заключающая, стала почти крылатой: «Не 

содержание обязательства меня обязывает, а моя подпись под ним» (Бахтин: 37). От-

рицание Бахтиным обязывающей силы обязательства обусловлено его этическим ан-

тинормативизмом. Однако что такое обязательство, если не то, что в силу своего со-

держания обязывает того, кто его на себя принял или на кого оно было легитимно 

                                                 
13 Махлин В.Л. Другой // Бахтинский тезаурус. Материалы и исследования. Сборник статей / Под. 

ред. Н.Д. Тамарченко, С.Н. Бройтмана, А. Садецкого. – Μ.: РГГУ, 1997. С. 141–148. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

53 

возложено? Обязательства не существует, если оно не принято или не вменено. Обя-

зательство это содержательно определенное предписание. Без этого содержания не 

может быть никакого поступка. Содержание обязательства, конечно, обязывает. По 

самому смыслу слова, обязательство – это то, что человек принял, взял на себя, под 

свою ответственность, чем связал себя (этимологически слово «обязательство» вос-

ходит к «связыванию», «связи») и тем самым поставил подпись. В праве обязатель-

ство – это функция от заключенного договора, факт которого в любом случае под-

твержден подписью, или принятого соглашения, закрепленного если не подписью, 

то честным словом. Указание Бахтина на значимость именно личной подписи еще 

раз свидетельствует о том, что при создании рукописи он умозрительно пребывал в 

мире чистых понятий и высоких общественных отношений. Между тем как кознями 

темного провидения реально он уже находился в обществе, стремительно спешив-

шем к тому порядку, в котором каждый, возможно за единственным исключением, 

мог быть понужден к личной подписи под предъявленным содержанием, морально 

дезавуировавшим как любое принимаемое обязательство, так и саму личность, эту 

подпись ставившую.  

Если мы говорим о поступке, то признание обязательства – это полдела, необхо-

димо, чтобы обязательство было практически исполнено. Что представляет из себя 

поступок, совершенный во исполнение обязательства? Предвосхищая такого рода 

вопросы, Бахтин спешит добавить, что хотя по этому поводу и можно «вдоволь фи-

лософствовать», это вопросы, появляющиеся «лишь при теоретической транскрип-

ции post факта», – а «для поступающего сознания все это – лишь технический аппа-

рат поступка» (Там же). – Однако без «технического аппарата» поступок не как меч-

тательное упование в пространстве божественного эфира, а как практическое дело, 

невозможен. Очевидно, что совершаемый во исполнение обязательства поступок 

должен быть непосредственно соотнесен с ним по своим намерениям, мотивам и 

результатам, которые подлежат оценке по мерке обязательства. Последнее обретает 

смысл лишь в интерактивном, коммуникативном контексте, по меньшей мере, опо-

средованно ему. Но чтобы понять это, нужно признать значимость этого контекста 

по существу. 

Идея всей полноты ответственности человека, не имеющего ни малейшего осно-

вания для уклонения от своей причастности к единственному бытию выражена в 

еще одном риторически ярком выражении, приобретшим концептуальное звучание 

– «не-алиби в бытии» (Бахтин: 44). Речь идет о том, что человек неповторим в своем 

единственном бытии, и нет такой ситуации, относительно которой он мог бы сказать: 

«Меня здесь нет». Именно через «не-алиби в бытии» человек предстает в своей 

единственности – и как неповторимый, и как исключительный. Он не просто пере-

живает себя в качестве единственного («ничто в бытии, кроме меня, не есть для меня 

Я» (Бахтин: 39), он и бытийствует таким образом. Это не значит, что объективно в 

мире нет других Я, но человек переживает лишь свое Я как «причастное к един-

ственному бытию». Его единственность дана, поскольку он присутствует (пассивно) 

в бытии, но свое присутствие человек актуализует (активно) посредством поступка, 

и тем самым его присутствие задано, он задает свою единственность, подтверждает 

свою неповторимую исключительность. Присутствие в бытии обрекает его на уча-



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

54 

стие в нем, оказывается «нудительным», заставляет «иметь долженствование» по от-

ношению ко всему вокруг – поступать «по отношению ко всему, что не есть Я» (Бах-

тин: 40).  

На троп «не-алиби в бытии» можно посмотреть в перспективе другого мысли-

тельного сюжета, развиваемого в работах Бахтина начала 1920-х годов и касающе-

гося двух видов ответственности – «специальной» и «общей». Специальная ответ-

ственность исчерпывается содержанием поступка в данной ситуации, в данной 

«культурной области» (Бахтин: 261, ср. 222), общая ответственность – это ответ-

ственность за бытие, это нравственная ответствен–ность в собственном смысле 

слова, ответственность, которая осуществляется «в Божьем мире». «Специальная от-

ветственность должна быть приобщенным моментом единой и единственной нрав-

ственной ответственности», – говорит Бахтин в ФП и, вместе с тем, как Бахтин от-

мечает в работе, примыкающей к ФП «Автор и герой эстетической деятельности», 

«нельзя творить непосредственно в Божием мире» (Бахтин: 261), то есть не только 

специальная ответственность является приобщенным моментом общей ответствен-

ности, но и общая ответственность осуществляется посредством специальной ответ-

ственности. Ценностно-смысловое взаимоотношение между двумя видами ответ-

ственности, как и «механика» их функционального взаимодействия не получила до-

статочного развития в трудах Бахтина. Однако, экстраполируя эти идеи на представ-

ление о «не-алиби в бытии», можно предположить, что общезначимость не-алиби и 

неустранимость ответственности может быть помыслена при признании взаимной 

сопряженности общей и специальной ответственности и понимании того, что чело-

век, всегда действуя в конкретной «культурной области», актуально приобщается к 

Божьему миру, к бытию, и в решении задач специальной деятельности должен осо-

знавать эту свою приобщенность. Такое представление об ответственности коррели-

рует с тем, которое развивал Коген, считая человека ответственным как представля-

ющего все человечество, независимо от каких-либо конкретных своих репрезента-

ций14.  

В концепте «не-алиби в бытии», развиваемом на протяжении десятка страниц, 

наиболее остро выразилась доминирующая в ФП характеристика поступка как мо-

нологичного самоопределения личности. Вне рамок ФП само это выражение более 

не встречается. 

Как выше было отмечено, в поступке, согласно Бахтину, находит воплощение 

«ответственно активная» установка сознания. В ней наиболее четко отражается ар-

хитектоника действительного мира поступка. Эта установка проявляется в том, что 

человек в поступке отвлекается от себя: без самоотвлечения, или самоотречения не-

возможна реализация человеком самого себя в событии бытия. Взятый с этой сто-

роны, поступок демонстрирует возможность иного содержания ответственности, а 

именно: как некое обязательство перед Другим(и), в котором ответственность при-

нимает форму долженствования. По приведенным высказываниям из ФП, касаю-

щимся «архитектоники действительного мира поступка» можно определенно гово-

рить о том, что Бахтин, говоря об ответственности, иногда предполагал и интерсубъ-

ектное ее значение, а равно и поступка. Это не должно удивлять, если учесть, что 

ФП в ряде отношений представляет собой произведение, наполненное смысловой 

                                                 
14 Cohen H. Op. cit. S. 4–5. 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

55 

динамикой, в частности, от монологизма к диалогизму, который постепенно наби-

рает силу, начиная с признания сложной архитектоники поступка до утверждения 

принципа абсолютного себя-исключения в последнем абзаце сохранившегося текста 

трактата. 

С.С. Аверинцев в комментариях к ФП, отмечает, что в поздние годы для Бахтина 

в ответственности важным становится ответ. Через «ответность» ответственности 

открывается ее диалогическая перспектива, на что в особенности указывает одно 

рассуждение Бахтина в записях начала 1950-х годов. Бахтин обращает внимание на 

внутренне комплексный характер всякого высказывания. Это проявляется в ответ-
ственности высказывания – а именно в том, что каждое высказывание оказывается 

рядом с другими высказываниями, среди них; любое высказывание совершается в 

перекличке с другими. Любое высказывание имеет, как говорит Бахтин, «обертоны», 

и это – диалогические обертоны, благодаря которым раскрывается дискурсивная 

контекстуализированность всякого высказывания. «Самая монологическая, – отме-

чает Бахтин, – самая сосредоточенная на своем предмете речь (максимально далекая 

от всякой риторичности) все равно имеет такие диалогические обертоны» (Там же). 

Высказывание – это «отдельная мысль среди других отдельных мыслей того же го-

ворящего»; но вместе с тем мысль существует через обмен мыслями, «т.е. в процессе 

высказывания для другого». И высказывание только кажется «изолированным и са-

модовлеющим», в действительности оно представляет собой часть «обмена выска-

зываниями с другими в пределах данного общества» (Там же: 240). Вроде бы речь 

идет не об общении, а о высказывании, но высказывание осуществляется в общении 

и выражается в нем, оно является его средством и его материалом. Это и имел в виду 

Аверинцев, говоря о таящихся в ответственности «диалогических коннотациях от-

вета» (Аверинцев: 443). 

Выше указывалось на то, что Бахтин противопоставлял ответственный поступок 

пассивному вживанию. Ответственный поступок – это поступок отречения от себя 

ради освоения мира. Самоотречение в ответственном поступке не лишает мир при-

сутствия человека, наоборот, в самоотречении обогащается бытие-события. В связи 

с этим Бахтин произносит слова, задающие всему его рассуждению особый смысло-

вой вектор, не артикулируемый в иных местах ФП: «Великий символ активности 

отошедший Христос […] Мир, откуда ушел Христос, уже не будет тем миром, где 

его никогда не было, он принципиально иной» (Там же: 19). Христос здесь предстает 

не просто как единственный, а как единственный-одинокий, для которого Другой – 

это ученики, принявшие его беззаветно; у Христа нет равного Другого. Этот образ 

одинокого Христа как будто бы какое-то время был ключевым для Бахтина и в трак-

товке человека в мире. И только по мере формирования идеи архитектоники по-

ступка (как она выше была представлена при характеристике поступка) возникает 

понимание интерактивной напряженности в поступке, которое распространяется и 

на представление о событии бытия, в которое теперь оказываются включенным и 

Другой.  

В перспективе к концепции диалога, которую, как уже было сказано, Бахтин 

вскоре начал развивать, меняется и понимание ответственности человека. Она не 

априорна, но предопределена положением человека по отношению к объекту ответ-

ственности, и в этом смысле отношение ответственности сугубо конкретно в силу 

неповторимости ситуации, в которой это отношение разворачивается. Конкретность 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

56 

этого отношения обусловлена положением человека во взаимодействии с другими, 

и в нем человек ориентируется как ситуативно-реактивно, так и нравственно, то есть 

имея в виду ценности, значение которых Бахтин в ФП, с одной стороны, отрицал, а 

с другой – признавал, отмечая опасность опустошения поступка, от которого отторг-

нуто «смысловое содержание» (Бахтин: 29–30). Ценности, сами по себе носители 

безличного, абстрактного, «чистого» содержания, будучи включенными в ориента-

цию личности, перестают быть безличными, наполняются предметным содержа-

нием и становятся фактором личной ориентации человека в поступке, направленном 

на Другого, Других, по отношению к которым как участникам нормативного сооб-

щества у человека есть обязанности (Бахтин: 231). Так что как нравственно-ответ-

ственная личность человек предстает отвечающим перед Другим, Другими соответ-

ственно разделяемым ими нравственным ценностям.  

 

ՌՈՒԲԵՆ ԱՊՐԵՍՅԱՆ – Պատասխանատվության հասկացությունը Մ. Մ. Բախտինի 
բարոյական փիլիսոփայության մեջ – Մ. Մ. Բախտինի բարոյական փիլիսոփայության 

մեջ պատասխանատվությունը՝ իրավիճակայնության, մասնակցայնության, կամային-

էմոցիոնալ տոնի, ինքնագիտակցականության, դեպի Ուրիշը՝ անձի կողմնորոշվա-

ծության հետ արարքի անբաժան բնութագրիչն է: Բոլոր այս բնութագրիչներն ամփոփ-

վում են պատասխանատվության մեջ: Եվ քանի որ Մ. Բախտինը կառուցում էր իր բա-

րոյական փիլիսոփայությունը որպես արարքի փիլիսոփայություն, իսկ արարքը դի-

տարկում էր որպես բարոյականության ամբողջական մարմնավորում,  պատասխա-

նատվությունը արդարացիորեն կարող է ընկալվել որպես ոչ միայն արարքի, այլև ընդ-

հանրապես բարոյականության ամբողջական ռեպրեզենտացիա: Հոդվածում քննարկ-

վում է Մ. Բախտինի վաղ շրջանի աշխատանքներում ներկայացված պատասխանատ-

վության երկու ձև: Իր ընկալմամբ, պատասխանատվությունը, մի կողմից, կոնկրետ է 

և անկրկնելի, իրացվում է ‹‹կեցության եզակի տեղից›› այդ կեցության նկատմամբ, և 

այս իմաստով Ես-ակենտրոն է: Մյուս կողմից, Բախտինի կառուցած արարքի բարդ 

արխիտեկտոնիկան, որը ներկայացված է ‹‹ես-ինձ-համար, ուրիշը-ինձ-համար և ես-

ուրիշի-համար›› արժեքային կողմնորոշումներով, բացում է պատասխանատվության 

այնպիսի հեռանկար, որի դեպքում վերջինս ներկայանում է ոչ թե որպես պատասխան 

կեցությանը (թող և ‹‹իրադարձություն-կեցություն›› կոնկրետության մեջ), այլ որպես 

պատասխան Ուրիշին՝ այդ կեցության մասնակցին: ‹‹Արարքի փիլիսոփայությունը›› 

աշխատության մեջ քննարկված պատասխանատվության կոնցեպտը կրում է Բախտի-

նի վաղ փիլիսոփայական ստեղծագործականությանը հատուկ, բայց իր կողմից չար-

ձանագրվող իմաստային դինամիկան (մենախոսականությունից՝ երկխոսականութ-

յուն, արարքի փիլիսոփայությունից՝ երկխոսության փիլիսոփայություն), որի իրական 

հետևանքները ամրագրվեցին մտածողի ուշ շրջանի գործերում: 

 

Բանալի բառեր – պատասխանատվություն, արարք, կեցության իրադարձություն, ‹‹ոչ-
այլուրեքությունը կեցության մեջ››, ‹‹ստորագրություն պարտավորության տակ››, Ես-
Ուրիշը, մենախոսականություն – երկխոսականություն 

 
RUBEN APRESSYAN – The Concept of Answerability in Mikhail Bakhtin’s Moral Philoso-

phy. – In Mikhail Bakhtin's moral philosophy, answerability (responsibility) is an integral char-

acteristic of the act, along with eventness, participation, emotional-volitional tone, self-awareness, 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

57 

and the personality's orientation toward the Other. Answerability synthesizes all these character-

istics of the act and can be justifiably perceived as a holistic representation of the act, and of 

morality in general, since Bakhtin constructed his moral philosophy as a philosophy of the act, 

and the act was viewed as the holistic embodiment of morality. The article examines two images 

of answerability that emerge in Bakhtin's early works. On the one hand, answerability in his un-

derstanding is concrete and unrepeatable, carried out from a “unique place in being’ in relation to 

this being, and in this sense it is Self-centred. On the other hand, Bakhtin's recognition of the 

complex architectonic of the act, determined by the value attitudes “I-for-myself, the other-for-

me, and I-for-the-other,” opens up a perspective on answerability in which it appears as a response 

not to being, even in the concreteness of the Being-as-event, but to the Other as a participant in it, 

as the Other in general. In the concept of answerability as presented in the treatise, Toward a 

Philosophy of the Act, there is a semantic dynamic characteristic of Bakhtin's early philosophical 

work (unreflected upon by him in the texts themselves) – from monologism to dialogism, from a 

philosophy of the act to a philosophy of dialogue, the actual consequences of which are revealed 

in the thinker's mature works. 

 

Key words:  answerability, act, Being-as-event, “non-alibi in Being”, “signature below obliga-

tion”, I – the Other, monologism – dialogism 
 

References 
Averintsev, S.S. “Postranichnye primechaniya” // Bakhtin M.M. Sobranie Sochineniy. Vol. 1 / eds. 

S.G. Bocharov, N.I. Nikolaev. – Moscow: Russkie Slovary; YaSK, 2003. – P. 438–456 (in Rus-

sian). 
Bakhtin M.M. Sobranie Sochineniy, Vol. 1, eds. S.G. Bocharov, N.I. Nikolaev. – Moscow: Russkie 

Slovary; YaSK, 2003 (in Russian). 
Bakhtin, M.M. Sobranie Sochineniy. Vol. 5, eds. S.G. Bocharov, L.A. Gogotishvili. – Moscow: Russkie 

Slovary, 1997 (in Russian). 
Besedy V.D. Duvakina s M.M. Bakhtinym / Vstup. st. S.G. Bocharova i V.V. Radzishevskogo; zakl. 

st. V.V. Kozhinova. – Moscow: Progress, 1996 (in Russian). 

Bonetskaya N.K. Bakhtin kak filosof. Postupok, dialog, karnaval. – St. Petersburg: Aleteja, 2022 (in 

Russian). 
Clark K., Holquist Μ. Mikhail Bakhtin. – Cambridge: The Belknap Press, 1984.Cohen H. System der 

philosophie. Zweiter Teil. Ethik des reinen Willens. – Berlin: Bruno Cassirer, 1904. 

Gogotishvili L.A. Kommentarii; Postranichnye primechaniya” // M.M. Bakhtin, Sobranie sochineniy. 

Vol. 1, eds. S.G. Bocharov, N.I. Nikolaev. – Moscow: Russkie Slovary; YaSK, 2003. – P. 351–

438, 457–492 (in Russian). 
Guseinov A.A. Filosofija postupka kak pervaja filosofija (opyt interpretacii nravstvennoj filosofii M.M. 

Bakhtina). Article 1. Byt’ – znachit postupat’ // Voprosy filosofii. 2017. No. 6. – P. 5–15 (in Rus-

sian). 
Mahlin V.L. Drugoj // Bahtinskij tezaurus. Materialy i issledovanija. Sbornik statej / Pod. red. N.D. 

Tamarchenko, S.N. Brojtmana, A. Sadeckogo. – Μoscow: RGGU, 1997. – P. 141–148 (in Russian). 
Nikolaev N.I. Vstupitel'naja zametka k publikacii: Lekcii i vystuplenija M.M. Bakhtina 1924–1925 gg. 

v zapisjah L. V. Pumpjanskogo // M.M. Bakhtin kak filosof / Otv. red. L.A. Gogotishvili, P.S. 

Gurevich. – Moscow: Nauka, 1992. – S. 221–232 (in Russian). 
 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

58 

   
 

КЛАССИЧЕСКИЕ БИОЭТИЧЕСКИЕ МЕХАНИЗМЫ ГУМАНИ-

ЗАЦИИ НАУЧНОГО ЗНАНИЯ И ИХ ТРАНСФОРМАЦИЯ В 

ЭПОХУ ОТКРЫТОЙ НАУКИ 
  

ВАЛЕРИЯ СОКОЛЬЧИК*  

Институт философии НАН Беларуси 

 
В статье рассматриваются традиционные механизмы биоэтики, реализуемые при сопровож-

дении научного знания в целях его гуманизации. К таким базовым механизмам относятся им-

плементация принципов и правил биоэтики в рекомендательные документы для исследова-

телей, добровольное информированное согласие, экспертиза исследований, проводимая 

(био)этическими комитетами. Методологической основой традиционного биоэтического со-

провождения науки являются установки биоэтики на трансдисциплинарность, практикоори-

ентированность, плюралистический универсализм, личностную направленность и коллеги-

альность принятия решений. В контексте становления открытой науки вышеобозначенные 

механизмы неизбежно претерпевают изменения. Новая научная парадигма, сформировавша-

яся в ХХI в. характеризуется, прежде всего, тотальным использованием инструментов искус-

ственного интеллекта, а также развитием прозрачности и открытости знания для общества, 

что еще больше акцентирует вопросы защиты человека и природы, гуманистической ориен-

тированности исследований. Наряду с формированием новых биоэтических средств сопро-

вождения знания в открытой науке, традиционные механизмы по-прежнему используются. 

Они значительно модернизируются в современном мире, сфера их применения расширяется 

за пределы биомедицины (как это было сформировано в классической биоэтике), большее 

значение приобретает национальная специфика их легитимизации и применения. В исследо-

вании на основе изучения международного опыта и опыта Республики Беларусь предложены 

современные пути трансформации деятельности (био)этических комитетов, практик добро-

вольного информированного согласия, развития и совершенствования международных и 

национальных рекомендательных документов по вопросам биоэтики.  

 
Ключевые слова: биоэтические механизмы, научное исследование, открытая наука, гумани-

зация, информированное согласие, (био)этические комитеты, рекомендательные документы  

 

В условиях стремительного развития науки XXI в., формирующей беспрецедент-

ные вызовы и трансформирующей само представление о границах научного позна-

ния, особую значимость приобретает обеспечение гуманистической направленно-

сти научного процесса. Это побуждает философию актуализировать традиционные 

                                                 
* Валерия Сокольчик – кандидат философских наук, доцент, докторант Института философии Наци-

ональной академии наук Беларуси 

Վալերիա Սոկոլչիկ – փիլիսոփայական գիտությունների թեկնածու, դոցենտ, Բելառուսի Գիտու-

թյունների ազգային ակադեմիայի փիլիսոփայության ինստիտուտի դոկտորանտ 
Valeria Sokolchik – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor, Doctoral Candidate at the 

Institute of Philosophy of the National Academy of Sciences of Belarus 

E-mail: valerys0406@gmail.com   http://orcid.org/0000-0002-4975-4052 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 04.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 06.09.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 58-70 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․058 
 

mailto:valerys0406@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://orcid.org/0000-0002-4975-4052


Փիլիսոփայություն 
                     

 

59 

вопросы о том, где граница допустимого в научном эксперименте, как совместить 

прогресс с ответственностью, возможно ли сохранить человеческую идентичность 

в условиях биотехнологического прогресса и мн. др. Сегодня гуманистическое со-

провождение науки приобретает жизненно необходимый характер, требующий си-

стемного и концептуального подхода. 

Эти вопросы активно решает биоэтика. Возникнув в контексте кризиса гумани-

стических оснований научной деятельности в середине XX века, она изначально ар-

тикулировалась как форма рефлексивного контроля над научным познанием, обра-

щенная к ценности жизни, достоинству личности и устойчивому развитию общества 

и природы (Юдин, Тищенко, 2007). По определению «отца» биоэтики В. Р. Поттера, 

биоэтика – это «мост в будущее», знание, ориентированное на «выживание челове-

ческой цивилизации» (Поттер, 2002). 

Несмотря на то, что терминологически биоэтика восходит к традициям фило-

софской этики и морали, её нельзя редуцировать лишь к прикладной этике или 

философскому размышлению о должном. В отличие от классической этики, биоэ-

тика обладает чётко выраженной прагматической и нормативной функцией, а 

также междисциплинарным характером. Она разрабатывает принципы и нормы, 

которые реализуются через процессы научной деятельности как на макроуровне 

(государственная политика, международные регулятивы), так и на микроуровне 

(работа конкретных исследователей, экспертиза, проводимая (био)этическими ко-

митетами). Также биоэтика формирует конкретные механизмы и алгоритмы регу-

ляции научных исследований, принятия решений, экспертной оценки, обеспечи-

вающие защиту человека и природы в условиях научного эксперимента и иссле-

дования в целом (Йоханссон, Лине, 2019).  

Наиболее уязвимыми с точки зрения влияния на индивида в современном мире 

являются биомедицинские исследования, поскольку объектом изучения и приме-

нения новых технологий, средств и препаратов становится человек. По сути, лю-

бое прямое или непрямое воздействие на него может вызвать совершенно непред-

сказуемые последствия для индивидуального здоровья и благополучия. Поэтому 

биоэтическое знание для биомедицинской науки становится обязательной состав-

ляющей, системообразующей ее ценностные ориентиры. Однако, не стоит забы-

вать, что медицинские исследования, проводимые для нужд и целей практиче-

ского здравоохранения, на первом этапе затрагивают также фундаментальные во-

просы биологии. Это, например, цитогенетические исследования, позволяющие 

обнаружить хромосомные аномалии, исследования в биоинформатике для разра-

ботки новых лекарств и диагностических методов, исследования в области имму-

нологии, изучение стволовых клеток, генетические исследования и эксперименты 

и мн. др. Кроме того, современные научные проекты в области общественного 

здравоохранения, а также изучение поведения человека в немедицинских науках 

(психологии, социологии, педагогике, истории, культурологии, религиоведении и 

др.) также акцентируют внимание на индивиде, исследуя преимущественно его 

психологическое, эмоциональное, интеллектуальное состояние, навыки, способ-

ности, реакции и т. д.  

Таким образом, не только биомедицинские исследования имеют «прямой вы-

ход» на человека и требуют соблюдения определённых биоэтических норм. В кон-

тексте широкой группы исследований, связанных с человеком, с одной стороны 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

60 

важными остаются принципы и нормативы исследовательской этики, опирающи-

еся на исследовательскую честность и добросовестность (ALLEA, 2023; Carroll et 

al, 2021), с другой, – необходим учет норм и принципов биоэтики, ее императивов 

и ценностей. Большинство научных исследований, так или иначе ориентирован-

ных на человека и изучающих его биологическую, психическую, социальную 

идентификацию, требуют биоэтического сопровождения, включая обоснование 

выбора проблемы, постоянные консультации, итоговую экспертизу. 

Классическая позиция однозначной связи биоэтики (биомедицинской этики) и 

биомедицинского знания необходимо должна претерпевать трансформацию в па-

радигме открытой науки1. Во-первых, для расширения сферы деятельности биоэ-

тики на все виды научного знания, связанного с человеком, обществом, природой. 

Во-вторых, для развития механизмов сопровождения науки, которые сложились в 

середине ХХ в. и необходимо должны совершенствоваться. В-третьих, для форми-

рования и «освоения» новых биоэтических механизмов и способов гуманизации 

исследований. Постнеклассическая парадигма современной науки (открытая 

наука) актуализирует не только новые способы производства знаний, но и порож-

дает комплекс этико-социальных проблем, связанных с ответственным использо-

ванием искусственного интеллекта (ИИ), прозрачностью науки и уровнем участия 

общества в построении знаний, а также доверием социума к результатам научной 

деятельности, обеспечением безопасности человека и природы (Сокольчик, 2023). 

Цель проведенного исследования – артикулировать классические механизмы 

сопровождения научного знания, разработанные биоэтикой, и показать пути их 

трансформации в открытой науке.  

 

Мировоззренческо-методологические основания биоэтики и их имплемен-

тация в международные рекомендации для исследователей.  

Мировоззренческо-методологической основой биоэтики становятся ее прин-

ципы, правила, установки. Эти ценностно нагруженные регулятивы имплементи-

руются в различные биоэтические документы, через которые в свою очередь реа-

лизуются в конкретных исследованиях.  

С точки зрения философского дискурса единого «перечня» принципов в совре-

менной биоэтике не существует, более того, ведутся бесконечные философские 

споры о подходах к формированию принципов и правил биоэтики (Э. Пеллегрино, 

Дж. Харрис, Х. Энгельгардт др.) (Летов, 2009). Однако, так или иначе все авторы, 

рассматривающие этот вопрос, едины в артикуляции главных ценностей, опреде-

ляющих основу биоэтических принципов. Это – автономия личности и ее право на 

решения о собственной жизни и здоровье, справедливость и требование равного 

доступа к ресурсам, непричинение вреда человеку, обществу и природе в целом, 

благодеяние как установка на благо для индивида и социума. Наиболее взвешен-

ными, отвечающими биоэтическому дискурсу и распространенными на практике, 

являются принципы биомедицинской этики, сформулированные американскими 

учеными Т. Бичампом и Дж. Чилдресcом в книге «Принципы биомедицинской 

этики» (Beauchamp, Childress, 2013), которые впоследствии стали метафорически 

                                                 
1 UNESCO Recommendation on Open Science (2021). DOI: 10.54677/MNMH8546  



Փիլիսոփայություն 
                     

 

61 

называться «джорджтаунской мантрой». Хотя упомянутые авторы не претендо-

вали на установление глобальных принципов биоэтического знания, тем не менее 

предложенные ими концепты становятся значимыми для использования во всех 

сферах, на которые распространяется влияние биоэтики. 

Наряду с базовыми принципами, биоэтика формирует правила, которые более 

«технологичны», подвижны, подвержены существенным корректировкам в зави-

симости от этико-правовой национальной специфики, особенностей националь-

ной науки и т. д. (например, правило конфиденциальности или врачебной тайны, 

запрета стигматизации, правдивости и др. (Riddick, 2003). 

Реализация принципов и правил биоэтики осуществляется через ее методоло-

гические установки. Это – трансдисциплинарность, практикоориентированность, 

плюралистический универсализм, личностная направленность и коллегиальность 

принятия решений (Йоханссон, Лине, 2019).  

Как трансдисциплинарное знание биоэтика объединяет ресурсы различных 

направлений современной науки и практики, выступая интегративным полем, в 

котором формируются универсальные ориентиры и целеполагания, соотносимые 

с фундаментальными задачами обеспечения устойчивости и выживания человече-

ства. Именно поэтому в состав (био)этических советов, комиссий и комитетов (да-

лее – ЭК) неизменно включаются представители различных дисциплинарных об-

ластей — естественнонаучной, технической, социально-гуманитарной. Только в 

рамках такого междисциплинарного взаимодействия возможно обеспечить сба-

лансированное сопровождение научных исследований, обеспечивающее защиту 

человека и природы.  

Практическая направленность биоэтики проявляется в ее ориентированности 

на конкретные действия, на глобальные и конкретные нужды, включая сохранение 

жизни в широком смысле, защиту человеческой идентичности, укрепление соци-

альной целостности, обеспечение безопасности конкретного человека.  

Плюралистический универсализм как методологическая установка сочетает 

два методологических основания: признание универсальных моральных принци-

пов, актуальных для всего человечества, и уважение к культурному, националь-

ному и мировоззренческому многообразию. Такая нормативная рамка позволяет 

учитывать специфику конкретных социокультурных контекстов, не утрачивая при 

этом универсального гуманистического вектора.  

Персоналистский (личностный) акцент биоэтики предполагает безусловный 

приоритет прав и интересов личности, уважение к автономии человека в решении 

вопросов, непосредственно затрагивающих его жизнь и здоровье. Целостный под-

ход к человеку утверждает взаимосвязанность биологических, психологических и 

социальных процессов, подчеркивая необходимость интегративного рассмотре-

ния человеческой природы и условий ее развития. 

И, наконец, коллегиальность принятия решений утверждает сложный амбива-

лентный характер дискуссионных вопросов, связанных с биоэтическими пробле-

мами, и требует их всестороннего комплексного рассмотрения и коллективного 

принятия решений (например, посредством ЭК). 

В развитии биоэтики ее мировоззренческо-методологические основания реали-

зовывались, прежде всего, через разработку международных и национальных био-

этических рекомендаций. Международные документы (рекомендации, конвенции, 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

62 

декларации и т.д.) и их имплементацию в исследовательскую деятельность можно 

рассматривать как исторически первый биоэтический механизм, реализующий 

цели гуманизации научных исследований Здесь для исследователей и общества в 

целом формулируются биоэтические стандарты научной деятельности, четкие 

нравственные ориентиры и разумные ограничения по проведению исследований с 

привлечением живых существ (например, Нюрнбергский кодекс2, Хельсинская де-

кларация Всемирной Медицинской ассоциации3, Бельмонтский доклад4, Конвен-

ция о защите прав и достоинств человека в связи с применением достижений био-

логии и медицины: Конвенция о правах человека и биомедицине5 и мн. др.). По 

нашему мнению, предписания и ограничения, предложенные в этих документах, 

нельзя считать негативной цензурой или препятствием на пути развития науки, но, 

скорее, способом формулировки «границ человечности», способствующих сохра-

нению человека и в целом, жизни на земле. Биоэтические документы, имеющие 

различный статус с точки зрения международного права, по сути, формируют ра-

мочную концепцию гуманизации и общественного контроля биомедицинских ис-

следований. В контурах этой концепции закладываются и базовые биоэтические 

принципы, являющиеся фундаментом определения целей и ценности исследова-

ний, очерчиваются нормы и правила проведения конкретных исследований и ис-

пытаний, оговариваются возможные исключения и требования к их применению 

и т. д.  

Международные рекомендательные документы имеют огромное значение для 

организации исследований в современном мире, однако требуют трансформации 

и модернизации в соответствии современными научными вызовами. Это связано, 

прежде всего с актуализацией документов, внесением современных дополнений, 

уточнением понятий, подготовкой новых редакций деклараций, кодексов и т. д. 

Положительным примером может служить очередной пересмотр Хельсинской Де-

кларации ВМА в 2024 г. (Crowly, 2024). Также значим пример разработки биоэти-

ческих документов, связанных с использованием искусственного интеллекта (ИИ) 

в научных исследованиях. Так, ученые, объединенные международной организа-

цией Альянс исследовательских данных (RDA) подготовили и разместили в от-

крытом доступе ряд рекомендаций по этичному применению ИИ в научной дея-

тельности (в частности в биомедицинских исследованиях), включая разработки по 

информированному согласию, деятельности ЭК и т.д.6 , ученые, изучающие 

(био)этические основания посещения данных (data visitation) в международном ко-

митете CODATA (Комитет по данным для науки и техники) разрабатывают White 

                                                 
2 The Nuremberg Code (1947)/ BMJ 1996; 313:1448 
3 WMA Declaration of Helsinki – Ethical Principles for Medical Research Involving Human Partici-

pants/ World Medical Association - https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-helsinki/  
4 The Belmont Report/National Institutes of Health (NIH)– https://videocast.nih.gov/pdf/ohrp_appen-

dix_belmont_report_vol_2.pdf  
5 Oviedo Convention and its Protocols/ Human Rights and Biomedicine - 

https://www.coe.int/en/web/human-rights-and-biomedicine  
6 Research data Alliance documents: https://zenodo.org/communities/rda/rec-

ords?q=&l=list&p=1&s=10&sort=newest  

https://www.wma.net/policies-post/wma-declaration-of-helsinki/
https://videocast.nih.gov/pdf/ohrp_appendix_belmont_report_vol_2.pdf
https://videocast.nih.gov/pdf/ohrp_appendix_belmont_report_vol_2.pdf
https://www.coe.int/en/web/human-rights-and-biomedicine
https://zenodo.org/communities/rda/records?q=&l=list&p=1&s=10&sort=newest
https://zenodo.org/communities/rda/records?q=&l=list&p=1&s=10&sort=newest


Փիլիսոփայություն 
                     

 

63 

Paper (белую книгу) по вопросам организации посещения генетических данных в 

открытой науке7. 

Особенно важно развивать систему национальных биоэтических рекоменда-

ций, отражающих специфику национального права и исследовательского процес-

са. Так, работая в ЭК с молодыми белорусскими учеными в сфере биомедицины, 

четко прослеживается их стремление опираться на требования белорусского зако-

нодательства при проведении научного исследования, но, как правило, недоста-

точное знание его связи с принципами, правилами, требованиями международных 

биоэтических документов. Кроме того, исследователи неоднократно высказывали 

пожелания подготовки национальных биоэтических рекомендаций и кодексов, 

позволяющих взаимосогласовывать национальные особенности и предпочтения с 

международным опытом. 

И, наконец, говоря от современной трансформации базового биоэтического ме-

ханизма гуманистического сопровождения науки, не менее важно обратить при-

стальное внимание на обучение исследователей, основанное на изучении традици-

онных и и новейших биоэтических документов. По нашему мнению, организуя 

качественную просветительскую работу с исследователями еще на уровне их 

«вхождения» в научную деятельность на основе таких документов, вполне реально 

поднять на качественно новый уровень как биоэтическое сознание исследовате-

лей, так и качество проводимых ими исследований. 

 

Механизм информированного согласия.  

К классическим механизмам биоэтического сопровождения биомедицины от-

носится также механизм добровольного информированного согласия участников 

исследований (ДИС). Несмотря на то, что написано много статей и пособий, по-

священных ДИС (Beauchamp, 2011; Добровольное информированное согласие, 

2022; Голобородько и другие, 2020) в практике биомедицинских исследований 

остается большое количество вопросов к его процедуре, тексту и применению.  

Изначально концепция ДИС сложилась в середине ХХ века, что позволяет рас-

сматривать ДИС как классический механизм биоэтического сопровождения иссле-

дований. Это было отмечено уже в Нюрнбергском кодексе: так, в п. 1 подчеркива-

ется, что «абсолютно необходимым условием проведения экспериментов на чело-

веке является добровольное согласие последнего»8.  

Серьезное внимание к ДИС как способу защиты прав пациентов и медицинских 

работников, обсуждение его статуса, форм и значимости становится актуальным в 

медицине, юриспруденции, философии только в начале 70-х гг. При этом акцент в 

обсуждении проблемы информированного согласия сместился с самого факта 

наличия ДИС на проблему понимания текста согласия испытуемым или пациен-

том, а также на право отказа пациента от медицинского вмешательства.  

В целом, развитие механизма ДИС в современную эпоху связано не только с во-

просами его наличия и понимания участником исследований. Это также вопросы 

                                                 
7 International Science Council: https://council.science/events/codata-idpc-intl-workshop/  
8 The Nuremberg Code (1947)/BMJ 1996; 313:1448 

 

https://council.science/events/codata-idpc-intl-workshop/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

64 

грамотного составление ДИС, предоставления в нем полной информации, учитыва-

ющей все нюансы исследовательского процесса. В частности, крайне редко иссле-

дователи учитывают в ДИС забор биологического материала у участников исследо-

ваний, их осознанное согласие на включение персональной информации и/или био-

логических образцов в базы данных (что особенно актуально в парадигме открытой 

науки), разрешение на последующее (анонимизированное или нет) использование 

этой информации, предупреждение и описание процесса использования ИИ в иссле-

довании, объяснение механизма диссеминации результатов исследования и т.д. Це-

лесообразно по нашему мнению на национальном уровне подготовить соответству-

ющие шаблоны ДИС для исследовательской практики, если нет единой формы, 

утвержденной в национальных правовых документах.  

Специфика механизма ДИС в применении к исследовательской практике в Бела-

руси отличается тем, что формы ДИС не являются утвержденными, поэтому чаще 

всего отдаются «на откуп» и знания исследователя, что не всегда положительно ска-

зывается на качестве документа. В международных же исследованиях и испытаниях, 

где Беларусь принимает участие, используются международные формы ДИС, кото-

рые не всегда соотносятся с биоэтическими и правовыми требованиями защиты бе-

лорусских участников исследований. Так, сотрудниками Республиканского центра 

биоэтики (г. Минск) в 2020 г. были разработаны примерные формы ДИС (Голобо-

родько и другие, 2020), размещенные на сайте биоэтики, однако не все исследова-

тели знали об их существовании, к тому же предлагаемые формы носили только ре-

комендательный характер.  

Современная работа с ДИС предполагает, что это процесс «длящийся», и не за-

канчивающийся с финализацией исследования. Он включает не только факт подпи-

сания согласия, но и постоянную работу, консультации с участниками исследова-

ний. Кроме того, взаимодействуя с людьми, исследователи должны понимать, что у 

человека могут измениться обстоятельства, соответственно появляется необходи-

мость изменения ДИС в некоторых частях (например, в части последующего ис-

пользования данных) и т. д. Особенное значение «долгосрочная» работа с ДИС 

участников исследования приобретает в современной науке в связи с созданием от-

крытых исследовательских баз данных, процессами посещения данных (data 

visitation). 

Эти и другие вопросы информирования участников исследований, включая про-

блему соотношения информации в памятке для участника исследования и ДИС, дис-

семинацию результатов исследований, в эпоху открытой науки должны не только 

широко обсуждаться, но также предполагают серьезное обучение исследователей 

современной работе с механизмом ДИС. 

Нельзя забывать и о том, что применение соответствующего биоэтического ме-

ханизма не должно ограничиваться только биомедицинскими исследованиями, в со-

временной науке распространяясь на все исследования, где изучается человек и его 

поведение. 

Таким образом, даже классические механизмы биоэтики, фактически работаю-

щие в исследовательских практиках не менее полувека, далеко не всегда применя-

ются осознано и адекватно. Они требуют постоянного внимания профессионалов в 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

65 

области биоэтики и исследовательской этики, доработки в соответствии с нацио-

нальной традицией и правовыми документами, и, безусловно, постоянного биоэти-

ческого просвещения исследователей и членов ЭК.  

  

Экспертиза, проводимая (био)этическими комитетами. 

В целом, тенденции развития ЭК в ХХI в. связаны с поддержанием классиче-

ских механизмов гуманистического сопровождения научных исследований, а 

именно – осуществлением биоэтической экспертизы научных проектов на предмет 

безопасности для участников исследований, непричинения вреда природе и соци-

уму, соблюдения биоэтических, методологических и правовых норм исследования 

(ЮНЕСКО, 2006). Главной проблемой работы ЭК становится преодоление фор-

мальности экспертизы, и работа с исследованием на всем протяжении проекта 

(начиная с формулировки темы и продумывания дизайна исследования) 

(Bekbergenova et al., 2019).  

Развитие открытой науки ставит перед ЭК новые задачи, требуя создания со-

временных инструментов и механизмов защиты участников исследований, объек-

тов природы и социума. Наряду с традиционными задачами организации экспер-

тизы, на них возлагаются функции, связанные с формированием общественного 

контроля за развитием науки, реализацией особенностей открытой науки, анали-

зом соблюдения этических принципов научной деятельности , консультации ис-

следователей по вопросам исследовательской этики и биоэтики (ALLEA, 2023; 

ЮНЕСКО, 2006) и мн. др.  

Особенности деятельности ЭК в открытой науке связаны с несколькими но-

выми векторами их активности. Первоочередная задача, связанная с совершен-

ствованием и расширением деятельности ЭК в открытой науке, должна быть обо-

значена как формирование исследовательских ЭК во всех сферах, где проводятся 

исследования человека, природы и социума (т. е. не только в биомедицине). Ко-

лоссальная роль в решении этого вопроса принадлежит национальным биоэтиче-

ским комитетам, которые могут взять на себя объяснение и популяризацию работы 

ЭК по защите прав человека, животных, природы и в сфере биомедицины, и в дру-

гих областях современной науки. Одновременно необходимо взаимосогласован-

ное сотрудничество по вопросам формирования и работы ЭК (и их аналогов) раз-

личных ведомств и организаций: министерств здравоохранения и образования, 

академий наук, высшей аттестационной комиссии и т. д., а также участие в реше-

нии вопроса широкого сообщества ученых и, что особенно важно, объединений 

молодых ученых.  

Еще одна значимая тенденция развития ЭК в эпоху открытой науки – это экс-

пертиза работ, выполненных с использованием ИИ. Речь не идет исключительно 

о проверке работ на «антиплагиат», думается, ЭК необходимо акцентировать во-

просы ответственного использования ИИ. Это включает в том числе этически вы-

веренную работу по созданию баз данных, их использованию, посещению и др. В 

цифровую эпоху, когда наука становится все более техничной (технологичной), 

именно ЭК должны стать «проводниками» и «гарантами» воплощения в науке гу-

манистических идей, реализуя цели защиты участников исследований и испыта-

ний, природы и социума. Это может обеспечиваться через разработанные биоэти-

ческие механизмы и алгоритмы – например, определение соответствия научных 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

66 

исследований принципам ответственного использования ИИ, соответствия меж-

дународным рекомендациям (Pahlevan-Ibrekic et al., 2025), а также консультации 

для пользователей (ученых, участников исследований) и разработчиков, подго-

товка форм ДИС для исследований с использованием ИИ, разработка методик 

оценки соответствующих рисков для участников исследований и т. д.  

Разъяснение населению и собственно ученым важности биоэтического сопро-

вождения научных исследований, биоэтической экспертизы научных проектов, 

которая уже давно стала в мире основой для функционирования любого научного 

исследования, затрагивающего права человека (и всего живого), – это еще одно 

направление совершенствования деятельности ЭК. По нашему мнению, вопросы 

защиты жизни, здоровья, социального благополучия человека и природы доста-

точно важны, поэтому требуют «тройного контроля» – со стороны самого иссле-

дователя, со стороны экспертной оценки ЭК и, безусловно, со стороны общества 

в целом. Контроль же со стороны общества может осуществляться только в том 

случае, если общество и его акторы понимают значимость биоэтической экспер-

тизы и значимость защиты прав человека, вооружены соответствующими сред-

ствами.  

Для развития национальных ЭК необходима также организация широких меж-

дународных и национальных дебатов по вопросам их деятельности, участие в раз-

работке международных рекомендаций и документов, распространение соответ-

ствующих знаний, инициация совместных семинаров, вебинаров, тренингов для 

членов ЭК, развитие системы повышения их квалификации и обучения.  

Для совершенствования правового статуса ЭК и развития современных меха-

низмов их деятельности нельзя не проанализировать сложные ситуации, когда ис-

следователь стремится «обойти» решение ЭК. На практике это может выражаться 

в достаточно распространенных обращениях в другие ЭК (взамен того, который 

не одобрил проведение исследования) (Köhler et al., 2020). Например, если иссле-

дование проводится на базе разных центров (многоцентровое исследование), то 

теоретически сохраняется «лазейка» обратиться в любой из ЭК учреждений, на 

базе которых проводится исследование, или в ЭК регионального уровня. Фор-

мально юридических препятствий этому нет. В Западной Европе, например, дей-

ствует система взаимопризнания решений разных ЭК. С одной стороны, эта прак-

тика достаточно прогрессивна, т. к. устраняет дублирование деятельности разных 

ЭК, с другой – сохраняет возможность для недобросовестных исследователей из-

бежать обращения в «нежелательный» ЭК. В Беларуси действует система обраще-

ния исследователя в те ЭК (в Беларуси это НЭК, независимые этические коми-

теты), которые непосредственно связаны с учреждениями, где проводится его ис-

следование. Однако, этот порядок не закреплен документально, а является, скорее, 

общепринятой практикой. Реальная защита от аналогичных злоупотреблений ис-

следователей может быть организована через соответствующие установления на 

национальном законодательном уровне.  

 В США система работы IRB (аналог ЭК) гораздо сложнее европейской: напри-

мер, по желанию организаторов мультицентровых исследований материалы 

предоставляются на рассмотрение совместного заседания всех IRB (IRB учрежде-

ний, которые имеют отношение к проведению данного исследования) или назна-



Փիլիսոփայություն 
                     

 

67 

чается независимый IRB, не имеющий прямого отношения к учреждению, прово-

дящему исследование. Надзор за деятельность IRB осуществляет Бюро защиты ис-

пытуемых (Office for Human Research Protection – OHRP) при Департаменте здра-

воохранения и медицинского обслуживания США. Изучение международной 

практики по данному вопросу позволяет предвосхитить возможную проблему и 

найти способы избежать действий недобросовестных исследователей.  

Значимо для работы ЭК в современных условиях их умение быстро и адекватно 

реагировать на перемены, происходящие в обществе, в частности показательна их 

деятельности в чрезвычайных ситуациях. Например, в ситуации пандемии, когда, 

казалось бы, скорость проведения научных исследований не должна была замед-

ляться из-за оценки исследования в ЭК, ВОЗ и другими общественными организа-

циями была высоко оценена роль этической экспертизы, выработаны ее специфи-

ческие особенности в чрезвычайных ситуациях9 .  

В целом, с нашей точки зрения развитие современных ЭК связано с расшире-

нием их сферы деятельности за пределы исключительно биомедицинских иссле-

дований, с усилением значимости решений ЭК для научной деятельности, с уме-

нием оценивать и предотвращать риски исследований, быстро реагировать на со-

временные запросы науки и общества, ориентируясь, с одной стороны, на класси-

ческие паттерны деятельности ЭК, с другой, обновляясь и развиваясь в соответ-

ствии с запросами современной науки и социума. Сегодня развитие ЭК в биоме-

дицине и становление их в других сферах научной деятельности становится одной 

из насущных и прогрессивных задач научного сообщества как в Беларуси, так и в 

других странах. 

Биоэтика представляет собой уникальный формат философско-практического 

знания, обеспечивающего этическую легитимацию научной деятельности. Тем не 

менее, в условиях открытой науки, сопровождающейся процессами цифровиза-

ции, трансформации научного этоса, прозрачности для общества и т. д., традици-

онные механизмы биоэтического сопровождения науки нуждаются в переосмыс-

лении и дополнении.  

Исторически биоэтические механизмы сопровождения научного знания фор-

мировались в ответ на нарушения прав человека в научных биомедицинских экс-

периментах и классически реализовывались через деятельность ЭК, процедуры 

ДИС, работу исследователей с международными рекомендательными докумен-

тами и кодексами. Сегодня требуется глубокая трансформация классических био-

этических механизмов сопровождения научного знания, выражающаяся в расши-

рении сферы их применения (и деятельности), преобразования и совершенствова-

ния в контексте национальных запросов, а также разъяснения важности использо-

вания этих механизмов для исследователей и в обществе в целом. Кроме того, от-

крытая наука требует адаптации к современным условиям и формирования новых 

биоэтических механизмов, учитывающих, с одной стороны, специфику новых тех-

нологий (в первую очередь — ИИ), с другой, – национальный культурный и пра-

вовой контекст. В частности, требуется выработка новых подходов к работе эти-

                                                 
9 World Health Organization (WHO) (2020) Guidance for Research Ethics Committees for Rapid Re-

view of Covid-19: https://www.who.int/publications/i/item/9789240006218  

https://www.who.int/publications/i/item/9789240006218


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

68 

ческих комитетов, расширение их полномочий, внедрение инструментов само-

оценки и контроля со стороны исследователей, систематизация принципов ответ-

ственного использования ИИ, разработка механизмов вовлечения сообществ в ис-

следования, развитие биоэтического просвещения общества и мн. др.  

Гуманизация современной науки посредством биоэтики – это не только вызов 

времени, но и необходимое условие обеспечения доверия общества к научному 

знанию, развитие устойчивости научного прогресса и его нерепрессивного харак-

тера по отношению к человеку и природе.  

 

ՎԱԼԵՐԻԱ ՍՈԿՈԼՉԻԿ – Գիտական գիտելիքի մարդկայնացման և դրա վերափոխման 
ավանդական կենսաէթիկական մեխանիզմները բաց գիտության դարաշրջանում – Հոդ-

վածում քննարկվում են գիտական գիտելիքի մարդասիրական վերահսկողության հա-

մար կիրառվող ավանդական կենսաէթիկական մեխանիզմները։ Այս հիմնարար մե-

խանիզմները ներառում են կենսաէթիկական սկզբունքներ և ուղեցույցներ՝ որպես հե-

տազոտողներին տրվող առաջարկություններ, կամավոր տեղեկացված համաձայ-

նություն, ինչպես նաև (կենսա)էթիկայի հանձնաժողովների կողմից իրականացվող է-

թիկական փորձաքննություն։ 

Ավանդական կենսաէթիկական վերահսկողության մեթոդաբանական հիմքը ձևավոր-

վում է կենսաէթիկայի այնպիսի հատկանիշներով, ինչպիսիք են՝ միջգիտակարգայ-

նությունը, գործնական կողմնորոշվածությունը, պլյուրալիստական ունիվերսալիզմը, 

անձնակենտրոն մոտեցումը և կոլեգիալ որոշումների ընդունումը։ 

Բաց գիտության առաջացման համատեքստում վերը նշված մեխանիզմներն անխու-

սափելիորեն ենթարկվում են փոփոխությունների։ 21-րդ դարում ձևավորված նոր գի-

տական հարացույցը բնորոշվում է առաջին հերթին արհեստական բանականության 

գործիքների համատարած կիրառմամբ, ինչպես նաև գիտելիքի թափանցիկության և 

հասարակության համար բաց լինելու զարգացմամբ։ Սա առավել ընդգծում է մարդու 

և բնության պաշտպանության, ինչպես նաև հետազոտությունների հումանիստական 

ուղղվածության հարցերը։ Բաց գիտության պայմաններում ձևավորվում են գիտելիքի 

վերահսկման կենսաէթիկական նոր միջոցներ, սակայն ավանդական մեխանիզմները 

շարունակում են գործել։ Դրանք էապես արդիականացվում են ժամանակակից աշ-

խարհում, դրանց կիրառման շրջանակն ընդլայնվում է՝ դուրս գալով կենսաբժշկութ-

յան սահմաններից (ինչպես բնորոշ էր դասական կենսաէթիկային), իսկ դրանց օրինա-

կանացման և կիրառման ազգային առանձնահատկությունները դառնում են առավել 

նշանակալի։ 

Հիմնվելով միջազգային փորձի և Բելառուսի Հանրապետության փորձի ուսումնասի-

րության վրա՝ հոդվածում առաջարկվում են ժամանակակից ուղիներ (կենսա)էթիկայի 

հանձնաժողովների գործունեության փոխակերպման, կամավոր տեղեկացված համա-

ձայնության գործելակերպերի, ինչպես նաև կենսաէթիկական խնդիրներին առնչվող 

միջազգային և ազգային խորհրդատվական փաստաթղթերի մշակման ու կատարելա-

գործման համար։ 

 

Բանալի բառեր – բիոէթիկական մեխանիզմներ, գիտական հետազոտություն, բաց գի-
տություն, մարդկայնացում, տեղեկացված համաձայնություն, (բիո)էթիկայի հանձնա-
ժողովներ, խորհրդատվական փաստաթղթեր 
 



Փիլիսոփայություն 
                     

 

69 

VALERYA SOKOLCHIK – Traditional Bioethical Mechanisms for the Humanization of Sci-

entific Knowledge and Their Transformation in the Era of Open Science.– The article examines 

traditional bioethical mechanisms implemented to oversee scientific knowledge for its humaniza-

tion. These fundamental mechanisms include the incorporation of bioethical principles and guide-

lines into recommendations for researchers, voluntary informed consent, and ethical review con-

ducted by (bio)ethics committees. The methodological foundation of traditional bioethical over-

sight of scientific knowledge is based on bioethics' emphasis on transdisciplinarity, practical ori-

entation, pluralistic universalism, personal focus, and collegial decision-making. 

In the context of the emergence of open science, the aforementioned mechanisms inevitably un-

dergo changes. The new scientific paradigm that formed in the 21st century is characterized pri-

marily by the pervasive use of artificial intelligence tools, as well as the development of transpar-

ency and openness of knowledge to society, which further emphasizes issues of protecting humans 

and nature, and the humanistic orientation of research. Alongside the formation of new bioethical 

means of knowledge oversight in open science, traditional mechanisms continue to be used. They 

are significantly modernized in the contemporary world, their scope of application expands be-

yond biomedicine (as was established in classical bioethics), and national specifics of their legit-

imization and application gain greater importance. 

Based on the study of international experience and the experience of the Republic of Belarus, the 

research proposes modern pathways for transforming the activities of (bio)ethics committees, 

practices of voluntary informed consent, and the development and improvement of international 

and national advisory documents on bioethical issues. 

 

Key words: bioethical mechanisms, scientific research, open science, humanization, informed 

consent, (bio)ethical committees, advisory documents 

 
References 
ALLEA (European Federation of Academies of Sciences and Humanities) (2023) The European Code 

of Conduct for Research Integrity. Revised edition. Berlin. DOI: 10.26356/ECOC. 

Beauchamp T.L. (2011) ‘Informed consent: its history, meaning, and present challenges’, Cambridge 

Quarterly of Healthcare Ethics, 20(4), pp. 515–523. DOI: 10.1017/S0963180111000259. 

Beauchamp T.L. and Childress, J.F. (2013) Principles of biomedical ethics. 7th edn. Oxford: Oxford 

University Press.  

Bekbergenova Z., Tazhibayeva D., Akanov D. et al. (2019) ‘Activities of the local bioethical committee 

of the Republic of Kazakhstan’, European Journal of Public Health, 27(Suppl. 3). URL: https://ac-

ademic.oup.com/eurpub/article/27/suppl_3/ckx186.094/4555717. 

Carroll S.R., Herczog E., Hudson M. et al. (2021) ‘Operationalizing the CARE and FAIR Principles 

for Indigenous data futures’, Scientific Data, 8(1). DOI: 10.1038/s41597-021-00892-0. 

Crowly F.P. (2024) ‘Declaration of Helsinki: Full paragraph-by-paragraph comparison indicating 

changes in version 19 October 2024 compared with the most previous version of 19 October 2013’. 

Zenodo. DOI: 10.5281/zenodo.13997192  

Dobrovol'noe informirovannoe soglasie (2022) / nauch. red. A.G. Chuchalin, E.G. Grebenshchikova. 

M.: Veche (in Russian). 

Goloborodko, N.V., Sokolchik, V.N. i Aleksandrov, A.A. (2020) Rekomendatsii po polucheniiu in-

formirovannogo soglasiia na uchastie v nauchnom issledovanii: ucheb.-metod. posobie. Minsk: 

BelMAPO (in Russian). 

Iokhansson, I. i Line, N. (2019) Meditsina i filosofiia (Vvedenie v XXI stoletie): ucheb. posobie / per. 

s angl. pod red. A.G. Chuchalina. M.: Atmosfera: Veche (in Russian). 

Ydin, B.G. i Tishchenko, P.D. (2007) Filosofskie aspekty biomeditsinskikh issledovanii. V: Etichnaia 

ekspertiza biomeditsinskikh issledovanii v gosudarstvakh-uchastnikakh SNG (sotsial'nye i 

kul'turnye aspekty). SPb.: IuNESKO, Forum komitetov po etike SNG. S. 50-69 (in Russian). 

UNESCO (2006). Rukovodstvo №2 Deiatel'nost' komitetov: pravila i protsedury (2006) (in Russian).  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

70 

Köhler, J. Reis A., Saxena, A. ‘Survey of national ethics and bioethics committees’ (2020). Bull. World 

Health Organ; Vol. 99; 2;138–147. DOI: 10.2471/BLT.19.243907. 

Letov, O.V. (2009) Bioetika i sovremennaia meditsina. M.: URSS (in Russian). 

Pahlevan-Ibrekic C., Sokolchik V., Sitorus R., Elif Ekmekci P., Razuvanau A., Kaplan Ü., Prawiroharjo 

P., & RDA Artificial Intelligence and Data Visitation WG. (2025). Guidance for Ethics Committees 

Reviewing AI and DV. Research Data Alliance. DOI: 10.15497/RDA00122.  

Potter, V.R. (2002) Bioetika. Most v budushchee. Kiev: Vadim Karpenko (in Russian). 

Riddick F.A. Jr. (2003) ‘The code of medical ethics of the American medical association’. Ochsner J. 

2003 Spring;5(2):6–10. 

Sokolchik, V.N. (2023) Otkrytaia nauka kak novaia paradigma nauchnykh issledovanii: problemy i 

perspektivy (na primere biomeditsinskikh issledovanii). Trudy BGTU. Seriia 6: Istoriia, filosofiia, 

1 (269), s. 163-169. DOI: 10.52065/2520-6885-2024-281-27 (in Russian). 

UNESCO (2006). Guide №2. Committees at work: procedures and policies (2006). UNESCO. URL: 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000147392 



Հոգեբանություն 
                     

 

71 

   
 

ՀՈԳԵԿԱՆ ԱՌՈՂՋՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ՀՈԳԵՍՈՑԻԱԼԱԿԱՆ 

ԱՋԱԿՑՈՒԹՅԱՆ (MHPSS) ԿԻՐԱՌՄԱՆ ՓՈՐՁԸ ԵՎ 

ՄԱՐՏԱՀՐԱՎԵՐՆԵՐԸ  
 

ԳՈՀԱՐ ԽԱՉԱՏՐՅԱՆ* , ՆԱՐԻՆԵ ԽԱՉԱՏՐՅԱՆ**  
Երևանի պետական համալսարան 

 
Ճգնաժամային և հետճգնաժամային իրավիճակներում հոգեկան առողջության և հո-

գեսոցիալական աջակցության կարիքները համալիր և փոխկապված են՝ ներառելով 

ճգնաժամային իրավիճակին առերեսված անձանց և համայնքների հոգեկան, հոգե-

բանական, սոցիալական փորձառությունները, համայնքային կապերը, մասնագի-

տական աջակցության ձևերը և անձնային ու համակարգային մի շարք այլ գործոն-

ներ։ Միջազգային պրակտիկայում այս համալիրությանը համակարգված արձա-

գանք տալու համար կիրառվում է հոգեկան առողջության և հոգեսոցիալական ա-

ջակցության (անգլերեն համարժեքը՝ Mental Health and Psychosocial Support, այսու-

հետ՝ MHPSS) համակցված մոտեցումը, որը կենտրոնանում է ոչ թե մարդկանց և հա-

մայնքների խոցելիության, այլ տոկունության և ապաքինման/վերականգնման մո-

տեցումների վրա, ինչպես նաև առաջարկում է աստիճանակարգված, փուլային և 

միջոլորտային ու միջմասնագիտական աջակցության յուրատեսակ շրջանակ։  

Թեև միջազգային պրակտիկայում այն լայնորեն կիրառվող մոտեցում է, սակայն Հա-

յաստանում քննարկման օրակարգում հայտնվեց 2023 թ․ սեպտեմբերին ԼՂ-ից 

                                                 
* Գոհար Խաչատրյան – ԵՊՀ սոցիալական աշխատանքի և սոցիալական տեխնոլոգիաների ամ-

բիոնի ասպիրանտ, դասախոս, ՀՀ աշխատանքի և սոցիալական հետազոտությունների 

ազգային ինստիտուտի գիտության գծով խորհրդական 

Гоар Хачатрян – аспирант кафедры социальной работы и социальных технологий ЕГУ, преподава-

тель, научный консультант национального института труда и социальных исследований Респуб-

лики Армения 

Gohar Khachatryan – PhD Student at the Chair of Social Work and Social Technologies, YSU, lecturer, 

Scientific Advisor for National Institute of Labour and Social Research  

Էլ. հասցե՝ gohar.khachatryan@ysu.am    https://orcid.org/0009-0000-3237-2237  
** Նարինե Խաչատրյան – հոգեբանական գիտությունների թեկնածու, դոցենտ, ԵՊՀ անձի 

հոգեբանության ամբիոնի վարիչ 

Нарине Хачатрян – кандидат психологических наук, доцент, заведующая кафедрой психологии 

личности ЕГУ 

Narine Khachatryan – Candidate of Psychological Sciences, Associate Professor, Head of the Chair of 

Personality Psychology, Faculty of Philosophy and Psychology, YSU 

Էլ. հասցե՝ n_khachatryan@ysu.am   https://orcid.org/0000-0003-3590-7131  

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 19.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 23.09.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 71-80 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․071 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0000-3237-2237
https://orcid.org/0000-0003-3590-7131


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

72 

հայության բռնի տեղահանման ընթացքում։ Հիմնվելով միջազգային փորձի ու փաս-

տաթղթերի ուսումնասիրության, ինչպես նաև փորձագիտական հարցումների և ա-

ռանցքային տեղեկատուների հետ հարցազրույցների վրա՝ հոդվածում մանրա-

մասնորեն նկարագրվում է MHPSS-ը՝ լրացնելով մասնագիտական տեղեկատվութ-

յան բացը, մյուս կողմից՝ ներկայացվում է Հայաստանում MHPSS-ի կիրառման փոր-

ձը խոչընդոտների և հնարավորությունների համատեքստում։ Հիմնական արդյունք-

ներն ընդգրկում են մի կողմից՝ MHPSS բուրգի ներկայացումը՝ մասնագիտական 

գործունեության շրջանակը ուրվանշելով և ծառայությունների ձևավորման տիպեր 

առաջարկելով, մյուս կողմից՝ MHPSS քննարկումների ծավալումը որպես դրական 

տեղաշարժ արձանագրելով։ Միևնույն ժամանակ ընդգծվում է միջոլորտային հա-

մագործակցության, շահառու համայնքների իմաստալից մասնակցությամբ մշակ-

վող քաղաքականությունների և ծառայությունների մշակման անհրաժեշտությունը։  

Հոդվածում ներկայացվում են պետության կողմից իրականացված կարճաժամկետ 

և միջնաժամկետ գործողությունները, մինչդեռ MHPSS-ում առանցքային են նաև եր-

կարաժամկետ գործողությունների պլանավորումն ու իրականացումը, ինչի համար 

անհրաժեշտ են շարունակական հետազոտություններ։ 

 

Բանալի բառեր – հոգեկան առողջություն, հոգեսոցիալական աջակցություն, համայն-
քահեն աջակցություն, ճգնաժամային իրավիճակ 

 

Առողջությունը եղել և մնում է տեսական ու պրակտիկ ուսումնասիրութ-

յունների առանցքային թեմա, որի մեկնաբանության համար առաջարկվել են 

բազմաթիվ մոդելներ։ Արդի մոտեցումները շեշտադրում են առողջության հա-

մալիր և միջոլորտային բնույթը՝ միավորելով ֆիզիկականի, հոգեբանականի, 

հոգեկան առողջության, սոցիալականի և այլ բաղադրիչների փոխազդեցութ-

յունը: Այս համատեքստում առողջությունը այլևս չի սահմանվում միայն 

որպես հիվանդության բացակայություն, այլ ընկալվում է որպես ֆիզիկական, 

հոգեկան և սոցիալական բարօրություն և «ամենօրյա կյանքի ռեսուրս»՝ ուշադ-

րությունը տեղափոխելով անձի ռեսուրսների, կարողությունների և դիմակա-

յունության վրա1։ 

Ընկալումների այս փոփոխությունը ուղղորդում է և՛ հանրային քաղաքա-

կանությունների ու ծառայությունների նախագծման տրամաբանությունը, և՛ 

մասնագիտական գործառույթների բաշխումը, հատկապես՝ ճգնաժամային և 

հետճգնաժամային իրավիճակներում։ Տարբեր երկրների (այդ թվում՝ ՀՀ) փոր-

ձը ցույց է տալիս, որ ճգնաժամերի ժամանակ ռեսուրսը կենտրոնանում է հու-

մանիտար աջակցության վրա, ինչը կարևոր է, սակայն բավարար չէ, քանի որ 

առանցքային է նաև առողջության համալիր կարիքներին համակարգային ար-

ձագանքը։  

                                                 
1 Տե՛ս Galderisi, A․ Heinz, M․ Kastrup, J․ Beezhold, N․ Sartorius (2015). Toward a new definition of 

mental health. Journal of the World Psychiatric Association, էջ 231-233. DOI: 10.1002/wps.20231 



Հոգեբանություն 
                     

 

73 

Երբ ճգնաժամային միջավայրում անձի սոցիալական ու հոգեբանական 

կարիքները մնում են անարձագանք, աճում է հոգեկան առողջության փորձա-

ռություններ ունենալու (օր.՝ հետտրավմատիկ սթրես, խուճապային գրոհներ, 

դեպրեսիա), սոցիալական կապերի, կյանքի իմաստի կորստի հավանակա-

նությունը։ Այս համակցված ազդեցությունները փաստագրված են բազմատե-

սակ ճգնաժամային իրավիճակներում (օր․՝ կոնֆլիկտային վիճակ, բնական ա-

ղետներ և այլն) և կապվում են սթրեսորների, առօրյա կուտակվող դժվարութ-

յունների, կյանքի սովոր պայմանների փոփոխության ու համակարգային այլ 

խոչընդոտների հետ2։  

Հենց այս համալիրությունն է հաշվի առնում MHPSS մոտեցումը՝ առաջար-

կելով բազմամակարդակ, փուլային, միջոլորտային և միջմասնագիտական 

շրջանակ։ 

 

Հոգեկան առողջության և հոգեսոցիալական աջակցության (MHPSS) ծառա-

յությունների շրջանակը։ MHPSS-ը համակցված հասկացություն է, որը նկա-

րագրում է ցանկացած աջակցություն կամ ծառայություն, որի նպատակն է հա-

մալիր արձագանքել և աջակցել հոգեկան առողջության և հոգեսոցիալական 

փորձառություններին։ 

MHPSS-ը՝ որպես մեկ միասնական հասկացություն, հաճախ է կիրառվում 

ճգնաժամային իրավիճակներում և միավորում է 2 փոխազդող հասկացութ-

յուններ՝ «հոգեկան առողջություն» և «հոգեսոցիալական աջակցություն»։ 

Վերջինս իր հերթին ընդգրկում է մարդու փորձառության՝ հոգեբանական և 

սոցիալական գործոնները3։ 

Այս մոտեցումը ներկայացվում է MHPSS միջամտության բուրգի միջոցով 

(այսուհետ՝ բուրգ), որը մշակվել է ՄԱԿ-ի միջգերատեսչական մշտական կո-

միտեի կողմից և առաջարկում է ծառայությունների և մասնագիտական մի-

ջամտությունների 4 հիմնական մակարդակ․  

 1-ին մակարդակն ընդգրկում է բազային ծառայություններն ու անվտան-

գությունը, որտեղ շահառուները ճգնաժամային իրավիճակին առերեսված բո-

լոր մարդիկ են։ Այս մակարդակում նախ կարևոր է վստահ լինել, որ բոլոր ան-

ձանց բազային կարիքները (սնունդ, կացարան, ջուր, առողջապահական կա-

րիքներ և այլն) բավարարվում են։ Զուգահեռաբար պետք է վեր հանել, թե այդ 

բազային կարիքներին արձագանքն ի՞նչ ազդեցություն է ունենում անձի հոգե-

կան առողջության վրա (օրինակ՝ արդյո՞ք տրամադրվող սնունդը հաշվի է առ-

նում մարդու սննդային յուրահատուկ կարիքները)։ Ուստի առաջարկվում է, 

որ պետությունները բազային ծառայությունները նախագծեն և իրականացնեն 

                                                 
2 Տե՛ս Charlson, F., New WHO prevalence estimates of mental disorders in conflict settings: a systematic 

review and meta-analysis, The Lancet, London, 2019, DOI: 10.1016/S0140-6736(19)30934-1  
3 Տե՛ս IASC, Guidelines on MHPSS in Emergency Settings, Geneva: IASC, 2007 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

74 

անվտանգ պայմաններում, հաշվի առնեն և փաստագրեն ճգնաժամային իրա-

վիճակների թողած սոցիալական-հոգեբանական հետևանքները (օրինակ՝ կա-

րող են նկատվել չափից շատ սնվելու կամ հակառակը՝ սնվելու ցանկության 

բացակայություն, և մի շարք այլ հետևանքներ)4։ 

 2-րդ մակարդակն ընդգրկում է համայնքային փոխօգնության աջակ-

ցությունը։ Հիմնական շահառուները հոգեբանական որոշ խնդիրներ ունեցող 

անձինք են, որոնք ինքնուրույն կարող են իրենց հոգեսոցիալական բարօրութ-

յունն ապահովել, եթե տեղեկատվություն ու նախնական աջակցություն ստա-

նան առկա համայնքային ծառայությունների վերաբերյալ։ Նման տեղեկատ-

վության տրամադրումը կարևոր է, քանի որ ճգնաժամային իրավիճակներում 

մարդիկ հիմնականում կորցնում են իրենց անձնային ու համայնքային կապե-

րը, ինչը խաթարում է նաև աջակցության ու տեղեկատվության ստացման ոչ 

ֆորմալ, իրենց սովոր ձևերը։ Հետևաբար, հարկ է քայլեր ձեռնարկել հոգեսո-

ցիալական (փոխ)աջակցության մեխանիզմների զարգացման նպատակով՝ 

սոցիալական ցանցերի, կապերի զորեղացմամբ, համայնքի անդամների կող-

մից առաջարկվող  ֆորմալ և ոչ ֆորմալ կրթական թեմատիկ հանդիպում-

քննարկումների կազմակերպմամբ։ Այս մակարդակում կարող են ընդգրկվել 

հոգեբանական բարեկեցության հարցերով զբաղվող խորհրդատուներ, սոցիա-

լական աշխատողներ, բուժքույրեր, մանկավարժներ, հավասար խորհրդատու-

ներ/աշխատակիցներ5 և այլք։ Հիմնական միջամտությունները կարող են նե-

րառել հոգեբանական առաջին օգնությունը, ինքնախնամքին, որոշումների 

կայացման, շփման և համագործակցելու հմտությունների զարգացմանն ուղղ-

ված աջակցությունը6։ 

 3-րդ մակարդակն ընդգրկում է թիրախավորված, ոչ նեղ մասնագիտա-

կան աջակցությունը։ Շահառուներն այն անձինք են, որոնք ունեն լրացուցիչ, 

անհատականացված աջակցության կարիք։ Այն կարող են իրականացնել ա-

ռողջապահական կամ սոցիալական առաջնային ծառայություններ տրամադ-

րող անձինք, որոնք պարտադիր չէ, որ խորքային, մասնագիտացված գիտելիք-

ներ ունենան հոգեկան առողջության ոլորտում (օրինակ՝ համայնքային աշ-

խատողներ, առողջության առաջնային պահպանման աշխատակիցներ, հոգե-

բան-խորհրդատուներ, սոցիալական աշխատողներ, թերապևտներ, այլք)։ 

Կարևոր է, որ մասնագետներն անցնեն դասընթացներ և գործեն մասնագիտա-

                                                 
4 Տե՛ս Խաչատրյան Գ., Ճանաչել, հասկանալ, աջակցել կնոջ հոգեկան առողջության փորձառու-

թյունը․  գործիքակազմ սոցիալական աշխատողների և սուպերվիզորների համար, Փոփոխու-

թյուն, 2025, էջ 55։ 
5 Մասնագիտական գործունեություն, երբ տվյալ իրավիճակին առերեսված անձը կիրառում է իր 

փորձառությունը՝ աջակցելու այլ անձանց։ Միջազգային պրակտիկայում այն համարվում է մաս-

նագիտական գործունեություն, հիմնվում հստակ չափանիշների վրա, որտեղ փորձառությունը 

գիտելիք է և աջակցության ձև։ 
6 Տե՛ս Խաչատրյան Գ., նշվ․  աշխ․ , էջ 56։  



Հոգեբանություն 
                     

 

75 

կան սուպերվիզիայի աջակցությամբ։ Մասնագիտական միջամտությունը կա-

րող է ընդգրկել հոգեբանական ու հոգեկան առողջության առաջնային աջակ-

ցությունը, հոգեխորհրդատվությունը տարբեր խնդիրների առկայության դեպ-

քում, հոգեկրթությունը և այլն7։  

 4-րդ մակարդակն արդեն ընդգրկում է մասնագիտացված ծառայություննե-

րը։ Շահառուներն այն անձինք են, որոնք, ի լրումն նախորդ երեք մակարդակ-

ների կարիքների, ունեն հոգեկան առողջության՝ ինտենսիվ մասնագիտական 

աջակցություն ենթադրող խնդիրներ։ Այսինքն՝ հոգեկան առողջության ոլորտի 

մասնագետների կողմից աջակցություն, այդ թվում՝ հոգեբույժների, կլինիկա-

կան հոգեբանների, հոգեթերապևտների։ Հարկ է նշել, որ միջազգային պրակտի-

կայում, օրինակ՝ ԱՄՆ-ում, որտեղ առկա է կլինիկական սոցիալական աշխա-

տանքի մասնագիտացում, սոցիալական աշխատողների միջամտության շրջա-

նակը կարող է ընդգրկել նաև 4-րդ մակարդակը, ինչը կրթական մակարդակում 

դեռևս ներդրված չէ Հայաստանում8։ Կարևոր է, որ մասնագետներն անցնեն ին-

տենսիվ դասընթացներ տարբեր խոցելի խմբերի հետ զգայուն աշխատանքի, 

միջոլորտային համագործակցության և այլ թեմաներով։ 

Վերոնշյալ բոլոր մակարդակներում աջակցություն տրամադրվում է հա-

մայնքահեն մոտեցմամբ՝ ակտիվորեն ներգրավելով անհատական, խմբային և 

համայնքային կարողությունները և ռեսուրսները9։ Համայնքի իմաստալից 

ներգրավման համար անհրաժեշտ է վստահություն համայնքի ներկայացու-

ցիչների և MHPSS ծրագրերը իրականացնող կառույցների միջև, ինչպես նաև 

մշակութային կոլեկտիվ գիտելիքի ու փորձի վերհանում10։ 

Այսպիսով, MHPSS մոտեցմամբ առաջնորդվելը ենթադրում է համայնքա-

հեն ծառայությունների բազմազան շրջանակի առկայություն, մասնագիտա-

կան կարողությունների շարունակական զարգացում, փորձառություններ ու-

նեցող անձանց իրական մասնակցությունը երաշխավորող ծառայությունների 

և քաղաքականությունների առկայություն։ MHPSS-ն իրականացվում է մի 

շարք սկզբունքների հիմքով, ինչպիսին, օրինակ՝ համալիր և միջոլորտային 

արձագանքը և ծառայությունների ինտեգրումն է, երբ բազմաբաղադրիչ կա-

րիքներին տրվում է համակարգային, ոչ թե մասնատված արձագանք11։ Մյուս 

կարևորագույն սկզբունքը՝ մարդու իրավունքների պաշտպանությունը, ոչ 

խտրական, մշակութային, գենդերային զգայուն մոտեցումների վրա հիմնված 

միջամտության իրականացումն է։ Առանցքային է նաև տեղեկացված համա-

ձայնության ու գաղտնիության ապահովումը, երբ շահառուն ողջ գործընթացի 

                                                 
7 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 57։  
8 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 58-60։ 
9 Տե՛ս Inter-Agency Standing Committee (IASC) MHPSS Reference Group, Community-Based Ap-

proaches to MHPSS Programmes: A Guidance Note, Geneva, 2019։ 
10 Տե՛ս International Organization for Migration (IOM), Manual on Community-Based Mental Health 

and Psychosocial Support in Emergencies and Displacement, Geneva, 2019։ 
11 Տե՛ս IASC, Guidelines on MHPSS in Emergency Settings, Geneva, 2007։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

76 

իրազեկ մասնակիցն է, ինչպես նաև հավաքագրվում են միայն այն տվյալները, 

որոնք անհրաժեշտ են աջակցություն տրամադրելու համար12։ 

MHPSS-ը փոխում է որոշումների կայացման տրամաբանությունը՝ «մաս-

նագիտակենտրոն» քննարկումներից անցում դեպի մասնակցային մոտեցում, 

երբ որոշումները կայացվում են ոչ թե «մենք նրանց մասին» փակ ձևաչափով, 

այլ շահառուների իմաստալից մասնակցությամբ13։ 

MHPSS-ի իրականացման համար ՄԱԿ-ի կողմից գործնականում առա-

ջարկվում է միջգերատեսչական աշխատանքային խումբ ձևավորել՝ որպես 

ռեսուրսները համատեղելու հարթակ։ Այն հիմնականում առաջնորդում է ազ-

գային լիազոր մարմինը (օրինակ՝ առողջապահության նախարարությունը, 

աշխատանքի և սոցիալական հարցերի նախարարությունը) և համատեղ ա-

ռաջնորդվում է ՄԱԿ-ի գործակալություններից որևէ մեկի կամ մի քանիսի 

կողմից (օրինակ՝ Առողջապահության համաշխարհային կազմակերպության 

(այսուհետ՝ ԱՀԿ), ՄԱԿ-ի փախստականների հարցերով գերագույն հանձնա-

կատարի գրասենյակի (այսուհետ՝ ՄԱԿ ՓԳՀ))։ Խումբը սովորաբար ներառում 

է պետական և ոչ պետական կառույցներ, համայնքային ներկայացուցիչներ, 

մասնագիտական ասոցիացիաներ, շահառու համայնքների ներկայացուցիչ-

ներ և զբաղվում է միջոլորտային համակարգմամբ ու գործառույթների բաշխ-

մամբ, եռամակարդակ՝ կարճաժամկետ, միջնաժամկետ և երկարաժամկետ 

նպատակների ձևակերպմամբ (IASC, 2022; UNHCR, 2024)։ 

 

ՀՀ-ում MHPSS-ի ներդրման հնարավորությունների և խոչընդոտների վեր-

լուծությունը։ Հետազոտության մեթոդաբանությունը։ Իրականացվել է որա-

կական հետազոտություն փորձագիտական հարցազրույցների (24 հարցում) և 

առանցքային տեղեկատուների հետ հարցման (8 հարցում), փաստաթղթերի 

երկրորդային վերլուծության մեթոդներով։ Տվյալների աղբյուրներն ընդգրկել 

են ոլորտային ուղեցույցները, գործիքակազմերը, թեմատիկ զեկույցները, ինչ-

պես նաև ձնագնդու մեթոդով՝ ճգնաժամային և հետճգնաժամային արձագան-

քում ներառված սոցիալական աշխատողների, հոգեբանների, պետական և ոչ 

պետական դերակատարների հետ հարցումները։ 

Հայաստանյան փորձի ուսումնասիրությունը ցույց է տալիս, որ ԼՂ-ից բռնի 

տեղահանված անձանց կարիքներին արձագանքելու գործընթացի համակար-

գումն իրականացվել է ՀՀ կառավարության առաջնորդությամբ և ՄԱԿ ՓԳՀ 

աջակցությամբ։ Ստեղծվել է Փախստականների համակարգման ֆորում, ինչ-

պես նաև միջգերատեսչական աշխատանքային խմբեր տարբեր ոլորտներում, 

                                                 
12 Տե՛ս World Health Organization, Guidance on Community Mental Health Services: Promoting Person-

centred and Rights-based Approaches, Geneva, 2022։ 
13 Տե՛ս UNICEF. Guidelines for Community-Based MHPSS in Humanitarian Settings: Three-tiered sup-

port for children and families. New York: UNICEF, 2019, էջ 8–10։ 



Հոգեբանություն 
                     

 

77 

այդ թվում՝ առողջության, սոցիալական պաշտպանության, սննդի և անվտան-

գության, կացարանի, դրամական աջակցության, դիմակայունության ուղ-

ղություններով14։ 

Հիմք ընդունելով այն, որ միջազգային պրակտիկայում ձևավորվում է նաև 

MHPSS առանձին աշխատանքային խումբ կամ ենթախումբ, ինչի կարիքը 

զգացվել է նաև Հայաստանում (ԼՂ-ից բռնի տեղահանումից հետո իրականաց-

ված արագ կարիքների գնահատման զեկույցով փաստագրված)՝ հարկ է նշել, 

որ Հայաստանում MHPSS աշխատանքային խումբ չի ստեղծվել։ Փոխարենը՝ 

հոգեկան առողջության և հոգեսոցիալական աջակցության հարցերը քննարկ-

վել են «Առողջություն» աշխատանքային խմբում։ Այդ շրջանում իրականաց-

ված արագ կարիքների գնահատման զեկույցն արձանագրել է նաև, որ Հայաս-

տանում առկա է եղել համապարփակ MHPSS ծրագրերի մշակման և իրակա-

նացման, երկարաժամկետ հոգեսոցիալական և վերականգնողական ծառա-

յությունների զարգացման, մասնագիտական ռեսուրսի սակավությունը լրաց-

նելու, կարողությունները զարգացնելու կարիք15։  

Հետաքրքրական է, որ, ի տարբերություն նախորդ ճգնաժամերի, երբ կա-

րիքների գնահատումը բազմակի դերակատարների կողմից է իրականացվել՝ 

առաջացնելով հարցվող անձանց շրջանում անհարկի ճնշում, այս անգամ պե-

տությունը մշակել է միասնական համալիր հարցաթերթ, որտեղ սոցիալական 

բաղադրիչների հետ ներառվել են նաև հոգեկան առողջության և հոգեբանա-

կան իրավիճակի սքրինինգային հարցեր։  

Ինչ վերաբերում է հոգեկան առողջության և հոգեսոցիալական աջակցութ-

յան կարիքների պրակտիկ արձագանքին, ապա  հոգեբանական և սոցիալա-

կան առաջնային աջակցություն տրամադրվել է ՀՀ մուտք գործելու և սկզբնա-

կան տեղակայման փուլերում։ Մասնագետներից շատերը հարցազրույցների 

ընթացքում նշում են, որ տվյալ ժամանակահատվածում և պայմաններում աշ-

խատելը թեև բարդ, սակայն կարևոր է եղել՝ մարդկանց անվտանգության, ա-

ռաջնային աջակցության ու տեղեկացվածության ապահովման համար։ Ընդ ո-

րում, թեպետ նկատվել է համագործակցություն սոցիալական աշխատողների 

և հոգեբանների միջև, միևնույնն է, համակարգային հիմնախնդիրները, այդ 

թվում՝ բազմամասնագիտական և միջոլորտային դասընթացների բացը, հոգե-

կան առողջության թեման համալիր չքննարկելը իրենց ազդեցություն են ունե-

ցել միջոլորտային համագործակցության պրակտիկաների վրա։  

Զուգահեռաբար՝ որոշ միջազգային և տեղական ՀԿ-ներ փորձել են ներդնել 

MHPSS և բազմամասնագիտական թիմերով աշխատելու մոտեցումը, սակայն 

                                                 
14 Տե՛ս UNHCR Armenia Refugee Response Plan: October 2023 – March 2024. Emergency and Resilience 

Appeal. Geneva–Yerevan: UNHCR, 2023, էջ 18։ 
15 Տե՛ս UN Inter-Agency Coordination Group Armenia. Armenia Rapid Needs Assessment Report, Octo-

ber 2023, Yerevan: UNHCR (Inter-Agency), 2023, էջ 11, էջ 16։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

78 

ըստ հետազոտության արդյունքների՝ գործընթացը պահանջել է մասնագետ-

ների վերապատրաստում և միջմասնագիտական սահմանների հստակեցում, 

ինչը կարևոր փորձ է եղել, սակայն այն պետական մակարդակում կիրառելու, 

ֆինանսական կայուն աջակցության կարիք ունի։ 

Բացի այդ, թեև MHPSS-ում կարևորվում է փորձառություն ունեցող անձանց 

միջոցով համայնքահեն աջակցության տրամադրումը, միայն վերջերս են որոշ 

ՔՀԿ-ներ փորձարկում հավասարակից խորհրդատուի կողմից ծառայություն-

ներ տրամադրելու մոդելը, ինչը կարևոր քայլ է՝ փորձառության վրա հիմնված 

գիտելիքը որպես աջակցության ռեսուրս զարգացնելու, մասնագիտական 

դաշտ բերելու համար։ Հետևաբար, կարիք կա պետական մակարդակում այն 

սահմանել որպես աջակցության մոդել, մասնագիտական գործունեություն։ 

Միևնույն ժամանակ հարկ է ընդգծել, որ MHPSS-ի պրակտիկ կիրառումը 

գրեթե անհնար է, եթե չկան համայնքահեն ծառայություններ, քանի որ, ըստ 

բուրգի տրամաբանության, միջամտությունները տրամադրվում են համայն-

քային միջավայրում։ Մինչդեռ Հայաստանում առողջապահական և սոցիալա-

կան համակարգը մարդկանց հոգեկան առողջության կարիքներին մեծամա-

սամբ շարունակում է արձագանքել խնամքի և հոգեբուժական հաստատութ-

յուններում, ինչը խախտում է հոգեկան առողջության խնդիրներ ունեցող ան-

ձանց իրավունքները՝ խաթարելով ինքնավարության, անկախ ապրելու և հա-

մայնքում ներառվելու հնարավորությունները, ուժեղացնելով խարանը և սո-

ցիալական մեկուսացումը16։  

Թեպետ 2010-ին Հայաստանը վավերացրել է Հաշմանդամություն ունեցող 

անձանց իրավունքների մասին ՄԱԿ-ի կոնվենցիան և ստանձնել համայնքա-

հեն ու իրավունքահեն ծառայությունների պարտավորություններ, սակայն ա-

պաինստիտուցիոնալացման օրակարգը դանդաղ է ընթանում՝ թողնելով ծա-

ռայությունների զգալի բացեր հատկապես ճգնաժամային և հետճգնաժամային 

փուլերում։  

Այսպիսով, հոդվածը մի կողմից փորձ է լրացնելու մասնագիտական տեղե-

կատվական բացը, մյուս կողմից՝ ցույց է տալիս, որ Հայաստանում MHPSS-ի 

ներդրման և զարգացման գործընթացը դեռևս գտնվում է ձևավորման փուլում․ 

այն ունի ինչպես տեսական հիմքերի, այնպես էլ գործնական կիրառության բա-

ցեր։ Չնայած առկա խոչընդոտներին՝ MHPSS թեմայի քննարկումները, քաղա-

քացիական հասարակության նախաձեռնությունները, միջոլորտային համա-

գործակցությամբ կարիքներին արձագանքելու պրակտիկաների զարգացումը և 

միջազգային փորձի ներդրումը կարող են դառնալ դրական շարժիչ գործոններ։  

                                                 
16 Տե՛ս Khachatryan, G. Deinstitutionalization in the Field of Mental Health in Armenia: Contemporary 

Issues. Journal of Sociology: Bulletin of Yerevan University, Vol. 13, No. 2, Yerevan: Publishing House 

of Yerevan State University, 2022, pp. 064–071. DOI: 10.4699 

1/BYSU:F/2022.13.2.064 



Հոգեբանություն 
                     

 

79 

Հետազոտության արդյունքները ցույց են տալիս, որ MHPSS-ի արդյունա-

վետ կիրառման համար անհրաժեշտ են պետական մակարդակում աշխա-

տանքային խմբի ձևավորում և  միջոլորտային համակարգված համագործակ-

ցություն։ Առանցքային է նաև համայնքահեն և բազմազան ծառայությունների 

զարգացումը ապաինստիտուցիոնալացման օրակարգի շրջանակում։ Կա-

րևոր են մասնագիտական ռեսուրսի՝ միջոլորտային կարողությունների և սու-

պերվիզիայի հնարավորությունների զարգացումը, ինչպես նաև հավասար 

աշխատակցի մոդելի զարգացումն ու շահապաշտպանությունը։ Բացի այդ, 

մասնագիտական դաշտում անհրաժեշտ է ակտիվացնել քննարկումները՝ 

ձևավորելու և հստակեցնելու հայերեն տերմինաբանությունը, հիմնական 

հասկացությունների շուրջ միասնական ըմբռնումը և դերերի ու կիրառման 

շրջանակների սահմանումը։ 

Այս քայլերի համադրված իրականացումը հնարավորություն կտա ոչ 

միայն լրացնելու ծառայությունների բուրգի առկա բացերը, այլև խթանելու 

համայնքային դիմակայունությունն ու բարօրությունը։ Միևնույն ժամանակ, 

դրանք կարող են դառնալ ներառական սոցիալական և առողջապահական 

քաղաքականությունների նախագծման հենասյուներ՝ ապահովելով համա-

չափ արձագանք ճգնաժամային և հետճգնաժամային իրավիճակներում։  
 
ГОАР ХАЧАТРЯН, НАРИНЕ ХАЧАТРЯН – Опыт и вызовы применения подхода пси-

хического здоровья и психосоциальной поддержки (MHPSS).– В условиях кризиса и пост-

кризисного периода потребности в области психического здоровья и психосоциальной под-

держки носят комплексный и взаимосвязанный характер: они охватывают индивидуаль-

ный и коллективный опыт психического, психологического и социального измерений у по-

страдавших лиц и сообществ, состояние общинных связей, институциональные возможно-

сти и формы профессиональной помощи. Для системного подхода к этой сложной пробле-

ме в международной практике применяется комбинированный подход «Психическое здо-

ровье и психосоциальная поддержка» (далее – MHPSS), который ориентирован не на уяз-

вимость, а на устойчивость и восстановление/реабилитацию, предлагая многоуровневую, 

поэтапную, межсекторную и межпрофессиональную архитектуру поддержки. 

Несмотря на широкое применение в международной практике, в Армении MHPSS вошёл в 

повестку в период вынужденного переселения армян из Нагорного Карабаха. Опираясь на 

анализ международного опыта и документов, а также на экспертные опросы и интервью с 

ключевыми информантами, данная статья, с одной стороны, подробно описывает подход 

MHPSS, восполняя пробелы профессиональной информации, а с другой — картирует опыт 

его применения в Армении, выявляя препятствия и возможности. К основным результатам 

относятся: (а) представление «пирамиды MHPSS», определяющей рамки профессиональ-

ной деятельности и предлагающей типологии проектирования услуг; (б) фиксация расши-

ряющейся национальной дискуссии по MHPSS как позитивного сдвига при одновременном 

подчёркивании необходимости межсекторного взаимодействия и разработки политик и 

услуг с содержательным участием затронутых сообществ. Статья также формулирует но-

вые исследовательские вопросы, требующие дальнейших углублённых исследований. 

 

Ключевые слова: психическое здоровье, психосоциальная поддержка, ориентированная 

на общину поддержка, кризисные ситуации 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

80 

GOHAR KHACHATRYAN, NARINE KHACHATRYAN – The Experience and Challenges 

of Applying Mental Health and Psychosocial Support (MHPSS).– In crisis and post-crisis settings, 

needs for mental health and psychosocial support are complex and interlinked: they encompass the 

individual and collective psychological, social, and mental health experiences of crisis-affected per-

sons and communities, the state of community relationships, environmental resources, and the mod-

els of support. To respond holistically to this complexity, international practice applies the combined 

approach of Mental Health and Psychosocial Support (hereinafter, MHPSS), which prioritizes and 

concentrates on resilience and recovery instead of vulnerability, and offers a layered, stage by stage, 

cross-sectoral, and interprofessional framework of support. 

Although widely used internationally, in Armenia MHPSS entered the agenda during the forced 

displacement from Nagorno-Karabakh (Artsakh). Drawing on an analysis of international experience 

and documents, as well as expert surveys and key-informant interviews, this article both provides a 

detailed description of MHPSS—addressing gaps in information—and maps the experience of ap-

plying MHPSS in Armenia, identifying obstacles and opportunities. The main results include, on the 

one hand, presentation of the MHPSS pyramid, the scope of professional activity and proposing 

service design types; and, on the other hand, documentation of the expanding national debate on 

MHPSS as a positive shift, while underscoring the need for intersectoral cooperation and for policies 

and services co-designed with the meaningful participation of affected communities. The article also 

highlights new research questions that require in-depth follow-up studies. 

 

Key words: mental health, psychosocial support, community-based support, crisis situations 

 
References 
Charlson, F., van Ommeren, M., Flaxman, A., Cornett, J., Whiteford, H., Saxena, S. “New WHO 

prevalence estimates of mental disorders in conflict settings: a systematic review and meta-
analysis.” The Lancet, 2019, 394(10194), DOI: 10.1016/S0140-6736(19)30934-1  

Galderisi, S., Heinz, A., Kastrup, M., Beezhold, J., Sartorius, N. “Toward a new definition of mental 
health.” World Psychiatry, 2015, 14(2), DOI: 10.1002/wps.20231 

IASC, MHPSS Reference Group. Community-Based Approaches to MHPSS Programmes: A Guidance 
Note. Geneva: IASC, 2019 

IASC, MHPSS Reference Group. MHPSS Minimum Service Package for Humanitarian Settings. 
Geneva: IASC, 2022 

Inter-Agency Standing Committee (therefore IASC) Guidelines on MHPSS Support in Emergency 
Settings. Geneva: IASC, 2007 

IOM (International Organization for Migration). Manual on Community-Based MHPSS in 
Emergencies and Displacement. Geneva: IOM, 2019 

Khachatryan, G. “Deinstitutionalization in the Field of Mental Health in Armenia: Contemporary 
Issues.” Journal of Sociology: Bulletin of Yerevan University, 2022, 13(2), DOI: 
10.46991/bysu:f/2022.13.2.064  

Khachatryan, G. Chanachel, haskanal, ajaktsel knoj hogekan aroghjutyani pordzarutyuny. 
Gortsiqakazm sociaakan ashkhatogneri yev supervizorneri hamar. Yerevan: “P’opokhutyun” HK, 
2025 https://www.changengo.org/_files/ugd/b6cd86_b144de97e1184e68a5ae1c4afbc35fea.pdf (in 
Armenian) 

UN (UN Action against Sexual Violence in Conflict). Training Pack on MHPSS. New York/Geneva: 
UN 2019 https://www.un.org/sexualviolenceinconflict/wp-content/uploads/2019/06/report/the-
psychosocial-support-manual/ebook.1499425465.pdf 

UN Inter-Agency Coordination Group Armenia. Armenia Rapid Needs Assessment Report, October 
2023. Geneva–Yerevan: UNHCR (Inter-Agency), 2023 

UNHCR, “MHPSS” Emergency Handbook https://emergency.unhcr.org/emergency-assistance/health-
and-nutrition/mental-health-and-psychosocial-support-mhpss 

UNHCR, Armenia Refugee Response Plan: October 2023 – March 2024. Emergency and Resilience 
Appeal. Geneva–Yerevan: UNHCR, 2023 https://data.unhcr.org/en/documents/details/103868 

UNICEF. Guidelines for Community-Based MHPSS in Humanitarian Settings: Three-tiered support 
for children and families. New York: UNICEF, 2019 

WHO (World Health Organization). Guidance on Community Mental Health Services: Promoting Per-
son-centred and Rights-based Approaches. Geneva: WHO, 2021 

https://www.changengo.org/_files/ugd/b6cd86_b144de97e1184e68a5ae1c4afbc35fea.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.un.org/sexualviolenceinconflict/wp-content/uploads/2019/06/report/the-psychosocial-support-manual/ebook.1499425465.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://www.un.org/sexualviolenceinconflict/wp-content/uploads/2019/06/report/the-psychosocial-support-manual/ebook.1499425465.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://emergency.unhcr.org/emergency-assistance/health-and-nutrition/mental-health-and-psychosocial-support-mhpss?utm_source=chatgpt.com
https://emergency.unhcr.org/emergency-assistance/health-and-nutrition/mental-health-and-psychosocial-support-mhpss?utm_source=chatgpt.com
https://data.unhcr.org/en/documents/details/103868?utm_source=chatgpt.com


Հոգեբանություն 
                     

 

81 

   
 

ՄԻՍՏԻ՞Կ է ԱՐԴՅՈՔ ԳՐԻԳՈՐ ՆԱՐԵԿԱՑԻՆ 
 

ՀԱՅԿ ՀԱՐՈՅԱՆ*  

Շիրակի պետական համալսարան 

ՆԵԼԼԻ ՀԱՐՈՅԱՆ**  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Հոդվածում վերաիմաստավորվում է միջնադարի հայ հանճարեղ մտածող Գր. Նա-

րեկացու միստիկ լինելու՝ նարեկացիագիտության մեջ տիրապետող տեսակետը: 

Մասնավորապես փաստարկվում է, որ նրան անվերապահորեն միստիկների շար-

քին դասելը հակասում է «Մատեանի» ոգուն և տրամաբանությանը, քանզի, նախ՝ 

այնտեղ պատկերվում են մարդկային կյանքի ողբերգականությունը և վեհությունը. 

երկրորդ՝ այդ եզակի ստեղծագործության մեկնաբանության ժամանակ, հակառակ 

հեղինակի կամքի, անտեսվել է հիմնականը, այն է՝ մարդկային կեցության ողբեր-

գականությունը իր բոլոր դրսևորումներով, և առավելապես շեշտադրվել է ձևը, այլ 

ոչ թե բովանդակությունը. երրորդ՝ ի տարբերություն միջնադարում տիրապետող 

աստվածակենտրոն ըմբռնման՝ Նարեկացին զարգացնում է մարդակենտրոն հայե-

ցակարգ, որի կենտրոնում իրական մարդն է իր հոգսերով ու տագնապներով: Իր 

ամբողջության մեջ «Մատեանը» բանական գոյի, «հոգևոր մահվան» սահմանագծում 

հայտնված մարդու ողբերգությունը ներկայացնող գործ է. ողբերգություն, որը առա-

ջանում է աստվածայինի և մարդկայինի, բարու և չարի, մեծի ու փոքրի բախման 

արդյունքում՝ ներկայացված քրիստոնեական սիմվոլիկայի միջոցով՝ իբրև տուրք 

դարի մտայնությանը: Նարեկացին մարդկային ցեղի տառապանքի ու ցավի երգիչն 

է, որը և պայմանավորում է նրա ստեղծագործության համամարդկային բնույթը:  

                                                 
* Հայկ Հարոյան – փիլիսոփայական գիտությունների թեկնածու, Շիրակի պետական համալսա-

րանի պատմության և իրավագիտության ամբիոնի դոցենտ  
Айк Ароян – кандидат  философских  наук, доцент кафедры истории и философии Ширакского 

государственного университета 

Hayk Haroyan – Candidate of Philosophical Sciences, Associate Professor at the Chair of History and Phi-

losophy of Shirak State University 

Էլ․  փոստ՝ h.haroyan48@mail.ru  https://orcid.org/0009-0001-3770-4277 
** Նելլի Հարոյան – հոգեբանական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ սոցիալական և կլինիկական 

հոգեբանության ամբիոնի դոցենտ  

Нелли Ароян – кандидат психологических наук, доцент кафедры социальной и клинической пси-

хологии ЕГУ 

Nelli Haroyan – Candidate of Psychological Sciences, Associate Professor at the Chair of Social and Clin-

ical Psychology, YSU 

Էլ․ փոստ՝ n.haroyan@mail.ru  https://orcid.org/0009-0008-6542-6594 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 15.05.2025 

Գրախոսվել է՝ 29.05.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 81-90 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․081 
 

mailto:h.haroyan48@mail.ru
mailto:n.haroyan@mail.ru
https://orcid.org/0009-0008-6542-6594
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0009-0001-3770-4277
https://orcid.org/0009-0008-6542-6594


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

82 

Ըստ էության Մարդ-Աստված փոխհարաբերության հիմնահարցի նարեկյան մեկ-

նաբանությունն ամենևին չի ներդաշնակվում միստիկական ըմբռնմանը, քանզի 

Նարեկացու վերջնանպատակը բացառապես անձնական փրկության արժանանալը 

և Աստծուն ձուլվելն ու նրան միանալը չէ, ինչը ներհատուկ է միստիցիզմին, այլ 

մարդու և մարդկության հոգևոր վերափոխման ու ինքնակատարելագործման միջո-

ցով փրկության հասնելն է այսկողմնային աշխարհում՝ այստեղ և հիմա: 

 

Բանալի բառեր – Մարդ, Աստված, միստիկա, ողբերգություն, ինքնակատարելագոր-
ծում, հոգևոր վերափոխում, բանականություն, փրկություն, հավատ  

                                            
        «...Չճանաչեցի ինքզինքս ու չեմ իմանա երբեք,  

                                                 թե  որի ձեռքով և ում պատկերով, իևչո՞ւ գոյացա»: 
                                                                        «Մատեան ողբերգութեան», Զ, ա 

 
Նախ՝ ստեղծագործության վերնագրի  մասին: «Մատեանի» իրական բո-

վանդակությունն ու արժեքը բացահայտելու համար նախևառաջ հարկ է զերծ 

մնալ պատմականորեն ձևավորված կարծրատիպերից և հարազատ մնալ նրա 

ոգուն ու բովանդակությանը: Գրիգոր Նարեկացին «Մատեանում» շարունակ 

հիշեցնում է ընթերցողին, որ իր ստեղծագործությունը ողբերգություն է, հե-

տևապես մենք պարտավոր ենք ընդունել այն որպես այդպիսին: Ինչպես իրա-

վացիորեն գրում է նարեկացիագետ Հր. Միրզոյանը, «…Հայ հանճարի գլուխ-

գործոց ստեղծագործությունը պետք է դիտել ոչ թե որպես միայն աղոթագիրք, 

այլ նախ և առաջ իբրև իսկապես ողբերգություն, ինչպես այն անվանել է հեղի-

նակն ինքը: Այդ դեպքում շատ ու շատ բան կհասկացվի այլ կերպ, քան հաս-

կացվել է մինչև այժմ…»1 (ընդգծ. մերն է՝ Հ. Հ., Ն. Հ.): Հակված ենք կարծելու, որ 

նույն իրավիճակն է նաև սույն հոդվածում քննարկվող հիմնահարցի առումով: 

Այս առնչությամբ տեղին ենք համարում մեջ բերել նաև նշանավոր նարեկա-

ցիագետ Պ. Խաչատրյանի մի շատ կարևոր դիտարկումը, որը, մեր կարծիքով, 

նույնպես պետք է ելակետային լինի «Մատեանի» ժամանակակից մեկնաբա-

նություններում: Այսպես, նա  գրում է, որ սկսած 13-րդ դարից՝ ի հայտ են գալիս 

«Մատեանի» մի շարք լուծմունքներ, որոնց հեղինակները հիմնականում 

«ծանրության կենտրոն են դարձրել Նարեկացու գեղարվեստական-իմաստա-

սիրական վաստակի աստվածաբանական շերտերի բացատրությունը:…Ան-

շուշտ, այդ հարցում նրանք խախտել են չափի զգացումը՝ Նարեկացու հանճա-

րի ինքնաբուխ ամեն մի փայլատակում հախուռն ձգտումով ենթարկելով Հին 

ու Նոր Կտակարանի տառին ու բառին»2: Այո՛, «իբրև բազմագիծ ու բազմաչափ 

երկ՝ այն պետք է ուսումնասիրվի ու գնահատվի տարբեր տեսանկյուններից ու 

                                                 
1 Միրզոյան Հ. Ղ., Նարեկացիագիտական հետազոտություններ (Հոդվածների ժողովածու), Եր., 

ԵՊՀ հրատ., 2010, էջ 161: 
2 Խաչատրյան Պ., Գրիգոր Նարեկացին և հայ միջնադարը, գիրք առաջին, Ս. Էջմիածին, 1996, էջ 

381: 



Հոգեբանություն 
                     

 

83 

տարբեր մոտեցումներով, որովհետև միագիծ, միաչափ ու միակողմանի մո-

տեցմամբ անհնար է ընկալել նրա բազմաբնույթ կամ բազմաստեղնյան բովան-

դակությունն ու հասկանալ նրա խորհուրդն ու իմաստը: Մինչդեռ հակառակ 

բանաստեղծի պահանջի՝ մինչև օրս այն հիմնականում ընթերցվել, ընկալվել, 

հասկացվել ու մեկնաբանվել է միագիծ ու միաչափ մոտեցմամբ»3: Եվ ընդհան-

րապես, ելնելով «Մատեանի» արտահայտչաձևից՝ այն կարող է դիտարկվել և՛ 

որպես աղոթագիրք, և՛ որպես պոեմ, և՛ որպես խոստովանություն, և՛ որպես 

ողբերգություն, և՛ նույնիսկ՝ միստիցիզմի դրսևորում: Այո՛, «Մատեանում» առ-

կա է միստիկայի տարրը, և ընդամենը: Ուստիև մեղանչած կլինենք «Մատեա-

նի» էության, գաղափարական միտվածության ու նրա հեղինակի հանդեպ, եթե 

նրան անվերապահորեն դասենք միստիկ մտածողների շարքին4, քանի որ բո-

վանդակային առումով, իր ընդգրկումով ու սահմանային ընդհանրացումնե-

րով «Մատեանը» Մարդ-Աստված հակադրության համատեքստում կրոնա-

կան խորհրդանիշների գործածմամբ (Աստված, մեղք, աղոթք5 ևն՝ իբրև դա-

րաշրջանի մտայնության արտացոլում) մարդկային կեցության ողբերգակա-

նությունը պատկերող, մարդու մեջ աստվածայինի (կատարյալի) հնարավո-

րությունը բացահայտող ու հաստատող կոթողային գործ է: Այլ կերպ՝ «Մա-

տեանի» բուն ոգին՝ Մարդ-Աստված փոխհարաբերության նարեկյան նորովի 

մեկնաբանությունն իր երկրային ուղղվածությամբ դուրս է գալիս միստիկա-

կան հայեցողության շրջանակներից, ավելին՝ ներկայանում է որպես վերջի-

նիս այլընտրանք և նույնիսկ՝ բացառում:  

Իսկ հիմա անդրադառնանք բուն թեմային: Այսպես, ի՞նչ են միստիկան և 
միստիցիզմը. միստիկան սահմանվում է որպես «կրոնական գործունեություն, 

որի նպատակը էքստազի (վերապրումների) միջոցով անմիջականորեն Աստ-

ծու հետ «ձուլվելն» է», իսկ միստիցիզմը համարվում է «իռացիոնալիստական, 

ինտուիտիվիստական փիլիսոփայության տարատեսակ, ուսմունք, որը ընդու-

նում է գոյություն ունեցող իրականությունը բանականությամբ ճանաչելու 

անհնարինությունը»6: Ասել է թե՝ միստիկը նա է, ով գործնականում ձգտում է 
ինքնախորասուզման, վերապրումների (էքստազի), գաղտնի կապերի միջո-
ցով անմիջականորեն միանալ Աստծուն  և ժխտում է բանականությամբ իրա-

                                                 
3 Միրզոյան Հ. Ղ ., նշվ․  աշխ․ , էջ 145: 
4 Գրիգոր Նարեկացու` որպես միստիկ մտածողի որակումները սկզբնավորվել են անցյալ դարի 

կեսերին (Մ. Աբեղյան, Հ. Մանանդյան, Լեո, Հ. Գաբրիելյան, Վ. Չալոյան, Մ. Մկրյան, Վ. Նալբանդ-

յան) և շարունակվում են առ այսօր (Ս. Պողոսյան, Զ. Ավետիսյան և այլք), ու ավանդույթի ուժով  

վերածվել են կարծրատիպի: 
5 Ի դեպ, աղոթքին՝ իբրև Աստծու հետ հաղորդակցվելու ակնածալի եղանակի բնորոշ է լռության 

մեջ ցածրաձայն, հանդարտ, շշուկով ասված խոսքը, մրմնջոցը, մինչդեռ Նարեկացին իր «դառ-

նահեծ պաղատանքները» առ Աստված առաքում է «բարձրաղաղակ», «ամենահառաչ հեծության 

ձայնով»… 
6 Советский энциклопедический словарь, 3-е изд.-М.: Сов. энциклопедия, 1985, с. 810. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

84 

կանությունը և Աստծուն ճանաչելու հնարավորությունը:   Այս առումով մար-

դու գոյության իմաստին, նպատակին ու կոչմանը վերաբերող նարեկացիա-

կան հարցադրում-լուծումները անհնար է տեղավորել միստիցիզմի և միստիկ 

մտածողի աշխարհայեցողության շրջանակներում: Նրա ուսմունքը  իր անծիր 

ընդգրկումով չի տեղավորվում ոչ մի «իզմի» մեջ: Եվ ահա թե ինչու: 

Առաջին՝ «Մատեանը» իր էությամբ  եկեղեցու արմատական բարեփոխման 

ծրագիր է՝ հիմնված անմիջական, բանական, գիտակցական հավատի գաղա-

փարի քարոզչության վրա: Այսպես, սկզբից ևեթ դիմելով Աստծուն՝ Նարեկա-

ցին բանաձևում է իր ապագա ասելիքը.  «… Եւ մատուցեալ եդեալ ի հուր թախ-

ծութեան անձին տոչորման զպտուղ ըղձից ճենճերոյ սասանեալ մտացս՝ բուր-

վառաւ կամացս առաքել առ քեզ: Այլ հոտոտեսցի'ս, հայեսցի'ս, գթած, քան ի 

պատարագն բոլորապտուղ, մատուցեալ ծխոյն բարդութեան: Ընկա'լ զսակա-

ւամասնեայ յաւդուածս բանից՝ քեզ ի հաճութիւն և մի' ի բարկութիւն», և դիմե-

լով Աստծուն՝ շարունակում է, որ աղերսախառն դատի մտնելը իր հետ նա 

չհամարի տաղտկալի և ամբարշտություն, այլ ընդունի այն՝ իբրև «բանական 

զոհի» կողմից մատուցվող «կամաւորական նուէր»7: Ավելին, կարծես կանխա-

զգալով իր հրաշակերտության թյուր, ոչ համարժեք և միակողմանի ընկալման 

ու մեկնաբանության հնարավորությունը՝ նա «Մատեանի» տարբեր գլուխնե-

րում բազմիցս ընդգծում է, որ այն «ողբերգության մատեան» է, «կտակամատ-

յան ողբերգության» (Բ, բ), և գրված է այլաբանորեն, «դարձեալ այլաբանեցից» 

(ԻԲ, ա), այն է՝ մեղքերի խոստովանության և աղոթքների ձևով:  

Երկրորդ` Նարեկացու կողմից գործնական ու բանական հավատի առա-

ջադրումը ինքնին հանգեցնում է կրոնական կասկածամտության: Միստիկն 

անվերապահորեն ընդունում է Աստծու մարդասիրությունն ու հզորությունը և 

միանգամայն գոհանում է այդքանով: Միստիկական հավատը չի կասկածում 

և չի դժգոհում, այլ արդարացնում է իրերի՝ գոյություն ունեցող վիճակը և համ-

բերատար, անմռունչ սպասում է աստվածային կամքի դրսևորումներին: 

Մինչդեռ «Մատեանը» միայն աղերս ու պաղատանք չէ, այլև կասկածանք և ըմ-

բոստություն, պոռթկում ու վիճաբանություն: Հավատը՝ առհասարակ, միստի-

կականը՝ մասնավորապես, չեն բողոքում և չեն դժգոհում, նրանց բնորոշ չեն 

աստվածային ճշմարտությունները կասկածի ենթարկելը, Աստծու խոսքի և 

գործի միջև հակասություններ տեսնելը, վիճաբանական հարաբերության մեջ 

մտնելը, առավել ևս նրան հակադրվելը, «աղերսախառն դատի մտնելը» ու 

նրան «հանդիմանական դատավճիռ» ներկայացնելը: Իրականում Մարդ-

Աստված փոխհարաբերության նարեկյան ըմբռնման մեջ առկա է բացահայտ 

բողոք, նաև արժանապատիվ կյանքի պահանջ. իրողություններ, որ ակնհայ-

տորեն անհարիր են միստիկական ըմբռնմանը:  Միստիկային խորթ է նաև վի-

ճաբանական հարաբերությունը Աստծո հետ: Կարճ ասած՝ ըմբոստությունն ու 

                                                 
7 Նարեկացի Գ., Մատեան ողբերգութեան, աշխատասիրությամբ Պ. Մ․  Խաչատրյանի և Ա. Ա. 

Ղազինյանի, Եր., ՀՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1985, Ա, ա: Այսուհետև՝ հղումները տեքստում: 



Հոգեբանություն 
                     

 

85 

միստիկան անհամատեղելի են. ըմբոստը միստիկ չի կարող լինել, իսկ միստի-

կը՝ ըմբոստ:  Եթե միստիկի վերջնանպատակը Աստծուն միաձուլվելն է, ապա 

«ապստամբ» Նարեկացին Աստծուց «պահանջում է» արդար, արժանապատիվ, 

երջանիկ կյանքի պայմաններ ստեղծել մարդու համար այստեղ՝ երկրի վրա: 

Նարեկացու մարդակենտրոն աշխարհայացքի տեսանկյունից Աստծու նկատ-

մամբ հավատի հիմքը  մարդասիրության հուսալի, որոշակի վկայություններն 

են, որոնք եթե ուշանում են կամ ընդհանրապես չկան, ապա ակնածանքը ու-

ղեկցվում է լարված հարաբերությամբ ու երկխոսությամբ Աստծու հետ և ի 

վերջո վերածվում է ընդվզման: Արդ, ունկն չդնելով Աստծու հորդորներին, 

չվախենալով ու չզարհուրելով նրա սպառնալիքներից՝ Նարեկացին ծառա-

նում է նրա դեմ. «Սպառնացար, եւ ոչ զարհուրեցայ, արգահատեցեր, եւ ոչ եր-

բէք լուայ, որ է' ապստամբութեան յայտնի նշանակ» (Ի,բ): Մի՞թե «Մատեանի» 

ըմբոստ ոգու այս ակնհայտ դրսևորումները ներդաշնակվում են Մարդ-Աստ-

ված փոխհարաբերության միստիկական հայեցակարգին:  Ավելին, Նարեկա-

ցու համար Աստված ոչ միայն դատավոր է, ինչպես Հոբն ու  Օգոստինոսն էին 

ընդունում, կամ՝ մեղադրյալ, ինչպես Դոստոևսկին է համարում, այլև պա-

տասխանատու մարդու կյանքի համար, մարդկության առջև պարտավորութ-

յուն ունեցող: Նարեկացին  հանդես է գալիս ոչ միայն բանավիճողի, այլև պա-

հանջատիրոջ դիրքերից, երբ առաջադրում է մարդու ճակատագրի, նրա կյան-

քի ընթացքի համար Աստծու պատասխանատվության հարցը: Այսպես, թեև 

խոր կսկիծով ու դառնությամբ, բայց և ակնածանքով նա հանդիմանում է Աստ-

ծուն այն բանի համար, որ իրեն է վերապահել բոլոր իրավունքներն ու արժա-

նիքները, իսկ պարտականություններն ու պատասխանատվությունը թողել 

մարդուն. «Քեզ արդարութիւն հանդերձեցեր, բարերար, եւ ինձ ամաւթ եւ 
պատկառանս պատրաստեցեր…Քեզ բարեբանութիւն անլռելի, եւ ինձ՝ ձայնս 
ողբոց աղաղակի,…Քեզ՝ բարձրութիւն անճառ գովեստից, եւ ինձ՝ զաճիւն լիզե-
լոյ պատիժ ձաղանաց» (Ի,գ): Ողջ երկրայինը իր մեջ  ամփոփած «աղոթանվեր 

պատգամավոր» դարձած հանճարեղ սուրբը (Ս. Ավերինցև) Աստծու ատյա-

նում ստանձնում է մարդու և մարդկության շահերի պաշտպանի դերը և պա-

տասխանատվության հայց ներկայացնում նրան՝ երկրային կյանքում գոյութ-

յուն ունեցող չարիքի ու անարդարությունների համար: Աստված՝ որպես մար-

դասեր, ասում է Նարեկացին, չպետք է թողնի անտեր և անուշադրության 

մատնի «հավիտենական մոլորյալին»՝ մարդուն: Եվ եթե մարդը պարտական է 

Աստծուն իր գոյության համար, ապա Աստված էլ պարտավոր է հոգ տանել 

նրա փրկության համար՝ որպես իր ստեղծագործության, և սերը առ Մարդ Նա 

պետք է դարձնի մշտական գործընթաց, օգնի մարդուն հասնելու  իրական 

փրկության: Այլ կերպ՝ նա Աստծուց պահանջում է այնկողմնային (տրանսցեն-

դենտալ) իրականությունից վերածվել այսկողմնային իրականության, այն է՝ 

իր  վերացական մարդասիրությանը հաղորդել գործնական բնույթ:  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

86 

 Երրորդ՝ միստիկական հայեցակարգի տեսանկյունից Աստծու էության 

ճանաչումը մարդկային բանականությանն անհասանելի է, և աստվածիմա-

ցության միակ ճշմարիտ ուղին համարվում է միստիկական ներհայեցողութ-

յունը8: Եվ եթե Աստծու հետ հարաբերվելու հոգևոր ապրումները միստիկա-

կան փորձը սահմանափակում է զգացմունքային ոլորտով, ապա Նարեկացու 

համար աստվածային էությունը բանական ճանաչողության առարկա է, իսկ 

հավատն էլ չտարորոշված ու վերացական հոգևոր վիճակ չէ (ինչը ներհատուկ 

է միստիկական փորձին), այլ հոգու և մարմնի ներդաշնակության, կատարե-

լության հասնելու ընթացք, որը ձեոք է բերվում իմացության երկու անհրա-

ժեշտ կողմերի՝ բանականության և հավատի համադրման, դրանց լծակցութ-

յան միջոցով: Ավելին, միստիկային բնորոշ գծերից մեկը կրոնական վերապ-

րումների տարածաժամանակային չափումներից դուրս լինելն է, այսինքն՝ 

զուտ հոգևոր երևակայական վիճակ, մինչդեռ Նարեկացու վերապրումները 

շաղախված ու թաթախված են երկրային կյանքի հոգսերով ու մտահոգություն-

ներով: Եվ քանի որ հավատը նրա համար կենսաձև է, ապրելակերպ, բանա-

կան էակի գոյաձև, ուստի և նա առաջադրում է ոչ թե Աստծու հետ զուտ հո-

գևոր-միստիկական միասնության հասնելու, այլ երկրային կյանքում՝ թե՛ 

մարմնապես և թե՛ հոգեպես վերակազմավորվելու պահանջ:  

Չորրորդ՝ Նարեկացին մեծ մարդասեր է և ոչ թե մեծ միստիկ: Նրա ուսմուն-

քի ելակետը որոշակի է՝ մարդը՝  իրական մարդասիրության հաստատման 

պահանջով և իրական փրկության հույսով: Մեծ մարդասերի «մտքից ու հո-

գուց» ժայթքող «գուժկան աղաղակը» երկրային կյանքի անկատար լինելու գի-

տակցման, տառապող մարդու հանդեպ դրսևորվող անսահման սիրո դրսևո-

րում է: Նա մարդկային ցեղի տառապանքների ու ցավի երգիչն է. «Արդ, ես՝ 

ճշգրիտ պատկեր ամենայն երկրի, զիմս խառնեալ ընդ նոցին պարտիս եւ ի 

նոցայոցն զառ իս դառնութիւն կրկին առաւելեալ, նոքաւք հեծեծեցից» (Ծ,գ): 

«Մատեանը» քարոզում է իրական կյանքի ու իրական մարդու պաշտամունք: 

Դա առանձնապես դրսևորվում է փրկության գաղափարի նարեկյան մեկնա-

բանության մեջ: Համաձայն միստիցիզմի դասական ըմբռնման՝ Աստծու հետ 

միանալու մենաշնորհը վերապահվում է ընտրյալներին,  փրկությունն էլ կա-

տարվում է Հայտնության միջոցով: Մինչդեռ, ըստ Նարեկացու, փրկությունը 

ընտրյալների մենաշնորհը չէ, բոլոր մարդիկ, անկախ ազգային, սեռային, դա-

սային, ռասայական պատկանելությունից, արժանի են փրկության: Եվ իրեն 

համարելով  մարդկանցից ամենամեղավորը՝ նա առավել մտահոգված է Մար-

դու-Մարդկության փրկության խնդրով և իր անձի փրկությունն էլ տեսնում է 

միայն հանուրի փրկության մեջ. «Եթե գրեսցի եւ ի փրկութիւն կարգեսցի հա-

ղորդելոցն յայս կիրս կենաց, արասցես կամաւք քո, աւրհնեալ, եւ ինձ համա-

րեալ» (Գ,գ): Ավելին, եթե միստիկական փիլիսոփայության տեսանկյունից 

                                                 
8 Տե՛ս Кимелев Ю. А. Философия религии. Систематический очерк. М., Мысль, 1989։  



Հոգեբանություն 
                     

 

87 

փրկությունը ամբողջապես կախված է Աստծու բարեգթությունից և բացառա-

պես հնարավոր է միայն աստվածային ողորմածության շնորհիվ, ապա, ըստ 

Նարեկացու, մարդու փրկությունը բացարձակ կախման մեջ դնել Աստծու 

գթասրտությունից կնշանակի անհնարին դարձնել այն:  

Նարեկացին մարդու իրական փրկության գործընթացում Աստծու ողորմա-

ծությունը համարում է անհրաժեշտ, բայց ոչ բավարար և կարևորում է մարդու 

բանականության ու կամքի գործադրումը, կատարյալ գիտելիքի ձեռքբերումը, 

ինքնաճանաչման հասնելն ու մաքրագործվելը. «Այլ առցէ' զայս կշտամբու-

թիւն մաքուրն՝ նիւթ պսակաց՝ առ ի չիջանել անընտրողաբար յանձեռնհասն 

բարձրութենէ, եւ պատժապարտն՝ առիթ ազատութեան, որով ամբարձեալ ի 

կործանմանէ հոգեւորական մահուն՝ ապրեսցի յուսով» (ԿԶ,ա): Նա մարդկա-

յին անարդարությունների դեմ մարտնչող մտածող է և մարդու բարոյական 

կատարելագործման խնդիրը խարսխում է սոցիալական հիմքի վրա. անհեր-

քելի ու անժխտելի իրողություն, որը նույնպես դժվար է տեղավորել միստիկա-

կան հայեցակարգի շրջանակներում: Եվ ինչպես չասել, որ ի տարբերություն 

Դանտեի, որը հանդերձյալ աշխարհում  հայում էր այլոց տառապանքներին,  

ականատես լինում ոմանց մաքրագործմանն ու դրախտային կյանքին արժա-

նանալուն, Նարեկացին, իրեն վերագրելով մարդու կատարած, կատարվող ու 

կատարվելիք հնարավոր բոլոր մեղքերն ու արատները, դրանով իսկ անցնելով 

երկրային դժոխքի՝ մեղսալից աշխարհի, մարդկային տառապանքների միջով, 

ձգտում է ինքնաճանաչմամբ ու ինքնախոստովանությամբ մարդ արարածին 

տանել մաքրագործման ճանապարհով, դարձնել նրան կատարյալ ու հասցնել 

իրական փրկության: Եվ այս առումով, անշուշտ, «Մատեանը» նաև ինքնաճա-

նաչման դասագիրք է: 

 Վերջին հաշվով, Նարեկացին հավատացել է մարդու՝ կատարյալ դառնա-

լու հնարավորությանը և իբրև ապացույց վկայակոչել իր անձը. «Արտաքուստ 

և ներքուստ հենց իրեն Աստծուն եմ հագել», միտք, որի ահավորությունից թեև 

զարհուրած, այդուհանդերձ հայտարարում է, թե մարդն իր արարչագործ 

էությամբ կարող է «…Աստուած իսկ լինել ընտրութեամբ շնորհին եւ ընդ հաս-

տողիդ միանալ՝ տէրունի մարմնոյդ ճաշակմամբ եւ ընդ լուսոյդ կենաց խառ-

նութեամբ…» (ԾԲ,գ): Ոմանց համար այս միտքը կարող է համարվել միստի-

կայի բարձրակետը: Սակայն սա ասողը քրիստոնյա աստվածաբանն է ու վա-

նականը, այլ ոչ թե միստիկը… 

Վերջապես, հինգերրորդ. չպետք է  անտեսել ու շրջանցել ստեղծագործութ-

յան բուն էությունը, այն է՝ ողբերգություն լինելու իրողությունը, որի մասին հե-

ղինակը, ինչպես արդեն նշեցինք, բազմիցս հիշեցնում է «Մատեանի» տարբեր 

գլուխներում: Այո՛, «Մատեանը» Բանական Գոյի Ողբերգությունը պատկերող, 

համամարդկային հնչեղություն ունեցող, բազմաշերտ, բազմամասնյա ու բազ-

մատեսանկյուն ստեղծագործություն է, որը նախ՝ խարսխվում է հոգևոր երկ-

վության, այն է՝ կատարյալի ու անկատարի, աստվածայինի և մարդկայինի, 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

88 

հզորի և անզորի, առաքինության և արատի հակադրության վրա։ «Եւ ահաւո-

րութիւն էին՝ ընդ փոքրկութիւն բնութեանս ընդհարեալ» (Իգ,բ), - ասում է Նա-

րեկացին ու միաժամանակ աղերսում Աստծուն, որ նա փոքր-ինչ մեղմի այդ 

ընդհարումը. - «Մի' ընդհարկանիր խստեութեամբ մեծդ ընդ փոքուս, լոյսդ՝ 

ընդ ստուերականիս, բնութեամբ բարիդ՝  ընդ ի բնէ չարիս…» (ԺԷ,բ):  

Ողբերգության մյուս երեսը իրական կյանքի և քրիստոնեական իդեալի 

միջև միջնադարում ծայրահեղության հասած օտարման ու խորացող հակա-

սության արտացոլումն է և եկեղեցական միջնորդավորված հավատը անմի-

ջական, բանական հավատով փոխարինելու միջոցով այդ հակասության հաղ-

թահարման հայեցակարգի առաջադրումը: Այս առումով  «Մատեանը» դոգմա-

տիզացված հավատի, խաթարված բարոյական արժեքների ողբերգական վե-

րապրումն է: Ահա թե ինչու Նարեկացին իր ողբերգության մատյանի գերխնդի-

րը համարում է հավատի նոր շենքի կառուցումը. «Եւ սկզբնաւոր ողբերգու-

թեան այսր աղերսանաց զհաւատոցն շինված կառուցից» (Ժ,բ): Ավելին, բա-

նաստեղծի խոսքերով ասած՝ իր «բազմաստեղնեան հրաշակերտությունը» ա-

վետարանական գաղափարների, «կենսատու խորհուրդների» «հանդիսավոր 

մեկնաբանությունն է»՝ հանուն եկեղեցու բարենորոգման: 

  Ողբերգության երրորդ շերտը իր մեղավորությունը գիտակցող մարդու 

անզիջում պայքարն է ինքն իր դեմ, հոգևոր արատների ինքնաձաղկումն ու 

ինքնամերկացումը,  որին հետևում են ներման տանջալից աղերսն ու ակնկալ-

վող հաշտեցման բերկրանքը: Ընդ որում,  տառապանք պատճառող այդ խորը 

ցավն այլևս անհատի ցավը չէ, այլ անձնական ես-ի միջով բեկված ու անանձ-

նականի վերածված մարդկային ցեղի, մարդկության ցավը:  

Ողբերգության տեսանկյուններից մեկն էլ վերաբերում է մարդկային բանա-

կանության հակասական բնույթի ու երկփեղկվածության, այն է՝ բանակա-

նության արարող ու ավերող բնույթի, ինչպես նաև գոյի էությանը հասու լինե-

լու դրա անզորության, սահմանափակության ու բանականության հնարավո-

րությունների չարաշահման սպառնալիքի գիտակցմանը: Ողբերգության մյուս 

շերտն էլ զուտ անձնական է, որը վերաբերում է Նարեկացու դառը ճակատա-

գրին և ծածկագրություններով ներկայացվում է «Մատեանում»9: 

Ինչևէ, իրական կյանքով ապրող, մարդու ցավն ու վիշտը իր սեփականը 

համարող, նրա երկրային կեցության ողբերգականությունը պատկերող, քրիս-

տոնեական եկեղեցու բարենորոգմանը հետամուտ, ոչ թե անձնական, այլ հա-

նուրի փրկության համար Աստծուն աղերսողն ու բոլորի փոխարեն ՄԵՂԱ ա-

սողը պարզապես չի կարող միստիկ լինել: Ասել կուզի, թե «Մատեանը» իր 

բնույթով միստիկային առնչվում է այնքանով, որքանով որ կրոնի ու կյանքի 

առօրեական ընկալման մեջ առկա է միստիկականն առհասարակ: Ի լրումն 

ասվածի՝ Նարեկացին հանճարեղ արվեստագետ է, իսկ արվեստագետն ու 

                                                 
9 Ողբերգության այս շերտը հանգամանալից ներկայացված է  նարեկացիագետ Հ. Ղ. Միրզոյանի «Նա-

րեկացու առեղծվածը» հոդվածում, տե՛ս Նարեկացիագիտական հետազոտություններ, էջ 35-67:  



Հոգեբանություն 
                     

 

89 

միստիկը, ինչպես Ֆ. Նիցշեն է ասում, «համադրելի չեն»10, այն է՝ անհամատե-

ղելի իրողություններ են: Հիրավի, Նարեկացու մտածողության խորությունն ու 

մտքի թռիչքը չեն հանդուրժում ոչ մի սահման, ոչ մի կաղապարում … 

 Ամփոփում: Վերը շարադրվածից հետևում է, որ ի տարբերություն միջնա-

դարում տիրապետող Եսակենտրոն (Հին Կտակարան) և Աստվածակենտրոն 

(Նոր Կտակարան) ըմբռնումների՝ Նարեկացին «Մատեանում» առաջադրում և 

զարգացնում է  Մարդ-Աստված փոխհարաբերության մարդակենտրոն հայե-

ցակարգ, որտեղ առկա է իրական կյանքի իմաստավորում՝ իր ամբողջ դրա-

մատիզմով հանդերձ: Ասել կուզի, թե Մարդ-Աստված փոխհարաբերության 

նարեկյան արժևորումներն ամենևին չեն ներդաշնակվում միստիկայի ո՛չ ա-

վանդական-միջնադարյան և ո՛չ էլ առավել ևս ժամանակակից ըմբռնումնե-

րին, քանզի նրա աշխարհայացքը իրատեսական է, գերհագեցած է սոցիալա-

կան բովանդակությամբ ու գործնական մարդասիրությամբ և վերջին հաշվով 

նաև գեղարվեստական, ընդհանրացված արտացոլումն է 10-րդ դարում Հա-

յաստանում  ստեղծված սոցիալ-քաղաքական ու գաղափարական ծայրահեղ 

բարդ ու լարված իրավիճակի:  
 

АЙК АРОЯН, НЕЛЛИ АРОЯН – Мистик ли Григор Нарекаци? – В статье переосмыс-

ливается господствующая в нарекациоведении точка зрение о мистицизме гениального 

армянского мыслителя средневековья Григора Нарекаци. В частности, показывается, что 

безоговорочное причисление Гр. Нарекаци в ряд мистиков противоречит духу и логике его 

шедевра «Матеан вохбергутеан»,  т.к., во-первых, в нем представляется человеческую 

жизнь в ее трагичности и возвышенности; во-вторых, в интерпретации этого уникального 

творения, вопреки  воле автора, игнорировалось  главное, а именно, трагедия человеческого 

бытия во всех аспектах его драматизма; в-третьих, в отличия от теоцентрического 

миропонимания господствующего в средневековье Гр. Нарекаци развивает антропо-

центрическое миропонимание, в центре которого стоит реальный человек со своими 

тревогами и надеждами. «Матеан вохбергутеан» является отражением трагичности разум-

ного бытия, т.е. показывает трагедию человека, оказывающегося на краю «духовной 

гибели»: это всеохватывающая трагедия человеческой жизни, которая возникает от 

неумолимой борьбы добра и зла, от столкновения человеческого и божественного, 

представленная посредством христианских символов. Нарекаци – певец боли и страданий 

рода человеческого. В основе его творения лежит боль, которая, взрываясь и бунтуя в душе 

гениального мыслителя, многое превращает в безличностное, придает личной трагедии 

общечеловеческий характер. В сущности проблема взаимоотношения Человека и Бога в 

интерпретации мыслителя  никак не гармонизирует с мистическим пониманием, т.к. его 

конечная цель не личное спасение и слияние с Богом, как это свойственно мистицизму, а 

достижение спасения здесь и сейчас - в посюстороннем мире, путем духовного 

преобразования и самосовершенствования человека и человечества.  

 

Ключевые слова: человек, Бог, вера, разум, мистика, спасение, трагедия, 

самосовершенствование, духовное преобразование, существование. 

 

                                                 
10 Ницше Ф. Так говорил Заратустра, Азбука, Азбука-Аттикус, 2022, с. 373. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

90 

HAYK HAROYAN, NELLI HAROYAN – Is Grigor Narekatsi a Mystic? – The article comes 

to prove the thesis that considering Gr. Narekatsi a mystic with no restraint would contradict the 

essence and logic of “The Book of Lamentations” as the book’s interpretation of the Man-God 

relation does not harmonize with the mystic conception of reliving the presence of God only 

conceptually. Narekatsi’s ultimate aim is to reach earthly soul-saving now and here via Man’s and 

Humanity’s spiritual and moral self-perfection. Thus, by his work Narekatsi comes into contact 

with mysticism as much as it is present in the everyday conception of religious belief and life 

whatsoever. 

In this regard, the tragedy portrayed in “The Book of Lamentations” is multi-layered; on the one 

hand, it reflects human alienation from God and overcoming these controversies on the basis of 

unhindered reasonable faith as the true way of human perfection and redemption, on the other 

hand, it reflects mental dualism: the conflict between good and evil,  human and divine. 

The authors shed light on the proper philosophical-religious aspects of this many-sided work for 

the first time, stressing its novelty, namely the attempts to improve the doctrine of the church, the 

reform-minded approach to the interpretation of the problem of interrelation between faith and 

reason, a human and God. 

 

Key words: human, God, Mysticism, redemption, self-perfection, spiritual transformation, 

common sense, faith, existence, tragedy 

 
References 

Khachatryan P. Grigor Narekats’in yev hay mijnadary, girk’ arrajin, S.Ejmiatsin, 1996  (in Armenian). 

Kimelev Yu.A. Filosofiya religii. Sistematicheskiy ocherk. M., Mysl’, 1989  (in Armenian). 

Mirzoyan H.Gh. Narekats’iagitakan  hetazotut’yunner (Hodvatsneri zhoghovatsu), Yer., YePH 

hratarakch’ut’yun, 2010  (in Armenian). 

Narekats’I Gr., Matean voghbergut’ean, ashkhatasirut’yamb P.M.Khach’atryani yev A.A.Ghazinyani, 

Yer., HSSH GA hrat., 1985  (in Armenian). 

Nitsche F. Tak govoril Zaratustra, Azbuka, Azbuka-Attikus, 2022 (in Russian). 

Sovetskiy entsiklopedicheskiy slovar’, 3-ye isd.-M.:Sov.entsiklopediya, 1985 (in Russian). 

  



Հոգեբանություն 
                     

 

91 

 

 

 

ԻՆՏԵՐՆԵՏԱՅԻՆ ԿԱԽՎԱԾՈՒԹՅԱՆ ՁԵՎԱՎՈՐՄԱՆ 

ՄԱՍՆԱԳԻՏԱԿԱՆ ՆԱԽԱԴՐՅԱԼՆԵՐԻ ՀԱՄԵՄԱՏԱԿԱՆ 

ՎԵՐԼՈՒԾՈՒԹՅՈՒՆ 
 

ԼՈՒՍԻՆԵ ՂԱԶԱՐՅԱՆ*  
Երևանի պետական համալսարան 

 

Կյանքի կազմակերպման մշակույթը ընկալման համատեքստ է, ինչը մարդուն 

հնարավորություն է տալիս աշխարհը տեսնելու և քննելու իր ամբողջականության 

մեջ և նրա մի անկյունում կառուցելու գոյաբանական անվտանգության իր «ապաս-

տարանը»։ Բայց կյանքը հնարավորությունների փնտրտուքի մի անավարտ դրա-

մա է, որի ինչ-որ հանգույցում արմատական փոխակերպումներն ու հնարավոր ա-

պականումները համակեցության մշակութային համատեքստում կարող են մար-

դուն զրկել իր էմպիրիկ որպիսությունը բնութագրող այն գործոններից, որոնք 

նախկինում քիչ թե շատ ճշգրտությամբ ուրվագծում էին նրա կյանքի ներկան ու 

հեռանկարը, ինքնավարության չափն ու սահմանը։ Խնդիրն այն է, որ ընկալման 

յուրաքանչյուր համատեքստ ունի նաև իրեն բնորոշ մի շարք մշակութային «հի-

վանդություններ», որոնք ոչ միայն կարող են ներսից կազմաքանդել տվյալ դա-

րաշրջանի գոյաբանական «ապաստարանի» սոցիալական ու մարդաբանական 

հիմունքները, այլև մարդուն զրկել բնազանցական ու անդրանցական էությունից:  

 Այս իրողությունից ելնելով՝ հոդվածում արդի անհատապաշտական (ինքն իրեն 

կողմնորոշված) հասարակության գոյաբանական կարգը դիտարկվում է իբրև 

«միասին ծերանալու» ընդհանրական մշակութային համատեքստ չունեցող մի հա-

մակեցություն, որտեղ մարդու ինքնավար կեցության կորստի միտումներն այլևս 

մարդաբանական մասշտաբի մարտահրավերներ են և ակնհայտորեն խարխլում 

են կյանքը տեսանելի հորիզոնում ապրելու՝ մարդու գոյության երբեմնի հիմունք-

ները։ 
 

Բանալի բառեր – ինտերնետային կախվածություն, թվային առողջություն, սոցիալա-
կան ներգրավվածություն, թվային տեխնոլոգիաներ, մեդիագրագիտություն, սոցիալա-
կան մեկուսացում 
 

                                                 
* Լուսինե Ղազարյան – ԵՊՀ ընդհանուր հոգեբանության ամբիոնի հայցորդ 

Лусине Казарян – Соискатель кафедры общей психологии ЕГУ 

Lusine Ghazaryan – Applicant at the Chair of General Psychology YSU 

Էլ․ փոստ՝ lusine.ghazaryan@ysu.am http://orcid.org/0009-0008-3378-8005 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 01.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 12.09.2025 

Հաստատվել է՝ 24.10.2025 
© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն                        
2025, Vol. 16, No. 3(48), հոկտեմբեր, 91-101 

https://doi.org/10.46991/BYSU․E/2025․16․3․091 
 

http://orcid.org/0009-0008-3378-8005
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://orcid.org/0009-0008-3378-8005


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

92 

Խնդրի տեսական վերլուծություն: Քիմբերլի Յանգն առաջիններից էր, ով 

կիրառեց «կախվածություն» հասկացությունը ինտերնետի նկատմամբ՝ առա-

ջարկելով ինտերնետային կախվածության չափանիշների մի շրջանակ։ Նրա  

մշակած «Ինտերնետային կախվածության թեստը» («Internet Addiction Test») 

մինչ օրս համարվում է ինտերնետային կախվածությունն ախտորոշող կա-

րևոր գործիքներից մեկը։ Յանգը շեշտում է․ «Ինտերնետը դառնում է կախվա-

ծության օբյեկտ, երբ այն դադարում է ծառայել որպես գործիք և դառնում է 

նպատակ»1։ Բրիտանացի ճանաչված հոգեբան Մարկ Գրիֆիթսը, ով հայտնի է 

կախվածությունների հոգեբանական ասպեկտների վերաբերյալ իր ուսումնա-

սիրություններով, նկատում է, որ ինտերնետային կախվածության դեպքում 

առկա են ուժեղացված հաճույքի ակնկալիքներ, ինչպես նաև իրական խնդիր-

ներից խուսափելու հոգեբանական դրդապատճառներ112։ Վերջին տասնամյա-

կում իրականացված բազմաթիվ հետազոտություններ ցույց են տալիս, որ ին-

տերնետային կախվածությունը շատ բազմաձև է դրսևորվում՝ պայմանավոր-

ված մասնագիտական միջավայրով։ Փորձենք անդրադառնալ մասնագիտա-

կան մի քանի ոլորտների՝ հիմք ընդունելով մասնագիտական գործունեության 

բնույթը, առցանց ներգրավվածության ինտենսիվություն։ 

1. Առողջապահական ոլորտ։ Բժիշկներն ու բուժքույրերը հաճախ գործա-

ծում են թվային տեխնոլոգիաներ աշխատանքի նպատակով, սակայն օրվա 

մեծ մասն անցկացնելով առցանց միջավայրում՝ չեն կարողանում սահմանել 

աշխատանքային և անձնական կյանքի միջև սահմանը։ Արդյունքում դիտվում 

են ինտերնետային կախվածության, այրման սինդրոմի, դեպրեսիայի ու ան-

քնության դրսևորումներ3։ 

2. Կրթության ոլորտ։ Վերլուծությունը ցույց է տալիս, որ վերջին տարինե-

րին ուսուցիչների շրջանում նույնպես ինտերնետային կախվածության ռիսկը 

էապես աճել է՝ պայմանավորված կրթության մեջ տեխնոլոգիական նորարա-

րությունների պահանջարկի բարձրացմամբ։ Ինտերնետի չարաշահումը, աշ-

խատանքի ընթացում անկանոն օգտագործումը հաճախ հանգեցնում են սո-

ցիալական մեկուսացման, աշխատանքի հանդեպ մոտիվացիայի նվազման4։ 

3. ՏՏ և ինժեներական ոլորտներ։ Տեխնոլոգիական ոլորտում աշխատող 

մասնագետների շրջանում կախվածությունը հաճախ չի դիտարկվում որպես 

                                                 
1 Young, K. S. (1998). Caught in the Net: How to Recognize the Signs of Internet Addiction--and a 

Winning Strategy for Recovery. Wiley. 
2 Տե՛ս Griffiths, M. D. (2005). A “Components” Model of Addiction within a Biopsychosocial 

Framework. Journal of Substance Use, 10, 191-197. http://dx.doi.org/10.1080/14659890500114359 
3 Տե՛ս Kuss, D. J., & Lopez-Fernandez, O. (2020). Internet addiction and problematic internet use: A 

systematic review of clinical research. World Journal of Psychiatry, 10(1), 10–21։ 
4 Տե՛ս Demirci, K., Akgönül, M., &Akpinar, A. (2019). Relationship of smartphone use severity with 

sleep quality, depression, and anxiety in university students. Journal of Behavioral Addictions, 7(2), 

446–457. https://doi.org/10.1556/2006.7.2018.122 

http://dx.doi.org/10.1080/14659890500114359
https://doi.org/10.1556/2006.7.2018.122


Հոգեբանություն 
                     

 

93 

խնդիր, քանի որ թվային միջոցների օգտագործումը հիմնականում համընկ-

նում է աշխատանքի բովանդակության հետ։ Սակայն վերլուծությունները 

ցույց են տալիս, որ մասնագետների մի մասը ոչ աշխատանքային ժամերին 

նույնպես մեծ չափով օգտագործում է ինտերնետը՝ հավասարակշռելու հա-

մար սոցիալական և հուզական կարիքները5։ 

Հետազոտողներից շատերն այն կարծիքին են, որ ինտերնետային կախվա-

ծությունը պետք է դիտարկվի ոչ միայն որպես անհատական, այլև սոցիալ-

մշակութային երևույթ։ Թվային դարաշրջանի հասարակություններում աճում 

է սոցիալական մեկուսացման մակարդակը, և  մարդիկ հաճախ նախընտրում 

են վիրտուալ հաղորդակցումն իրականի փոխարեն։ Բազմաթիվ գիտական 

աղբյուրներում շեշտադրվում է, որ կախվածությունը կապված է նաև մրցակ-

ցության մշակույթի և ցանցային ներկայության պահանջի հետ։ Ինտերնետը 

դառնում է ինքնության կայունացման հարթակ, որում մարդը կառուցում է իր 

սոցիալական կերպարը՝ ընտրելով, խմբագրելով ու ներկայացնելով միայն 

ցանկալի կողմերը, ինչն առաջացնում է իրական և վիրտուալ անձի միջև ան-

համապատասխանություն, հանգեցնում ինքնության ճգնաժամի, ինքնար-

ժևորման կախվածության6։ Այս իրողություններին գալիս են հակազդելու բազ-

մաթիվ միջոցներ, որոնք նպատակաուղղված են մասնագիտական միջավայ-

րում ինտերնետային կախվածության կանխարգելմանն ու կառավարմանը։ 

Արդեն իսկ տարբեր կազմակերպություններ ներմուծում են թվային հիգիենա-

յի քաղաքականություն․ սահմանում են ինտերնետի օգտագործման ժամանա-

կի կարգավորումներ, իրականացնում են մեդիագրագիտության սեմինարներ։ 

Առաջ է քաշվում նաև աշխատավայրում հոգեբանների և սոցիալական աշխա-

տողների ներգրավման անհրաժեշտությունը՝ կախվածության հոգեսոցիալա-

կան հիմքերը վեր հանելու և աշխատակիցներին աջակցության ծրագրերում 

ընդգրկելու նպատակով7։ Մասնագիտական միջավայրերում ինտերնետային 

կախվածության դեմ պայքարը դիտարկվում է ոչ միայն անհատի վարքային 

փոփոխության մակարդակով, այլև համակարգային մոտեցումներով։ Հատ-

կապես կարևոր է կազմակերպությունների ներգրավվածությունը թվային ա-

                                                 
5 Տե՛ս Wartberg, L., & Lindenberg, K. (2022). Predictors of problematic internet use among adolescents: 

A longitudinal study. Computers in Human Behavior, 125, 106969. 

https://doi.org/10.1016/j.chb.2021.106969 
6 Տե՛ս Brand, M., Wegmann, E., Stark, R., Müller, A., Wölfling, K., Robbins, T. W., & Potenza, M. N. 

(2021). The Interaction of Person-Affect-Cognition-Execution (I-PACE) model for addictive behaviors: 

Update, generalization to addictive behaviors beyond internet-use disorders, and specification of the 

process character of addictive behaviors. Neuroscience & Biobehavioral Reviews, 104, 1–10. 

https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2019.06.032 
7 Տե՛ս Montag, C., Sindermann, C., & Becker, B. (2023). Digital detox: Concepts, benefits, and 

challenges for implementation. Current Opinion in Psychology, 51, 101603. 

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2023.101603 

https://doi.org/10.1016/j.chb.2021.106969
https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2019.06.032
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2023.101603


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

94 

ռողջության ապահովմանն ուղղված բազմաբաղադրիչ քաղաքականություն-

ների մշակման և կիրառման գործընթացում։ Թվային առողջությունը ժամա-

նակակից հասարակության հոգեբանական բարեկեցության նոր կատեգորիա 

է, որը ներառում է ինտերնետի օգտագործման վերահսկվող, նպատակային ու 

առողջ ձևեր։ Համաձայն Ամերիկայի հոգեբանական ասոցիացիայի՝ թվային ա-

ռողջությունը պետք է դիտարկել որպես մարդկանց կարողություն՝ օգտագոր-

ծելու թվային տեխնոլոգիաներն առանց հոգեկան ծանրաբեռնվածության, խան-

գարող սովորույթների կամ սոցիալական մեկուսացման8։ Իսկ մեդիագրագի-

տությունը՝ որպես կրթական, մշակութային և հաղորդակցական հմտություն, 

կարևոր գործիք է ինտերնետային կախվածության կանխարգելման համար։ 

Որպես գործնական լուծում՝ միջազգային փորձը ընդգծում է մեդիագրագի-

տության սեմինարների, գործնական աշխատարանների, հաղորդակցական 

մշակույթի դասընթացների անհրաժեշտությունը՝ ուղղված թվային ինքնագի-

տակցության բարձրացմանը։ Մասնագիտական ոլորտներում, որտեղ ինտեր-

նետի օգտագործումը աշխատանքի անբաժանելի մասն է, կանխարգելման 

ռազմավարությունները պետք է լինեն համապարփակ և շարունակական։ Տե-

սականորեն արդյունավետ են համարվում հետևյալ մոտեցումները. 

1. Թվային հիգիենայի քաղաքականություն, որը ներառում է աշխատան-

քային ժամերին սոցիալական ցանցերից օգտվելու սահմանափակում, տեխ-

նոլոգիական դադարների կիրառում։ 

2. Մշտադիտարկում և գնահատում՝ ինտերնետային կախվածության թես-

տավորումների պարբերական իրականացում՝ ապահովելով կանխատեսե-

լիություն և ռիսկերի վաղ բացահայտում։ 

3. Հոգեբանական աջակցության հասանելիություն՝ աշխատանքային մի-

ջավայրում հոգեբանի, սոցիալական աշխատողի կամ մենթորի ներկայութ-

յուն, ինչը կարևոր է անհատական ինքնագնահատման, սթրեսի նվազեցման և 

կախվածության կառավարման հմտությունների ձևավորման գործում9։ 

Պետք է նշել, որ ինտերնետային կախվածությունը չի ձևավորվում զուտ 

տեխնոլոգիական հագեցվածության այն աշխատանքային գործընթացում կամ 

կիրառելու պայմաններում։ Խնդիրը հաճախ պայմանավորված է խորքային հո-

գեսոցիալական կարիքներով՝ սթրեսի և իրական կյանքի խնդիրներից փա-

խուստի միտում, հաղորդակցության կարիք։ Հետևաբար, կանխարգելման և 

կառավարման ռազմավարությունները պետք է ուղղված լինեն ոչ միայն վար-

քային վերահսկմանը, այլև ներքին հուզական և սոցիալական ռեսուրսների 

զարգացմանը։ Այսպիսով, ինտերնետային կախվածությունը բազմաբնույթ և 

                                                 
8 https://www.apa.org/monitor/2011/03/internet 
9 Տե՛ս Montag, C., Sindermann, C., & Becker, B. (2023). Digital detox: Concepts, benefits, and 

challenges for implementation. Current Opinion in Psychology, 51, 101603. 

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2023.101603 

https://www.apa.org/monitor/2011/03/internet
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2023.101603


Հոգեբանություն 
                     

 

95 

համապարփակ հոգեսոցիալական խնդիր է, որի արդյունավետ հաղթահար-

ման հիմքում պետք է դրվի անհատական ինքնագիտակցության բարձրացումը՝ 

որպես ներքին ռեսուրս՝ համադրված մասնագիտական միջավայրի նպատա-

կային քաղաքական բարեփոխումների և արդիական մշակութային պատկերա-

ցումների հետ։ Մասնագիտական ասպեկտների ընդգրկումը, սկսած թվային 

հիգիենայից մինչև հոգեբանական աջակցության համակարգերի ներդրում, 

ստեղծում է կայուն բազա, որտեղ տեխնոլոգիական գործիքներն օգտագործվում 

են մարդու կենսագործունեությունն օպտիմալացնելու և աշխատանքային գոր-

ծընթացը կազմակերպելու համար։ Այս մոտեցումն է, որ ապահովում է աշխա-

տանքային միջավայրի առողջությունը, բարձրացնում անձնական և թիմային 

արդյունավետությունը, ինչպես նաև նպաստում թվային դարաշրջանի մար-

տահրավերների պայմաններում հոգեկան բարեկեցության պահպանմանը։ 

Կարևորվում են նաև ինտերնետային կախվածության վիճակագրական 

գնահատումը և մասնագիտական խմբերի շրջանում դրա ազդեցության գոր-

ծոնների վերլուծությունը։ Ներկայացվող գործնական հետազոտությունը 

նպատակ ունի լրացնելու գիտական ճանաչողության բացը՝ ուսումնասիրվող 

թեմայի շրջանակում տրամադրելով հստակ պատկեր և հիմք՝ հետագա կան-

խարգելիչ միջոցառումների մշակման համար։ 

Հետազոտության նպատակն է ուսումնասիրել ինտերնետային կախվա-

ծության մակարդակը և դրա դրսևորումները 30-50 տարեկան տարբեր մաս-

նագիտական խմբերի ներկայացուցիչների շրջանում։ 

Հետազոտության մեթոդներ: Կիրառվել են քանակական հետազոտության մե-

թոդներ՝ տվյալների հավաքագրման համար մշակվել է երկու հիմնական գործիք. 

1. Հարցաթերթիկ․ նախատեսված է ինտերնետի օգտագործման կախվա-
ծության մակարդակի օբյեկտիվ գնահատման համար։ Հարցաթերթիկների 
ձևակերպումն իրականացվել է միջազգային ստանդարտներին համապա-
տասխան՝ տվյալների հուսալիության և վավերականության ապահովման 
նպատակով։ 

2. Քիմբերլի Յանգի թեստ․ օգտագործվում է որպես ինտերնետի նկատ-
մամբ կախվածության որոշիչ մեթոդ՝ արձանագրելով հոգեբանական և վար-
քային չափանիշների աստիճանը։ 

Հետազոտության կազմակերպում և ընտրանքը։ Հետազոտության ընտ-

րանքը կազմել է 50 մասնակից, որոնց տարիքը 30-50 է՝ ընդգրկելով մասնագի-

տական տարբեր խմբեր՝ ուսուցիչներ, բուժաշխատողներ, ՏՏ ոլորտի մասնա-

գետներ։ Ընտրված են անձինք, ովքեր հիմնականում ակտիվ ինտերնետ օգ-

տագործողներ են, ինչը թույլ կտա վերլուծել մասնագիտական գործունեութ-

յան համատեքստում ինտերնետային կախվածության առանձնահատկութ-

յունները։ Հարցումն ու թեստավորումն անցկացվել են առցանց, որի ընթաց-

քում հարցվողները ստացել են մանրամասն հրահանգներ՝ հարցաթերթիկնե-

րը լրացնելու վերաբերյալ։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

96 

Հարցաթերթիկային հետազոտության արդյունքները տե՛ս ստորև։ 
Աղյուսակ 1 

Ընտրանքի ընդհանուր տվյալներ 
 

Սեռ  28 կին 

 22 տղամարդ 

Տարիք  Միջին տարիք՝ 39 

Մասնագիտություն 

 
 Ուսուցիչ՝ 16 

 Բժիշկ/բուժքույր՝ 18 

 ՏՏ մասնագետ՝ 16 

Աշխատանքային ստաժ (միջին՝ 11.6 տարի) 
 

 1–5 տարի՝ 8 

 6–15 տարի՝ 25 

 15 տարի՝ 17 

Օրվա ընթացքում ինտերնետի օգտագործում  Մինչև 2 ժամ՝ 5 

 2-4 ժամ՝ 14 

 4-6 ժամ՝ 18 

 6 ժամ և ավելի՝ 13 
 

Ընտրվել են տարբեր ոլորտներ ներկայացնող մասնագետներ՝ ուսուցիչներ, 

բուժաշխատողներ և ՏՏ ոլորտի աշխատակիցներ, ինչը հնարավորություն է 

տալիս համադրելու մասնագիտական գործունեության առանձնահատկութ-

յուններն ու դրանց հնարավոր ազդեցությունը ինտերնետի օգտագործման սո-

վորույթների վրա։ Ընտրանքի սեռային և տարիքային բաշխվածությունը հա-

վասարակշռված է, ինչը մեծացնում է տվյալների վերլուծության վստահե-

լիությունը։ Ուշագրավ է, որ մասնակիցների գերակշիռ մասն օրական ինտեր-

նետից օգտվում է չորս և ավելի ժամ, ինչը կարող է վկայել նաև հնարավոր 

կախվածության նախադրյալների մասին։  

Աղյուսակ 2 
Վարքային բնութագրիչներ (1–5 սանդղակ․  1՝ երբեք – 5՝ մշտապես) 

 

Հարց / ցուցիչ Միջին գնահատական 

Զգում եմ մեղավորություն ինտերնետում շատ 

ժամանակ անցկացնելիս 
3.9 

Աշխատանքային առաջադրանքներից շեղ-

վում եմ ինտերնետի պատճառով 
3.6 

Ստուգում եմ իմ էլ․  փոստը / սոց․  ցանցերը 

առանց անհրաժեշտության 
4.2 

Նյարդայնանում եմ, երբ ցանցը հասանելի չէ 3.8 

Ինտերնետը օգտագործում եմ սթրեսից ա-

զատվելու համար 
4.1 

 



Հոգեբանություն 
                     

 

97 

Աղյուսակում ներկայացված վարքային ցուցիչները վկայում են ինտերնե-

տային կախվածության բարձր ռիսկի մասին։ Ամենաբարձր միջին գնահատա-

կանները կապված են անընդհատ և անհարկի օգտագործման դրսևորումների 

հետ, հատկապես՝ էլ. փոստի և սոցիալական ցանցերի պարբերաբար ստուգ-

ման և սթրեսի հաղթահարման նպատակով ինտերնետի օգտագործման հետ։ 

Բավականին բարձր է նաև նյարդային արձագանքը ցանցի բացակայությանը։ 

Այս ամենը մատնանշում է, որ ինտերնետը ոչ միայն գործնական, այլև հուզա-

կան կախվածության աղբյուր է մասնակիցների մեծ մասի համար։ 

 Աղյուսակ 3 
Ինքնագնահատման ռուբրիկ 

  
Ինձ մոտ առկա է ինտերնետային կախվածություն. 
 

 Այո՝ 18 

 Հավանաբար՝ 22 

 Ոչ՝ 10 

Եղել են դեպքեր, երբ փորձել եմ սահմանափակել 
ինտերնետի օգտագործումը․ 

 Այո՝ 31 

 Ոչ՝ 19 

 

Ինքնագնահատման տվյալները վկայում են, որ մասնակիցների զգալի մա-

սը՝ 80%, փաստում է, որ ինքը ունի ինտերնետային կախվածություն կամ կաս-

կածում է դրա առկայության մասին։  62%-ը փորձել է սահմանափակել օգտա-

գործումը, ինչը հաստատում է, որ խնդիրը ոչ միայն գիտակցված է, այլ նաև 

փորձ է արվել վերահսկելու այն։ Այս հանգամանքը վկայում է կախվածության 

ձևավորման իրական վտանգի մասին։ 

Աղյուսակ 4 

Վերլուծություն ըստ մասնագիտական խմբերի  
 

Մասնագի-
տություն 

Ցուցիչ 

Ուսուցիչ-
ներ 

 

 Օգտագործման միջին տևողություն՝ 3.8 ժամ 

 Բարձր ինքնագիտակցություն կախվածության վերաբեր-
յալ (67%-ը նշել է՝ «հավանաբար» կամ «այո») 

ՏՏ մասնա-
գետներ 
 

 Օգտագործման միջին տևողություն՝ 6.1 ժամ 

 75%-ը նշում է, որ աշխատանքից հետո ևս օգտագործում է 
ինտերներտ 

 Ինքնագնահատական կախվածության վերաբերյալ՝  
65%-ը նշել է «ոչ» 

 Սթրեսի հաղթահարման համար ինտերնետի օգտագոր-
ծումը՝ 24% 

Բժիշկներ/ 
բուժքույրեր 
 

 Օգտագործման միջին տևողություն՝ 4.2 ժամ 

 Նյարդայնություն ցանցի բացակայության դեպքում՝ 62% 

 Հոգնածության և մասնագիտական այրման ֆոնին 58%-ը 
օգտագործում է ինտերնետ՝ հանգստանալու համար  

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

98 

Մասնագիտական խմբերի միջև դիտվում են ինտերնետի օգտագործման և 

կախվածության ընկալման տարբերություններ։ ՏՏ մասնագետները ամենա-

շատն են օգտագործում ինտերնետը (միջին՝ 6.1 ժամ), սակայն հիմնականում 

չեն փաստում իրենց կախվածության հանգամանքը, հնարավոր է՝ մասնագի-

տական գործունեության նորմալացման պատճառով։ Ուսուցիչները համեմա-

տաբար քիչ են օգտագործում, բայց ցուցաբերում են ամենաբարձր ինքնագի-

տակցություն կախվածության վերաբերյալ (67%)։ Բժիշկներն ու բուժքույրերը 

հիմնականում օգտագործում են ինտերնետը հոգնածությունից և սթրեսից վե-

րականգնվելու նպատակով։ Այս տվյալները վկայում են, որ մասնագիտական 

միջավայրը զգալի ազդեցություն ունի ինտերնետի օգտագործման պատճառ-

ների և կախվածության ինքնագնահատականի վրա։ Այսպիսով, այս հետազո-

տական թեստը ցույց է տալիս, որ ինտերնետային կախվածության հիմնական 

գործոններն են․ 

 Աշխատանքի բնույթի և անձնական կյանքի հավասարակշռության ան-

համապատասխանությունը՝ հատկապես ՏՏ և առողջապահական ոլորտում։ 

 Սթրեսի, հոգնածության ու անհանգստության պայմաններում ինտեր-

նետը վերածվում է խթանող միջոցի։ 

 Ինքնագնահատականը հաճախ չի համապատասխանում իրական 

վարքագծին․ մասնագետներից շատերը չեն ճանաչում կախվածությունը՝ այն 

վերագրելով իրենց աշխատանքի պահանջներին։ 

 Ուսուցիչները և բուժաշխատողները ավելի հաճախ են ընդունում կախ-

վածության առկայությունը՝ ի տարբերություն ՏՏ մասնագետների, ովքեր այն 

նորմալացնում են։ 

Քիմբերլի Յանգի «Internet Addiction Test» (IAT)  
Թեստը բաղկացած է 20 հարցից, որոնք գնահատվում են 1-ից մինչև 5 (1՝ 

երբեք, 5՝ միշտ) սանդղակով։ Ընդհանուր միավորը սահմանում է ինտերնետա-

յին կախվածության մակարդակը։ 
 

Աղյուսակ 5 
Քիմբերլի Յանգի թեստավորման բնութագրիչները 

 

20-49 միավոր կախվածություն առկա չէ 

50-79 միավոր միջին չափի կախվածություն 

80-100 միավոր խորը ինտերնետային կախվածություն 

 

Այս թեստի նկարագրությունը պայմանավորված է նրանով, որ դրա արդ-

յունքները առաջին անգամ են հրապարակվում հայերեն։ Նախօրոք իրակա-

նացվել է «IAT» թեստի երկկողմանի թարգմանություն փորձնական պիլոտա-

յին փորձագետների և ուսանողների մասնակցությամբ։ 

 



Հոգեբանություն 
                     

 

99 

Նկար 1 

IAT թեստի հետազոտության արդյունքները 

  

 

 

Աղյուսակ 6 

Մասնագիտական խմբերի համեմատական վերլուծություն 
 

Ուսուցիչներ 

 
 Միջին միավոր՝ 63 

 70%-ն ունի միջին կամ խորը կախվածության 

նշաններ 

ՏՏ մասնագետներ  Միջին միավոր՝ 72 

 60%-ն ունի միջին կամ խորը կախվածության 

նշաններ 

Բժիշկներ և  

բուժքույրեր 

 Միջին միավոր՝ 59 

 55%-ը միջին կախվածության գոտում են 

 

Քիմբերլի Յանգի թեստի արդյունքները հաստատում են, որ մասնակիցների 

մեծ մասը (50%) առնվազն միջին մակարդակի ինտերնետային կախվածութ-

յան նշաններ ունի, ինչը համընկնում է ավելի վաղ արված հարցաթերթիկային 

հետազոտության արդյունքներին։ 

 Միջին և խորը կախվածության հիմնական պատճառներն են՝ սթրեսի 

հաղթահարում, սոցիալական մեկուսացում և աշխատանքային ծանրաբեռն-

վածություն։ 

 ՏՏ մասնագետները ամենաբարձր միավորներն ունեն, ինչը ընդգծում է 

աշխատանքի և անձնական կյանքի սահմանի անհստակությունը։ 

Կախվածություն առկա չէ-30%

Միջին չափի կախվածություն-50%

Խորը ինտերնետային կախվածություն-
20%



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

100 

 Ուսուցիչների և առողջապահության ոլորտի մասնագետների շրջանում 

նկատվում է զգուշավոր վերաբերմունք կախվածության նկատմամբ, ինչը 

կարևոր է վաղ հայտնաբերման համար։ 

Այսպիսով, անհրաժեշտ է ուշադրություն դարձնել վաղ կանխարգելման, 

հոգեբանական աջակցման և թվային հիգիենայի խթանման ծրագրերին, որոնք 

պետք է հարմարեցվեն ըստ մասնագիտական խմբերի առանձնահատկութ-

յունների։ 

Եզրակացություն։ Քիմբերլի Յանգի ինտերնետային կախվածության թեստի 

և հարցաթերթիկային հետազոտության արդյունքները փոխկապակցված են և 

լրացնում են իրար՝ ստեղծելով մասնագիտական խմբերի ինտերնետային 

վարքագծի և հնարավոր կախվածության համակողմանի պատկերը։ Մասնա-

գիտությամբ պայմանավորված՝ գործնական պահանջներն ու սթրեսի մակար-

դակը զգալի ազդեցություն ունեն ինտերնետային օգտագործման չափի և 

բնույթի վրա։ Քիմբերլի Յանգի թեստի տվյալները ցույց են տալիս, որ 70% մաս-

նակիցներ առնվազն միջին կամ խորը մակարդակի ինտերնետային կախվա-

ծության նշաններ են ունենում, իսկ հարցաշարը բացահայտում է, որ աշխա-

տանքային և անձնական ժամային ռեսուրսը սահմանազատելու դժվարութ-

յունները, հուզական լարվածությունը մեղմելու կարիքը, ինչպես նաև թվային 

հաղորդակցության սոցիալական կարիքները խթանում են ինտերնետի ոչ հա-

վասարակշռված օգտագործումը։ Այս արդյունքները ընդգծում են կախվա-

ծության բազմակողմանի բնույթը՝ հոգեբանական, սոցիալական և մասնագի-

տական բաղադրիչներով։ Համապատասխանաբար, անհրաժեշտ է նպատա-

կային միջոցառումներ մշակել, որոնք կներառեն թվային հիգիենայի խթա-

նումը, սթրեսի կառավարումը, հուզական աջակցությունը և աշխատանքային 

ժամանակի արդյունավետ բաշխումը։ Այսպիսով, համակցված վերլուծությու-

նը վկայում է ինտերնետային կախվածության բարդության մասին և ընդգծում 

է կանխարգելման և միջամտության անհրաժեշտությունը մասնագիտական 

միջավայրերում։ 

 
ЛУСИНЕ КАЗАРЯН – Сравнительный анализ профессиональных предпосылок 

формирования интернет-зависимости. – В данной статье мы рассмотрели влияние про-

фессиональной деятельности на развитие интернет-зависимости на основе психо-

логических теорий и сравнительного анализа опроса и тестирования специалистов. В эпоху 

цифровых технологий использование интернета стало неотъемлемой частью нашей жизни, 

существенно изменив нашу работу, образование и социальную среду. Однако чрезмерное 

использование интернета может привести к интернет-зависимости, которая в настоящее 

время признана серьезной проблемой психологического и социального здоровья. Эта проб-

лема особенно актуальна в профессиональной среде, где эффективность и психическое 

благополучие сотрудников тесно связаны с цифровыми технологиями, постоянной онлайн-

доступностью, увеличением рабочего времени и снижением границ между личной и 

профессиональной жизнью. Также наблюдаются изменения в структуре мышления, 

эмоциональной устойчивости и способности к принятию решений в условиях перегрузки 

информацией.  



Հոգեբանություն 
                     

 

101 

Изучение интернет-зависимости в последние годы набирает обороты, однако специфика 

формирования зависимости в профессиональной среде и ее влияние на мотивацию, 

стрессоустойчивость, а также на коммуникативные навыки и способность к концентрации 

еще недостаточно изучены.  

Данная статья посвящена интернет-зависимости в различных профессиях и направлена на 

выявление ключевых факторов риска, зависящих от специфики трудовой деятельности. 

 

Ключевые слова։ интернет-зависимость, цифровое здоровье, социальная вовлеченность, 

цифровые технологии, медиаграмотность, социальная изоляция  

 

LUSINE GHAZARYAN – Comparative Analysis of Professional Characteristics of Internet 

Addiction Formation.– In this article, we examined the influence of professional activity on the 

development of Internet addiction based on psychological theories and a comparative analysis of 

surveys and testing of specialists. In the article, we examined the influence of the features of 

professional activity on the formation of Internet addiction based on comparative analysis and 

psychological theories. In the digital age, the use of the Internet has become an integral part of 

life, significantly changing our work, educational and social environment. At the same time, 

excessive Internet use leads to Internet addiction, which is currently considered an urgent 

problem of psychological and social health. This problem is especially relevant in the 

professional environment, where the work efficiency and mental health of employees are closely 

linked to digital technologies. The study of Internet addiction has been gaining momentum in 

recent years, but the specifics of addiction formation in the professional environment and its 

impact have not yet been studied deeply enough. The article is devoted to Internet addiction in 

various professions․ 

 

Key words։ Internet addiction, digital health, social engagement, digital technologies, media 

literacy, social isolation 
 

References 
Brand, M., Wegmann, E., Stark, R., Müller, A., Wölfling, K., Robbins, T. W., & Potenza, M. N. (2021). 

The Interaction of Person-Affect-Cognition-Execution (I-PACE) model for addictive behaviors: 

Update, generalization to addictive behaviors beyond internet-use disorders, and specification of the 

process character of addictive behaviors. Neuroscience & Biobehavioral Reviews, 104, 1–10. 

https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2019.06.032 

Demirci, K., Akgönül, M., &Akpinar, A. (2019). Relationship of smartphone use severity with sleep 

quality, depression, and anxiety in university students. Journal of Behavioral Addictions, 7(2), 

446–457. https://doi.org/10.1556/2006.7.2018.122 

Griffiths, M. D. (2005). A “Components” Model of Addiction within a Biopsychosocial Framework. 

Journal of Substance Use, 10, 191-197. http://dx.doi.org/10.1080/14659890500114359 

Kuss, D. J., & Lopez-Fernandez, O. (2020). Internet addiction and problematic internet use: A 

systematic review of clinical research. World Journal of Psychiatry, 10(1), 10–21. 

https://doi.org/10.5498/wjp.v10.i1.10 

Wartberg, L., & Lindenberg, K. (2022). Predictors of problematic internet use among adolescents: 

A longitudinal study. Computers in Human Behavior, 125, 106969. 

https://doi.org/10.1016/j.chb.2021.106969 
Young, K. S. (1998). Caught in the Net: How to Recognize the Signs of Internet Addiction--and a 

Winning Strategy for Recovery. Wiley. 

Montag, C., Sindermann, C., & Becker, B. (2023). Digital detox: Concepts, benefits, and challenges 

for implementation. Current Opinion in Psychology, 51, 101603. 

https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2023.101603 

https://www.apa.org/monitor/2011/03/internet  

https://doi.org/10.1016/j.neubiorev.2019.06.032
https://doi.org/10.1556/2006.7.2018.122
http://dx.doi.org/10.1080/14659890500114359
https://doi.org/10.5498/wjp.v10.i1.10
https://doi.org/10.1016/j.chb.2021.106969
https://doi.org/10.1016/j.copsyc.2023.101603
https://www.apa.org/monitor/2011/03/internet


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Փիլիսոփայություն, Հոգեբանություն 

 

 

102 

 

 

 

 

 

 

Խմբագրության հասցեն՝ Երևան,  Խ․ Աբովյան փող., 52ա 

Адрес редакции: Ереван, yл. Абовяна 52а 

Address: 52a, Kh. Abovyan str., Yerevan 

 

Կայք՝ journals.ysu.am 

Էլ. փոստ՝ ephbanber@ysu.am 
 

 

 

Հրատարակչական խմբագիր և 

թողարկման պատասխանատու 

Արմեն Հովակիմյան 

Издательский редактор и ответ-

ственный выпуска 

Армен Овакимян 

Publishing Editor and Issued by Armen Hovakimyan 

  

Վերստուգող սրբագրիչ՝ Գայանե Գրիգորյան 

Контрольный корректор Гаяне Григорян 

Proofreader Gayane Grigoryan 

  

Տեխնիկական խմբագիր՝ Աննա Մկրտչյան 

Технический редактор: Анна Мкртчян 

Technical Editor: Anna Mkrtchyan 
 

 

 

 

 

 

Ստորագրված է տպագրության 27. 10. 2025: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


