
Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

6 

   
 
   

 

ԲԱՆԱՍԻՐԱԿԱՆ ՀԱՐՑԱԴՐՈՒՄՆԵՐԸ ՏԱՍՍՈՅԻ 

«ԱԶԱՏԱԳՐՎԱԾ ԵՐՈՒՍԱՂԵՄ» ՊՈԵՄԻ 

ԹԱՐԳՄԱՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ՀԱՄԱՏԵՔՍՏՈՒՄ 
 

ԱՇԽԵՆ ՋՐԲԱՇՅԱՆ , ԱՇՈՏ ՄԿՐՅԱՆ  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Հոդվածում քննվում է 1910-ական թթ. սկզբներին Տորկվատո Տասսոյի «Ազատա-

գրված Երուսաղեմ» պոեմի՝ Մխիթարյանների (Արսեն Ղազիկյանի և Աթանաս Տի-

րոյանի) կատարած և գրեթե միաժամանակ տպագրած աշխարհաբար երկու 

թարգմանությունների առնչությամբ ծագած տաղագիտական և թարգմանաբանա-

կան բանավեճը։ Սկզբնապես այն ծավալվում էր տաղաչափական ձևի ընտրութ-

յան շուրջ, քանի որ Ղազիկյանն իր թարգմանությունը կատարել էր հայկական 

վանկային ոտանավորի 11-վանկանի չափով, իսկ Տիրոյանը՝ դեռևս XIX դարակե-

սից լայնորեն կիրառվող «հայկական չափով»։ Մխիթարյան երկու թարգմանիչնե-

րի միջև ծավալված այս վեճը լուծելու և խելամիտ եզրակացության հանգելու հա-

մար խնդրին մասնակից է դառնում մեկ այլ նշանավոր բանասեր՝ Հրանտ Նազար-

յանցը, որը նամակ է հղում Արսեն Ղազիկյանին և խնդրում շարադրել իր տեսա-

կետները, ապա ստանալով շատ հանգամանալից և ծավալուն պատասխան՝ որո-

շում է ամբողջովին հրապարակել այն՝ հույս ունենալով, որ հայ բանասիրական 

միտքը «շահեկան ու հետաքրքրաշարժ» շատ բան կգտնի այնտեղ։ Նազարյանցը 

դրանով ցանկանում էր շատերի ուշադրությունը հրավիրել թարգմանաբանական 

                                                 
 Աշխեն Ջրբաշյան – բանասիրական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ հայ գրականության 

պատմության և գրականության տեսության ամբիոնի դոցենտ  

Ашхен Джрбашян – кандидат филологических наук, доцент кафедры истории армянской 

литературы и теории литературы ЕГУ  

Ashkhen Jrbashyan – PhD in Philology, Associate Professor at YSU Chair of History of Armenian 

Literature and Literary Theory  

Էլ. փոստ՝ ashjrbashyan@ysu.am  https://orcid.org/0000-0002-7493-352X 

Աշոտ Մկրյան – ԵՊՀ հայ գրականության պատմության և գրականության տեսության ամբիոնի 

ասպիրանտ, ԵՊԿ հումանիտար գիտությունների ամբիոնի դասախոս  

Ашот Мкрян – аспирант кафедры истории армянской литературы и теории литературы ЕГУ, 

преподаватель кафедры гуманитарных наук ЕГК 

Ashot Mkryan – PhD Student at YSU Chair of History of Armenian Literature and Literary Theory, 

Lecturer at YSC Chair of Humanities 

Էլ. փոստ՝ ashot.mkryan@ysu.am  https://orcid.org/0009-0007-8881-1818 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCom-

mercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 03.04.2025 

Գրախոսվել է՝ 09.04.2025 

Հաստատվել է՝ 02.06.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 2 (47), հունիս, 6-17 

https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.2.006  
 

mailto:ashjrbashyan@ysu.am
mailto:ashot.mkryan@ysu.am
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://orcid.org/0000-0002-7493-352X
https://orcid.org/0009-0007-8881-1818


Գրականագիտություն 
                     

 

7 

կարևորագույն խնդիրների վրա, մանավանդ որ գեղարվեստական չափածոյի 

թարգմանության գործն այդ ժամանակ լայնորեն ծավալվում էր ոչ միայն Մխի-

թարյան միաբանության շրջանակներում, այլև դրա սահմաններից դուրս։ Ղազիկ-

յանի վերլուծություններն արժեքավոր են որպես համակարգված փորձ՝ վեր հա-

նելու թարգմանական գործընթացի առանձնահատկություններն ու թարգմանչա-

կան սխալների պատճառները։ Այս տեսանկյունից նրա դիտարկումները համա-

հունչ են XX դարի երկրորդ կեսի թարգմանության տեսության նշանավոր ներկա-

յացուցիչների՝ Փիթեր Նյումարկի, Ջոն Քեթֆորդի, Իրժի Լևիի և այլոց մոտեցում-

ներին։ 

 

Բանալի բառեր – Տորկվատո Տասսո, Արսեն Ղազիկյան, Աթանաս Տիրոյան, Հրանտ 
Նազարյանց, «Ազատագրված Երուսաղեմ», թարգմանություն, վանկական ոտանավոր, 
«հայկական չափ», թարգմանական համարժեքություն, թարգմանական սխալ, թարգ-
մանական անճշտություն  

  
Ներածություն 

1911–1912 թթ. Վենետիկի Սուրբ Ղազար կղզու տպարանում մեկը մյուսի 

հետևից լույս են տեսնում XVI դարի իտալական վերածննդի նշանավոր բա-

նաստեղծ Տորկվատո Տասսոյի «Ազատագրված Երուսաղեմ» պոեմի արևմտա-

հայ աշխարհաբար երկու թարգմանությունները։ Առաջինը Արսեն Ղազիկյանի 

թարգմանությունն է՝ «Երուսաղէմ ազատեալ» վերնագրով, մյուսը՝ Աթանաս 

Տիրոյանինը՝ «Ազատումն Երուսաղեմի»։ Երկու թարգմանիչներն էլ Վենետիկի 

Մխիթարյան միաբանության անդամներ էին։ Ղազիկյանը թեև տարիքով փոքր 

էր Տիրոյանից, սակայն այդ շրջանում արդեն հայտնի և շատերի բարձր գնա-

հատականին արժանացած թարգմանիչ էր. հատկապես մեծ ճանաչում ունեին 

Հոմերոսի «Իլիական»-ի (1911) և Վերգիլիոսի «Էնեական»-ի (1910) նրա աշ-

խարհաբար թարգմանությունները։  

Այս երկու թարգմանությունների հրատարակումը առիթ է դառնում նաև 

լեզվաբանական ու թարգմանաբանական մի բանավեճի, որը լավագույնս ար-

տահայտում է այդ տարիներին Մխիթարյանների շրջանում ձևավորվող նոր 

մտայնությունները, գրաբարի և աշխարհաբարի բնականոն պայքարը, ինչպես 

նաև հին ու նոր տաղաչափական սկզբունքների և պատկերացումների բնույ-

թը։ Ուրվագծվում է մի ներքին մրցակցություն և պայքար այս երկու թարգմա-

նիչների միջև, թե ում գործն է ավելի արժեքավոր ու բնագրին հարազատ, ում 

թարգմանությունն է ավելի գեղեցիկ հնչում և համապատասխանում իտալա-

կան չափին, որ տարբերակն է լավագույնս հաղորդում բնագրի ընդհանուր ո-

գին ու գաղափարը, և այս համատեքստում արտահայտվում են հետաքրքիր 

դիտարկումներ ու համոզումներ։ 

Բանասիրական այլևայլ խնդիրներից բացի՝ բանավեճը ծավալվում էր 

հատկապես տաղաչափական ձևի ընտրության շուրջ, քանի որ Ղազիկյանն իր 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

8 

թարգմանությունը կատարել էր հայկական վանկային ոտանավորի 11-վան-

կանի չափով՝ 4–4–3 կառուցվածքով, իսկ Տիրոյանը՝ դեռևս Բագրատունու 

հռչակած և շատ բանաստեղծների կիրառած «հայկական չափով»։ 

1911 թ. իր թարգմանությանը կցած «Երկու խօսք»-ում Արսեն Ղազիկյանն 

անդրադառնում է հենց այդ խնդրին՝ տաղաչափական ձևի ընտրությանը՝ հի-

շեցնելով, որ դեռ 1908-ին «Բազմավէպ»-ի համարներից մեկում տպագրելով 

«Էնեական»-ի թարգմանությունից մի հատված՝ խոստացել էր հանգամանալից 

անդրադառնալ այն հարցին, թե ինչու է «հայկական չափից» հրաժարվել հօ-

գուտ 11-վանկանիի։ Ընդ որում, հարկ է նշել, որ այդ տողաչափն իրոք Ղազիկ-

յանի աշխարհաբար թարգմանությունների նախընտրելի ձևն էր. դրանով էր 

նա թարգմանել ոչ միայն հին հունական և հռոմեական գրականության դասա-

կաններին՝ Հոմերոսին ու Վերգիլիոսին, այլև միջնադարյան եվրոպացի բա-

նաստեղծների մի շարք երկեր, այդ թվում՝ Տասսոյի նշանավոր պոեմը. այդ չա-

փը նա հետագայում նույնպես կիրառել է իր թարգմանություններում։  

Արսեն Ղազիկյանի համոզմամբ՝ այնպես, ինչպես միջնադարում եվրոպա-

ցիները հրաժարվել են անտիկ պոեզիայի վեցոտնյա չափից՝ հեկզամետրից, և 

սկսել գործածել 11-վանկանի անհանգ տողաչափը, այդպես էլ մենք պետք է 

հրաժարվենք գրաբարով ստեղծված երկերի դյուցազնական չափերից և որ-

դեգրենք այնպիսի նոր ձևեր, որոնք առավել բնորոշ են աշխարհաբարին։ «Հայ-

կական չափը ապրեր է կեանք մը գրաբարի մէջ,– գրում է նա,– ինչպէս ապրեր 

է Յունական եւ Լատինական «վեցոտանի»ն. բայց ո՛չ արդի Յոյները եւ ո՛չ Ի-

տալացիները «վեցոտանի»ն չեն գործածեր...»1։ Ղազիկյանը նաև օրինակներ է 

բերում, թե ինչպես լատիներենից կամ հին հունարենից կատարված իտալե-

րեն թարգմանությունները XVIII–XIX դդ. կատարվել են 11-վանկանի անհանգ 

չափով, որն իտալերենում կոչվում է verso sciolto և իր հերթին համարժեք է մեր 

11-վանկանիին։ Համեմատելով իր և Տիրոյանի գրեթե միաժամանակ տպա-

գրված թարգմանությունները՝ Ղազիկյանը գրում է. «Ես նախ երկար քննու-

թիւններ կատարեցի երկու չափին ալ, համեմատելով երկուքին ալ տուած ար-

դիւնքները. ինծի մետասանոտնեանը լաւագոյն թուեցաւ....»2։ Եվ իբրև ապա-

ցույց իր խոսքի՝ բերում է երկու թարգմանություններից համապատասխան օ-

րինակներ՝ ցույց տալով իր թարգմանության առավելությունները։ 

Աթանաս Տիրոյանն իր հերթին «Ազատումն Երուսաղեմի» թարգմանության 

առաջաբանում («Յառաջաբան թարգմանչին») նշում է իր ընտրած տաղաչա-

փական ձևի առավելությունը Ղազիկյանի 11-վանկանիի նկատմամբ՝ գրելով. 

«Հայերենի համար իբր յարմարաւոր և պատշաճագոյն չափ ընտրեր եմ՝ դիւ-

ցազներգական յատուկ չափը, որ է բուն հայկական կոչուած քառանդամ չափը, 

                                                 
1 Դորկուատոյ, Դ. (1911): Երուսաղէմ ազատեալ (թարգմանեց Հ. Արսէն Ղազարոս Ղազիկեան 

Մխիթարեանց): Վենետիկ – Սուրբ Ղազար. Մխիթարեան տպագրութիւն, էջ ԺԶ։ 
2 Նույն տեղում, էջ ԺԷ։  



Գրականագիտություն 
                     

 

9 

որ.... ճշդագույն կը համապատասխանէ իտալական դիւցազնական կամ մե-

տասանավանկ չափին, որով գրած է Տասսոյ իրեն դիւցազներգութիւնը, վասն 

զի այս հայկական չափով՝ կարելի է բնագրին ամբողջութիւնն ու շնորհքը պա-

հել՝ առանց յաւելումներու կամ յապաւումներու։ Իբր շոշափելի ապացոյց ը-

սածիս՝ կրնայ ծառայել ներկայ թարգմանութիւնս, որ տող առ տող կը հետեւի 

իտալական բնագրին....»3։ 

Մխիթարյան երկու բանասերների միջև ծավալված այս վեճը լուծելու և խե-

լամիտ եզրահանգում անելու համար խնդրին ակամա մասնակից է դառնում 

մեկ այլ նշանավոր բանասեր՝ Հրանտ Նազարյանցը, որը Կ.Պոլսում ոչ միայն 

ճանաչված խմբագիր և գրական քննադատ էր, այլև հայերեն, իտալերեն ու 

ֆրանսերեն բանաստեղծությունների հեղինակ՝ քաջ ծանոթ այդ լեզուներում 

առկա տաղաչափական խնդիրների նրբություններին։ Եվ ահա Նազարյանցը, 

փորձելով աշխուժացնել բանասիրական մի շատ կարևոր քննարկում և այն 

ներկայացնել հանրությանը, նամակ է հղում Արսեն Ղազիկյանին «իմանալու 

համար թէ ի՛նչ էր իր հայեացքը մետասանոտեան չափին եւ Հայկականին՝ յա-

րակից մանրամասունքով», և, ինչպես ինքն է նշում, ստանում է իր փափագա-

ծից «աւելի ստուար պատասխան մը», որն ամբողջությամբ հրատարակելու 

ցանկությունը չի կարողանում հաղթահարել «այն միակ մտածումով որ հայ 

բանասիրութիւնը պիտի գտնէր անոր մէջ շատ մը դրուագներ շահեկան ու հե-

տաքրքրաշարժ»4։  

Իսկապես, վեճը զուտ բանասիրական էր և արդեն երկար տարիներ զբա-

ղեցնում էր շատերի միտքը. խոսքը «հայկական չափ» կոչվող բանաստեղծա-

կան ձևի մասին է, դրա կիրառությանը տարբեր ժանրերում, նպատակահար-

մարությանը գրաբարում և աշխարհաբարում։ Սկսած 1847 թվականից, երբ 

Արսեն Բագրատունին ներկայացնում է քառանդամ «հայկական չափի» վերա-

բերյալ իր պատկերացումները և շուրջ երկու տասնամյակի ընթացքում դրա-

նով ստեղծում գրական ու թարգմանական հարուստ ժառանգություն («Հայկ 

դիւցազն» պոեմը, Վիրգիլիոսի, Հոմերոսի, Միլթոնի, Սոֆոկլեսի, Ռասինի, Վոլ-

տերի երկերի թարգմանությունները և այլ գործեր), «հայկական չափը» դառ-

նում է գրաբարով ստեղծագործող շատ բանաստեղծների և թարգմանիչների 

նախընտրած տաղաչափական ձևը։ Շատերը նաև փորձում էին տեսականո-

րեն հիմնավորել, որ այդ չափը լիովին համարժեք է հին հունական և հռոմեա-

կան հեկզամետրին5։  

                                                 
3 Տորկուատոյ, Տ. (1912): Ազատումն Երուսաղեմի (թարգմանեց աշխարհաբար հայկական չափով 

Հ. Աթանաս վ. Տիրոյեան Մխիթարեան ուխտէն): Վենետիկ. տպարան Սուրբ Ղազարու, էջ Է։  
4 Նազարեանց, Հ. (1912): Դասսօ եւ իր հայ թարգմանիչները. Հ. Արսէն Ղազիկեանի նամակը առ 

Հրանտ Նազարեանց (նախամուտ Հրանտ Նազարեանցէ): Կ.Պոլիս. տպագրութիւն Օ. Արզուման, էջ 

5։ Այս գրքից հետագա բոլոր մեջբերումների էջերը կտրվեն տեքստում՝ փակագծերի մեջ։ 
5 Այս մասին ավելի մանրամասն տե՛ս Ջրբաշյան, Ա. (2022): Տաղաչափության հարցեր: Եր., 

«Արմավ» հրատարակչություն, էջ 65–88։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

10 

«Հայկական չափի» նկատմամբ վերաբերմունքն էական փոփոխություննե-

րի է ենթարկվում 1890-ականներից, երբ տաղաչափական այդ ձևով սկսում են 

նաև աշխարհաբար թարգմանություններ կատարել։ Մասնավորապես, մա-

մուլում սուր քննադատության է արժանանում Շեքսպիրի «Մակբեթ» ողբեր-

գության աշխարհաբար թարգմանությունը (1892), որը կատարել էր Ստեփա-

նոս Մալխասյանցը կրկին «հայկական չափով»։ «Արարատ» ամսագրի 1895 թ. 

Գ համարում տպագրած «Մի քանի խօսք մեր աշխարհաբարի տաղաչափու-

թեան մասին» հոդվածում բանաստեղծ Հովհաննես Հովհաննիսյանը, ի թիվս 

այլ հարցերի, անդրադառնում է նաև Մալխասյանցի թարգմանությանը՝ եզրա-

կացնելով, որ հայկական չափը հեշտ չէ գործադրել գրական նոր լեզվով. «....որ-

քան որ դա յարմար է գրաբարին, նոյնքան էլ դժուար գործադրելի է աշխար-

հաբարում, մանաւանդ ռուսահայոցս գրականական լեզուում, ուր ամէն քայ-

լափոխում հեղինակը ստիպուած պիտի լինի մեղանչելու շեշտի պայմանի 

դէմ....»6։  

Եվ ահա շուրջ երկու տասնամյակ անց այս վեճը դեռ մնում էր արդիական, 

և հարկ կար այն թարմացնելու, քանի որ «հայկական չափը» շատերի համար 

դեռևս միակ ընդունելի ձևն էր համարվում դյուցազնական երկերի թարգմա-

նություններում։ Այդ կարծիքին չէր, սակայն, Հրանտ Նազարյանցը և, հրապա-

րակելով Ղազիկյանի ծավալուն նամակը, նա կարծես փորձում էր մեկընդ-

միշտ լուծում տալ այս խնդրին։  

Նախ, Նազարյանցը «Դասսօ եւ իր հայ թարգմանիչները» հրատարակութ-

յանը կցած «Մուտք»-ում նշում է թարգմանչի համար կարևոր առանձնահատ-

կություններ՝ մինչև թարգմանելը խորապես ճանաչել բնագրի հեղինակին, խո-

րամուխ լինել նրա ոգու, լեզվի, գեղարվեստական առանձնահատկություննե-

րի մեջ և հոգ տանել, «որ լեզուն ըլլար անայլայլ ցոլացումը բնագրին և պահէր 

ջինջ ու վճիտ ներդաշնակութիւնը մեր Աշխարհաբարին» (4)։ Համեմատելով 

երկու թարգմանությունները՝ նա արտահայտում է իր անթաքույց հիացմունքը 

Ղազիկյանի «Երուսաղէմ ազատեալ»-ով և դժգոհում Տիրոյանի թարգմանութ-

յունից, որին, նրա բնորոշմամբ, «պակսած է ամէն բանէ առաջ տիրացումը ի-

տալերէն լեզուի» (4), և որում կան «բազմաթիւ աղաղակող անճշդութիւններ ու 

սայթաքումներ» (5)։ Նազարյանցի եզրակացությունը հետևյալն է. «Գեղար-

ուեստական այդ շքեղ հատորը մե՛ղք որ այսպէս խոտոր կը համեմատէր իր 

պարունակութեանը հետ» (5)։ 

Միևնույն ժամանակ, Ղազիկյանի թարգմանությանը և ընդհանրապես նրա 

կատարած գործին Նազարյանցը տալիս է շատ բարձր գնահատական՝ գրելով. 

«Յանդուգն քայլ մըն էր արդարեւ զոր Ս. Ղազարու իր մենակեացի խորշին մէջ 

տքնող վարդապետ մը, ինքնզինքը գրաբարի լուծեն մէկէն ի մէկ թոթափած՝ 

                                                 
6 Յովհաննիսեան, Յ. (1895): Մի քանի խօսք մեր աշխարհաբարի տաղաչափութեան մասին: 

«Արարատ» ամսագիր, hամար Գ, էջ 86։ 



Գրականագիտություն 
                     

 

11 

սկսաւ հայացընել եւ լոյս ընծայել եւրոպական գլուխ-գործոցներ որոնցմէ շա-

տերուն գրաբար թարգմանութիւնները ատենօք մեր ժամանակակիցները հա-

զիւ բաղդը ունեցած էին կարդալու....։ Եվ եթէ շատերուս համար գրաբարը,– 

այլեւս դադրած գոյութեան իրաւունք ունենալէ,– նկատուէր իր կրակութենէն 

շիջուցուած ածուխ մը, ապահովաբար այդ ածուխէ՛ն էր որ Հ. Ղազիկեան գե-

ղագիտական հրաշալի տարրալուծութեամբ մը կերպարանեց ադամանդա-

ցումը քերթողական չափաբերուած Աշխարհաբարին....» (3–4)։  

Առանձին գրքույկով ամբողջությամբ տպագրելով Ղազիկյանի՝ իրեն ուղ-

ղած նամակը, ավելի ճիշտ կլինի ասել՝ բանասիրական քննությունը՝ Նազար-

յանցը շատերի ուշադրությունն է հրավիրում թարգմանաբանական կարևո-

րագույն խնդիրների վրա, մանավանդ եթե հաշվի առնենք, որ գեղարվեստա-

կան չափածոյի թարգմանության գործն այդ շրջանում լայնորեն ծավալվում էր 

ոչ միայն Մխիթարյան միաբանության շրջանակներում, այլև դրա սահմաննե-

րից դուրս, և հայ ընթերցողի սեղանին համարժեք թարգմանություններ դնելն 

այդ ժամանակ խիստ արդիական խնդիր էր։ 

 

Տաղաչափության խնդիրները Արսեն Ղազիկյանի նամակում 

Հղում անելով նախորդ տարի հրատարակված իր թարգմանության «Երկու 

խօսք»-ին և ապա դրանում արտահայտված տեսակետների վերաբերյալ Տիրո-

յանի հակադարձումներին՝ Ղազիկյանը փորձում է ավելի հիմնավոր ներկա-

յացնել այն դրույթները, որոնք արդեն իսկ շարադրել էր իր նախաբանում։ 

Նախ՝ նա կտրականապես մերժում է «հայկական չափի» և իտալական 11-

վանկանիի հարազատությունը, որը Տիրոյանի հիմնական կռվանն էր։ Այնինչ, 

Ղազիկյանի խորին համոզմամբ, «հայկական չափը», որ գրաբարում լիովին 

համապատասխան էր հին հունական և լատինական հեկզամետրին (վեցոտն-

յա չափին), չի կարող պիտանի լինել նոր լեզուներից կատարված թարգմա-

նությունների համար, քանի որ իրենց բնույթով դրանք հակադիր են։ Նա ան-

գամ վկայակոչում է Մխիթարյան ավագ սերնդի ներկայացուցիչներին՝ գրելով. 

«Մեր ծերունիներէն լսած եմ, որ իրենց խնդրանքին վրայ՝ Բագրատունին ձեռք 

առեր է Տանդէն թարգմանելու. երկար քննութիւններ է կատարեր, եւ հուսկ ը-

սեր է. Անկարելի է հայկական չափով թարգմանել....» (9), և անգամ Բագրա-

տունին, որ մշակել էր այդ չափի կարևորագույն սկզբունքները, Դանտեի 

«Դժոխք»-ի արձանագիրը թարգմանել է 11-վանկանիով, ճիշտ է, մի փոքր այլ՝ 

3–4–4 կառուցվածքով։ Իսկ XVIII դարի իտալացի դրամատուրգ Վիտորիո Ալ-

ֆիերիի պիեսներից մեկը Բագրատունին թարգմանել է արդեն 11 (4–4–3) չա-

փով, քանի որ դրանք գրված են իտալական, այսպես կոչված, verso sciolto-ով՝ 

անհանգ 11-վանկանիով։ 

Ընդհանուր առմամբ Ղազիկյանը «հայկական չափին» ժխտողաբար չի վե-

րաբերվում՝ մանավանդ հաշվի առնելով Բագրատունու անառարկելի հեղի-



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

12 

նակությունը և դրանով ստեղծված բավականին պատկառելի գրաբար ժա-

ռանգությունը։ Նա նաև այն համոզումն ունի, որ վարպետորեն կիրառված 

ցանկացած չափ կարող է իսկապես գեղեցիկ ու ներդաշնակ հնչել։ Եվ եթե 

Բագրատունին կիրառում է «հայկական չափը», օրինակ, Միլթոնի «Դրախտ 

կորուսյալ»-ը անգլերենից թարգմանելիս, ապա նրա քերթվածքները «միշտ 

վարպետի նուրբ վրձինով են, և ոչ սկսնակի աւելի կոթով....» (13)։ 

Տիրոյանի այն պնդումը, թե մեր «հայկական չափով» հնարավոր է թարգմա-

նել իտալական 11-վանկանին՝ առանց հավելումների կամ կրճատումների, 

Ղազիկյանը փորձում է հերքել հենց նրա թարգմանությունից բերած տարբեր 

օրինակներով՝ ցույց տալով, թե որքան ավելորդ հավելումներ են կատարվել 

այդ տողաչափի մեջ միտքը տեղավորելու համար։ Սակայն միևնույն ժամա-

նակ նա հավելում է, որ վատ թարգմանության մեղքը միայն «հայկական չա-

փինը» չէ. «....բայց և այնպէս նոյն հայկական չափով կարելի էր հազա՛ր անգամ 

աւելի գեղեցիկ տողեր հիւսել. կը բաւէր միայն ունենալ քիչ մը արուեստ, ճա-

շակ և հմտութիւն հայերէն և իտալերէն լեզուներուն» (20)։  

Տիրոյանի մյուս մեղադրանքը, թե իբր Ղազիկյանը հետևել է միայն տողե-

րում վանկերի թվի հավասարությանը՝ անտեսելով շեշտերը, և դրանով իսկ չի 

պահպանել նմանությունը իտալական շեշտավոր ոտանավորին, հերքվում են 

Ղազիկյանի բերած բազմաթիվ օրինակներով, որտեղ ցույց է տալիս, թե ինչ-

պես իր բոլոր տողերում առկա են կանոնավոր շեշտեր անդամների վերջում, 

այսինքն՝ 4-րդ, 8-րդ և 11-րդ վանկերի վրա։ Մյուս կողմից, այն պնդումը, թե 

Ղազիկյանի գործածած չափը լայնորեն կիրառել են նաև միջնադարում, մաս-

նավորապես՝ Շնորհալին, Մագիստրոսը, Երզնկացին, նույնպես անընդունելի 

է թարգմանչի համար, քանի որ նրանք գործածել են բացառապես քառավանկ 

անդամներով (8-վանկանի, 12-վանկանի) տողեր կամ այնպիսի չափեր, որոնք 

XIX–XX դդ. արդեն կիրառելի չեն եղել։ 

Անվերապահորեն պաշտպանելով իր ընտրած տաղաչափական ձևը և 

ցույց տալով դրա նպատակահարմարությունը իտալական դյուցազնական 

պոեզիան թարգմանելիս՝ Ղազիկյանը գրում է. ««Երկու խօսքիս» մէջ ըսած էի. 

հիմա աւելի համարձակ կերպով կրնամ ըսել թէ նոր զգեստի վրայ հին կարկ-

տան կարելի չէ ձգել» (26)։ Անշուշտ, «նոր զգեստը» Ղազիկյանի համար աշ-

խարհաբար լեզուն էր, իսկ «հին կարկատանը»՝ «հայկական չափը», որը հա-

ջողությամբ կիրառվում էր գրաբարում։ Այնինչ Տիրոյանն այն խորին համո-

զումն ուներ, որ լեզվի հին կամ նոր լինելը կապված չէ տաղաչափական ձևի 

ընտրության հետ, քանի որ «չափ կամ տաղաչափութիւն ըսուածն ալ ուրիշ 

բան չէ քան եթէ ներդաշնակութիւն» (26)։ Սակայն Ղազիկյանն այդ տեսակե-

տը ժխտում է հիմնավոր փաստարկներով. «....բայց այդ ներդաշնակութիւնը 

ի՞նչպէս պիտի ծնանի. անշուշտ այս ինչ կամ այն ինչ չափով. արդ, ինչո՞ւ ար-

դի ազգերը չեն ընդունած հին չափական վեցոտանին. որովհետեւ այդ չափով 

ներդաշնակութիւն յառաջ չէր գար իրենց նոր լեզուին մէջ. ինչո՞ւ համար 



Գրականագիտություն 
                     

 

13 

կ’ըսեմ ես՝ թէ հայկական չափը մեր աշխարհաբարին վրայ հին կարկտան 

մըն է. որովհետեւ հայկական չափը ինչ ներդաշնակութիւն որ կը ծնուցանէր 

գրաբարին մէջ՝ նոյնը չի ծնուցանէր աշխարհաբարին մէջ» (27)։ Իսկ որո՞նք 

են մեր հին և նոր լեզուների այն էական տարբերությունները, որոնցով պայ-

մանավորված են նաև դրանց տաղաչափական առանձնահատկությունները. 

այս հարցին նույնպես թարգմանիչը փորձում է տալ սպառիչ պատասխան. 

«....հայկական չափը գրաբարի մէջ գեղեցիկ է...., որովհետեւ կրնանք հեռաց-

նել գոյականը ածականէն, յատկացուցիչը յատկացեալէն, յարաբերականն 

յարաբերեալէն, ետեւ առաջ դնել, նախդիրները կրկնել, հոլովները կարճ են, 

բայերը աւելի ուժեղ, ևն. ևն., որով կրնանք կորով ստեղծել. այնինչ աշխար-

հաբարի մէջ չենք կրնար հեռացնել, և ելած տողերը կ’ըլլան ծանրադանդաղ, 

թանձր, տափակ և արձակունակ, մանաւանդ եթէ ի գրիչ ճարտար չդիպի-

ցի....» (28)։  

Հետաքրքիր է, որ իր ծավալուն նամակի վերջին հատվածում Ղազիկյանը 

ներկայացնում է նշանավոր տարբեր բանասերների և գրողների՝ Արտաշես 

Հարությունյանի, Արշակ Չոպանյանի, Տիգրան Չյոկյուրյանի, Թեոդիկի, Վրթա-

նես Փափազյանի, Վարուժանի բարձր կարծիքներն ու հիացական գնահատա-

կանները իր թարգմանությունների մասին, նաև տաղաչափական իր նախընտ-

րած ձևի առիթով։ Այսպես, նա վկայակոչում է Հ. Գաբրիել Մենևիշյանի նամակը՝ 

հրատարակված «Բազմավեպ»-ում, որտեղ նա Ղազիկյանի ընտրած չափը հա-

մարում է շատերի համար ընդօրինակման աղբյուր։ «....Ոտանաւորի ձեւ մը 

ընտրած էք,– գրում է նա,– զոր՝ ի՛նչ մեղքս պահեմ, տասնապատիկ աւելի կը 

նախընտրեմ ես, քան հին «հայկական չափ» անուանուածը....։ Վասնզի այն չա-

փին շա՛տ քիչեր խելամուտ են, և գրողն ու կարդացողը միշտ կարծեաց տար-

բերութիւններ ունեցած են... երկրորդ, մեր գրողներէն՝ մանաւանդ նոր գրողնե-

րէն շատերը Ձեր ընտրած չափին հետեւած են։ Յանկեղծ սրտէ կը շնորհաւո-

րեմ Ձեր բանաստեղծիկ գրչին յաջողութիւնը և կը մաղթեմ նորանոր երկեր...» 

(61)։  

 

Թարգմանության համարժեքության խնդիրները Արսեն Ղազիկյանի  

գնահատմամբ 

Նամակի երկրորդ հատվածում (31-49) Ա. Ղազիկյանն անդրադառնում է Ա. 

Տիրոյանի թարգմանության անհամարժեքությանն առնչվող այլ խնդիրների՝ 

առանձնացնելով տարբեր «սխալներ» և «անճշդութիւններ»։ Նա մանրամաս-

նորեն քննում է պոեմի առաջին երգի թարգմանությունը, բնագրի համեմա-

տությամբ վերլուծում առանձին անհամապատասխանություններ և երբեմն 

ներկայացնում է իր թարգմանությունը, որպեսզի առավել ընդգծի դրանց որա-

կական տարբերությունը։ Որոշ դեպքերում հայերեն սխալ թարգմանությունն 

իտալերենի է վերածում և առաջարկում թարգմանել՝ «անհեթեթութիւնը» ցույց 

տալու համար։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

14 

Ղազիկյանը չի սահմանում «սխալ» և «անճշդութիւն» հասկացությունները, 

սակայն հստակորեն տարանջատում է դրանք։ Ըստ իր բերած օրինակների՝ 

պարզ է դառնում, որ «սխալ» նշանակում է կոպիտ անհամարժեքություն, որը 

բովանդակային կամ լեզվական առումով խեղաթյուրում է բնագրի իմաստը, 

մինչդեռ «անճշդութիւնը» թարգմանչական վրիպում է, որը, հակառակ թարգ-

մանության ընդհանուր ընկալելիությանը, չի փոխանցում բնագրի կարևոր 

նրբությունները։ 

Այսպես, սխալները կարելի է դասակարգել հետևյալ կերպ.  

ա. Իմաստային-բառային. ընդգրկվում են այն դեպքերը, երբ բնագրի բառի 

կամ արտահայտության իմաստը սխալ է փոխանցվել. Ղազիկյանը ցույց է տա-

լիս, որ շատ դեպքերում Տիրոյանը չի հասկացել բառային միավորի իմաստը։ 

Օրինակ՝ аcquisto – աւանդ (սխալ) – ստացուածք, կալուածք, lettere di credenza 
– գաղտնի նամակներ (սխալ) – ընծայագիր, վկայական գիր դեսպանի, թուղթ 
ընծայութեան։  

բ. Քերականական. սրանք ձևաբանական և շարահյուսական անհամարժե-

քություններն են։ Օրինակ՝ 32-րդ և 80-րդ ութնյակների թարգմանության մեջ 

Ղազիկյանը համապատասխանաբար մատնանշում է հետևյալ սխալները. 

«Inspiri, imprimi, sgombri բայերը՝ որ սահմ. ներկայ եզ. երկրորդ դէմք են՝ հրա-

մայական կը թարգմանէ, և բնագրին այնքան պարզուկ տողերէն՝ կը հանէ 

դժոխք մը դուրս» (34), «Երկրորդ տողին մէջ երեք սխալ կայ. տէր բային l’iniquo-

ն է. ինքը՝ pensier-ը՝ որ հայցական է՝ տէր բայի կ’ընէ. concetto, որ concepire բա-

յին անցեալ դերբայն է՝ որով և ածական՝ կ’ընէ գոյական, si mal մակբայն ալ 

concetto-յին ածական կը շալկեցնէ» (42): 

Առաջին երգի (պոեմը 20 երգից է բաղկացած) թարգմանության մեջ Ղազիկ-

յանը 40 սխալ է հաշվում (43): 

Անճշտությունները կարելի է բաժանել երեք խմբի.  
ա. Հավելում (յաւելուած). թարգմանության մեջ ավելացվել է այնպիսի 

տարր, որ բնագրում չկա։ Օրինակ՝ առաջին ութնյակի թարգմանության մեջ, 

ըստ Ղազիկյանի, ««Թուրքերուն ձեռքէն» անհեթեթ յաւելուածին Թուրքերունը՝ 

կարծեմ կրնայ անճիշդ համարուիլ. Սարակինոս և Թուրք նոյն չեն....» (43): Հա-

մատեքստից հասկացվում է, որ խոսքը սարակինոսների մասին է, սակայն 

բնագրի տվյալ հատվածում բառը չկա: 

բ. Բացթողում (յապաւում). բնագրի ինչ-որ բառ կամ արտահայտություն 

թարգմանության մեջ բացակայում է։ Օրինակ՝ 24-րդ ութնյակում, ըստ թարգ-

մանչի, «Sin ora չէ թարգմանուած. յետոյ ի՞նչ կը հասկցուի այդ տողէն. ո՞ր խեն-

թը գործ մը կ’ընէ ինքզինքը վտանգի ենթարկելու համար. իմաստն է. մինչեւ 

հիմա շատ յանդուգն, վտանգաւոր գործեր ըրինք, վտանգներ անցուցինք» (45): 

գ. Ոճական անհամարժեքություն. բնագրի ինչ-ինչ ոճական առանձնա-

հատկություններ թարգմանության մեջ չեն պահպանվել։ Օրինակ՝ Ղազիկյանը 

գրում է, որ 59-րդ ութնյակի թարգմանության մեջ Տիրոյանը «Ապականեր է 



Գրականագիտություն 
                     

 

15 

Դասսոյի գեղեցիկ կրկնութիւնը (նման կրկնութիւններ ունին Հոմերոսն ալ, 

Վիրգիլիոսն ալ, որոնց թարգմանիչները չեն զեղչած զանոնք)....» (48): 

Ղազիկյանը ոչ միայն մատնանշում է Տիրոյանի թարգմանության սխալներն 

ու անճշտությունները, այլև որոշ դեպքերում բացատրում դրանց պատճառնե-

րը, որոնք պայմանականորեն կարելի է առանձնացնել հետևյալ խմբերում՝ 

ըստ Ի. Լևիի դասակարգման7. սխալներ, որոնք առաջացել են՝ 

ա. բառերի բազմիմաստության հետևանքով, 

բ. համատեքստը չհասկանալու (սխալ մեկնաբանելու) պատճառով, 

գ. հեղինակի մտահղացումը չհասկանալու, նրա լեզվաոճական առանձնա-

հատկությունները հաշվի չառնելու հետևանքով8: 

Պատահական չէ, որ նախքան թարգմանության սխալներն ու անճշտութ-

յունները ներկայացնելը Ղազիկյանն ուշադրություն է հրավիրում «Յառաջա-

բան թարգմանչին»-ում Տիրոյանի հետևյալ մտքին. «Թարգմանութիւնս կատա-

րած եմ՝ աչքի առջև ունենալով բնագրին տասնաթիւ զանազան տպագրու-

թիւններ, հանդերձ իւրաքանչիւրին մեկնութիւններով և ձեռագիրներու և հին 

տպագիրներու զանազանութիւններով, և մթագոյն իմաստները պարզելով ըն-

տիր մեկնիչներու առաջնորդութեամբ»9։ 

Հատկապես քերականական անհամարժեքությունները ներկայացնելիս 

Ղազիկյանը քանիցս կասկածի տակ է դնում Տիրոյանի՝ բնագրի նրբություննե-

րին բավարար չափով տիրապետելը, և այդ պատճառով նա հաճախ վերա-

պատմում ու մեկնաբանում է որոշ դրվագներ, որպեսզի առավել հասկանալի 

դարձնի թարգմանական սխալը կամ անճշտությունը. «Չէ հասկըցած. Դասսոյ 

ըսած էր. Պետութիւններ չի կանգներ ա՛ն՝ որ կ’ուզէ աշխարհային հիմերու 

վրայ զետեղել.... այլ աւեր մը կը պատրաստէ իր շէնքին (ոչ թէ աւերակ կը դառ-

նայ, տէր բային մարդն է, մարդը ի՞նչպէս աւերակ կը դառնայ), որուն ներքեւ 

ճմլելով, ինք իրեն համար՝ գերեզման մը լոկ շինած պիտʼ ըլլայ. այս է իմաստը» 

(33), կամ՝ «նախընթաց և յաջորդ տողերն այնքան պարզ են՝ որ մարդ ուզէ՛ ալ 

չի կրնար սխալիլ: Կուէլֆին մայրը գերմանացի է. երբ մօրը հայրը Կուէլֆ Գ. կը 

մեռնի, վերջնոյս երկիրները, ևն. կʼանցնին իր աղջկան, Կուէլֆի մօրը, մայրն 

ալ իր տղուն կը ձգէ, որ կը կոչուի Կուէլֆ Դ. և այսպէս այս մեր Կուէլֆը Կուէլ-

ֆեանց մեծ տան հետ կը պատուաստի Գերման անունով և իշխանութեամբ, 

տէրութեամբ, երկիրներով» (35): 

Տեղ-տեղ չափազանց սուր ձևակերպումներով է բնութագրում Տիրոյանի 

լեզվական գիտելիքները, ինչպես՝ «Քառասուն տարիէն աւելի Իտալիա կեցող 

մը, որ Իտալացւոց հայերէն սորվեցնելու համար Քերականութիւն ալ շինած է՝ 

                                                 
7 Ավելի մանրամասն տե՛ս Levý, J. (2011). The Art of Translation. Amsterdam/Philadelphia: John 

Benjamins Publishing Company, էջ 31–47: 
8 Ավելի մանրամասն տե՛ս Քամալյան, Ա. (2013): Թարգմանչական սխալների հիմնական 

պատճառները // Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն, № 2, էջ 71–80։ 
9 Տորկուատոյ, Տ. (1912): Ազատումն Երուսաղեմի, էջ Է։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

16 

պէտք էր գիտնար գոնէ inspirare, sgombrare, imprimere բայերուն հրամայական-

ները. և տէր բային բայէն վերջ տեսնելով հրամայական չը կարծէր. գոնէ 

chiamar կատարեալը ըսելու էր իրեն. եա՛հու, ի՞նչ կ’ընես կոր» (34), «Վերջին 

երեք տողերուն բայերը՝ որ ստորադասական են՝ կը թարգմանէ ներկայ. կ’ըն-
դունի, կու հնձեն, կու կթէ, որպէս զի ցուցնէ թէ իտալերէն չի հասկընար կամ 

հայերէն չի գիտեր» (40), կամ՝ «Հայերէն լեզուն Իտալացւոց ա՞յսպէս սորվեցու-

ցեր է արդեօք» (42)։  

Ամփոփելով նշենք, որ Ղազիկյանի վերլուծությունն արժեքավոր է ոչ միայն 

որպես կոնկրետ թարգմանության քննադատություն, այլև որպես համակարգ-

ված փորձ՝ վեր հանելու թարգմանական գործընթացի առանձնահատկութ-

յուններն ու թարգմանչական սխալների պատճառները։ Այս տեսանկյունից 

Ղազիկյանի դիտարկումները համահունչ են XX դարի երկրորդ կեսի թարգմա-

նության տեսության նշանավոր ներկայացուցիչների՝ Փիթեր Նյումարկի, Ջոն 

Քեթֆորդի, Իրժի Լևիի և այլոց մոտեցումներին։ 

 
АШХЕН ДЖРБАШЯН, АШОТ МКРЯН – Филологические проблемы в контексте 

переводов поэмы Тассо «Освобожденный Иерусалим». – В статье рассматривается 

стиховедческая и переводческая дискуссия, возникшая вокруг двух почти одновременно 

опубликованных армянских переводов поэмы Торквато Тассо «Освобожденный 

Иерусалим», выполненных мхитаристами в начале 1910-х годов (переводчики – Арсен 

Газикян и Атанас Тироян). Первоначально обсуждение развернулось вокруг выбора 

метрической формы, поскольку Газикян перевел поэму с использованием 11-сложного 

армянского силлабического стиха, тогда как Тироян применил «армянский размер», 

который широко использовался с середины XIX века. Для разрешения этого спора между 

двумя мхитаристскими переводчиками и достижения убедительного вывода в дискуссию 

вмешался известный филолог Грант Назарьянц. Он направил письмо Арсену Газикяну с 

просьбой изложить свои взгляды. Получив очень подробный и объемный ответ, Назарьянц 

решил опубликовать его полностью, надеясь, что армянская филологическая мысль найдет 

в нем «ценные и любопытные» идеи. Тем самым он стремился привлечь внимание к 

важнейшим проблемам перевода, особенно учитывая, что в этот период художественный 

стихотворный перевод активно развивался не только в рамках ордена Мхитаристов, но и за 

его пределами. Анализы Газикяна ценны как систематизированная попытка выявить 

особенности переводческого процесса и причины переводческих ошибок. В этом 

отношении его наблюдения созвучны подходам выдающихся представителей теории 

перевода второй половины XX века – таких, как Питер Ньюмарк, Джон Кэтфорд, Иржи 

Левый и другие. 

 

Ключевые слова: Торквато Тассо, Арсен Газикян, Атанас Тироян, Грант Назарьянц, 

«Освобожденный Иерусалим», перевод, силлабический стих, «армянский размер», 

переводческая эквивалентность, переводческая ошибка, неточность перевода. 

 

ASHKHEN JRBASHYAN, ASHOT MKRYAN – Philological Issues in the Context of 

Translations of Tasso’s “Jerusalem Delivered”․ – The article examines the metrical and 

translation–related debate surrounding two nearly simultaneous modern Armenian translations of 

Torquato Tasso’s “Jerusalem Delivered,” published by the Mekhitarists in the early 1910s 

(translated by Arsen Ghazikyan and Atanas Tiroyan). Initially, the discussion revolved around the 

choice of metrical form, as Ghazikyan translated the poem using the 11-syllable Armenian syllabic 



Գրականագիտություն 
                     

 

17 

verse, whereas Tiroyan employed the “Armenian meter,” which had been widely used since the 

mid-19th century. To resolve this dispute between the two Mekhitarist translators and reach a 

reasonable conclusion, another renowned philologist, Hrant Nazaryants, intervened by sending a 

letter to Arsen Ghazikyan, requesting him to present his views. After receiving a detailed and 

extensive response, Nazaryants decided to publish it in full, hoping that Armenian philological 

thought would find it “valuable and intriguing.” Through this, he sought to draw broader attention 

to key issues in translation studies, especially since the translation of artistic verse was actively 

developing not only within the Mekhitarist congregation but also beyond its boundaries. 

Ghazikyan’s analyses are valuable as a systematic attempt to uncover the specific features of the 

translation process and the causes of translational errors. From this perspective, his observations 

align with the approaches of prominent translation theorists of the second half of the 20th century, 

such as Peter Newmark, John Catford, Jiří Levý, and others. 

 

Key words: Torquato Tasso, Arsen Ghazikyan, Atanas Tiroyan, Hrant Nazaryants, “Jerusalem 

Delivered,” translation, syllabic verse, “Armenian meter,” translation equivalence, translation 

error, translational inaccuracy. 

 

Գրականության ցանկ 
Դորկուատոյ, Դ. (1911): Երուսաղէմ ազատեալ (թարգմանեց Հ. Արսէն Ղազարոս Ղազիկեան 

Մխիթարեանց): Վենետիկ – Սուրբ Ղազար. Մխիթարեան տպագրութիւն։ (Dorkuatoi, D. 

(1911): Yerusaghem azateal (t’argmanets’ H. Arsen Ghazaroz Ghazikean Mkhitareants’): Venetik 

– Surb Ghazar. Mkhitarean tpagrut’yun). 
Յովհաննիսեան, Յ. (1895): Մի քանի խօսք մեր աշխարհաբարի տաղաչափութեան մասին: 

«Արարատ» ամսագիր, hամար Գ, էջ 84-90։ (Hovhannisian, H. (1895): Mi kani khosk’ mer 

ashkharhabari taghach’aghut’yan masin. “Ararat” amsagir, hamar G, ej 86.) 
Նազարեանց, Հ. (1912): Դասսօ եւ իր հայ թարգմանիչները. Հ. Արսէն Ղազիկեանի նամակը 

առ Հրանտ Նազարեանց (նախամուտ Հրանտ Նազարեանցէ): Կ.Պոլիս. տպագրութիւն 

Օ. Արզուման։ (Nazareants’, H. (1912): Dassō ew ir hay t’argmanich’nerë. H. Arsen Ghazikeani 

namakë arr Hrant Nazareants’ (nakhamut Hrant Nazareants’é): K. Polis: tpagrut’yun O. 

Arzuman). 

Ջրբաշյան, Ա. (2022): Տաղաչափության հարցեր: Երևան, «Արմավ» հրատարակչություն։ 

(Jrbashyan, A. (2022): Taghach’aghut’yan harc’er: Yerevan: “Armav” hratakch’ut’yun) 

Տորկուատոյ, Տ. (1912): Ազատումն Երուսաղեմի (թարգմանեց աշխարհաբար հայկական 

չափով Հ. Աթանաս վ. Տիրոյեան Մխիթարեան ուխտէն): Վենետիկ. տպարան Սուրբ Ղա-

զարու։ (Torkuatoi, T. (1912): Azatumn Yerusaghemi (t’argmanets’ ashkharhabar haykakan chapov 

H. At’anas v. Tiroyean Mkhitarean ukht’en): Venetik: tparan Surb Ghazaru). 
Քամալյան, Ա. (2013): Թարգմանչական սխալների հիմնական պատճառները: «Բանբեր Եր-

ևանի համալսարանի. Բանասիրություն», № 2, էջ 71–80։ (K’amalyan, A. (2013): 

T’argmanch’akan skhalkhneri himnakan patjarnerë: Banber Yerevani hamalsarani: Banasirut’yun, 

№ 2, ej 71–80). 
Levý, J. (2011). The Art of Translation. Amsterdam/Philadelphia: John Benjamins Publishing 

Company. 
 

 


