
Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

7 

   
 

 

ՊԱՐՈՒՅՐ ՍԵՎԱԿԻ ԴԱՆԻԵԼ ՎԱՐՈՒԺԱՆԸ 

ՎԱԶԳԵՆ ԳԱԲՐԻԵԼՅԱՆ  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Հայ մեծ բանաստեղծ, բանասիրական գիտությունների դոկտոր, գրականագետ-

գրաքննադատ Պարույր Սևակի գիտական հետաքրքրությունների շրջանակում, 

սկսած ուսանողական տարիներից, եղել են թե՛ հայ միջնադարի, թե՛ նոր ու նորա-

գույն շրջանների ու ժամանակակից գրողներ, արդի գրաքննադատությանը հե-

տաքրքրող տեսական խնդիրներ: Այս հոդվածը անդրադարձ է Դանիել Վարուժանի 

պոեզիայի սևակյան մեկնաբանությանն ու գնահատությանը, որ սկսվել էր դեռ ու-

սանողական տարիներից ու շարունակվել կյանքի հետագա տարիներին: 

 Հոդվածում դիտարկման նյութ են դարձել Սևակի՝ տարբեր տարիների անդրա-

դարձները Վարուժանի ստեղծագործությանը, մասնավորապես Սևակի` 1945 թ. 

փետրվար թվակիր «Վարուժանի պոեզիան» ընդարձակ ուսումնասիրությունը: 

Հոդվածի նպատակն է ցույց տալ, որ այդ ուսումնասիրությունը իրապես գրակա-

նագիտական լուրջ հետազոտություն է, կառուցիկ՝ առաջադրույթներով, փաստար-

կումներով ու եզրակացություններով, ինքնատիպ և նոր խոսք է իր ժամանակի (ին-

չու չէ՝ նաև հետագա) վարուժանագիտության մեջ: 

 

Բանալի բառեր – բանաստեղծություն, բանաստեղծական շարք, Դանիել Վարուժան, 
հայրենիք և հայրենասիրություն, ազգայինը և համազգայինը, ինչ-ը և ինչպես-ը, ներ-
հակություն և երկընտրանք, իդեալ և իրականություն  

 

Չեմ կարծում, թե քննարկման կամ հաստատման անհրաժեշտություն ունի 

այն միտքը, որ իմ ժամանակի հայ բանաստեղծության մեծերից մեկը՝ Պարույր 

Սևակը, նաև ինքնատիպ ու խորագիտակ գրականագետ–գրաքննադատ էր: 

Չթվարկելով հայ դասական ու իրօրյա բանաստեղծների մասին նրա ուշար-

                                                 
 Վազգեն Գաբրիելյան – բանասիրական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ԵՊՀ հայ նորա-

գույն գրականության պատմության և գրաքննադատության ամբիոնի պատվավոր վարիչ 

Вазген Габриелян – доктор филологических наук, профессор, почетный заведующий кафедрой 

истории и литературной критики современной армянской литературы ЕГУ  

Vazgen Gabrielyan – Doctor of Philology, Professor, Honorary Head of YSU Chair of History and 

Literary Criticism of Modern Armenian Literature 

Էլ փոստ՝ vazgengabrielyan@ysu.am ORCID ID:https://orcid.org/0009-0006-1344-5852 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

 

Ստացվել է՝ 13.01.2025 

Գրախոսվել է՝ 17.02.2025 

Հաստատվել է՝ 18.02.2025 

© The Author(s) 2024 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն  

2025, Vol. 4, SP1, փետրվար, 7-22  
https://doi.org/10.46991/BYSU․B/2025.SP1.007 

https://orcid.org/0009-0006-1344-5852
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

8 

ժան հոդվածները, նոր գրքերի մասին գրախոսականները, բանավիճային ե-

լույթները՝ հիշեմ միայն «Սայաթ – Նովա» մենագրությունը, որի համար գիտա-

կան խորհուրդը նրան միանգամից (նա գիտության թեկնածու չէր) շնորհեց 

դոկտորի գիտական աստիճան, ու «Հանուն և ընդդեմ «ռեալիզմի նախահիմքե-

րի»» հոդվածը, որ արձագանք էր «Գրական թերթում» ծավալված բանավեճի, և 

որի դրույթները արծարծվեցին շատ երկար ու ոչ միայն «Գրական թերթի» էջե-

րում, և ետսևական մի քանի տասնամյակ մեր գրաքննադատությունը, ինչպես 

ասում են, «յոլա» չգնաց առանց Սևակից մեջբերումների, վկայակոչումների:  

Սևակ–գրականագետին իմ անդրադարձը ընդամենը նրա մեկ սիրո ու ո-

գեշնչումի, մեկ սևեռումի՝ Դանիել Վարուժանի բանաստեղծության զննումի 

մասին է, որ հիշատակածս զննումներից երկու տասնամյակ առաջ էր սկսվել, 

երբ նա ո՛չ բանաստեղծական ժողովածուով, ո՛չ էլ որևէ հոդվածով դեռ հան-

դես չէր եկել: 1945 թ. փետրվարին արդեն պատրաստ (անշուշտ, 1944-ին 

սկսած) ուսանողական գիտական ընկերության նստաշրջանում կարդալու 

համար նախատեսված զեկուցման՝ «Վարուժանի պոեզիան» ռեֆերատի մա-

սին է խոսքը, որ ըստ Սևակի կենսագրի՝ Ալբերտ Արիստակեսյանի, «ինչ-ինչ 

պատճառներով» (հավանաբար՝ ծավալի) չի կարդացվել: Բայց ոչ միայն ծա-

վալի, այլև վերլուծական խորքի հիմքով, գուցե և դասախոսների հուշումով ու 

խրախույսով այն հաստատվել է որպես ավարտական՝ դիպլոմային աշխա-

տանքի թեմա ու ամիսներ անց ներկայացվել պաշտպանության և արժանա-

ցել գերազանց գնահատականի: Թե ովքեր են եղել նրա աշխատանքի ղեկա-

վարն ու գրախոսը, չեմ կարող ասել, բայց հաստատապես կարող եմ ասել, որ 

Սևակի ուսումնառության բոլոր տարիներին բանասիրական ֆակուլտետում 

դասախոսում էին հայտնի գրականագետներ՝ Արսեն Տերտերյանը, որ տևա-

կան տարիներ հայ գրականության ամբիոնի վարիչն էր, և Մկրտիչ Մկրյանը, 

որ դեկանն էր և դոկտոր դարձավ այդ՝ 1945 թվականին: Վարուժանի պոե-

զիան դիպլոմայինի թեմա ընտրելու ցանկությունը անշուշտ Տերտերյանի հա-

վանությամբ է հաստատվել, բայց հիշենք նաև, որ ուսանող Պարույր Ղազար-

յանն անհագորեն յուրացնում էր բոլոր շրջանների հայ գրականությունը ու 

դեռ լեզվաբանական դասընթացները, գրաբարը (դասախոսներն էին Հրաչյա 

Աճառյանը, Գրիգոր Ղափանցյանը), զեկուցումներ էր կարդում ամենատար-

բեր թեմաներով, նաև իր ժամանակակիցների մասին՝ սկսած դեռևս ուսանող 

Վահագն Դավթյանից մինչև այն օրերին շատ հայտնի Նաիրի Զարյան: Իսկ 

ահա, գերազանց գնահատականներով ավարտելով համալսարանը՝ Պարույր 

Ղազարյանը ասպիրանտուրա ընդունվեց միջնադարյան հայ գրականության 

գծով: Եվ միանգամայն հավաստի է հնչում Ալբերտ Արիստակեսյանի վկա-

յությունը, թե «նա իրեն ազատ էր զգում բոլոր դարերի և գրականության 

պատմության ուզածդ բնագավառում»1: Իր բանավոր ու գրավոր ելույթները 

                                                 
1 Ա. Արիստակեսյան, Պարույր Սևակ, Եր․, 1974, էջ 77: Այս գրքից մյուս մեջբերումների հղում-

ները կնշվեն անմիջաբար, միայն էջը: 



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

9 

դեռ այն ժամանակ՝ ուսանողական ու ասպիրանտական տարիներին, հիմք 

էին տալիս շատերին ակնածանքի ու հավատի նրա՝ ապագա բանասեր-գիտ-

նականի նկատմամբ: Նաև բանաստեղծի, թեև, ըստ Լևոն Հախվերդյանի հու-

շի, այն տարիներին, անգամ առաջին գրքի տպագրությունից հետո, իբրև բա-

նաստեղծ՝ «Պարույրը այն համարումը չուներ, ինչ ուներ իբրև բանասեր, իբրև 

մտածող առհասարակ»1: Սա վկայություն է շատ մտերիմ ընկերոջ (որպես 

«Գրական թերթի» խմբագրության աշխատակիցներ՝ նրանք՝ Լևոնը և Պարույ-

րը, մի քանի տարի՝ 1948-1951 թթ. աշխատել են նույն սենյակում, միայն եր-

կուսով): Իրապես Սևակը ոգևորված էր բանասիրությամբ, բայց, ինչպես ինքն 

է խոստովանել իր օրագրի` 1948, օգոստոս 15 թվակիր էջում, կար «խանգա-

րիչ» մի հանգամանք՝ սիրտը «երկփեղկված» էր` «Կուզեի լավ գիտնական լի-

նել», բայց «արժե՞ բանաստեղծ չլինելու գնով լավ գիտնական լինել» (էջ 79): 

Իսկ լավ գիտնական լինելու ապացույցները կային արդեն ուսանողական 

տարիներից՝ ՈՒԳԸ նիստերում կարդացած զեկուցումները և հատկապես 

«Վարուժանի պոեզիան», որ հիրավի գիտական լուրջ ուսումնասիրություն 

էր: (Բայց այն մնաց Պարույրի անտիպների մեջ, ինչպես որ նրա թեկնածուա-

կան պատրաստի ատենախոսությունը՝ այլ դրդապատճառներով:) Բանաս-

տեղծությունը, այնուամենայնիվ, ավելի գայթակղիչ էր, և 22-ամյա Պարույր 

Սևակը գրողների միության անդամների քննարկմանն է ներկայացնում իր 

բանաստեղծությունների առաջին ձեռագիր ժողովածուն՝ «Քսաներկու տա-

րիս» նախնական խորագրով: Արիստակեսյանի վկայությամբ՝ ժողովածուն, 

որ պատրաստ էր 1946-ին, քննարկվում է 1947-ին, տպագրվում 1948-ի վերջե-

րին: Քննարկման էր ներկայացրել 1942-1946 թթ. գրված բանաստեղծություն-

ներ՝ վեց շարքով, բայց գիրքը «խմբագրվում է», և տպագրվում է միայն 1946-47 

թթ. գրված ընդամենը տասնյոթ բանաստեղծություն՝ երկու շարքով: 

Պարույր Ղազարյանը բանաստեղծություններ սկսել է գրել դպրոցական 

վաղ տարիներից, բայց մեծ բանաստեղծներին ուշիմ ընթերցանությամբ՝ ու-

սանողական առաջին տարիներին, իր վկայությամբ, ոչ մի տող չի գրում, բա-

ցառապես զբաղվում է տքնաջան ուսումնառությամբ: «Երկու տարի ոչինչ 

չգրելուց հետո, անկախ իմ կամքից, ես նորից սկսեցի ոտանավորներ գրել և 

տեսա, որ բոլորովին ուրիշ որակի են: Եվ իմ առաջին լուրջ փորձերը գալիս 

են Չարենցից, ապա Սիամանթոյից ու Վարուժանից, որոնց բնականաբար 

նոր էի կարդում»2,- ասում է Սևակը: Դա 1942 թվականն էր:  

Իսկ ահա, երկու տարի անց Սևակը փորձում է Սիամանթոյին ու Վարու-

ժանին նաև կերպավորել՝ դարձնելով նրանց գործող հերոսներ դրամատիկա-

կան մի պատկերի մեջ: Սևակի այդ ստեղծագործությունը ես չեմ կարդացել և 

ապավինում եմ Արիստակեսյանի վկայություն-վերլուծությանը: «1944 թ. դեկ-

                                                 
1 Լևոն Հախվերդյան, Պարույրը, Եր․, 1987, էջ 35: 
2 Պարույր Սևակ, Երկերի ժողովածու 6 հատորով, հ. 5, Եր․, 1974, էջ 389: Երկերի այս և մյուս 

ժողովածուներից հետագա մեջբերումների հղումները կնշվեն անմիջաբար՝ հատորը և էջը: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

10 

տեմբերին Սևակը գրում է «Մեռածները հրամայում են» դրամատիկական 

հատվածը: Սա մի երկխոսություն է, որ տեղի է ունենում Սիամանթոյի ու 

Վարուժանի միջև՝ թուրքական բանտում: Առավոտյան նրանց սպասում է 

մահը, և ահա, մահվանից առաջ, նրանք վերլուծում են իրենց ապրած կյանքի 

իմաստը» (էջ 59),- գրում է Արիստակեսյանը: Չեմ կարող ասել՝ դա անավարտ 

դրամատիկական պոեմի հատվա՞ծ է, թե՞ պարզապես երկխոսության ձևով 

կառուցված ավարտուն մի պատկեր-բանաստեղծություն: Իրենց ու իրենց ժո-

ղովրդին վիճակված ճակատագրի շուրջ նրանք հակադիր կարծիքներ ունեն: 

«Վարուժանը արդարացնում է իր ապրած կյանքը և հավատացած է, որ ամեն 

գիշեր իր մեջ Արշալույս է վառում», «Սիամանթոյի համար իրենց ապրած 

կյանքը եղել է խավար բանտ, իսկ իր երգած հույսի ջահը «թույլ մի ընդվզում, 

աղոտ մի մոմ համատարած խավարում»... «Վարուժանը պաշտպանում է 

կռվի մեջ մեռնելու սկզբունքը, դեմ է քրիստոնեական խաչը համրորեն Գող-

գոթա տանելու քրիստոնեական ըմբռնումին... » (էջ 60) և այլն: Աներկբա է, որ 

Սևակն իր մտապատկերում այստեղ ունեցել է հատկապես «Կրկեսին մեջ» 

շարքի ու «Դյուցազնավեպեր»-ի հեղինակ Վարուժանի կերպարը, որի մարդ-

կային ու բանաստեղծական խառնվածքը հոգեհարազատ էր իրեն: Վարուժա-

նի այս անտիպը նրբերանգների մանրամասն դիտարկման կարիք ունի և 

կարվի, երբ Սևակի արխիվը տնօրինողները ժամանակ գտնեն հրապարակե-

լու այն: Այդ ժամանակ կարելի է խոսել նյութի պատմականության, եղեռնի ու 

նրա զոհերի, ժամանակային համընկնումների, հերոսների իրար հետ լինել-

չլինելու և այլ հարցերի մասին, հիմա միայն կարևորենք հղացումը՝ երկու 

նահատակ մեծ բանաստեղծների կերպարների կերտման փորձը, ասել է՝ 

նաև անդրադարձը եղեռնի թեմային, ապա հրատարակման ներկայացված 

առաջին ձեռագիր գրքում թեման առանձնացնելը որպես առանձին բաժին՝ 

հենց «Մեռածները հրամայում են» վերնագրով: Գիրքը խմբագրության կամոք 

լույս է տեսնում ընդամենը 17 բանաստեղծությամբ՝ առանց նաև այդ բաժնի: 

«Մեռածները հրամայում են» վերնագիրը, որ Սիամանթո - Վարուժան երկ-

խոսության վերնագիրն է, հաստատապես հուշում է, որ շարքում եղեռնի մա-

սին բանաստեղծի խոհերն են, և այս մեռածները իր օրերի՝ Հայրենական պա-

տերազմում ընկածները չեն, որ հրամայում են չմոռանալ իրենց, այլ՝ մեր ե-

ղեռնազոհ նահատակները: Նորօրյա պատերազմի արձագանքը կար այլ բա-

ժիններում («Պատերազմ ընդդեմ պատերազմի», «Երգեր խաղաղության և 

հաղթանակի»): Տպագրված գրքում հենց դրանք է վերնագրել «Անմահները 

հրամայում են», որ նաև գրքի խորագիրն է ու պատերազմում ընկածների մա-

սին է: Այդ նրանք են պատգամում բանաստեղծին՝ երգել նոր կյանքը ու նաև՝ 

 

 Երգի՛ր, բայց կռվե՜լը... չմոռանա՜ս, ընկե՛ր, 

 Ա՛յդ են մեռածները... 

 Այստեղ ահով 



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

11 

 Ընդհատում եմ նրանց այս խոսքը բոցարյուն, 

 Եվ գոչում երդումի նման հանդիսավոր. 

-Ո՛չ, այդ անմահներն են հրամայում... (հ. 1, էջ 7) 

«Մեռածները» «անմահներով» փոխարինելը անշուշտ իմաստակիր է և 1948-ի 

մեր տրամադրություններին համահունչ, բայց այդ պատգամը կարող էին բանաս-

տեղծին հղել նաև «մեռածները», նրանք, որ եղեռնազոհ դարձան, պատգամը՝ եր-

բեք չմոռանալ իրենց, և՛ եղեռնը, և՛ կռվելը, և՛ կյանքի երգը: Իսկ թե ինչպես է այդ 

պատգամը հնչում Սևակի առաջին գրքի ձեռագիր նախօրինակի «Մեռածները 

հրամայում են» շարքում, երևի թե կիմանանք մի օր, երբ այն հրապարակվի: Բայց 

որ այդ պատգամը կատարելուն Սևակը հանձնառու եղավ, որպես իր խոսքով՝ 

«հարկ հոգեկան», բոլորիս է հայտնի․ վկայությունն են՝ նրա բազմաթիվ բանաս-

տեղծությունները, «Անլռելի զանգակատուն», «Եռաձայն պատարագ» պոեմները.... 

Վարուժանի կերպարին 1944-ի դեկտեմբերին դրամատիկական հիշված 

«հատվածով» անդրադարձը հպանցիկ ոգևորության մի պահի արդյունք չէր: 

Սևակի բանաստեղծական «առաջին լուրջ փորձերի մեջ», որ արդեն ասվել է, 

«ներկա էր» նաև Վարուժանը, և ուրեմն նրա բանաստեղծությունը հասկանա-

լու, խորքը թափանցելու ձգտումը թերևս հենց նույն օրերին Սևակին մղեց գրե-

լու նաև գիտական ուսումնասիրություն Դանիել Վարուժանի պոեզիայի մա-

սին: Ուրեմն, նախ բանաստեղծությամբ, ապա գրականագիտական ուսումնա-

սիրությամբ Վարուժանին ներկայացնելու ցանկությունը պատահական կամ 

պարզապես մի որևէ թեմայի ընտրություն չէր, այլ հոգեհարազատ, սիրելի բա-

նաստեղծին նախ իրեն, ապա ընթերցողին բացելու, մեկնաբանելու, ինչու չէ, 

նաև իր սերն ու հիացումը արտահայտելու ներքին մղում՝ նրա մեջ իրեն տես-

նելու, նրանով իրեն հաստատելու նրբերանգով: Հայտնի է, երբ գրողը հոդված 

կամ ուսումնասիրություն է գրում մեկ այլ գրողի մասին, ընտրում է ոչ պատա-

հական մեկին, այլ իրեն հոգեկից, խառնվածքով նման գրողի: Եվ որ այն օրե-

րին Վարուժանի մասին գրելու Սևակի ցանկությունը բուռն է եղել, հաստատ-

վում է նրանով, որ միաժամանակ կամ անմիջաբար են հղացվել ու շարադրվել 

«Մեռածները հրամայում են» (1944, դեկտեմբեր) դրամատիկական հատվածը և 

«Վարուժանի պոեզիան» (1945, փետրվար) ուսումնասիրությունը: 

Սևակի այս ուսումնասիրությունը (ռեֆերատ անվանենք թե դիպլոմային 

թեզ) իրապես լրջմիտ գիտական աշխատանք է, ունի հստակ կառուցվածք՝ նե-

րածություն, առաջադրույթներ ու քննական-վերլուծական հաստատումներ, ժա-

մանակի ու գրական միջավայրի ներկայություն, ամփոփում-եզրակացություն-

ներ: Չկան մեջբերումներ, հղումներ, օգտագործած տեսական գրականության 

ցանկ (թերևս այն ժամանակ դա չի պահանջվել դիպլոմնիկից, կամ էլ կա Սևակի 

արխիվում) ու չի երևում, թե նա որքանով է ծանոթ եղել Վարուժանի մասին 

գրականությանը՝ ցրված արևմտահայ մամուլում, կամ կենսագրական-հուշագ-

րական մի քանի գրքերին (կամ դրանք որքանով են հասանելի եղել ուսանողին): 

Կարծում եմ՝ Սևակի խնդիրը պարզապես եղել է Վարուժանի՝ ընթերցողին 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

12 

հայտնի բանաստեղծությունների գրականագիտական-պատմական-արվեստա-

գիտական վերլուծությունը, ի՛ր Վարուժանի ճանաչումն ու արժեքավորումը: Եվ 

այս ընթացքում, եթե պետք է, երբեմն էլ վիճարկել հենց մեզանում՝ արևելահայ 

գրական շրջանակում, հայտնի համբավավոր գրողների կարծիքներ՝ համոզիչ օ-

րինակներով հաստատելով իր արժեքավորումը: Այսպես, ներածության մեջ նա 

վիճարկում է Վ. Տերյանի՝ արևմտահայ պոեզիայի ու հատկապես Վարուժանի 

մասին կարծիքը, այն համարում «ծայրահեղության» հասած՝ ասելով․ «Բանաս-

տեղծից պահանջելով մեր տերմինով ասած՝ «ինքն իր մեջ» ունեցած երկընտ-

րանքը լուծել համաշխարհային գրականության տեսադաշտը նկատի ունենա-

լով՝ Տերյանը պահանջում էր անհնարինը այն իմաստով, որ մոռացության էր 

տալիս «իրենից դուրս» գոյություն ունեցող ներհակությունը» ( հ. 6, 301 ): Մի այլ 

էջում իր այս միտքը հաստատում է Վարուժանի «Հայրենիքի ոգին» բանաստեղ-

ծությունից բերված հատվածով ու վերլուծությամբ՝ սկզբնապես ասելով. «Ահա 

թե որտեղ էր սխալվում Տերյանը և ահա թե Վարուժանը ինչպես կարող էր պա-

տասխանել նրան» (h. 1, 306): Իսկ Շիրվանզադեի՝ Վարուժանի «...Ով Լալագե» 

բանաստեղծությանը տված մերժողական գնահատականին, որ հայտնի էր շա-

տերին, անշուշտ նաև Շիրվանզադեի մասին մենագրության հեղինակ Արսեն 

Տերտերյանին, որ այդ՝ պաշտպանության ժամանակ լսում էր Պարույրի ելույթը, 

Սևակը հակադրվում է յուրովի, պարզապես հայտնում է իր բարձր գնահատա-

կանը՝ ասելով, թե «հոյակապ, սքանչելի «...Ո՛վ Լալագե»-ն»… բանաստեղծական 

հորինվածքի ներդաշնակության, հղացման օրիգինալության և պատկերման հո-

գեհույզ խորության տեսակետից մի իսկական գլուխգործոց է, անխառն ներշն-

չանքով ծնված, մի յուրօրինակ հանցանքի խոստովանություն...» (հ․ 6, 333):  

Սևակի այս ուսումնասիրությունը խորքի մեջ դիտարկված մի գրական դի-

մանկար է, բայց ոչ «Դանիել Վարուժան» ընդհանրական խորագրով, ընդհա-

նուր շրջանակի մեջ, որ ենթադրում է Վարուժանի կյանքի ու գործի բանասիրա-

կան-գրականագիտական քննություն, այլ «Վարուժանի պոեզիան» վերնագրով, 

որ նշանակում է միայն պոեզիայի դիմանկարը, բանաստեղծական մի ամբող-

ջական աշխարհի՝ ինչի ու ինչպեսի դիմանկարը, պոետական մի ամբողջութ-

յուն, որի մեջ, բնականաբար, կերպավորվում է նրա արարողը՝ այր մի՝ Դանիել 

անուն: Ներածության մեջ, ինչպես կարգն է, Սևակը հայտնում է մեկնության իր 

սկզբունքները: «Խոսել արվեստագետի, տվյալ դեպքում բանաստեղծի մասին,-

ասում է նա,- նշանակում է նկատի ունենալ մի աշխարհ՝ իր ուրույն կերպա-

րանքով, երևույթների և նրանց շարժման իր օրենքներով»: Եվ որ այդ շարժման 

առաջընթացը պայմանավորված է մի կողմից բանաստեղծի «պոետական ամ-

բողջ նատուրայի հետ», մյուս կողմից՝ «նրա ապրած դարաշրջանի և միջավայրի 

փոխազդեցության հետ» (h. 6, 293), որ «բանաստեղծական աշխարհի այդ հիմ-

նական օրենքը ոչ այլ ինչ է, քան հենց այն հայացքը, որ ունի նա (հեղինակը – Վ. 

Գ.) կյանքի նկատմամբ, կյանքի այս կամ այն երևույթի նկատմամբ, այն տեսա-

կետը... , որտեղից նա նայում է աշխարհին, մարդկանց ու իրեն» (h. 6, 294): Եվս 



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

13 

մի կարևոր սկզբունք, որ հենց իր բնութագրմամբ է, թե «արվեստը ոչ այլ ինչ է, 

քան արվեստագետի «ինքն իր մեջ» ունեցած ներհակությունների արտահայ-

տություն» (h. 6, 295), հոգեկան երկպառակտման դրսևորում, այլև «իրենից 

դուրս» հասարակական-քաղաքական միջավայրի մեջ հակասությունների, ո-

րոնց նկատմամբ բանաստեղծը խորին երկընտրանք է ապրում:  

Ահա այս «ինքն իր մեջ» ու «իրենից դուրս» ներհակությունների ցուցադր-

մամբ, վերլուծական հանգամանալից քննությամբ Պարույր Ղազարյանը ներ-

կայացնում է Վարուժանի բանաստեղծական աշխարհը, ընդգրկումների 

սահմանագծերն ու խորքային շերտերը: Հենց սկզբնապես, որպես Վարուժա-

նի բանաստեղծական աշխարհը մտնելու բանալի՝ Սևակը վկայաբերում է 

«Հեթանոս երգեր» գրքի վերջին՝ «Մատյանն ահա» բանաստեղծության՝ հեղի-

նակային, ինքնաբնութագրիչ երկու տող․ «Ով բարեկամ, խորհե թե երգս է 

պատմած // Ցավն հաճույքին ու հաճույքները ցավին», և հետագա ամբողջ շա-

րադրանքում, օրինակներով ու դրանց վերլուծությամբ, այս ցավի և հաճույքի 

դրսևորումներով՝ հաստատում է իր առաջադրույթը՝ բանաստեղծի ներհա-

կությունը, հոգեկան պառակտումը «ինքն իր մեջ» ու «իրենից դուրս»: «Վարու-

ժանի ամբողջ պոեզիայի էությունը,- գրում է Սևակը,- հենց այդ երկու հակա-

դիր ծայրերի միասնական արտահայտությունն է՝ հաճույքի զգացումը ցավի 

զգացման հետ և ընդհակառակը: Այս այլ բան չէ, քան արտահայտություն բա-

նաստեղծական երկփեղկված հոգու, քան արգասիք այն երկընտրանքի, որ 

ապրում է բանաստեղծն «ինքն իր մեջ», և որը, ինչպես քիչ հետո կտեսնենք, 

բխում է «իրենից դուրս» եղած ներհակություններից» (հ. 6, 303): Այս «քիչ հե-

տոն» և հետագա ամբողջ շարադրանքը Վարուժանի չորս գրքերից քաղված 

«ինքնաբացատրական» ու իրադարձային բանաստեղծությունների վկայակո-

չումներ են, իրար հետ և գրքերի միջև եղած կապերի դիտարկումներ:  

Սկսելով «Սարսուռներ»-ից՝ Սևակը որպես Վարուժանի բանաստեղծա-

կան աշխարհ «մուտքի բանալի» ընտրում է գրքի հենց առաջին՝ «Մուսային» 

բանաստեղծությունը, որի մեջ Վարուժանը Մուսայից քնար է խնդրում կյան-

քի, բնության, սիրո, գեղեցկության երգը հնչեցնելու համար, իսկ Մուսան 

նրան զգուշացնում է՝ «... այս քընարն է շինված, տե՛ս, // Սև նոճիե, փթթում 

մահվան ավիշի...»: Եվ օրինակներով հիշեցնում է նրան հայ բանաստեղծին 

սպասվող թշվառություններն ու տառապանքը: Ծանր է ու դժվար, բայց բա-

նաստեղծը ընտրում է ա՛յդ ճանապարհը, ընդունում է այդ քնարը. «Ես, ան-

հողդողդ, ըսի անոր. // –Ըլլա՛, տու՛ր» (հ․ 6, 305): «Եվ այդ քնարն է,- ասում է 

Պարույր Ղազարյանը,- որ Վարուժանը այնուհետև, մինչև իր ողբերգական 

մահը պահեց իր ձեռքում, իր երկփեղկված հոգու մեջ՝ նրա ամենավառ ար-

տահայտությունները ցուցաբերելով «Ցեղին սրտի» և «Հեթանոս երգերի» մեջ» 

(հ. 6, 305): Սևակը «միանգամայն բնական» է համարում Վարուժանի՝ քնարի 

այդ ընտրությունը. «Եթե Վարուժանը փորձեր խուսափել իրեն շրջապատող 

կոնկրետ միջավայրից, տվյալ դեպքում հայ ժողովրդի օրհասական ճակա-



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

14 

տագրից, եթե նա հանուն համամարդկայինի մոռանար մարդկայինը... – ինչ 

խոսք նա կդադարեր բանաստեղծ լինելուց... » (հ. 6, 305): 

Սա թերևս հենց Վարուժանի պատասխանն է խնդրին, որ նա հնչեցնում է 

«Ցեղին սիրտը» գրքի «Թողեք մեծնամ», «Հայրենիքի ոգին» բանաստեղծություն-

ներում, որ ընդարձակ մեջբերումներով ներկայացնում է Սևակը: «Սիրտս երա-

զի ծովուն մեջ նո՛ր նետեցի․ // Զայն մի՛ փըշրեք եզերքին վրա զերդ խեցի...// Թո-

ղեք մեծնամ...//Որքա՜ն մութ է. ո՛հ կյանքն է այս. խո՜ր անդունդ // Ուր ամեն շող, 

գաղափարի ամեն հունտ // Ապառաժի վրա կ՚ իյնա... // ...Ես գերի եմ իմ գոյութ-

յան պատճառին. // Կը խոնարհի սիրտս իր արյամբ միասին // Զինքը լեցնող 

սըրտին տակ: // Քնարիս լարին մորըս մազերն կառչեցան... » ( «Թողեք մեծ-

նամ»),- գրում է Վարուժանը (հ. 6, 309): Նաև՝ «Ի՜նչ, տեսնել, -գրում է Վարուժա-

նը, - հայրենի շեները ավերակված», «Տեսնել որ լուռ կըփըտին // Ավերներու 

տակ հերոսի բազուկներ, // Գանգեր, սըրտեր…», տեսնել անհերկ դաշտերը՝ 

«Հողն՝ հերկված միայն սողովն օձերուն»… // Իսկ որդիներդ թշվառ // Կամ հե-

ռացած հորենական երկըրեն // Կըխառնակին ազգերու խորդ արյունով... // … 

Որով կ՚ ըլլան իրարու դեմ թշնամի // Եվ թըշնամվույն դեմ ծառա... // … Օ՜հ, 

ի՜նչ, ի՜նչ // Առջևը այս ամենուն // Մնալ կանգո՜ւն, մենավորի՜կ, անկարո՜ղ...» 

(հ. 6, 306):  

Իսկ հարցի ընդհանրական պատասխանը տեսնում ենք աշխատանքի մի այլ 

էջում, երբ Սևակը խոսում է Վարուժանի «Նեմեսիս» բանաստեղծության մասին, 

որպես «Ցեղին սիրտը» գրքի իմաստակիր նախերգանք, որ «բացվում է» գրքի այլ 

բանաստեղծությունների՝ Վարուժանի բառով՝ «հայրենասիրականներուս» մեջ:  

 «Այստեղ ժամանակն է հաշվի առնել մի հանգամանք,-գրում է Սևակը,- որ 

խիստ որոշակի նշանակություն ունի ամբողջ հայ գրականության և մասնավո-

րապես արևմտահայ գրականության համար: Դա հայրենասիրության հարցն 

է: Մեկընդմիշտ, երբ հայ ժողովուրդը տառապում էր օտար և թշնամական 

կրունկի տակ, սկսած դեռ միջնադարից, օրըստօրե ֆիզիկապես բնաջնջման, 

երկարատև և տաժանելի գաղթերի վտանգը ուրվականի պես հետևում էր այդ 

անհայրենիք ժողովրդին,- հայրենասիրությունը նրա համար և հատկապես 

հայ գրողի համար ոչ այնպիսի մի զգացում էր, ինչպես դա կարելի է տեսնել 

օտար գրականությունների մեջ: Հայ գրականության մեջ հայրենասիրությու-

նը դարձել էր գաղափարախոսություն, աշխարհայացք: Եվ այն քննադատնե-

րը, որոնք հայ այս կամ այն գրողին մոտենում են առանց այս հանգամանքը 

հաշվի առնելու, անշուշտ վրիպում են այս խնդրից» (հ. 6, 313 ): 

Սևակի այս խոսքերը անշուշտ թիրախներ ունեին այդ տարիներին: Ու-

րեմն կայի՛ն այդպիսի քննադատներ և ոչ միայն քննադատներ: Ազգային հայ-

րենասիրությունը սովետական հայրենասիրության ստվերում էր, եթե ոչ՝ 

չխրախուսվող: 1930-ականների մերժողական քաղաքականության շորշոփը 

դեռ ձգվում էր՝ չնայած պատերազմի տարիների որոշ ազատություններին: 

Հիշենք 1943 թ. մայիսին գրողների միությունում կուսկենտկոմի կողմից հրա-



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

15 

վիրված երկօրյա քննարկումը, ուր խստորեն քննադատվում են մեր պատ-

մության, ազգային-հայրենասիրական թեմաներով գրողները, հրահանգա-

վորվում, խրախուսվում, պարտավորեցվում է այդօրյա պատերազմի զինվոր-

ների հերոսության (իմա՝ սովետական հայրենասիրության) պատկերումը: 

Հայ գրողի հայրենասիրության մասին իր խոսքը մասնավորեցնելով՝ Սևա-

կը գրում է. «Մասնավորապես Վարուժանի մոտ խիստ պայծառ է դրսևորվում 

հայրենասիրությունը իբրև աշխարհայացք» (հ. 6, 313), ապա անցնում է «Ցեղին 

սրտի» քննությանը: Այստեղ մեծ բանաստեղծից մի պահանջ էլ ունի ուսանող 

Պարույր Ղազարյանը. այն, թե նա «որքանով կբարձրանա ինքն իրենից, որքա-

նով կազատագրվի իր ազգային հայրենասիրությունից՝ դրան տալով համա-

մարդկային բնույթ, ըստ այդմ էլ ազգային գրականության մակարդակից որքա-

նով կբարձրանա համամարդկային գրականության բարձունքները» (հ. 6, 313): 

Վարուժանի համար այս իրողությունը քիչ հետո նա պիտի հաստատի օրի-

նակներով, բայց դրա համար Սևակը առաջադրում է ևս մի չափանիշ: Հաստա-

տելով այն ճշմարտությունը, որ ի վերջո բանաստեղծի հոգեկան աշխարհը 

դրսևորվում է տեքստում լեզվական միջոցներով (կերտողական արվեստը), և 

որ՝ խնդիրը միայն այն չէ, թե ինչի՛ մասին է գրում, այլև՝ ինչպե՛ս է գրում, Սևա-

կը առաջադրում է արտահայտություն «տողի մեջ» և արտահայտություն «տո-

ղից դուրս» չափանիշը: «Խնդիրը միայն այն չէ,- գրում է Սևակը,- թե ինչպե՛ս և 

ի՛նչ է արտահայտում բանաստեղծը «տողի մեջ», այլ, որ ամենագլխավորն է, 

այն, թե տվյալ դեպքում ինձ ի՛նչ է թելադրում նրա տվյալ ստեղծագործությունը 

«տողից դուրս», այն, որ ես իբրև ակտիվ ընթերցող ի՛նչ չափով և ի՛նչ ուղղութ-

յամբ եմ մասնակցելու նրա ստեղծագործական ներշնչմանը՝ «տողի մեջ» ար-

տահայտածից բխեցնելու նաև «տողից դուրս» արտահայտածը, ավելի ճիշտ՝ 

չարտահայտածը, բայց արտահայտելին, այսինքն՝ կոնկրետից անցնելու դեպի 

վերացականը, մասնավորից՝ դեպի ընդհանուրը, անձնականից՝ դեպի հասա-

րակականը, ազգայինից՝ դեպի միջազգայինը» (հ. 6, 315 ): 

Հստակեցնելով իր «տեսության» պայմանը՝ Սևակը ընդգծում է, որ «հայ 

գրողի համար անհրաժեշտ է և անխուսափելի գեղարվեստական ստեղծա-

գործության նյութ դարձնել յուր սեփական հայրենիքի, կոնկրետ կերպով յուր 

սեփական հոր կամ մոր տառապանքը, յուր սեփական ազգի օրհասական վի-

ճակը» (հ. 6, 315), բայց նա այդ ամենը պետք է «տողի մեջ» այնպես արտահայ-

տի, որ ընթերցողին «տողից դուրս» թելադրի ընդհանրապես մարդկության 

վիճակի մասին: Եվ որպես հաստատում իր «տեսության»՝ օրինակներ է բե-

րում «Ցեղին սիրտը» գրքի «Բագինին վրա» շարքի մի քանի բանաստեղծութ-

յուններ («Մարած օջախ», «Օձը», «Հայհոյանք», «Լվացարարուհին», «Կարոտի 

նամակ» և այլն), ցույց տալով, որ դրանք, «այնպես էլ ողջ գիրքը, իր անմիջա-

կան ստիմուլը առել են հայկական ջարդերից և հայ ժողովրդի օրհասական 

վիճակն են պատկերում», սակայն դա բնավ չի խանգարում «բարձրանալու 

ազգայինից դեպի համամարդկայինը» ( հ. 6, 318): 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

16 

(Ի միջի սևակյան այս դիտարկումների՝ հիշենք, որ ինչ-ի ու ինչպես-ի (նաև 

որպես-ի), «տողից ներս» ու «տողից դուրս» առաջադրումները տևական տեսա-

կետներ ու համոզումներ եղան նրա համար: Նկատի ունեմ «Սովետական գրա-

կանություն» ամսագրի 1971 թ. փետրվարյան համարում տպագրված «Ինչ-ը, 

ինչպես-ը և որպես-ը» հարցազրույցը (Արիստակեսյան – Սևակ:) 

Վարուժանի պոեզիայով ու պոետական կերպարով սկզբնապես ոգեշնչված 

երիտասարդ բանաստեղծ Սևակը, որպես նրա գրականագետ-մեկնաբան, 

նույնպես խոսում է հիացքով, բայց և լրջահայաց է փաստարկումների մեջ, 

նաև անկաշկանդ՝ որակումների ժամանակ: Հիացքը մեծ բանաստեղծի 

նկատմամբ բնավ խանգարիչ հանգամանք չէ, որ նա նաև թեական կարծիք 

հայտնի «Ցեղին սիրտը» գրքի մի շարք (ոչ քիչ) բանաստեղծությունների մա-

սին, որոնք իր կարծիքով՝ «շոշափելի կերպով հայկական, հաճախ պատմա-

կան տեղանուններով և անձնանուններով չափից դուրս ծանրաբեռնված» լի-

նելու պատճառով «իրենք իրենց կաշկանդում են ազգայինից դեպի համազ-

գայինը, հայկականից դեպի համաշխարհայինը բարձրանալու գործում» (հ. 6, 

321): Նաև՝ «վրեժի և ատելության լավան շատ հաճախ բանաստեղծին հանե-

լով արվեստի սահմաններից գցում է հռետորականության մեջ», և նա «կորց-

նելով չափի զգացումը՝ անցնում է մերկ կոչերի, լուտանքների»: Սևակը չի մո-

ռանում նաև ասել, որ այդպիսի դեպքերում Վարուժանին փրկում է նրա 

«զարմանալի պատկերավոր ոճը», «ամեն կարգի երևույթների մեջ պատկե-

րավորման համապատասխան եղանակ գտնելը» (հ. 6, 322): 

Սևակը նկատում է նաև, որ հենց այդ գործերի մեջ են հստակորեն արտա-

հայտվել Վարուժանի հասարակական-քաղաքական հայացքները սուլթանի, 

իսլամի, խուժանի համագործակցությամբ իրականացվող ջարդերի պատճառ-

ների, Եվրոպայի կեղծ բարեպաշտության ու իրական շահերի մասին: «Ջարդը» 

և «Կիլիկյան մոխիրներուն» քերթվածներից քաղվածաբար բերված հատվածնե-

րը, որ Սևակը ոգեշունչ հնչեցնում է պետական քննական հանձնաժողովի առաջ 

(ես լավ եմ հիշում բանաստեղծութուն կարդալու նրա հնչերանգը), Վարուժանի 

սուր քննադատական, այո՛, հենց հրապարակահունչ, բայց և պատկերավոր 

պարսավանքն են սուլթանական հայաջինջ քաղաքականության ու Եվրոպայի 

հասցեին: Եվրոպայի, որի արդարությանը, բարեսրտությանը, մեզ օգնության 

հասնելուն այն օրերին շատերն էին հավատում, ինչպես որ, ավա՜ղ, նաև այսօր 

է: «Ջարդը» քերթվածում Վարուժանը, դիմելով Հայաստանին, ասում է. 

 

Երակներեդ թող հոսի թույն մ՚՚՚ ոխության 

Ու Թեյմզի, Հըռենոսի, Վոլգայի 

Ակերն ամբողջ լեցընե ժահր, սևցընե, 

Զի հոն լվացին քեզ դատող 

Պիղատոսներն իրենց ձեռքերն ու հոգին 

......................................................................... 



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

17 

Եվ ճակտիդ դեմ փակելով 

Դեսպանական իրենց դըռները՝ կ՚՚ընեն 

Սեմերեն ներս, նույն քու մահվանըդ վրա 

Ճառեր ծափով ընդունված. 

Ծըրագիրներ համակիր 

Որոնք հետո տապանագիրըդ եղան: 

Քերթվածի մի այլ հատվածում, ներկայացնելով ջարդերի ահավոր տեսա-

րաններ, Վարուժանը հստակ թվարկում է երեք գլխավոր մեղսակիրներին՝ 

Սուլթանը, Ալլահը ( իսլամը), Եվրոպան:  

 

Խանձումն ու հոտը մարմնի 

Մեր սեմերեն, օրոցքներեն դեպ ի վեր,  

Դեպ ի երկինք կը ճենճերին՝ որոնց դեմ 

Իրենց պինչերը բացած՝ 

Ալլահն ամպին մեջե, Սուլթանը ցեխին 

Կը ժպտին հաշտ իրարու, 

Ու Եվրոպան դեմքն իր ետև դարձուցած 

Կոպերը թաց կը շըփե - 

Մեր ծուխեն աչքն իր բոզի 

Կըսկըծելո՜ւն համար լոկ.... (հ. 6, 324) 

 

Եվ «Կիլիկյան մոխիրներուն» քերթվածից է մեջբերում, որտեղ Վարուժա-

նը, օտարականին ցույց տալով ավերակված ու հրդեհված քաղաքը, նրան ա-

սում է՝ երբ տուն հասնես, չմոռանաս եղբայրներուդ հիշեցնելու, թե նրանք 

ինչպես «Կիլիկիան մորթեցին // Ազատության դափերուն նըվագին մեջ դա-

վաճան», և ավելացնում է․ «Գիտեմ թե այդ եղբայրներըդ մեծագոգ նավերով // 

Գալ պիտ՝ ուզեն... օգնությա՞ն... ո՛հ, ո՛չ... մահվան մնացորդին. // Պիտ՝ ուզեն 

գալ լոկ մեր կույս, ատոք լեռները պեղել // Եվ մեր ծոցվոր հանքերեն կըթել 

մետաղն հրաշափառ...»:  

Սևակի բերած մեջբերումները ես նույնպես մեջբերեցի, նախ՝ հաստատելու 

այն միտքը, որ Թեմզայի, Հռենոսի (Անգլիա, Եվրոպա) հետ Վարուժանը նաև 

Վոլգայի անունն է տալիս (իմա՝ Ռուսաստանի), ասել է՝ բոլոր շահառուների, և 

դա 1945-ին էր. մենք՝ Ռուսիո միության մեջ, Անգլիան, Ֆրանսիան՝ մեր դաշնա-

կիցները, պատերազմում: Չեմ կարծում, թե նրանց տրված նման որակումները 

խրախուսելի կամ հանդուրժելի էին այդ օրերին մեր «գաղափարական» այրերի 

կողմից: Ապա՝ մեջբերեցի, որ ասեմ, թե որքան արդիահունչ են այսօր հարյուր և 

ավելի տարի առաջ Վարուժանի հնչեցրած այս որակումները: Երբ ազերիները 

Թուրքիո համագործակցութամբ հարձակվեցին, երկար ժամանակ պաշարեցին 

Արցախը, հետո հայաթափեցին, Վարուժանի թվարկած այդ նույն երկրները, 

գումարած Միացյալ Նահանգները, վարվեցին նույն կերպ: Սկզբում՝ քար լռութ-



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

18 

յուն, ապա՝ կեղծ ու պատիր և շողոմ խոսքեր ու սուտ խոստումներ: Արցախ ե-

կան, երբ այնտեղ այլևս հայ չկար: Եվ Հայաստան... գալի՜ս են ու գալի՜ս... Երբեք 

այսքան բարձրաստիճան եվրոպացիներ, ամերիկացիներ Հայաստանը չէր տե-

սել... Եվ ո՞վ չգիտե, թե նրանք ինչո՛ւ են գալիս և ի՛նչ են ուզում: Դեռ այն ժամա-

նակ Վարուժանը գիտեր՝ քողարկված շահեր... և՝ «Ճառեր ծափով ընդունված․ // 

Ծրագիրներ համակիր //Որոնք հետո տապանագիրըդ եղան...»: 

Իր աշխատանքում Սևակը առավել հանգամանորեն քննարկում է Վարու-

ժանի «Հեթանոս երգեր» գիրքը, որի հիմքերը տեսնում է նախորդ գրքերի մեջ՝ 

եզրահանգելով, որ «Հեթանոս երգեր» շարքը «ոչ թե միջնադարի գովերգութ-

յուն էր», այլ բնական հետևանք նրա հայրենասիրության, «հայ ժողովրդի ճա-

կատագրի և ցանկալի ապագայի դիտումը հեռավոր անցյալից»: Դիտարկում 

է գրքի երկու՝ «Հեթանոս երգեր» (ներառյալ «Հարճը» պոեմը) և «Գողգոթայի 

ծաղիկներ» բաժինների՝ հեթանոսության ու քրիստոնեության սիմվոլներով՝ 

իդեալի և իրականության հակադրության ու համադրության խնդիրը, դարձ-

յալ ներհակությունը՝ «ինքն իր մեջ» ու «իրենից դուրս» մեկնակետով՝ բացելով 

«ցավն հաճույքին ու հաճույքները ցավին» հենց Վարուժանի կողմից իր գրքին 

տրված բնութագրությունը: Վերլուծությունները, բնութագրությունները տպա-

վորիչ են: Չմանրամասնենք:  

Այստեղ թերևս հիշենք Սևակի՝ այն օրերի համար համարձակ, անկաշկանդ, 

ազատամիտ (և անշուշտ բանիմաց) մեկնաբանությունները, ուրիշ մեծերի հետ 

զուգահեռումները: Այսպես, ասելով, թե «Հեթանոս երգերի» «աղը կինն է», և 

վերլուծելով մի քանի բանաստեղծություններ՝ Սևակը նաև առանց անունները 

տալու պատասխանում է Վարուժանի ընդդիմախոսներին՝ անցյալ թե ներկա: 

«Ինչքան էլ բանաստեղծը,- ասում է Սևակը,- բաց, հաճախ պոեզիայի և պատ-

շաճության համար կարծես մերժելի արտահայտություններով է բնորոշում 

կնոջը, հականե-հանվանե կոչելով նրա մարմնական բարեմասնությունները, 

այնուհանդերձ որևէ վանիչ կամ տհաճ զգացում չի արտաբերում այդ ամենից: 

Ավելին, շատ հաճախ թվում է, որ այլ կերպ էլ Վարուժանը չէր կարող գրել: Այդ 

տեսակետից նրա պոեզիան հիշեցնում է Սողոմոնի երգերը»: Այստեղ հիշենք, 

թե Սողոմոն իմաստունի մասին ինչ է ասել Սևակը քսան տարի անց՝ 1965 թ. 

մայիսի 19-ին, երիտասարդ բանաստեղծ Գագիկ Դավթյանին գրած նամակում. 

«Նրան վերագրվող գրքերից մեկն էլ կոչվում է «Երգ – երգոց»: Իմ կարծիքով հա-

մաշխարհային քնարերգությունը դրա նման այլ բան չի ստեղծել մինչև այսօր: 

Համենայնդեպս դա մի ճշմարիտ գլուխ-գործոց է, բանաստեղծության մի ան-

խորտակելի կոթող»: Ապա՝ «....Իմ Երգ-երգոցն էլ ձևված է հենց այդ սողոմոն-

յան աստվածաշնչյան «Երգ-երգոցի» վրա»1: 1965-ին այսպես գրող Սևակը 1945-

ին էլ գիտեր, թե ինչ գործ է «Երգ-երգոցը»: (Անշուշտ, շատ աղերսներ կարելի 

                                                 
1 Գագիկ Դավթյան, Իմ Սևակը, Եր․, 2024, էջ 31-32:  



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

19 

տեսնել նաև Վարուժանի հետ, և ոչ միայն Սևակի այս թեմայով գործերում, 

այլև ընդհանրապես, բանաստեղծական խառնվածքի, արտահայտման կերպի, 

ինչու չէ՝ նաև բանաստեղծական խոսքի կառույցի շրջանակներում: Կարծում 

եմ՝ սա ուսումնասիրության մի առանձին թեմա է:) 

Վարուժանի այլ բանաստեղծությունների մասին խոսելիս Սևակը աղերս-

ներ, համեմատելի եզրեր է տեսնում նաև այլ մեծերի հետ: Այսպես, Վարու-

ժանի «Տրտունջք» բանաստեղծության հանգամանալից և խորագնա վերլու-

ծությունը Սևակը զուգահեռում է Դուրյանի «Տրտունջքի» հետ՝ նրբորեն վեր-

հանելով դրանց հղացման ու կերպավորման հարազատությունն ու տարբե-

րությունները: «Դուրյանի «Տրտունջքը»,- գրում է Սևակը,- արտահայտություն 

է բանաստեղծական մի հոգու, որ ապրում է ներհակություն «ինքն իր մեջ»», 

Վարուժանինը՝ «ոչ միայն «ինքն իր մեջ», այլև «իրենից դուրս»»: Դուրյանի 

«Տրտունջքը» «հետևանք է մի ողբերգական պահի» հանկարծակի պոռթկման, 

«ավելի դրամա է, քան ողբերգություն», Վարուժանի «Տրտունջքը» արտահայ-

տություն է «պրոցեսի, ոչ թե ոստում է, այլ ընթացք, ոչ թե դրամատիկական 

պահ, այլ ողբերգություն..., իսկապես որ տրտունջք» (h. 6, 354-355): Երկուսին 

էլ մերձեցնում է Նարեկացուն: «Ինչպես իր հոգեկան ներհակության եթե ոչ 

բնույթով, գոնե երևույթով Վարուժանը հիշեցնում է Նարեկացուն, այդպես էլ 

Վարուժանի պոեզիան իր որոշ ձգձգումներով, երևույթները և իրերը իրենց 

բոլոր կողմերով պատկերելու հակումով, իր սեփական հույզը, ապրումը, խո-

հը այլազան տեսակետներից դիտելու և արտահայտելու միտումով, հիշեց-

նում է «Մատյան ողբերգությանը»» (h. 6, 349): 

Սևակը չի մոռանում նաև Սիամանթոյին, զուգահեռում է Վարուժանին, երբ 

խոսում է «Ցեղին սիրտը» ժողովածուի մասին: Իսկ «Գողգոթայի ծաղիկների» 

մասին խոսելիս զուգահեռում Էմիլ Վերհարնն է: Չմոռանալով Վարուժանի 

«բելգիական կրթությունը և Վերհարնի ազդեցությունն ուղիղ գծով» (h. 6, 342), 

«շատ կետերում նրա ուսուցիչը լինելը» (h. 6, 305)՝ Սևակը գրում է, որ այդ գոր-

ծերը «այժմեական են հնչում նույնիսկ այսօր և իրենց տեսակի մեջ դրվել կարող 

են համաշխարհային գրականության մեջ միայն Վերհարնի համապատասխան 

գործերի կողքին» (h. 6, 346 ): Տասներեք տարի հետո՝ 1958 թ., ֆրանսիացի հա-

յագետ Ֆրեդերիկ Ֆեյդին ասում է. «Վարուժան կը պատկանի այնքան արև-

մուտքին, որքան Հայաստանին», և որ «նրա տեղը համաշխարհային գրակա-

նության մեջ թերևս հեռու չէ այն բարձունքից, որ գրավում է Վերհարնը»1:  

Վարուժանի «Հացին երգը» շարքը Սևակը որակում է որպես «նշանակալի 

երևույթ հայ գրականության և ոչ միայն հայ գրականության մեջ» (հ․ 6, 363), 

համարում է յուրովի շարունակություն նախորդ շարքերի, հատկապես «Հե-

թանոս երգերի»՝ գտնելով, թե դրանք «նույն աշխարհայեցության դիրքերից են 

դիտված», թեև տրամագծորեն հակառակ ասպարեզներ են, «հաճույքի, ուրա-

                                                 
1 «Հուշամատեան Դանիել Վարուժանի», Փարիզ, 1958, էջ 64: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

20 

խության, կենսասիրության նույն ծարավն» է, «որ բանաստեղծին՝ իր հոգե-

կան ներհակություններից ժամանակավորապես հանելով նետում է հեթանոս 

դարերի մեջ» ու նաև՝ «հայ - և ինչու միայն հայ – շինականի ակոսների մեջ, 

կալերում և աղորիքների առաջ» (հ. 6, 367): «Հացին երգը» շարքի մի կարևոր 

արժանիքն է համարում նաև հեղինակի «նկարեն պատկերների կերտման 

կարողությունը», այն, որ այնտեղ «ոչ այնքան բանաստեղծություն կա, որքան 

քանդակագործություն: Բանաստեղծը ոչ այնքան գրում է, որքան նկարում», և 

որ «ամենայն հեշտությամբ այդ բանաստեղծություններից յուրաքանչյուրը 

կարելի է տեղափոխել կտավի կամ էկրանի վրա» (հ. 6, 363): 

Այստեղ ևս Սևակը չի մոռանում թռուցիկ խոսք հղել Վարուժանի որոշ 

քննադատների հասցեին՝ ասելով, թե «սխալվում էին նրանք, ովքեր «Հեթա-

նոս երգերը» համարելով գովերգումն միջնադարյան ֆեոդալիզմի՝ հեղինա-

կին մեղադրում էին դասակարգային հակասություններ չտեսնելու մեջ, ճիշտ 

այդպես էլ կսխալվեն նրանք, ովքեր... կպահանջեն հեղինակից դասակարգա-

յին հակամարտություն, հայ շինականի շահագործման փաստ» «Հացին երգը» 

շարքում (հ. 6, 367): 

Սևակի ուսումնասիրությունը բնականաբար ավարտվում է ամփոփում – 

եզրակացություններով և եզրափակվում հետևյալ ընդհանրացումով. «Իր պոե-

զիայի այդ բնույթով ու այդ որակով Վարուժանը մեկն է հայ ամենամեծ բանաս-

տեղծներից հենց այնքանով, որքանով կարողացավ դրսևորել հայ ժողովրդի և 

հայ բանաստեղծի ճակատագրի համար բնորոշ մեզ հայտնի երկվությունը, և 

մեկը հայ այն բանաստեղծներից, որոնք ոտնահարում են ազգային սահմաննե-

րը՝ դեպի համաշխարհային գրականության սահմանները ելնելու համար, 

այնքանով, որքանով կարողանում են ելնել իրենց հոգեկան պառակտումնե-

րից.... իրենց հոգեկան ներհակությունները լուծում են ազգայինից դեպի մի-

ջազգայինը, տեղականից դեպի համաշխարհայինը, մասնավորից դեպի ընդ-

հանուրը, կոնկրետից դեպի վերացականը բարձրանալու իմաստով» (հ. 6, 369):  

Վարուժանի՝ «հայ ամենամեծ բանաստեղծներից մեկը» լինելու այս համո-

զումը Սևակը ուներ նաև իր կյանքի հետագա բոլոր տարիներին: Ու թեև ա-

ռանձին հոդվածներով նա չի անդրադարձել Վարուժանին, սակայն այլ հեղի-

նակների մասին հոդվածներում, ելույթներում, հարցազրույցներում մեկ ու-

րիշ մեծի անվան կողքին նա չի մոռանում հիշել նաև իր սիրելի բանաստեղ-

ծին, ում ձգողական դաշտում է եղել հենց սկզբից՝ իր իսկ վկայությամբ՝ «ա-

ռաջին լուրջ փորձերը» կատարելիս:  

Այսպես, Հ. Թումանյանին նվիրված իր ընդարձակ զեկուցման մեջ, որ իրա-

պես մի հանգամանալի գիտական ուսումնասիրություն է, Սևակը գրում է. 

«Մեզ համար, իհարկե, ազգային մեծ դժբախտություն էր, որ տարբեր պատ-

ճառներով մեզանից անժամանակ հեռացան այնպիսի վիթխարի տաղանդներ, 

որպիսիք էին Դուրյանն ու Մեծարենցը, Սիամանթոն ու Վարուժանը, Տերյանն 

ու Չարենցը» (Պ. Սևակ, հ. 5, էջ 351): Իսկ Սիամանթոյին նվիրված ոչ մեծ բնու-



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

21 

թագրական խոսքի մեջ («Ասպետորեն անկրկնելին») կարդում ենք. «Նրա ժա-

մանակակիցն ու բախտակիցը՝ մեծն Վարուժանը, գտավ նրա գործի ամե-

նաճշգրիտ բնորոշումը. «Կիկլոպ մըն է քերթողը...» ( հ. 5, 204): «Ինչ-ը, ինչպես-ը 

և որպես-ը» հարցազրույցում (1971 թ.) իր թեզը հաստատելու համար Սևակը 

բերում է մեր մի քանի մեծերի օրինակը. «Միաժամանակ ապրում էին և իրար 

հետ գործում Վարուժանը և Սիամանթոն, Տերյանը և Թեքեյանը, չորսն էլ դարի 

մակարդակին համապատասխան» (հ. 5, 399, այս և նախորդ երկու ընդգծում-

ները իմն են՝ Վ. Գ.): Իր խորհուրդներում երիտասարդ բանաստեղծներին (նա-

մակներում) այս կամ այն առիթով Սևակը մատնացույց է անում նաև Վարու-

ժանին (և միշտ մեծերի հետ)՝ «երեկվա մեր մեծերին՝ Վարուժանին, Թեքեյանին 

(անգամ Նարեկացուն)», որոնց կարդալիս ինքը ստանում է «ճանաչման ուրա-

խությունը», «գեղագիտական հաճույք»: Բանաստեղծության մեջ հանգի կար-

ևորության մասին խոսելիս ասում է. «Որ հանգը (նաև չափը) ճշմարիտ բա-

նաստեղծության համար երկրորդական – երրորդական հատկանիշներ են՝ 

վկա «Երգ-երգոցը»... Ո՛չ հանգ կա, ո՛չ էլ չափ, իսկ համաշխարհային բանաս-

տեղծության գլուխգործոցն է մնում նաև հիմա: Վկա՝ բոլոր հները (մեր Նարե-

կացին էլ հետը): Բոլոր էպոսները (մեր Ծռերն էլ մեջը).... Պուշկինն ու Բլոկը, 

...Ուիտմանն ու Սիամանթոն, այլ նաև Վարուժանը, որի բանաստեղծություն-

ների մեծ մասը… նույնպես գրված են անհանգ» (հ. 6, 423, 425): 

 «Պարույր Սևակի Դանիել Վարուժանը» թեմայով իմ այս դիտարկումը ու-

զում եմ ավարտել Մելս Սանթոյանի հուշագրության մի դրվագի հիշատա-

կումով: Կիրովականում (այժմ՝ Վանաձոր) նշում են Պարույր Սևակի ծննդյան 

40-ամյակը: Հաջորդ օրը առավոտյան փոստատուն են գնում Մելսի հետ. 

Սևակը իր համար շատ կարևոր նամակ ունի ստանալու: Հետո՝ «Բաթումի» 

ռեստորան՝ նախաճաշելու: «Լրջացավ, տխրեց,- գրում է Սանթոյանը:- Ստա-

ցած նամա՞կն էր պատճառը, թե՞ հոգեկան խառը վիճակն ու խռովքը, որ հան-

կարծ ասաց.  

- Գիտես ինչ, լացել եմ ուզում... 

Քանի որ անակնկալ էինք գնացել, Լաերտը չկար, որ Սևակի սիրածներից 

երգեր, դուդուկահար Ատոյին զանգեցի, չգտա: Հիշեցի: Նրա թուլություններից 

մեկը՝ Վարուժան: Այն ժամանակ «Բաթումի» ռեստորանի տնօրենը հայրենա-

դարձ, Կիպրոսի Մելքոնյանն ավարտած Անդրանիկն էր, որին Անդո էինք ա-

սում: Եվ Անդոն սկսեց Վարուժան արտասանել, արտասանեց նաև մեզանում 

չտպագրվածներից: Սա արտասանեց, Սևակը լացեց, սա արտասանեց, նա 

լաց եղավ ու այդպես: Հանգստացավ, հանդարտվեց, մեկումեջ խմելով իր օ-

ղին ու ծխելով: Հանդարտվեց, Անդոյին թողեց իր հասցեն ու ժպտաց.  

- Գիտես ինչ, եթե մեր բուֆետապանները կամ գոնե նրանց մի մասը Անդրանի-

կի նման լինեին, մեր բոլոր ուտող-խմողները վաղուց քաղաքակրթված կլինեին»1։  

                                                 
1 Մելս Սանթոյան, Սերնդի հոգևոր հացը, Եր․, 2003, էջ 16: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

22 

Սանթոյանի այս հուշի հավաստիությանը ես հավատում եմ՝ նկատի ունենա-

լով նրա մարդկային տեսակը, սերը Սևակի հանդեպ, մտերմանալու բնույթը, նաև 

Լևոն Հախվերդյանի հուշը, թե մի հավաքույթի ժամանակ Սևակը ինչ հմայվա-

ծությամբ էր լսում «Մոկաց Միրզա» երգը. «Եվ մեկ էլ աչքս դիպավ Պարույրին՝ 

արցունքները գլոր-գլոր հոսում էին սևորակ աչքերից» (Լ. Հախվերդյան, էջ 49):  

Այսպիսին էր Դանիել Վարուժանը Պարույր Սևակի մեկնաբանությամբ ու 

գնահատությամբ:  

 
ВАЗГЕН ГАБРИЕЛЯН – Даниэл Варужан Паруйра Севака. – Научные интересы 

великого армянского поэта и литературного критика (доктора филологических наук) 

Паруйра Севака, начиная со студенческих лет, охватывали широкий круг писателей от 

армянского средневековья до нового и новейшего периодов, современных писателей, а 

также теоретические вопросы, представляющие интерес для современной литературной 

критики. В этой статье основное внимание уделяется интерпретации и оценке Севаком 

поэзии великого армянского поэта Даниэла Варужана, которая началась в его студен-

ческие годы и продолжилась в более поздние годы его жизни. 

В статье рассматриваются исследования Севаком творчества Варужана в разные годы, в 

частности, обширное исследование Севака «Поэзия Варужана» в феврале 1945 года. Цель 

статьи — показать, что это исследование действительно является серьезным и хорошо 

структурированным литературным исследованием — с формулировкой проблемы, 

аргументами и выводами, а также оригинальным и новым словом варужановедения 

своего времени (почему бы и не последующих лет).  

 

Ключевые слова: поэзия, поэтические серии, Даниэл Варужан, родина и патриотизм, 

национальное и глобальное, что и как, разделенное «я» и дилемма, идеал и реальность 

 

VAZGEN GABRIELYAN – Daniel Varoujan by Paruyr Sevak. – The scientific interests of 

the great Armenian poet and literary critic (Doctor of Philology) Paruyr Sevak, starting from his 

student years, have encompassed a wide variety of writers from the Armenian Middle Ages to 

early modern and modern periods to contemporary writers, as well as theoretical issues of 

interest to modern literary criticism. This article focuses on Sevak’s interpretation and 

appreciation of the poetry of the great Armenian poet Daniel Varoujan, which began in his 

student years and continued in the later years of his life. 

The article examines Sevak’s consideration of Varoujan’s work in different years, in particular 

Sevak’s extensive study of “Varoujan’s Poetry” in February of 1945. The aim of the article is to 

show that this study is truly a serious and well-structured literary research - with problem 

formulation, arguments and conclusions, and an original and new word of Varoujan studies of 

its time (why not also future studies). 

 

Key words: poetry, poetic series, Daniel Varoujan, homeland and patriotism, the national and 

the global, the what and the how, divided self and dilemma, the ideal and the reality 


