
Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

23 

 

 

 

ԹՈՒՄԱՆՅԱՆԻ ԴԻՄԱՆԿԱՐՆ ԸՍՏ ՊԱՐՈՒՅՐ ՍԵՎԱԿԻ 
 

ԺԵՆՅԱ ՔԱԼԱՆԹԱՐՅԱՆ    

Երևանի պետական համալսարան 
 

Հոդվածում նշվում են Սևակ գրականագետի այն ըմբռնումներն ու չափանիշնե-

րը, որոնցով առաջնորդվում է հեղինակն իր ուսումնասիրության մեջ։ Հատուկ ու-

շադրություն է հրավիրվում Սևակի վերլուծական մեթոդին, ըստ որի՝ նա նախա-

պես Թումանյանի ստեղծագործության մեջ առանձնացնում է առանցքային հիմնա-

կան ուղղությունները և թեմատիկ նախասիրությունները, որոնք ստանում են ընդ-

հանրացնող և ինչ-որ առումով խորհրդանշական իմաստ։ Իր վերլուծության մեջ 

Սևակն առաջնորդվում է ոչ այնքան շատերի կողմից ընդունված ժամանակագրա-

կան սկզբունքով, այլ, եթե կարելի է ասել, հորիզոնական մի գծի վրա է հերթակա-

նորեն ներկայացնում Թումանյանի ստեղծագործության մեջ ընդհանրացնող և 

խորհրդանշական իմաստ ունեցող վերնագրերը։ Դրանք են՝ «Հառաչանք», «Հայրե-

նիքիս հետ» և «Դեպի Անհունը» անվանումները։ Այդ վերնագրերի ներքո Սևակը 

բացահայտում է Թումանյանի կենսափիլիսոփայությունը։ Ըստ այդ ընդհանրա-

ցումների՝ հոդվածում ուշադրություն է հրավիրվում Սևակի կողմից Թումանյանին 

տրված գնահատականներին։ Բացահայտվում են նաև սևակյան մոտեցման 

սկզբունքները՝ Թումանյանի համեմատությունը հայ մշակույթի, մասնավորապես 

գրական մեծերի՝ Խորենացու, Նարեկացու, Աբովյանի հետ։ Ըստ այդմ՝ հոդվածն ու-

նի երկու շերտ՝ Սևակի մոտեցումը Թումանյանին՝ մեծերի շարքում և Սևակի՝ իբրև 

գրականագետի բնորոշումն ըստ վերը նշված սկզբունքների։ 

 

Բանալի բառեր – գրականություն, բանաստեղծություն, գրականագետ, խորհրդանիշ, 
ընդհանրացում, չափանիշ, մեթոդ, նախասիրություն, համեմատություն, գնահատում 
 

Պարույր Սևակը հայ ժողովրդի կողմից սիրված, Հայաստանում և նրա 

սահմաններից դուրս ճանաչված այն բանաստեղծն է, ով իր արժանի տեղն է 

                                                 
 Ժենյա Քալանթարյան - Բանասիրական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ԵՊՀ հայ նորա-

գույն գրականության պատմության և գրաքննադատության ամբիոնի պրոֆեսոր 

Женя Калантарян - доктор филологических наук, профессор кафедры литературной критики и 

современной армянской литературы ЕГУ 

Zhenya Kalantaryan - Doctor of Philology, Professor at YSU Chair of History and Literary Criticism of 

Modern Armenian Literature 

 Էլ․ փոստ՝ j.kalantaryan@ysu.am ORCID ID: https://orcid.org/0009-0006-7400-5658 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 13.01.2025 

Գրախոսվել է՝ 17.02.2025 

Հաստատվել է՝ 18.02.2025 

© The Author(s) 2024 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն  

2025, Vol. 4, SP1, փետրվար, 23-36  
https://doi.org/10.46991/BYSU․B/2025.SP1.023  

https://orcid.org/0009-0006-7400-5658
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

24 

գրավել մեծերի շարքում՝ շարունակելով մնալ նաև նոր ժամանակների ըն-

թերցողների նախընտրելի հեղինակներից մեկը։ Իբրև բանաստեղծ նա թերևս 

ոչ միանգամից, այլ աստիճանաբար նվաճեց ընթերցողի ուշադրությունը և ա-

պա սերը, երբ արդեն գրական միջավայրում հայտնի էր հատկապես իբրև 

բանասեր՝ միջնադարյան գրականության, գրաբարի և, իհարկե, ժամանակա-

կից հայոց լեզվի և գրականության փայլուն իմացությամբ։ 

Սակայն մեր խնդիրն այս հոդվածում նրա պոեզիային չի վերաբերում, 

բայց չենք կարող, թեկուզ երկու նախադասությամբ, չանդրադառնալ պոե-

զիային սոսկ այն պատճառով, որ երկու՝ բանաստեղծության և գրականագի-

տության ասպարեզներում, թեև միանգամայն տարբեր ձևերով, դրսևորվում է 

Սևակի արտաքուստ հռետորական, բայց հիմքում տրամաբանական մտածո-

ղությունը։ Սևակի բանաստեղծություններն ու պոեմները, ընդհանրության 

մեջ, հեռու են խաղաղ, էպիկական հանդարտությունից, ունեն ներքին լար-

վածություն, հարցադրումային ու բանավիճային բնույթ, պաթետիկ ոգևո-

րություն, ինչն էլ անցնում է ընթերցողին կամ ունկնդրին։ Այս հատկանիշնե-

րից մի քանիսը բնորոշ են նաև նրա քննադատական հոդվածներին՝ գրախո-

սություններին ու դիմանկարներին։ Այստեղ ևս անհրաժեշտ է ի սկզբանե 

նշել, որ նա, իբրև գրականագետ, տիրապետելով հանդերձ տեսական չափա-

նիշներին, չի բավարարվում դրանցով, ինքն է ստեղծում, նվազագույն դեպ-

քում՝ տեսանելի դարձնում այդ չափանիշները։ 

Գրականության տեսությունը յուրաքանչյուր ժանրի համար չափանիշներ 

է առաջադրում, որոնք գրողի համար շրջանակ են ստեղծում, ուստի գրողնե-

րը ջանում են դուրս գալ այդ շրջանակից, ավելացնել, պակասեցնել, փոփո-

խել այդ պահանջները՝ դրանով իսկ ապահովելով գրականության զարգաց-

ման ընթացքը։ Պարույր Սևակն այդ փոփոխությունների առաջնագծում է, 

քանի որ հասկանում է, որ այդ փոփոխությունների մեջ են դրսևորվում գրողի 

անհատականությունը, ինքնուրույնությունը և տարբերությունը մյուսներից։ 

Այդ տարբերությունը անհրաժեշտություն է գրողի համար։ «Տաղանդը նման է 

սիրո, բոլոր սերերը մի ընդհանրություն ունեն, բայց նրանցից յուրաքանչյուրը 

նման չէ մյուսին՝ յուրովի միակն է ու անկրկնելի»1,- գրում է նա Վիգեն Խե-

չումյանի «Գիրք պանդխտության» ժողովածուի գրախոսության մեջ, և ինքն էլ 

գրողների երկերում փնտրում է այդ սիրո տարբերակները։ Գրողների անհա-

տականության մի խնդիր էլ գոյություն ունի, որի վրա Սևակն ուշադրություն 

է հրավիրում։ Դա ուրիշներին չկրկնելն է, իսկ դրա համար պետք է տեղյակ 

լինել, թե ուրիշներն ինչ են ասել և ինչպես են ասել։ «Ախար մենք վատ գի-

տենք նաև մեր մասնագիտությունը։ Իսկ գրականության պատմությունն ու 

նրա այսօրն իմանալը չէ՞ որ պարտադիր է գոնե այնքանով, որ հասկանաս 

ի՛նչ և ինչպե՛ս է գրված, որ չկրկնես, ի՛նչ և ինչպե՛ս է գրվում, որ ետ չմնաս» 

                                                 
1 Պարույր Սևակ, Երկերի ժողովածու 6 հատորով, հ․ 5, Եր․,  «Հայաստան» հրատ․, 1974․ էջ 46։ 

Այս գրքից մյուս մեջբերումները կնշվեն տեղում՝ հիշատակելով միայն վերնագիրն ու էջը։ 



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

25 

(Տերյանը պահանջում է,․․․էջ 68)։ Պարույր Սևակը կարող էր մանիֆեստի 

ձևով կամ գուցե ավելի հասարակ՝ չափորոշիչների ձևով շարադրել գրողից 

ու գրականությունից ունեցած իր պահանջները, բայց նա այդպես չի վարվել, 

այլ մի առանձին առիթով անդրադարձել է կարևոր հարցերի, որոնց հանրա-

գումարը հանգեցնում է հենց այդ մանիֆեստին, որի դրույթներից մեկը գրող-

ընթերցող հարաբերությունն է։ Այդ հարաբերության իմաստն ըստ Սևակի 

այն է, որ գրողն իրավունք չունի ընթերցողից առնվազն ետ մնալու։ Նա տար-

բերություն է տեսնում ընթերցողների միջև։ Կան քանդակագործներ, որոնք 

գիպսից Վեներայի արձանիկներ են սարքում,- գրում է նա,- վաճառում և ի-

րենց հանճարեղ քադակագործի աշակերտ են համարում, և կան ընթերցող-

ներ էլ, որոնք Լուվրում ու Էրմիտաժում գլուխգործոցներ են տեսել, հաղոր-

դակցվել բարձր արվեստի հետ և թերևս բարձր են կանգնած հենց գրողներից։ 

Գրողի խնդիրն այս դեպքում մտավոր ավելի ցածր մակարդակի վրա գտնվող 

(այսինքն՝ գիպսից վեներաներ ծախող) ընթերցողների մոտ բարձր ճաշակ 

դաստիարակելն է, բայց դրան խանգարում են հրատարակիչներն ու խմբա-

գիրները, որոնք տպում են ամեն տեսակի գրականություն՝ համոզված լինե-

լով, թե «հաստ ու բարակ մի գին է»։ Ըստ Սևակի՝ գրականությունը չպետք է 

կեղծիք թույլ տա, իսկ քննադատությունն էլ չպետք է աչք փակի կեղծ արժեք-

ների տպագրության հանդեպ այնպես, «կարծես օտարի մեռել է թաղում» 

(Տերյանը պահանջում է, էջ 73)։ Այսպես, հոդվածից հոդված, էջից էջ Սևակը 

համալրում է գրականությունից, գրողից ու քննադատից ունեցած իր պա-

հանջները, որոնցով առաջնորդվում է նաև ինքը։  

Սևակի առաջնակարգ բանաստեղծ լինելու հանգամանքը ընթերցող լայն 

հասարակության մեջ երբեմն կարող է մոռացության տալ քննադատ և գրա-

կանագետ Սևակին, որը, անշուշտ, ճիշտ չէ, քանի որ նրա գրականագիտա-

կան կարողություններն անհամեմատ բարձր են ոչ միայն այլ բանաստեղծնե-

րի, այլև երբեմն նաև որոշ գրականագետների համեմատ։ Ըստ այդմ՝ ճիշտն 

այն է, որ Պարույր Սևակի մեջ բանաստեղծն ու գրականագետը մրցում են 

միմյանց հետ, բանասիրության մեջ նրա խորացումը զուգակցվում է ազգային 

ու համաշխարհային պոեզիայի ուսումնասիրության ու յուրացման հետ։ 

Դեռևս պատանի Սևակը գրում էր․ «Այսօր ավելի հմայիչ է բարդը (ոչ խճճվա-

ծը և անիմանալին, այլ խորիմաստը), քան պրիմիտիվը, խորը և նստողը, քան 

զգացմունքայինը, ռեալիստականը, քան ռոմանտիկականը, Շեքսպիրը, քան 

Շիլլերը, Գյոթեն, քան Հայնեն (ռոմանտիկական լիրիկան), Սիամանթոն, քան 

Տերյանը, Մայակովսկին, քան Եսենինը, վերջին շրջանի Չարենցը, քան 

սկզբնական շրջանի Չարենցը․․․»1։ Սա ամենևին չի նշանակում, թե նրան ան-

հարազատ էր զգացմունքային, ռոմանտիկ լիրիկան, որի մասին խոսում է 

նույն տեղում։ Հետագայում, ժամանակի ընթացքում բանաստեղծ Սևակն ինչ-

                                                 
1 Պարույր Սևակ, Մուտք, «Սովետական գրող» հրատ․, Եր․, 1985, էջ 10։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

26 

որ չափով երկրորդ պլան մղեց բանասեր Սևակին, ոչ թե այն պատճառով, որ 

բանաստեղծը նրա մեջ ավելի ուժեղ էր, քան բանասերը, այլ որովհետև բա-

նաստեղծության ազդեցությունն ավելի անմիջական է, զգացմունքային, 

թերևս ավելի մատչելի։ Բայց հենց բանասիրության, ավելի ստույգ՝ գրակա-

նագիտության առումով էլ մենք կանգ կառնենք ընդամենը մեկ ժանրային 

տարբերակի՝ դիմանկարի վրա, թեև Սևակի հոդվածի վերնագիրն է՝ «Թու-

մանյանի հետ», ինչը հոդվածագրին չի կաշկանդում որևէ ժանրի շրջանակնե-

րում և տարբեր ուղղություններով ծավալվելու հնարավորություն է հուշում։ 

Եվ, անկախ ժանրի նախնական մտահղացումից, նրա հոդվածում, ինչ անուն 

էլ տանք նրան, կերպավորվում է Թումանյանն իր ստեղծագործության ար-

մատական հատկանիշներով և գրողի իր կենսափիլիսոփայությամբ։ Իսկ ինչ-

պե՞ս է ներկայացնում Սևակը Թումանյանին։ Ոչ միայն յուրովի, այլև ուսու-

ցանող են, ընդօրինակելի այն սկզբունքները, որով առաջնորդվում է Սևակը։ 

Նա ունի քննադատի դերի իր յուրահատուկ ըմբռնումը․ «Իսկական քննադա-

տը ճանաչվում է ոչ այնքան այն բանով, թե ինչպե՛ս և ինչի՛ համար է քննա-

դատում, այլ այն բանով, թե ինչպե՛ս և ինչի՛ համար է գովաբանում» («Քննա-

դատությունն այլևս հավելված չէ»,․․․էջ 277-278)։ Սևակը սա հեշտ գործ չի հա-

մարում, այսպես կոչված «գայթակղության քարը» հենց այստեղ է, որովհետև 

որոշ քննադատներ գովաբանում են ինչ-ինչ երկրորդական հատկանիշներ և 

աչքաթող անում գլխավոր արժանիքը, ինչը և՛ գրողի դերն է նսեմացնում, և՛ 

հենց քննադատի։ 

Եվ ահա, առաջնորդվելով իր իսկ առաջ քաշած այս սկզբունքով՝ Սևակը 

հիմնականում կանգ է առնում այն արժանիքների կամ հատկանիշների վրա, 

որոնք պայմանավորում են Թումանյանի առանձնահատուկ տեղը հայ գրա-

կանության մեջ։ Նա Թումանյանի կենսագրության մասին (ինչը բնորոշ է դի-

մանկարների համար) գրեթե չի խոսում գուցե նաև այն պատճառով, որ են-

թադրվում է, որ ամենայն հայոց բանաստեղծին բոլորն են ճանաչում, ավելի 

ճիշտ՝ բոլոր հայերը։ Գուցե, բայց սա բավարար փաստարկ չէ։ Իրականութ-

յունն այն է, որ նա Թումանյանի մասին ավելի կարևոր բան ունի ասելու, քան 

դիմանկարի ժանրին բնորոշ կենսագրության հիշատակումն է։ Ի սկզբանե 

Սևակը Թումանյանին ներկայացնում է ոչ թե իբրև սոսկ բանաստեղծ, այլ ա-

վելի ընդգրկուն բառով՝ գրող, նկատի ունենալով Թումանյանի և՛ արձակ գոր-

ծերը, և՛ նրա ստեղծագործությունների բազմաժանրությունը, և՛ ստեղծածի 

դասական արժեքը։ «Թումանյանը մեր այն միակ բանաստեղծն է, որ գրել է 

համարյա թե գրական բոլոր ժանրերով ու տեսակներով, ըստ որում ոչ թե 

սոսկ գրելու փաստով (այդպիսի ուրիշ անուններ էլ կարող ենք հիշել), այլ այն 

իրողությամբ, որ ամենուրեք հանդես է եկել իբրև դասական, իբրև օրինակե-

լի, իբրև չափանիշ» («Թումանյանի հետ», էջ 349)։ Այս և այլ առանձնահատ-

կություններ նկատի ունենալով՝ Սևակը Թումանյանին ներկայացնում է իբրև 

գրող համապարփակ իմաստով՝ միաժամանակ հայտնելով այն կարծիքը, որ 



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

27 

յուրաքանչյուր ազգ ունի և կարող է ունենալ այդպիսի միայն մի գրող։  

Պետք է նկատել, որ Սևակի բնորոշումներն անվերապահ են, առարկութ-

յուն չընդունող, ուստի երբեմն ստացվում է այնպես, որ նա ինքն է իրեն հա-

կասում։ Նա նախ հայտարարում է․ «Թումանյանը, որ գերազանցապես գրել է 

չափածո, իր չափածոյի մեջ էլ մնում է արձակագիր (այս բառի գերդրական ի-

մաստով)», ապա՝ «Ինքնե՛րդ մտածեք, չէ՞ որ «Անուշ»-ը կարող էր գրվել ար-

ձակ, ինչպես որ «Գիքորն» էլ չափածո։ Տարբերությունը կլիներ երևութական 

և ոչ էական։ Եվ այս՝ թերևս այն պատճառով, որ Թումանյանն իր թե արձակ և 

թե չափածո երկերում միշտ էլ թաքնված «դրամատուրգ» է (իր իսկ խոստո-

վանությամբ), (ն․ տ․, էջ 349-350)։ Մի պահ թվում է, թե, ըստ վերը բերված օրի-

նակի, թե «Անուշ»-ը կարող էր գրվել արձակ, Սևակն էական նշանակություն 

չի տալիս գրական սեռին՝ հնարավոր համարելով նաև «Գիքորի» չափածո 

տարբերակը՝ նպատակ ունենալով այդպես ընդգծել Թումանյան գրողի տա-

ղանդի բազմակողմանիությունը։ Բայց այսպես՝ պոեզիան հեշտությամբ պրո-

զայի փոխակերպելով և հակառակը՝ Սևակը որոշակի շփոթ է մտցնում իր 

իսկ ձևակերպումների մեջ՝ գրելով․ «Թումանյանագիտությունը իր ծննդյան օ-

րերից գերադասությունը տվել է Թումանյան-էպիկին։ Եթե խոսքը այսքանով 

վերջանար, ավելացնելու բան չէր մնա։ Բայց մեկ անգամ չէ, որ հայտնվել է 

նաև այն կարծիքը, թե Թումանյանը լիրիկ չէ։ (Այստեղ է սխալը)։ Թումանյանը 

նաև քնարերգակ է, բարեբախտաբար և, իմ անձնական կարծիքով, հեռավոր 

ապագայի տաք ու պաղի մեջ իր քնարական գոհարները անհամեմատ ժան-

գազերծ կմնան, ուստի և կստանան առավել հնչեղություն, քան այժմ» (էջ 350)։ 

Ի դեպ, միջանկյալ նկատենք, որ, մեր կարծիքով, Թումանյանի լիրիկան զի-

ջում է ոչ թե իր ժամանակակիցների լիրիկային, այլ սեփական էպիկային, որ-

տեղ նա շատ ավելի ուժեղ է։ Ըստ այդմ՝ պետք չէր հույսը դնել անորոշ ապա-

գայի վրա, այլ երևույթը գնահատել հենց իր ժամանակի մեջ։ 

Տպավորությունն այնպիսին է, որ Սևակը, հիշեցնելով Թումանյանի ստեղ-

ծագործական նախասիրությունների վերաբերյալ տարբեր կարծիքներ, ինքն 

է ստեղծում բանավիճային իրավիճակ՝ մերթ առաջնությունը տալով էպիկա-

կան գործերին, մերթ լավագույն լիրիկայի «ժանգազերծումը» թողնելով ապա-

գային։ Ի վերջո, առանց հատուկ շեշտադրության՝ նա ամբողջացնում է Թու-

մանյանի ստեղծագործական դիմանկարը․ «Թումանյանն է այն հազվագյուտ 

բանաստեղծը, որ եթե ոչ մի տող արձակ էլ գրած չլիներ, դարձյալ պիտի կոչ-

վեր գրող՝ այնքան լեցուն է նրա պոեզիան պատմողական տարրերով, հոգե-

բանական վերլուծություններով, կերպարային ու տիպային կերտվածքներով» 

(ն․ տ․, էջ 350)։ 

Հետագայում իր «Պարույրը» գրքում1 Լևոն Հախվերդյանը պատմում է 

Սևակի հետ ունեցած բանավեճի մասին, որի հետևանքով ժամանակավորա-

                                                 
1 Տե՛ս Լևոն Հախվերդյան, Պարույրը, Եր․, «Սովետական գրող», 1987 (էջերը կնշվեն տեղում)։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

28 

պես խզվում են նրանց հարաբերությունները։ «Ես այն կարծիքին չէի (և հիմա 

էլ՝ չեմ), թե կարելի է ջրբաժան քաշել «զրուցասեր-նկարագրասեր-քնարեր-

գու-փիլիսոփա Թումանյանի» միջև (ճիշտը, կարծում եմ, հակառակն է՝ փոխ-

ներթափանցումը)։ Չէր կարելի ասել, թե Թումանյանի ստեղծագործության ա-

ռաջին շրջանը եղել է զուտ էպիկական, զուտ պատմողական, -զուտ սյուժե-

տային մտածողության շրջան (1894-ին գրված «Դեպի Անհունը» արդեն իսկ 

բավական էր այդ ընդհանրացումը հերքելու համար», «Պարույրը», ․․․էջ 162); 

Այս տարակարծությունն ամենևին էլ չի նշանակում, թե Հախվերդյանը չի 

գնահատում Սևակի հոդվածը։ Նա գրում է․ «Ես, իհարկե, չէի թաքցրել իմ 

հիացմունքը Պարույրի այսօրինակ փայլուն ընդհանրացումներով» (ն․տ․ , էջ 

161)։ Սակայն վեճը մնում է վեճ, որի մասին գրած հոդվածը՝ «Առարկություն 

հոբելյանից հետո» վերնագրով, չի տպագրվում, ըստ Հախվերդյանի բացատ-

րության՝ ընկերական հարաբերությունները չփչացնելու և «Պարույրին հա-

վասարակշռությունից հանելու» մտավախության պատճառով։ 

Ամենայն հավանականությամբ նման բանավեճեր Սևակի հետ և, մասնա-

վորապես Թումանյանի կապակցությամբ, շատ են եղել, որոնց մասին, առանց 

մանրամասերի, պատմում է նաև Հր․ Թամրազյանը։ Իր «Անհաշտ մտերմութ-

յուն» հուշագրության մեջ այն միտքն է հայտնում, թե Սևակը գտնում էր, որ 

«․․․Թումանյանի պոեզիայի լիրո-էպիկական տարերքը ժամանակի ընթացքում 

մաշվում է, և առհասարակ, այդ ժանրը նորագույն ժամանակներում կորցնում 

է իմաստը»1։ Թեև «Թումանյանի հետ» հոդվածում Սևակը գրում է միայն Թու-

մանյանի մեծության և արժանիքների մասին, նրա լիրիկայի ըմբռնումը կա-

պում ապագայի հետ, բայց, ըստ երևույթին, բանավոր վեճերի ընթացքում 

Սևակն իր ժամանակի պոեզիայի համար նախանշում էր այլ ուղի, որի մա-

սին ակնարկում է Թամրազյանը․ «Պարզապես Պարույրը որոշ իմաստով ա-

նարդար վեճի մեջ ձգտում էր տեղ բացել իր պոեզիայի համար, որտեղ չկային 

թումանյանական մի շարք հատկանիշներ։ Ուրեմն՝ նրան կարելի էր հասկա-

նալ, կարելի էր բացատրել։ Նրա հոդվածները Թումանյանի դեմ էլ չէին ուղղ-

ված, այլ հետապնդում էին բանաստեղծական նորագույն փորձի հաստատ-

ման նպատակ, ինտելեկտուալ պոեզիայի, բանական պոեզիայի, ստեղծա-

գործ մտքի սկզբունքը։ Իսկ Հովհ․ Թումանյանը ուներ այդ երկու հատկանիշ-

ների միաձույլ ամբողջությունը» (ն. տ., էջ 810)։ Իհարկե, թե՛ Հախվերդյանի, 

թե՛ Թամրազյանի հուշերը գրվել են Սևակի մահից հետո և, հնարավոր է, կա-

րող են ունենալ որոշակի սուբյեկտիվ վերաբերմունք արծարծվող հարցերի 

նկատմամբ, բայց միևնույն ժամանակ բացահայտում են որոնումների և բա-

ցահայտումների որոշակի շերտեր, որոնք թեև իբրև գիտական արժանահա-

վատ փաստեր չենք կարող ընդունել (վիճաբանողների բացակայության 

պատճառով), բայց որոնք արժանի են ուշադրության։ Ամեն դեպքում, Սևակի 

                                                 
1 Հրանտ Թամրազյան, Երկեր, հ․ Դ, Եր․, «Նայիրի» հրատ , 2013, էջ 809-810։ 



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

29 

«Թումանյանի հետ» հոդվածը գրված է միանշանակորեն դրական դիրքերից, 

որտեղ գլխավորապես շեշտվում են Թումանյանի արժանիքները, նրա բացա-

ռիկությունը, և, գոնե մեզ համար, հիշյալ հոդվածում նկատելի չեն նոր սպաս-

վող պոեզիայի հեռանկարները։ Դիմանկարից դուրս այս հուշերն ինչ-որ չա-

փերով ընդլայնում են Թումանյանի նկատմամբ Սևակի վերաբերմունքը կամ, 

ավելի ճիշտ կլինի ասել, նրա այն տրամադրություններն ու տեսակետները, 

որոնք ընկերական միջավայրում եղել են քննարկման առարկա։ Այսուհան-

դերձ, անկախ զանազան վեճերից՝ Պ․ Սևակն ուներ իր պատկերացրած Թու-

մանյանի կերպարը, և այդ կերպարը նա համեմատության մեջ էր դնում բա-

նաստեղծի նախորդների ու ժամանակակիցների հետ։ Եվ այսպես, ընդունե-

լով հանդերձ Թումանյանի լիրիզմի գոյությունը, Սևակը գրում է․ «Բայց չեմ 

կարող չավելացնել, որ Թումանյանն իբրև քնարերգու, անզուգական չէ, այլ 

մեկն է սակավաթիվներից։ Նրա քնարական արժեքների դիմաց նույն քանա-

կի ու որակի արժեքներ կարող ենք գտնել Պեշիկթաշլյանից ու Դուրյանից, Ի-

սահակյանից ու Վարուժանից, Մեծարենցից ու Թեքեյանից, Տերյանից ու Չա-

րենցից։ Թումանյանի անզուգականությունն այլ տեղ է» (Սևակ, հ․ 5, էջ 350)։ 

Սևակը հստակեցնում է հարցը․ «Համարձակվում եմ ասելու, որ մեր նոր գրա-

կանության մեծերից ոչ մեկի գործունեությանը այնքան չի վայելում անզուգա-

կան բառը, որքան Թումանյանինը» (ն․ տ․)։ Եվ այսպես, Թումանյանին անվա-

նելով անզուգական՝ Սևակը բացատրում է, թե ինչ նկատի ունի այդ բառի ի-

մաստի մեջ, այն է՝ զույգը չունեցող։ Ետ գնալով դարերի մեջ՝ նա թվարկում է 

մեր անզուգական մեծերին՝ Նարեկացուն և «կարծեցյալ»․ Քուչակին՝ միջազ-

գային ասպարեզում, Սայաթ-Նովային միայն ազգային միջավայրում (կար-

ծում ենք, որ Սայաթ-Նովայի գնահատականը նեղացվում է, քանի որ նա նաև 

վրացիների և թուրքերի երգիչն էր), նոր ժամանակներում միայն Թումանյա-

նին՝ դարձյալ ազգային միջավայրում։ Նա միաժամանակ ընդարձակում է 

անզուգականի գաղափարը՝ գտնելով, որ անզուգականը նաև անփոխարինե-

լին է, եթե Թումանյանը չլիներ, նրա տեղը թափուր կմնար, ինչպես եթե Աբով-

յանը չլիներ, դարձյալ թափուր կմնար նրա տեղը։ Տարաբնույթ համեմատութ-

յուններ ու բացատրություններ բերելով՝ քննադատն այն համոզմունքն է 

հայտնում, որ Թումանյանի նման բանաստեղծ յուրաքանչյուր ազգի մեջ մեկ 

հատն է լինում։ Պ․ Սևակն աստիճանաբար ավելացնում է Թումանյանի ան-

հատականության բնորոշ գծերը, ընդգծում այն հատկանիշները, որոնք կա՛մ 

բնորոշ են միայն Թումանյանին, կա՛մ նրանից են փոխանցվել մյուսներին։ 

Դրանք են՝ հայ բանաստեղծ և հայոց բանաստեղծ տարբերակումները, բնաշ-

խարհիկ և տարաշխարհիկ հասկացությունները, իրենով դարագլուխ փակե-

լու առաքելությունը, ինչպես նաև «ետմիջնադարյան պատմության կենսագի-

րը» լինելու ճակատագիրը։ Այս հատկանիշներից յուրաքանչյուրի վրա կարե-

լի էր կանգ առնել, բացել թեման, բայց Սևակի նպատակն է եղել խոսել ընդ-

հանրացումների սկզբունքով՝ առանց մանրանասների մեջ մտնելու գծագրել 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

30 

գրողի ուրվագիծ-կերպարը, որին հետո էլ կարելի էր միս ու արյուն հաղորդել 

և դարձնել իսկապես մոնումենտալ կերպար։  

Մյուսներից Թումանյանին առանձնացնող հաջորդ հատկանիշը նրա ազ-

գային ու ժողովրդական լինելն է միաժամանակ։ Այսպես ասելով՝ Սևակը 

տարբերություն է տեսնում ազգային ու ժողովրդական հասկացությունների 

միջև։ Նախքան տարբերության ընդգծումը նկատենք, որ Սևակ մտածողի ա-

ռանձնահատկություններից մեկը այս կամ այն երևույթը հասկանալի դարձ-

նելու համար ժողովրդի կենցաղից ու առօրյայից օրինակներ բերելն է, այն-

պիսի դրվագներ ու պատկերներ է հիշատակում, որ դրանք ըմբռնելի լինեն 

յուրաքանչյուրի՝ գիտնականի ու հասարակ մահկանացուի համար։ «Աշխար-

հիս վրա բազմաբյուր ու բազմաբույր կերակուրները համամարդկային են, ո-

րովհետև դրանցով է ապրում մարդ արարածը՝ որտեղ էլ որ լինի։ Բայց չէ՞ որ 

կերակուրներից ամեն մեկը ունի իր համն ու հոտը, որ զգում է միայն այս 

կամ այն ժողովրդի քիմքը» (ն․տ․, էջ 355)։ Այսինքն՝ առաջին համեմատությու-

նը (համամարդկային) մատնանշում է ժողովրդականը, երկրորդը՝ ազգայինը, 

որ նշանակում է, թե բոլորը մարդ են (այսինքն՝ ժողովուրդ են), բայց իրարից 

տարբերվում են ազգությամբ։ 

Այնուհետև Սևակը կանգ է առնում Թումանյանի լեզվի առանձնահատ-

կությունների, նրա ժլատ, նշանակում է ճիշտ և տեղին ընտրված բառերի 

վրա: Նա հանգամանորեն բացատրում է Թումանյանի լեզվակիրառությունը և 

հանգում հետևյալ եզրակացությանը «Եվ ինչպե՞ս պիտի չասես, որ տգեղի և 

գեղեցիկի համամիությունը ոչ մեկի երկերում չի ստացվել այնքան գերազանց 

և անգերազանցելի, որքան Թումանյանի թանաքում և գրչածայրին» (էջ 357): 

Ըստ Սևակի՝ Թումանյանի համար կատարյալի ու գեղեցիկի չափանիշը բնա-

կան լինելն է: «Իսկ Թումանյանի կատարյալը բնական է այնքան, որ չես էլ 

տեսնում, ինչպես չես տեսնում... օդը» (ն.տ.)։ Անցնելով ընդհանրապես Թու-

մանյանի լեզվակիրառությանը՝ Սևակը բացատրում է. «Եվ լեզու ասելով նա 

կենդանի ժողովրդական բարբառ էր հասկանում առաջին հերթին և ժողովր-

դական կենդանի բարբառ էր ըմբռնում վերջ ի վերջո՝ ընդունելով հարկավ, 

«գրաբարի և եղած գրական լեզվի համադրությունը» (ն. տ.): Այստեղ ստիպ-

ված ենք լրացնել Սևակին՝ ասելով՝ «ըստ անհրաժեշտության, ըստ նյութի»: 

Փորձենք համեմատել ժողովրդական կենցաղն արտահայտող գործերը քառ-

յակների կամ «Փարվանա»-ի հետ, չենք կարող չտեսնել լեզվական ցայտուն 

տարբերությունները: Ըստ երևույթին Սևակն առաջնորդվել է իր իսկ որդե-

գրած այն սկզբունքով, որ քննադատն առաջին հերթին պետք է խոսի հեղի-

նակի արժանիքների մասին, հետո միայն՝ թերությունների: Հավանաբար թե՛ 

այս հանգամանքը, թե՛ Թումանյանի հոբելյանի առիթը Սևակին հետ են պա-

հել դիտողություններից, և նա միայն թեթևակի կերպով է ակնարկում Մեղր-

յանի հետ Թումանյանի ունեցած բանավեճը՝ ակնհայտորեն կանգնելով 

Մեղրյանի կողմը: Հիշեցնենք ընթերցողին, որ Մեղրյանը մերժում էր օտար 



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

31 

բառերի (ջան, ջիգյար, յար և այլ համանաման բառեր) օգտագործումը հայոց 

լեզվի մեջ, իսկ Թումանյանն այն կարծիքին էր, որ փոխառյալ բառերի (օրի-

նակներ է բերում) զգալի մասը հայացվել և օգտագործելի է դարձել հայերե-

նում: Սևակի ակնարկից այն տպավորությունն է ստացվում, որ Մեղրյանը 

նրան ավելի է համոզում․ «Եվ որքան էլ սրամիտ ու խորամիտ լինեն Թուման-

յանի տված պատասխանները զանազան մեղրյանների, այսօր արդեն մեղրյան-

ների պահանջը կարող է կրկնել ամեն մի հայ մանկավարժ…» ( ն․տ․, էջ 358):  

Գուցե չափազանց տարօրինակ հնչի այն միտքը, որ Սևակն ինքն է ճիշտ 

պատասխանում իր առաջադրած հարցերին այն դեպքում, երբ ուրիշները 

նույն փաստարկներով բանավիճում են իր հետ։ Պատճառն այն է, որ Սևակը 

որոշակի շեղումներից, խոսքը երկարացնելուց հետո է վերադառնում պա-

տասխանին, մինչդեռ ընդդիմախոսներն ակնկալում են անմիջական պա-

տասխան տրված հարցին։ Օրինակ՝ նշելով Թումանյանի կողմից ժողովրդա-

կան բարբառի կիրառության մասին՝ նա միաժամանակ նկատում է․ «Այսօր 

արդեն մենք պարտավոր ենք երբևիցե չմոռանալ, որ բարբառի օգտագործու-

մը նման է ծուռ ու կեռ փայտի գործածմանը․ մի ծայրով կարող ես գլխիդ 

զարկել, մանավանդ եթե նկատի ունենանք, որ ժողովրդական բարբառները, 

հասկանալի պատճառներով, խճողված են այնպիսի օտարամուծություններով, 

որոնք այսօր պարզապես թմբկաթաղանթ են ծակում» (էջ 358)։ Այս հարցում 

Սևակի եզրակացությունն այն է, որ Թումանյանի լեզուն ունի «որոշ երկկենցա-

ղություն, որից պիտի սովորենք՝ դրանից խուսափելու իմաստով» (ն․ տ․)։ 

Թվում է, թե անմիջականորեն, թե՛ մի փոքր ծավալվելով՝ Սևակն ինքը 

պատասխանել է իր առաջադրած հարցերին, բայց, այսուհանդերձ, այս խնդի-

րը ևս դառնում է Սևակ-Հախվերդյան բանավեճի բաղադրիչներից մեկը: 

Հախվերդյանը գրում է. «Թումանյանի լեզուն միանշանակ երևույթ չէ, ու եթե 

նա ունի բարբառախառն գրվածքներ, ապա է՛լ ավելի շատ ունի գրվածքներ 

(«Դեպի Անհունից» մինչև «Փարվանա», մինչև «Քաջ Նազարը», քառյակներն 

ու բովանդակ հրապարակախոսությունը (գրված այնպիսի բյուրեղ գրական 

լեզվով, որ հիմա էլ կարող է ծառայել իբրև բաղձալի օրինակ», «Պարույրը», էջ 

162): Ըստ վերը նշվածի՝ Սևակն ինքն էլ դեմ չէր այս մտքին։ 

Իհարկե, բազմաթիվ են այն դրական, հաճախ եզակի հատկանիշները, ո-

րոնցով Սևակը բնութագրում է Թումանյանին, որոնց բոլորին հնարավոր չէ 

անդրադառնալ: Դա վերաբերում է «աչքի պես պարզ, աչքի պես բարդ» ար-

վեստի էությանը, «աշխարհին արևի նման նայելու» պատգամին և թումանյա-

նական այլ կարգախոսների: Ճիշտ է, որ Սևակը հաճախ սիրում է բառախա-

ղեր անել, խոսքը կառուցել հակադրությունների վրա և շեշտել արտաքինից 

իրար նման բառերի իմաստային տարբերությունները: Խոսքն այս պահին վե-

րաբերում է «մեծ» և «հանճար» բառերի իմաստային տարբերությանը: Իրեն 

հատուկ բազմաթիվ օրինակների թվարկումով Սևակը հանճար է փնտրում ո-

րոշակի ուղղությունների համար, ասենք՝ մեկը հանճարեղ մաթեմատիկոս է, 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

32 

մյուսը՝ ենթադրենք հանճարեղ երաժիշտ, այսինքն՝ ինքն իր բնագավառում, 

ապա մեծը մեծ է տարբեր ուղղություններում, ինչպես ինքն է ասում՝ «գերա-

զանց է ըստ լայնքի և երկայնքի, ըստ ծավալի և տարածքի»: Ասածն ապացու-

ցելու համար նա դասդասում է համաշխարհային մեծերին: «Այս հայեցակե-

տից և հայեցակետին նայելիս Ֆիրդուսին է մեծը, իսկ Խայամը՝ հանճար, Լեո-

նարդոն է մեծը, իսկ Ռաֆայելը՝ հանճար, Բախն է մեծը, իսկ Մոցարտը՝ հան-

ճար ...» (էջ 364) և այսպես շարունակ: Նույն սկզբունքով որոնում է նաև Թու-

մանյանի տեղը հայ մշակույթի երևելի գործիչների շարքում: «Եթե Խորենա-

ցին է մեծը բոլոր պատմիչների շրջապատում և Կոմիտասն է մեծը մեր բոլոր 

երաժիշտների միջավայրում, ճիշտ այդպես էլ Նարեկացին է մեր բանաստեղ-

ծության հանճարների հանճարը, ապա Թումանյանն է մեր գրականության 

մեծերի մեծը...» (էջ 365): Առաջին հայացքից կարող է թվալ, թե Սևակն անար-

դար է Նարեկացու հանդեպ, բայց չմոռանանք, որ ըստ սևակյան չափանիշի՝ 

Նարեկացին միայն բանաստեղծ է, իսկ Թումանյանը հայոց կյանքի բոլոր 

բնագավառների առաջնագծում է: Սևակի շատ դիտարկումներ բանաձևի 

կամ կարգախոսի բնույթ ունեն, որոնք հնչում են անառարկելի պնդումով: 

Այսպես օրինակ, հայտարարելով, որ Թումանյանը ո՛չ Ներսիսյան դպրոցն էր 

ավարտել, ո՛չ Լազարյան ճեմարանը և ո՛չ էլ սովորել էր Վենետիկում, այսու-

հանդերձ, սևակյան համոզմունքով «դժվար է չասել, որ Թումանյանն է մեր 

նոր ու նորագույն գրականության ամենախելոքը՝ բոլոր զարգացածների մեջ 

և ամենից ավելի ունակը՝ բոլոր ընդունակների մեջ» (էջ 365): Թումանյանի 

դիմանկարը Սևակն ստեղծում է բոլորից տարբեր մի եղանակով, որ կարող է 

ուսանելի լինել շատերի համար։ Նա նման է այն շինարարին, որ շենքը կա-

ռուցելիս պողպատե ամուր ձողերով և բետոնե շաղախով նախ ամրացնում է 

հիմքը, կտուրը և վերջում անցնում միջնապատերին: Այդպես նա առանձնաց-

նում է Թումանյան անհատի, գրողի և գործչի հիմնական, տիրական գծերը և 

ապա մասնավորեցնում առանձին էական հարցադրումներ, որոնք տեղա-

վորվում են նշված սահմաններում, միս ու արյուն հաղորդում հատկանշված 

բնագավառներին: Իր իսկ այս առաջադրանքը կատարելու համար նա Թու-

մանյանի ստեղծագործություններից առանձնացնում է խոսուն վերնագրեր և 

առանձին բառեր, որոնք ունեն սիմվոլիկ և միաժամանակ ընդհանրացնող 

նշանակություն: Այդ վերնագրերն են՝ «Հառաչանք», «Դեպի Անհունը», «Հայրե-

նիքիս հետ»: Սրանք առանձին բանաստեղծության գլխավերևը թառած սոսկ 

վերնագրեր չեն, սրանց ընդգրկման դաշտը շատ ավելի լայն է, խորհուրդը՝ ա-

վելի մեծ: Մենք մեզ թույլ ենք տալիս «հառաչանք» բառի սևակյան ամբողջ 

ըմբռնումը ներկայացնելու. «Եվ Թումանյանի արածն այլ բան չէր, քան թե իր 

վիթխարիության մեջ մի վերմարդկային հառաչանք՝ մեր ժողովրդի անմարդ-

կային բախտի ու կյանքի տեսադաշտի վրա, մի հառաչանք, որ ծավալվում է 

«Գութանի երգ» -ից ու «Հին օրհնություն»-ից սկսած մինչև «Հայրենիքիս հետ»-

ը և եթե ընդհատվում է (այդ անընդհատ հառաչանքը), ապա դա էլ (այդ վայր-



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

33 

կենական ընդհատումն էլ) ունի իր բառեղեն արտահայտությունը, որ տեղա-

վորվում է մեկ տողում: Ապրեք երեխեք, բայց մեզ պես չապրեք ...» (էջ 369): 

Մանրամասնելով հառաչանքի բոլոր ուղղակի և անուղղակի դրսևորումները 

Թումանյանի ստեղծագործության մեջ՝ Սևակն անցնում է «Հայրենիքիս հետ»-

ի խորհրդանշական իմաստին՝ այս անգամ արդեն այլ տեսանկյունից անդ-

րադառնալով ժողովուրդ և ազգ հասկացություններին: «Այլ կերպ ասած՝ <հա-

ռաչանքի» բոլոր երկերը պատկերում են ժողովրդին, վերարտադրում ժո-

ղովրդական կյանքը, մինչդեռ «Հայրենիքիս հետ»-ի երգերը նվիրված է ազգին, 

սրա անտանելի բախտին․․»,- գրում է նա (էջ 370): 

Ի տարբերություն վերոնշյալի՝ քննադատը շատ ավելի դաժան իմաստ է 

տեսնում «Հայրենիքիս հետ» վերնագրի տակ ամփոփված գործերի վերաբեր-

յալ՝ առաջարկելով համապատասխան բնաբան «Դժոխքի հանդեպ» բանաս-

տեղծությունից. 

Սարսափի պիտի աշխարհը համակ, 

Եվ մարդն ամաչի գիլից ու շանից, 

Որ մարդ է ծընվել՝ մարդու նըմանից: 

Սևակը գտնում է, որ ոչ մեկը Հայոց եղեռնին չարձագանքեց այնպես, ինչ-

պես Թումանյանը, և ապա արդարացնում է այդ հանգամանքը՝ հիշեցնելով, 

որ մեծերից գրեթե մարդ չէր մնացել, որովհետև բոլորը հոշոտվել էին գազա-

նաբար: 

Թումանյանի այն ստեղծագործությունները, որոնց վրա կանգ է առնում 

Սևակը, առավել դիպուկ են բնութագրում հեղինակին՝ կարծես մի աստիճա-

նով ևս բարձրացնելով նրա հեղինակությունը: Խոսքը վերաբերում է Թուման-

յանի «Հոգեհանգիստ» սարսռազդեցիկ բանաստեղծությանը, որի արժանավոր 

գնահատականի հեղինակը Սևակն է. «... մենք այսօր չենք կարող ի պատիվ 

Թումանյանի չարձանագրել, որ եթե մեր միլիոնավոր անտապան մեռելներն 

ունեցան տապանագիր, ապա առաջին լավագույն տապանագիրն էր Թու-

մանյանի անզուգական «Հոգեհանգիստ»-ը, որ այժմ էլ անկարելի է կարդալ 

առանց սարսուռի և փշաքաղության...» (էջ 371): 

Եվ որպեսզի քննադատը Թումանյանին չներկայացնի միակողմանի, իբրև 

անհույս ու անհեռանկար ողբացողի, անմիջապես նույնքան բարձր է գնահա-

տում «Հայրենիքիս հետ» հանրահայտ բանաստեղծությունը՝ դիտարկելով այն 

իբրև «հավերժական կացության ու կեցության հավատո հանգանակ»: Ճիշտ 

էր Թումանյանը, ով համոզված էր, որ անհատները սխալվում են, բայց ոչ ազ-

գերը, նույնքան ճիշտ էր նաև Սևակը Թումանյանին գնահատելիս, որ խորին 

հավատով ասում էր. «Իսկ Թումանյանը անհատ չէր, թեկուզ և շատ մեծ ան-

հատ: Նա անհատականացված ազգ էր՝ սրա կենսահայեցողությամբ և կեն-

սափիլիսոփայությամբ տոգորված ...» (էջ 372): 

Սևակի կողմից Թումանյանի համար առանձնացված և վերը հիշատակ-

ված խորհրդանշաններից երրորդը «Դեպի Անհունն» է: Այս ասպարեզում 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

34 

Թումանյանին վերագրված բնորոշումները Սևակը թերի և մինչև վերջ չպար-

զաբանված է համարում, ինչ-որ տեղ էլ՝ չհասկացված։ Այստեղ անհրաժեշտ է 

մի կարևոր դիտարկում. Սևակը Թումանյանի դիմանկարն ստեղծել է 1969 

թվականին՝ մեծ բանաստեղծի ծննդյան հարյուր ամյակին, որից հետո տաս-

նամյակներ են հոսել, նոր գրքեր են գրվել, վիթխարի աշխատանք են կատա-

րել Էդ. Ջրբաշյանը, Ա. Ինճիկյանը, Լ. Հախվերդյանը, Հր. Թամրազյանը, Ս. 

Հովհաննիսյանը և շատ ուրիշ նվիրյալներ, շատ բան է փոխվել 1969-ից հետո, 

շատ բաներ են ճշտվել, այսուհանդերձ, Սևակը թափանցել է Թումանյանի հո-

գեբանության խորքերը և բանաստեղծի իսկ որոշ խոստովանությունների հի-

ման վրա արել կռահումեր ու եզրակացություններ՝ իր հերթին հիմք ստեղծե-

լով հաջորդ ուսումնասիրողների համար: Հակառակ այն բանի, որ 20-րդ դա-

րասկզբին Թումանյանն ստեղծել է իր լավագույն գործերը, նա միաժամանակ 

ապրել է ստեղծագործական ճգնաժամ, կասկածել իր բանաստեղծ լինելու 

հարցում: Այդ են վկայում նրա այն արտահայտությունները, թե «անցավորն 

ընկել է իմ սրտից, իսկ անանցի հետ կապված չեմ դեռ», թե «մեռած չեմ իբրև 

բանաստեղծ, բայց կաշկանդված եմ», այն կասկածը, թե ինքն իրապես բա-

նաստեղծ է, թե ոչ և այլն: Այս ամենը վկայությունն են այն բանի, որ առօրյա 

տեսանելի ու ապրած կյանքն իր վերելքներով ու վայրէջքներով կարծես հա-

գեցրել է բանաստեղծին և նրա հետաքրքրություններն ուղղել դեպի անտեսա-

նելին, դեպի անհայտը, դեպի անբացատրելին: Տարբեր առիթներով նույն այս 

դիմանկարում Սևակը շեշտում է, որ ամենալավ թումանյանագետը ինքը 

Թումանյանն է: Թերևս ճիշտ է Սևակը, որովհետև այդ են ապացուցում հենց 

Թումանյանի խոստովանությունները։ Ահա նրանցից մեկը. «Ես հետզհետե 

փիլիսոփայությունն եմ սիրում և բանաստեղծության մեջ էլ այն, որ ոչ ար-

տասուք ունի, ոչ հուզմունք, այլ մի մեծափառ խաղաղություն, մի ոլիմպիա-

կան վսեմ, արհամարհոտ թռիչք դեպի լավագույն աշխարհները և ավելի ջինջ 

ու մաքուր մթնոլորտները» ... Դիտարկելով Թումանյանի նմանատիպ մտքե-

րը՝ Սևակն իրավացիորեն եզրակացնում է, որ ոչ թե նոր բանաստեղծ էր 

ծնվում, այլ «բանաստեղծն ապրում էր զարգացման նոր փուլ, որին միշտ էլ 

նախորդում է ճգնաժամը» (էջ 376): 

Անշուշտ, ճիշտ է Սևակը, բայց, չգիտես ինչու, մեզ թվում է, որ վաղ Թու-

մանյանի դեռևս անկատար բանաստեղծություններում վերացականի, ան-

ըմբռնելիի, իր բառով ասած՝ «անհունի» կարոտը կա, որի արտահայտությու-

նը դեռևս անկատար է: Մեր տպավորությամբ՝ կյանքի փորձով հարստացած 

և իր արվեստի ասպարեզում բարձունքներ նվաճած Թումանյանը վերադառ-

նում է դեպի սկիզբը՝ լրացնելով բաց թողածը: Այս առումով ճիշտ է վարվում 

Սևակը, երբ հիշեցնում է Ֆիլիպ Վարդազարյանին Թումանյանի հղած նամա-

կի հետևյալ տողերը. «Առաջին սխալդ այն է, որ կարծում ես տողերն են բայ-

րոնալերմոնտովական, ոչ թե ես» (էջ 377): Սա Սևակին հիմք է տալիս կենտ-

րոնանալու ավելի շատ Լերմոնտով – Թումանյան, քան Պուշկին – Թուման-



Պարույր Սևակ - 100 
                     

 

35 

յան զուգահեռի վրա՝ միևնույն ժամանակ հայ թումանյանագիտության մեջ 

անբավարար համարելով թումանյանական երրորդ ակունքի՝ «Դեպի Անհու-

նի» բացատրությունը: Չմոռանանք կրկին հիշեցնել, որ Սևակի խոսքը վերա-

բերում է 1960-ականների թումանյանագիտությանը: 

Ուշադիր ընթերցողը Սևակի այս դիմանկար-հոդվածի մեջ կարող է ա-

ռանձնացնել մի հետաքրքրական հանգամանք։ Ինչպես Սևակն է Թումանյա-

նի մտածողության, դիտողականության ու խոսքի մեջ առանձնացնում նոր 

հասկացություններ ու անվանումներ, որոնք բնորոշում են երևույթը (օրինակ՝ 

բնաշխարհիկ ու տարաշխարհիկ), այդպես էլ ինքն է գտնում դիպուկ և ընդ-

հանրացնող անվանումներ, ինչպես օրինակ՝ «անհատականացված ազգ» 

հասկացությունն է։ 

Հոդվածի վերջում Սևակն անում է մի կարևոր դիտողություն, այն է՝ չըն-

տելանալ Թումանյանին, որովհետև դա կնշանակեր դադարել սովորել Թու-

մանյանից, ինչը նա հավասար է համարում ինքնասպանության: 

Այս դիմանկարի պատմությունը կարելի է ամփոփել մի քանի եզրակա-

ցություններով, որոնք են՝ 

առաջին՝ Սևակը չի վերարտադրում Թումանյանի ստեղծագործության բո-

վանդակությունը կամ կառուցվածքը: Նա, հենվելով Թումանյանի ստեղծա-

գործությունների խորհրդանշական իմաստ ունեցող վերնագրերի վրա, բա-

ցահայտում է օրինաչափություններ, որոնք ունեն ընդհանրական իմաստ, 

երկրորդ՝ հաստատում է իր իսկ սահմանած այն սկզբունքը, ըստ որի՝ յու-

րաքանչյուր տուն ունի իր բանալին, և ըստ այդմ՝ յուրաքանչյուր գրող պա-

հանջում է յուրահատուկ մոտեցում (սա բանալու զուգահեռն է) սեփական 

ստեղծագործությանը, 

երրորդ՝ Սևակը չի առաջնորդվում տեսական հայտնի սկզբունքներով, այլ 

գերադասում է գրականությունն զգալ սեփական մաշկով և ոչ թե «դեղատոմ-

սով», այսինքն՝ գրականությունը հասկանալ նյարդային համակարգով և ոչ 

թե դասագրքային ճշմարտություններով: Ըստ էության սրանք այն սկզբունք-

ներն են, որ Սևակն ինքն առաջադրում էր «Քննադատությունն այլևս հավել-

ված չէ» հոդվածում: 

Մեզ մնում է ավելացնել մի նախադասություն այն մասին, որ կերտելով 

Թումանյանի դիմանկարը կամ նրա կերպարը խորքային և ոչ ծավալային ի-

մաստով՝ Սևակը միևնույն ժամանակ կերպավորվում է ինքը՝ գիտական իր 

մեթոդով ու յուրահատուկ մտածողությամբ՝ հաստատելով քննադատի ան-

հատականության իրավունքը: 
 

ЖЕНЯ КАЛАНТАРЯН – Портрет Туманяна по Паруйру Севаку. – В статье упоми-

наются те подходы и критерии литературоведа Севака, которыми руководствуется автор в 

своем исследовании. Особое внимание уделяется аналитическому методу Севака, сог-

ласно которому он сначала выделяет основные направления и тематические предпочтения 

в творчестве Туманяна, которые приобретают обобщающее и в некоторой степени сим-

волическое значение. В своем анализе Севак не придерживается общепринятого хроноло-



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

36 

гического принципа, а, если можно так сказать, представляет заголовки с обобщающим и 

символическим значением в творчестве Туманяна в последовательности на условной го-

ризонтальной линии. Это заголовки: «Вздох», «С моим отечеством» и «К бесконечному». 

Под этими названиями Севак раскрывает философию жизни Туманяна. На основании 

этих обобщений в статье обращается внимание на оценки Туманяна, данные Севаком. 

Также раскрываются принципы подхода Севака: сравнение Туманяна с другими ве-

ликими деятелями армянской культуры, особенно с литературными гениями, такими как 

Хоренаци, Нарекаци и Абовян. Таким образом, статья имеет два слоя: подход Севака к 

Туманяну среди великих и характеристика Севака как литературоведа на основе выше-

указанных принципов. 

 

Ключевые слова։ литература, поэзия, литературовед, символ, обобщение, критерий, 

метод, предпочтение, сравнение, оценка 

 

ZHENYA KALANTARYAN – Tumanyan’s Portrait According to Paruyr Sevak. – The 

article highlights the perceptions and criteria by which the author, Sevak, is guided in his study 

as a literary scholar. Special attention is drawn to Sevak’s analytical method, in which he first 

identifies the central directions and thematic preferences in Tumanyan's work. These themes 

take on a generalizing and, to some extent, symbolic meaning. Sevak's analysis does not follow 

the widely accepted chronological principle; instead, he presents the generalizing and symbolic 

titles in Tumanyan's work in a sequential manner along what can be seen as a horizontal line. 

These titles are "Sigh," "With My Homeland," and "Toward the Infinite." Under these headings, 

Sevak reveals Tumanyan's philosophy of life. Based on these generalizations, the article draws 

attention to the evaluations Sevak gives of Tumanyan. It also uncovers the principles of Sevak’s 

approach: comparing Tumanyan with other great figures of Armenian culture, particularly 

literary giants like Khorenatsi, Narekatsi, and Abovyan. Thus, the article has two layers: Sevak's 

approach to placing Tumanyan among the greats, and Sevak’s characterization as a literary 

scholar based on the principles mentioned above. 

 

Key words: literature, poetry, literary scholar, symbol, generalization, criterion, method, 

preference, comparison, evaluation 
  


