
Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

6 

 

   
 

   

ԱՌԱՍՊԵԼԱԷՊԻԿԱԿԱՆ ԱՎԱՆԴՈՒՅԹԸ ԵՎ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ 

ՀԵՏԱԳԱ ԶԱՐԳԱՑՈՒՄԸ 
 

ԱՐԱ ԱՌԱՔԵԼՅԱՆ  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Հոդվածի քննության առարկան եվրոպական էպոսների և գրականության հետագա 

զարգացման ու առնչությունների մեկնաբանության խնդիրն է: Ինչպես հայտնի է, 

եվրոպական բնիկ ժողովուրդները (կելտեր, գերմաններ և այլն) միջնադարում 

ստեղծել են բարձր մշակույթ, այդ թվում՝ արխայիկ էպոսներ (անգլոսաքսոնական 

«Բեովուլֆ», իռլանդական սագաներ, իսլանդական «Ավագ Էդդան»…): Ավելի ուշ, 

արդեն ձևավորվող ազգային ինքնագիտակցության և սեփական էպիկական ա-

վանդույթի հիման վրա  ֆրանսիացիները, իսպանացիները և գերմանացիները 

ստեղծել են նաև  դասական էպոսներ՝ «Ռոլանդի երգը», «Սիդի երգը», «Նիբելունգ-

ների երգը»: Ուսումնասիրությունները ցույց են տալիս, որ արխայիկ և դասական 

այս էպոսները, իրենց ձևավորման ընթացքում որոշակիորեն արտացոլելով հնդեվ-

րոպական, անտիկ և քրիստոնեական մշակույթի ավանդները, միաժամանակ ազ-

դել և ազդում են գրականության զարգացման հետագա ընթացքի վրա, այսինքն՝ 

առկա են ինչպես հորիզոնական, այնպես էլ ուղղահայաց կապերի հարուստ  իրո-

ղություններ: Դրանք դրսևորվում են գաղափարների, կերպարների, մոտիվների, 

ժանրերի և կոմպոզիցիոն այլ միավորների մշտական նորացման և կերպարանա-

փոխության տեսքով: Ազդեցությունների այդ բարդ և հարուստ պատմությունը, որ 

գրականության տեսաբանները բնորոշում են իբրև «գրականության և բանահյու-

սության փոխներարկումներ», սկիզբ է առնում վաղ միջնադարից և ձգվում մինչև 

մեր ժամանակները: 

 

Բանալի բառեր -  էպոս, էպիկական ավանդույթ, արխայիկ էպոս, դասական էպոս, 
փոխառնչություններ, հորիզոնական կապեր, ուղղահայաց կապեր 

 

                                                 
 Արա Առաքելյան – բանասիրական գիտությունների դոկտոր, ԵՊՀ արտասահմանյան գրակա-

նության ամբիոնի պրոֆեսոր  

Ара Аракелян – доктор филологических наук, профессор кафедры зарубежной литературы ЕГУ 

Ara Arakelyan – Sc.D in Philology, Professor at YSU Chair of Foreign Literature 
Էլ. փոստ՝ arakelyan.ara@ysu.am  https://orcid.org/ 0000-0002-5360-7602 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCom-

mercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 03.03.2025 

Գրախոսվել է՝ 06.03.2025 

Հաստատվել է՝ 07.03.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 1 (46), մարտ, 6-24 

https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.1.006  
 

https://orcid.org/0000-0002-5360-7602
mailto:arakelyan.ara@ysu.am
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Գրականագիտություն 
                     

 

7 

Բնիկ եվրոպացիները (կելտական, գերմանական և ռոմանական ժողո-

վուրդները), լինելով հնդեվրոպական և անտիկ մշակույթի ժառանգորդներ, 

վաղ և հասուն միջնադարում ապրում են իրենց պատմության կարևորա-

գույն շրջանները և ստեղծում են դրան համարժեք բարձր մշակույթ, որի մեջ 

կարևորագույն տեղ և նշանակություն ունեն էպոսները: Ինչպես ցույց են 

տալիս ուսումնասիրությունները, եվրոպական էպոսները հնարավորութ-

յուն են տալիս  խոսելու ոչ միայն դրանց միջև առկա համաժամանակյա (հո-

րիզոնական), այլև տարաժամանակյա (ուղղահայաց) կապերի մասին: Տա-

րածական և ժամանակային առումով լինելով սահմանակից՝ կելտերը և 

գերմանները մշտապես գտնվել են միմյանց հետ մշակութային ակտիվ 

փոխազդեցությունների մեջ, որոնք դրսևորվում են այդ ժողովուրդների՝ 

դեռևս հնագույն ժամանակներում և վաղ միջնադարում ձևավորված հա-

րուստ առասպելներում և էպիկական երգերում (վաղ շրջանում առավել մեծ 

է կելտերի մշակութային ազդեցությունը մյուս ժողովուրդների վրա): Ավան-

դույթը շարունակվում է նաև հասուն միջնադարում, երբ այդ ժողովուրդնե-

րի հետնորդները՝ ֆրանսիացիները, իսպանացիները և գերմանացիները, 

դնելով ազգային պետականության և ազգային ինքնության հիմքերը, հանդես 

են գալիս էպիկական նոր մտածողությամբ, որի արտահայտությունն արդեն 

դասական էպոսներն են՝ «Ռոլանդի երգը», «Սիդի երգը» և «Նիբելունգների 

երգը» (այս շրջանում առավել մեծանում է ֆրանսիացիների մշակութային 

ազդեցությունը հարևան ժողովուրդների վրա): Համաժամանակյա այս առն-

չությունները, կապված հատկապես էպոսների ծագման բազմազան խնդիր-

ների հետ,  որոշակիորեն կարևորվում և մեկնաբանվում են աշխատանքում:  

Բայց ոչ պակաս կարևոր է նաև այդ ժողովուրդների դիցաբանական և էպի-

կական ավանդույթի դիտարկումն ու մեկնաբանությունը իբրև եվրոպական  

մշակութային ինքնության ձևավորման էական գործոն: Խոսքը ուղղահայաց 

կապերի մասին է, որոնք ոչ միայն առավել հարուստ են, այլև աչքի են ընկ-

նում կայունությամբ: Խնդիրը,  ընդհանուր առմամբ, տեղավորվում է բանա-

վոր և գրավոր գրականությունների փոխներթափանցումների և ազդեցութ-

յունների շրջանակում: Ինչպես հայտնի է, դա գրականության կյանքը սնող 

կենսատու երակներից մեկն է, որ,  գրականության տեսաբանների բնորոշ-

մամբ, շարունակական է և երբեք չի ընդհատվում1: Ինչ խոսք, բանահյուսութ-

յան և գրականության այս «շարունակական փոխներարկումները»2 շատ բազ-

մազան են և ըստ էության ընդգրկում են եվրոպական գրականության զար-

գացման բոլոր շերտերն ու ազգային առանձնահատկությունները: Հավակ-

նություն չունենալով ներկայացնելու այդ գործընթացի ողջ լայնքն ու խորքը՝  

փորձենք ուշադրություն դարձնել հատկապես այն արքետիպերի, մոտիվնե-

րի ու խորհրդանիշների վերամարմնավորումներին, որոնք, ծագումնաբանո-

                                                 
1 Տե՛ս Ռ. Ուելլեք, Օ. Ուորրեն, Գրականության տեսություն, Եր., 2008, էջ 63: 
2 Лотман Ю. и другие // Мифы народов мира. Т. 2, М., 1992, с. 58. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

8 

րեն կապված լինելով հնդեվրոպական, անտիկ կամ աստվածաշնչյան ժա-

ռանգության հետ,  համարվում են Եվրոպայի երկու բնիկ ժողովուրդների՝ 

կելտերի և գերմանների կրոնաէպիկական պատկերացումների անմիջական 

դրսևորումներ: Եթե «կելտականությունը» ավանդաբար կապվում է բնական 

մոգության, կախարդանքի, սիրո և մահվան միասնության ու մելամաղձի, 

մասնավորապես՝ ս. Գրաալի, Ճանապարհի և կերպարանափոխության ա-

ռասպելների հետ, ապա   «գերմանականությանը»  առավել բնորոշ են վախ-

ճանաբանական առասպելները, մշտական հակումը դեպի կործանումն ու 

հարությունը, ինչպես նաև տիեզերքի՝ իբրև ծառի և հաստատուն համակար-

գի հանդեպ անփոփոխ հավատը: Եվ եվրոպական գրականության պատմութ-

յունը ցույց է տալիս, որ առասպելների ու էպոսների առանցքը կազմող այս և 

բազմաթիվ այլ արքետիպեր ու գաղափարներ շարունակում են իրենց կյան-

քը, բայց գրական նոր դարաշրջանների գեղագիտական պահանջների համա-

ձայն մշտապես կերպարանափոխվելով  և ներկայանալով ժանրերի,  գաղա-

փարների, մոտիվների, կերպարների կամ կոմպոզիցիոն այլ միավորների նո-

րանոր մեկնաբանություններով: 

Խոսելով եվրոպական գրականության մեջ առասպելների և էպոսի՝ իբրև 

ժանրաստեղծ գործոնների մասին՝ ամենից առաջ պետք է նկատի ունենալ 

արձակի ձևավորումը: Մինչ Իսպանիայում (Դոն Խուան Մանուել, «Կոմս 

Լուկանոր», 1335), Իտալիայում (Ջովաննի Բոկաչո, «Ֆյամետտա», 1344, «Դե-

կամերոն», 1351) նոր-նոր դրվում էին արձակի հիմքերը,  վաղ և հասուն միջ-

նադարում կելտերն ու իսլանդացիները էպոսի շրջանակներում արդեն ու-

նեին արձակի սեփական ձևերը: Խոսքը կելտական սկյելների և իսլանդա-

կան սագաների մասին է, որոնք մինչև գրի առնվելը պատմել և փոխանցել 

են  սերնդեսերունդ բանավոր, սակայն շատ ուշ են դրել գիտական շրջանա-

ռության մեջ: «12-րդ դարում,-«Սկանդինավների ճակատագիրը» էսսեում 

իսլանդական սագաների մասին գրում է Լ. Բորխեսը,-իսլանդացիները 

հայտնաբերում են վեպը՝ նորմանդացի Ֆլոբերի արվեստը, և այդ հայտնա-

գործությունը աշխարհի անսահման տնտեսության մեջ մնում է նույնքան 

հանելուկային և անարդյունք, որքան Ամերիկայի նրանց հայտնագործութ-

յունը»3:  

Ժամանակագրական առումով եվրոպական դասական էպոսներին անմի-

ջապես հաջորդում է ասպետական վեպը: Այս երկու ժանրերը հասուն միջ-

նադարի վերջին շրջանում նույնիսկ գոյակցում են միաժամանակ: Նրանց 

միավորում են ժանրային մի շարք նմանությունները: Օրինակ, ինչպես էպո-

սի, այնպես էլ ասպետական վեպի կատարման համար գոյություն ունեին 

գործող որոշակի կանոններ: Ե. Մելետինսկին նկատում է, որ  ասպետական 

վեպի իրադարձությունները և պերսոնաժները  խորհրդանշական բնույթի են 

                                                 
3 Борхес Л., Собр. сочинений в 4-х томах. С.-Петербург, 2011, т. 2, с. 717. 



Գրականագիտություն 
                     

 

9 

և որոշակի գործառույթների կրողներ են4, բայց դա վերաբերում է նաև էպո-

սին: Ինչպես էպոսը, այնպես էլ ասպետական վեպը  կառուցվում են երկու 

հիմնական մոտիվային միավորների վրա՝ հերոսականության և սիրո, բայց 

եթե էպոսում կարևորը հերոսականությունն է, իսկ սերը երկրորդական նշա-

նակություն ունի, ապա ասպետական վեպում դրանք փոխում են իրենց տե-

ղերը՝ հերոսականությունից առավել կարևորվում է սերը, որի հետևանքով 

փոխվում է նրա ոճակերպարային համակարգը: «Սերը կուրտուազ մշակույ-

թի կենտրոնում է,- գրում է Է. Աուերբախը,- և դա հանգեցնում է բարձրաոճ 

կերպարների ստեղծմանը»5:  

Ասպետական վեպի ծագումը թեև կապվում է ինչպես հունական, այնպես 

էլ  արևելյան նմանատիպ վեպերի հետ6, այդուհանդերձ այստեղ էական նշա-

նակություն ունեն նաև բուն եվրոպական դիցաբանական և էպիկական ա-

վանդները: «Կուրտուազ վեպը,- գրում է Ե. Մելետինսկին,- Ֆրանսիա եկավ՝ 

փոխարինելու chanson de geste-ին»7: «Ասպետական վեպը,- հավելենք  նաև Ա. 

Մորտոնի դատողությունը,- նյութեր է քաղում հերոսական դարաշրջանից»8: 

Եվ ժանրի բուն պատմությունը սկիզբ է առնում Հալֆրիդ Մոնմուտցու 

«Բրիտների պատմություն» գրքից: 12-րդ դարի երկրորդ կեսին թարգմանվե-

լով ֆրանսերեն՝ այն նախ նորմանդացի բանաստեղծ Ռոբերտ Վասի համար 

հիմք է դառնում գրելու «Բրուտոսի պատմությունը», ապա հոգևորական Լա-

յամոնը շարադրում է «Բրուտոսը»9, որոնք հիմնավորապես փոխում են աս-

պետական վեպի՝ մինչ այդ ձևավորված ավանդույթը: Բանն այն է, որ ասպե-

տական վեպի սկզբնական օրինակների համար  իբրև թեմա էին ծառայում 

անտիկ հերոսներն ու պատմությունները («Ալեքսանդրի վեպ», «Էնեասի 

վեպ», «Վեպ Տրոյայի մասին» և այլն): Հալֆրիդ Մոնմուտցու գիրքը արմատա-

պես փոխում է ասպետական վեպի թեմատիկան՝ նրան տալով առավել տե-

                                                 
4 Տե՛ս Мелетинский Е., Средневековый роман. М., 1983, էջ 7: 
5 Ауэрбах Э., Мимесис. М.-С.-Петербург, 2000, с. 122.  
6 Ըստ էության, ասպետական վեպի ծագման երկու տարբերակներն էլ գոյության իրավունք ու-

նեն, քանի որ սիրավեպի մշակույթը տարածված էր  ինչպես Արևելքում, այնպես էլ Արևմուտ-

քում: Այդ ընդհանրության համոզիչ արտահայտություն կարելի է համարել պարսկական Վիսի 

ու Ռամինի  և կելտական Տրիստանի ու Իզոլդայի մասին լեգենդները, որոնց հիման վրա միջ-

նադարում Գուրգանին և Կրետյեն դե Տրուան գրում են սիրավեպեր: Դրանք  բովանդակությամբ 

այնքան նման են միմյանց, որ առանձին մասնագետներ հնարավոր են համարում դրանց 

ընդհանուր աղբյուրի գաղափարը (տե՛ս История всемирной литературы, т. 2, 1984, էջ 208):  
7 Мелетинский Е., նշվ. աշխ., էջ 28: 
8 Мортон А., От Мэлори до Элиота. М., 1970, с. 31. 
9 Ուշագրավ են Լայամոնի՝ իր երկի ստեղծման մասին հեղինակային տեղեկությունները, որ նա 

հաղորդում է պոեմի սկզբում: Փաստորեն «Բրուտոսը» գրելու համար նա օգտվում է գրական 

երեք աղբյուրից՝ Բեդա Պատվելու «Անգլերի եկեղեցական պատմությունը», հոգևորականներ 

Ալբինի և Ավգուստինի լատիներեն պատմությունը և նորման բանաստեղծ Վասի «Բրուտոսի 

պատմությունը» պոեմը: Ըստ էության, Լայամոնը առաջին բանաստեղծն է, ով սկսում է խոսել 

Արթուր թագավորի և նրա ասպետների մասին (տե՛ս Борхес Л., Собр. соч. в 4-х томах, т. 2, 2011, 

С.-П., էջ 705): 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

10 

ղային բնույթ, և դուռ բացում  հատկապես դեպի կելտական հնադարը: Հատ-

կանշական է այն հանգամանքը, որ  լինելով գրող-պատմագիր և հակում ու-

նենալով լեգենդների ու առասպելների հանդեպ (մեր Խորենացու և Բուզանդի 

նման)՝ Մոնմուտցին ուշադրություն է դարձնում այնպիսի իրադարձություն-

ների և անձանց, որոնք կարող են թողնել ուժեղ տպավորություն: Օրինակ, 

նա է գեղարվեստական շրջանառության մեջ դնում  ոչ միայն Արթուրի, Մեռ-

լինի մասին պատմությունները, այլև Լիր արքայի և նրա երեք դուստրերի, ո-

րի հիման վրա հետագայում գրվում են բազմազան երկեր, այդ թվում նաև  

Շեքսպիրի  հանրահայտ ողբերգությունը: Մեծ ուշադրություն դարձնելով  

Արթուրի կյանքի ողջ ընթացքին   և սխրանքներին10՝ սաքսերի դեմ կռվող խի-

զախ ռազմիկից Մոնմուտցին ստեղծում է իդեալական տիրակալի և մարդու 

կերպար, որը առանձին գծերով հիշեցնում է անցյալի մեծ հերոսներին (նրա 

ծնունդը, օրինակ, ըստ Ա. Միխայլովի, հիշեցնում է Հերակլեսին)11:  

Արթուրի և Մեռլինի մասին լեգենդներին կելտական ժողովուրդների՝ գալ-

լերի, բռետոնների, վալլիների միջավայրում աստիճանաբար ավելանում են 

ուրիշները՝ նոր հերոսներով և իրադարձություններով, որոնք հետագայում 

կազմում են ասպետական վեպերի մոտիվային հիմնական բազան, և որոնցից 

օգտվում են ասպետական վեպի ճանաչված հեղինակները՝ Կրետյեն դե Տրու-

ան, Վոլֆրամ ֆոն Էշենբախը, Գոտֆրիդ Ստրասբուրգցին և մյուսները: Զար-

գացման միտումները աստիճանաբար հանգեցնում են ասպետական վեպի 

ժանրային ինքնուրույնության ավելացման, բայց թեև այն  իր կապերը խզում 

է ինչպես անտիկ վեպից, այնպես էլ էպոսից, այդուհանդերձ շարունակում են 

պահպանվել կապերը հատկապես կելտական էպոսի հետ («Կառլոսի փոխա-

րեն՝ Արթուր»)12: Եթե միայն հետևենք ասպետական վեպի մի քանի կարևոր 

կերպարների և գաղափարների, ապա կարող ենք ասել, որ դրանց մասին 

ստեղծվել և շարունակում է ստեղծվել  ահռելի քանակությամբ  գեղարվես-

տական և գիտական գրականություն: Այդ կերպարներից առաջինը, անշուշտ, 

Արթուր թագավորն է, որին նվիրված  «Արթուրյան վեպերը» (Artusroman) վա-

ղուց ի վեր դարձել են կանոնարկված գրականության մաս և գրականության 

ու արվեստի բազմազան երկերի աղբյուր: Արթուրի մասին տեղեկություննե-

րը հիմնականում կելտական բանահյուսությունն է, հատկապես վալլիական 

«Մոբինոգիոն» էպիկական ժողովածուն, բայց պատմաբան Լե Գոֆը կարծում 

է, որ նրա կերպարը, ըստ էության,  միավորում է զանազան՝ կելտականից 

զատ, նաև հնդեվրոպական և գերմանական մշակույթներ13: Արթուրյան լե-

գենդները 15-րդ դարի վերջին ամբողջացնում և «Արթուրի մահը» վերնագրով  

                                                 
10 Տե՛ս Гальфрид Монмутский, История бриттов, Жизнь Мерлина, М., 1984 էջ 92-124: 
11 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 251-ի ծանոթագրությունը: 
12 Տե՛ս Мелетинский Е., նշվ. աշխ., էջ 31: 
13 Տե՛ս Ле Гофф Ж., Герои и чудеса средних веков. М., 2011, էջ 24: 



Գրականագիտություն 
                     

 

11 

վեպ է հրատարակում անգլիացի Թոմաս Մելորին14, թեև այն վեպ անվանելը 

խիստ պայմանական է: Հեղինակը փաստորեն կարողացել է ի մի բերել այն 

բոլոր պատմություններն ու լեգենդները, որոնք կապվում են կելտական հե-

րոսի հետ, որն այլևս դառնում է բրիտանական իդեալի կրող: Այստեղ և՛ 

«Կլոր սեղանի» ասպետներն են («Կլոր սեղանը միջնադարյան հասարակութ-

յան մեջ իրականություն չդարձած համաշխարհային երազանք է հավասա-

րության մասին»)15, և՛ Տրիստանն ու Իզոլդան, և՛ սուրբ Գրաալը, և՛ անշուշտ 

իմաստուն կախարդ Մեռլինը: Ա. Անիքստի կարծիքով՝ միակ նշանակալից 

երկը լինելով անգլիական գրականության մեջ՝ «Արթուրի մահը» միաժամա-

նակ հավասարազոր է «մի ողջ գրադարանի»16: 17-րդ դարում անգլիական 

բարոկկոյի հանրահայտ երգահան Հենրի Պյորսելը գրում է «Արթուր թագա-

վորը» օպերան (1691), որի լիբրետտոն Ջորջ Դրայդենինն է: Արթուրյան թե-

մայի հետագա բազմաթիվ մարմնավորումներից գեղարվեստական արժեք է 

ներկայացնում նաև Ժան Կոկտոյի «Կլոր սեղանի ասպետները» պիեսը (1937): 

Բազմազան և հակասական մարմնավորումների ու մեկնությունների17 

տեղիք է տվել նաև Տրիստանի և Իզոլդայի պատմությունը, որին ասպետա-

կան վեպի ժամանակներից հետո նորից սկսում են ակտիվորեն  անդրադառ-

նալ ռոմանտիկները՝ Վ. Սկոտ, Ա. Շլեգել, Ռ. Վագներ (նրանց համար լեգենդը 

կարևոր էր այնքանով, որ հաստատում էր սիրո և մահվան միասնությունը): 

Ժան Կոկտոյի սցենարով 1943-ին նկարահանվում է «Հավերժական վերա-

դարձ» կինոնկարը: 

Էպիկական փոխակերպումների երկար ճանապարհ է անցնում նաև ս. 

Գրաալը: Սեմանտիկ հարուստ շերտեր ունեցող այս խորհրդանիշ-առար-

կան, ինչպես հայտնի է, լայնորեն ներկայացվում է առանձին ասպետական 

վեպերում (դրանք կոչվում են նաև «Գրաալի վեպեր») և այդ խորհրդանիշի 

շնորհիվ մյուսներից տարբերվում կրոնական-փիլիսոփայական շեշտադ-

րությամբ: Գրաալը սովորաբար կապվում է Հիսուսի կյանքի (գավաթ, որ ծա-

ռայում էր Հիսուսին և առաքյալներին Խորհրդավոր ընթրիքի ժամանակ)  և 

մահվան (անոթ, որում հավաքվել է խաչված Հիսուսի արյունը) հետ18, բայց 

երբեմն պատկերվում է նաև իբրև քար (օրինակ՝ Վոլֆրամ ֆոն Էշենբախի 

«Պարցիֆալում»): Բոլոր դեպքերում Գրաալը խորհրդանիշ է, որ ասպետա-

կան-արկածային ոգին կապում է քրիստոնեական-առասպելական իդեալնե-

րի ու գաղտնիքների հետ և դառնում հավերժական  որոնումների թեմա: 

Միաժամանակ, ելնելով դիտարկվող խնդրի տեսանկյունից, հարկ է ընդգծել 

                                                 
14 Տե՛ս Мэлори Т., Смерть Артура. М., 1974: 
15 Տե՛ս Ле Гофф Ж., նշվ. աշխ., էջ 26: 
16 Տե՛ս Аникст А., История английской литературы, М., 1956, էջ 48: 
17 Լեգենդի գիտական մեկնաբանությունների շարքում ամբողջականությամբ և ինքնատիպու-

թյամբ առանձնանում է թերևս Դենի դը Ռուժմոնի աշխատությունը (տե՛ս Դը Ռուժմոն Դ., Սերը 

և Արևմուտքը, Եր., 2007): 
18 Տե՛ս Мифы народов мира, Энциклопедия, Электронное издание, М., 2008, էջ 262: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

12 

նաև Գրաալի կապը կելտական դիցաբանության հետ, ինչի մասին նույնպես 

խոսում են մասնագետները: Ռ. Գենոնը, օրինակ,  այն համոզմունքն է հայտ-

նում, որ Գրաալի ավանդույթը քրիստոնեությանն անցել է դրուիդներից՝ իբրև 

նվիրաբերման ծեսի տարր19, բայց դրա հետ մեկտեղ՝ նա հետաքրքիր մեկնա-

բանություն է տալիս Գրաալ-գավաթին՝ այն համարելով Հիսուսի սրտի 

խորհրդանիշը20: Իբրև այլաբանություն կամ խորհրդանիշ, որ ներկայացնում 

է տիեզերքի գաղտնիքներից մեկը՝ Գրաալը հետագայում նույնպես շարունա-

կում է մնալ ուշադրության կենտրոնում՝ թեմա դառնալով բազմաթիվ գրքերի, 

կինոֆիլմերի և գիտական հետազոտությունների համար: 

Կարևորում ենք նաև Մեռլինի կերպարը, որը, նույնպես կելտական ծա-

գում ունենալով,  ասպետական վեպի շնորհիվ ժառանգվում է եվրոպական 

գեղարվեստական գիտակցությանը և ունենում բազմաթիվ մեկնաբանութ-

յուններ: Հատկանշական է, որ Մեռլինը, որի մասին առաջինը խոսում է Հալֆ-

րիդ Մոնմուտցին, ի տարբերություն Արթուրի, պատմական հիմքեր չունի և 

ամբողջությամբ նրա մտահղացման արդյունքն է21, ինչպես շեքսպիրյան Լիրի 

կերպարը22: Մեռլինի կերպարը հետաքրքիր է իր հակասականությամբ: Նա 

նախ տեղավորվում է իմաստուն ծերունու արքետիպային կերպարի շրջա-

նակներում, որ մշտապես Արթուր թագավորի կողքին է  և նրան հուշում է 

ճշգրիտ գործողություններ («Կլոր սեղանի» գաղափարը հենց նա է հուշում 

Արթուրին): Դրան զուգահեռ՝ նրա կերպարում առկա են գծեր, որոնք նրան 

հաղորդում են դիվայնություն: Նա ապրում է մենակ, անտառում կամ մենաս-

տանում, ինչպես պատշաճ է իմաստուններին ու  կախարդներին, բայց նա 

ծնողներ չունի և կարծես գտնվում է Աստծու և սատանայի, բարու և չարի մի-

ջակայքում: Հայտնի է, որ նա ոգեշնչողն է նաև Գրաալի որոնումների, բայց 

դա ավանդական քրիստոնեական Գրաալը չէ, այլ «սատանայական, որի 

նպատակը Աստծու գաղտնիքները բացահայտելն է»23: Նրան իր վեպում հի-

շատակում է Ռաբլեն՝ անվանելով «մարգարե»24: Երկատվածությամբ Մեռլի-

նը հիշեցնում է գերմանական Ֆաուստին: Եվ պատահական չէ, որ երբ 1832-

ին Կ. Իմմերմանը գրում է «Մեռլին» միստերիան, Վ. Գյոթեն այն անվանում է 

երկրորդ «Ֆաուստ»: Մեռլինի կերպարի հետաքրքիր մեկնաբանություններ 

հանդիպում ենք նաև 20-րդ դարում: Դրանցից առանձնացնենք Գ. Ապոլիների 

«Քայքայվող կախարդը» առակը և Ժան Կոկտոյի «Կլոր սեղանի ասպետները» 

դրաման:  

                                                 
19 Տե՛ս Генон Р., Символы священной науки, М., 2002, էջ 60: 
20 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 41: 
21 Տե՛ս Ле Гофф Ж., նշվ. աշխ., էջ 150: Հայտնի է նաև Հալֆրիդ Մոնմուտցու «Մեռլինի կյանքը» 

պոեմը (տե՛ս Гальфрид Монмутский, նշվ. աշխ.): 
22 Տե՛ս Мобиногион, Легенды средневекового Уэльса. М., 2002, էջ 299-ի մեկնաբանությունը: 
23 Ле Гофф Ж., նշվ. աշխ., էջ 151: 
24 Рабле, Гаргантюа и Пантагрюэль. М., 1973, էջ 158: 



Գրականագիտություն 
                     

 

13 

Եվրոպական էպոսի «ժանրային հիշողության»25 հաջորդ հանգրվանները 

կապվում են իսպանական ռոմանսների և անգլիական բալլադների հետ: 

Իսպանական ռոմանսները մեծ տարածում են գտնում երկրում Ռեկոնկիս-

տայից հետո՝ 14-16-րդ դարերում: «Եթե մյուս երկրների ժողովուրդները Վե-

րածննդի գաղափարների ադեցության տակ,- գրում է Ռ. Մենենդես Պիդալը, 

արագ և վճռականորեն մոռացության էին տալիս հետաքրքրությունը իրենց 

միջնադարյան անցյալի հադեպ, Իսպանիայում դեռ երկար ժամանակ ռո-

մանսների շնորհիվ Վերածննդի հովերը չեն հանգեցնում էպիկական հերոս-

ների մոռացության»26: Ըստ գրականագետի՝ Իսպանիայում ռոմանսներ եր-

գում էին ամենուրեք և բոլորը27, երգում էին Սիդի մասին, Բերնադո դել Կար-

պիոյի, իսպանացի մյուս հերոսների, բայց նաև Ռոնսևալի և Ռոլանդի մասին: 

Հատկանշական է նաև, որ ռոմանսները տարածված էին նաև Իսպանիայի 

կազմի մեջ մտնող տարբեր ժողովուրդների՝ կաստիլիացիների, կատալո-

նացիների, գալիսիացիների,  անգամ  մավրերի մեջ: Եվ, ինչպես էպիկական 

երգերը, դրանք նույնպես կատարվում էին երաժշտության ուղեկցությամբ28: 

Այսպիսով, ռոմանսները էպիկական դարաշրջանի հերոսական ոգին կարո-

ղանում են պահպանել և փոխանցել Վերածննդի ու նոր ժամանակների բա-

նաստեղծներին և դրամատուրգներին (Լուիս դե Գոնգորա, Լոպե դե Վեգա, 

Ֆրանսիսկո Քևեդո, Գիլյեն դե Կաստրո, Պիեռ Կոռնել և ուրիշներ): Ռ. Մենեն-

դես Պիդալը նշում է ռոմանսների ևս մեկ առանձնահատկություն. 13-րդ դա-

րի վերջերից, նշում է գիտնականը, իսպանական չափածո պոեմները շա-

րադրվում են նաև արձակ29, այսինքն՝ կատարվում են փոփոխություններ, ո-

րոնք նկատվում են նաև Իսլանդիայում, որտեղ «Ավագ Էդդայի» չափածո 

տեքստերը առանձին դեպքերում կերպափոխվում են արձակի, օրինակ՝ 

«Վյոլսունգների սագան»: 

Նույն ժամանակներում Անգլիայում և Շոտլանդիայում ծաղկում է բալլադի 

ժանրը: Այն նույնպես արմատներով կապվում է էպոսի հետ և, ինչպես էպոսը 

կամ ռոմանսը, ունի կատարման որոշակի սկզբունքներ: 14-րդ դարում ոչ 

միայն բալլադի գործածության, այլև իռլանդական սագաների հետ թեմատիկ 

առնչությունների առումով  աչքի է ընկնում հատկապես Ջեֆրի Չոսերի 

«Քենտրբերյան պատմություններ» գիրքը: Ինչպես հայտնի է, Չոսերի գիրքը 

միջնադարյան գրական ժանրերի հանրագիտարան է30, ուստի այնտեղ տե-

սանելի են ոչ միայն ասպետական վեպի, բալլադի, պոեզիայի, այլև իռլանդա-

կան սագաների, այսինքն՝ կելտական էպոսի շերտեր: Այսպես, հայտնի է, որ 

                                                 
25 Հասկացությունը առաջին անգամ գործածում է Մ. Բախտինը (տե՛ս Бахтин М., Проблемы 

поэтики Достоевского. М., 1972, էջ 178-179): 
26 Менендес Пидаль Р., Избранные произведения. М., 1961, с. 150. 
27 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 148: 
28 Տե՛ս Испанские народные романсы, С.-П., 2019, էջ 276: 
29 Տե՛ս Менендес Пидаль Р., էջ 149: 
30 Տե՛ս Чосер Дж., Кентерберийские рассказы, М., 2012, էջ 23: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

14 

իռլանդական սագաներում հիմնական մոտիվներից մեկը կնոջ և տղամար-

դու հավասարությունն է, որի լավագույն արտահայտությունը «Կուալնգեից 

ցուլի առևանգումը» հանրահայտ սագան է, որտեղ թագուհի Մեդբը և թագա-

վոր Այլիլը երկիրը կառավարում են հավասարության սկզբունքով: Չոսերի 

գրքում նույնպես նման մոտիվներ կան, իսկ ամենալավ օրինակը «Բաթի ջուլ-

հակուհու պատմությունն» է, որտեղ հերոսուհին կնոջ և տղամարդու հավա-

սարության մի ամբողջ տեսություն է զարգացնում: Իռլանդական սագաներին 

բնորոշ է նաև մեկ այլ մոտիվ՝ ճանապարհորդություն դեպի ֆանտաստիկ 

երկրներ («Բրանի՝ Ֆեբալի որդու ճանապարհորդությունը», «Կորմակի ար-

կածները ավետյաց երկրում» և այլն): Չոսերի գրքում նույնպես առատ են ճա-

նապարհորդական մոտիվները: «Պատմություն սըր Տոպասի մասին» պատմ-

վածքում հերոսը մեկնում է հեռավոր, անիրական երկիր՝ գտնելու երազում 

տեսած գեղեցկուհուն (երազի մոտիվով նույնպես «Քենտրբերյան պատմութ-

յունները» շատ մոտ են իռլանդական սագաներին): 

Վերածննդի շրջանում նույնպես եվրոպական էպոսի հանդեպ հե-

տաքրքրությունը չի նվազում,  բայց էպիկական հերոսները նոր, ազատ, հա-

ճախ հեգնական  մեկնաբանություններ են ստանում: Առաջին օրինակները 

տալիս են իտալացի գրողները: Լուիջի Պուլչիի «Մեծ Մորգանտեն» (1482) 

պոեմում ֆրանսիական էպոսի հերոսը՝ Կառլոս Մեծը, կոմիկական կերպա-

վորում է ստացել: Դրան հաջորդում է Մատեո Բոյարդոյի «Սիրահարված Օռ-

լանդոն» (1486), որի թեման նույնպես ֆրանսիական էպոսն է, սակայն պահ-

պանվում են ասպետական վեպերին բնորոշ սյուժետային գծերը, որի հետ-

ևանքով պոեմը լիքն է ֆանտաստիկ պատմություններով: Այստեղ Օռլանդոն  

այլևս էպիկական Ռոլանդը չէ, այլ չինական արքայադստերը անհուսորեն 

սիրահարված ասպետ, որ պատրաստ է  կատարել նրա բոլոր ցանկություն-

ները: Այս թեմայով Լոդովիկո Բոյարդոն  գրում է իր «Մոլեգին Ռոլանդը» 

(1521), որտեղ հերոսը խելագարվում է՝ տեղեկանալով սիրած կնոջ՝ Անժելի-

կայի դավաճանության մասին: Ռոլանդը պոեմում ձեռք է բերում առավելա-

պես հոգեբանական բնութագիր: Խանդի պատկերները շատ համոզիչ են, խե-

լագարության առումով նա կանխում է Շեքսպիրի Համլետին և Սերվանտեսի 

Դոն Կիխոտին31: Նույն ժամանակներում Անգլիայում ևս ստեղծվում էին աս-

պետական վեպերի թեմաներով ստեղծագործություններ: Այդպիսին է, օրի-

նակ, Էդմունդ Սպենսերի «Հավերժահարսերի թագուհին» (1590) պոեմը, բայց 

որի հիմքը արդեն Թոմաս Մելորիի «Արթուրի մահը» պատմագեղարվեստա-

կան երկն է:  

Գրական ավանդույթի հետ կապերի շատ ինքնատիպ օրինակ է Ռաբլեի 

վեպը: Ծաղրանմանակումը լինելով Աստվածաշնչի և հոմերոսյան էպոսի՝ 

                                                 
31 Տե՛ս История всемирной литературы, т. 3, М., 1985, էջ 128: 



Գրականագիտություն 
                     

 

15 

այն միաժամանակ ծաղրանմանակում է կելտական էպոսն ու ասպետական 

վեպը և, ըստ ժանրային տեսակի, այլ բան չէ, քան երգիծական էպոս: 

18-րդ դարի երկրորդ կեսին Եվրոպայում ձևավորվում է նախառոմանտիզ-

մը, որը, ի հեճուկս լուսավորական գեղագիտության, կոչ է անում վերադարձ 

դեպի բնություն և բնականություն և այդ արժեքները տեսնում ժողովրդական 

բանահյուսության մեջ: Թոմաս Պերսին 1765-ին հրատարակում է «Հին անգ-

լիական գրականության հուշարձաններ» գիրքը, որն արմատապես փոխում է 

բանահյուսության հանդեպ գրողների հայացքը: Վ. Սքոտի, Թ. Գրեյի, Ռ. 

Բյորնսի, երիտասարդ Վ. Գյոթեի ստեղծագործությունները այս միջավայրի 

անմիջական արտահայտություններն են: Յոհան Հերդերը Գերմանիայում 

հրատարակում է «Ժողովուրդների ձայները իրենց երգերում» նմանատիպ 

ժողովածուն: Հրատարակվում է նաև  Ջ. Մակֆերսոնի «Օսսիանի պոեմները»: 

Ջ. Մակֆերսոնը, որն ապրում էր Հյուսիսային Շոտլանդիայում՝ հին կելտա-

կան մշակույթի միջավայրում, իր գրքի պոեմները վերագրում է Օսսիանին, 

իսկ իրեն համարում էր այդ պոեմների սոսկ թարգմանիչ: Թեև ձեռնարկի մեջ 

ակնհայտ կեղծիք կար, սակայն  պոեմները ունենում են աննախադեպ հաջո-

ղություն և տարածվում Եվրոպայով մեկ: Ժողովածուի ստեղծումը որոշակիո-

րեն կապվում է շվեյցարացի պատմաբան Պ.-Ա. Մալլեի «Կելտերի և հատկա-

պես հին սկանդինավների դիցաբանության ու պոեզիայի հուշարձաններ» 

գրքի հետ, որը  1770-ին թարգմանվում է անգլերեն32: Ջ. Մակֆերսոնը, ըստ 

էության, միավորում է իռլանդական էպոսի երկու՝ Ուլադական և Ֆիննի շար-

քերը և դրանց հեղինակ համարում լեգենդար  Օսսիանին՝ Ֆիննի որդուն, ո-

րը, ավանդույթի համաձայն, և՛ ռազմիկ է, և՛ բանաստեղծ33: Արձակ և չափածո 

այդ պոեմներն ու բալլադները, որոնք ունեն երկու հիմնական թեմա՝ սեր և 

պատերազմ34, ընթերցողին վերստին տեղափոխում են կելտական միջնա-

դար՝ իր հզոր ու կրքոտ հերոսներով և մռայլ ու ազդեցիկ բնաշխարհով: 

Մշակութային այդ նույն միջավայրի արգասիքն է նաև գոթական վեպը: 

Արմատներով կապված լինելով միջնադարի, մասնավորապես ասպետական 

մշակույթի հետ՝ գոթական վեպը հարություն է տալիս դեռևս առասպելների և 

սագաների (հատկապես կելտական) ժամանակներից պահպանված առան-

ձին պատկերացումներ մոգության և հրաշքների մասին: Գոթական վեպը 

դրանց ավելացնում է նաև պատկերացումները առեղծվածների և գաղտնիք-

                                                 
32 Ի դեպ, Պ.-Ա. Մալլեն, որն զբաղվում էր Հյուսիսային Եվրոպայի ժողովուրդների պատմու-

թյամբ ու մշակույթով, պնդում էր, որ Եվրոպան իր հասարակական  բազմաթիվ հաստատու-

թյուններով, ինչպես նաև բարոյական պատկերացումներով առավել պարտական է հյուսի-

սային ժողովուրդներին, քան Հունաստանին և Հռոմին (տե՛ս История всемирной литературы. т. 

5, М., 1988, էջ 119): 
33 Տե՛ս Роллестон Т., Мифы, легенды и предания кельтов. М., 2004, էջ 208: Հերոսի և բանաս-

տեղծի կերպարների միավորումը  էպոսներում, ինչպես հայտնի է,  նորություն չէ և հանդիպում 

է ոչ միայն կելտական, այլև սկանդինավյան  (Օդինը) և ֆիննական (Վեյնամեյնեն) էպոսներում: 
34 Տե՛ս Макферсон Дж., Поэмы Оссиана. Л., 1983, с. 467. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

16 

ների մասին: Դրանք որոշակիորեն դրսևորվում են նաև բարոկկոյի վեպում  

(օրինակ՝ Լ. Դե Գևարայի «Կաղ սատանան» (1641) և Ա. Ռ. Լեսաժի (1707) 

նույնանուն վեպը), բայց գեղագիտական, ժանրային ամբողջականության 

հասնելով գոթական վեպում (Հ. Ուոլպոլ՝ «Օտրանտո դղյակը», Ա. Ռադկլիֆ՝ 

«Ուդոլֆյան գաղտնիքներ», Ժ. Կազոտ՝ «Սիրահարված սատանան» և ուրիշներ), 

իրենց ուժն ու ազդեցությունը շարունակում են պահպանել նաև 19-20-րդ դդ. 

գրականության մեջ: 

Ինչպես հայտնի է, անցյալի ավանդներին վերադառնալու առումով հատ-

կապես հարուստ է 19-րդ դարի գրականությունը, որտեղ կարելի է հանդիպել 

առասպելական և էպիկական սյուժեների ու հերոսների վերամարմնավո-

րումների, ալյուզիաների, նոր մեկնաբանությունների բազմազան դրսևորում-

ների: Այդ առումով  գոթական վեպի ավանդույթի անմիջական շարունա-

կություն է ընկալվում ռոմանտիզմի գրականության առանձին հեղինակների 

ակնհայտ հակումը դեպի անսովորը, սարսափը և անբնականը: Խոսքը վերա-

բերում է Է. Հոֆմանի և Է. Պոյի արձակին: Թեմայի դիտարկման տեսանկյու-

նից կարևորվում է նաև Մերի Շելլիի «Ֆրանկենշթեյնը», որի մտահղացումը 

պատկանում է Ջ. Բայրոնին: Վեպում գիտնական Վիկտոր Ֆրանկենշթեյնը, ի 

մի հավաքելով տարբեր դիակների մարմնի մասերը, ստեղծում է նոր մարդ, 

ապա տեսնելով իր ստեղծածի հրեշավորությունը՝ հրաժարվում դրանից: 

Հրեշը ամենուրեք հետապնդում է իր ստեղծողին: Բազմազան մեկնաբանութ-

յուններից զատ, կարծում ենք, վեպը հեռավոր կերպով արձագանքում է աշ-

խարհարարման առասպելներին (հնդկական, շումերական, սկանդինավյան), 

որոնք աշխարհարարման հիմքում դնում են մարդուն և նրա մարմնամասե-

րը: Ի տարբերություն այդ առասպելների հումանիստական բովանդակութ-

յան՝  «Ֆրանկենշթեյնը» ունի դիվայնության ակնհայտ գծեր:  Նոր մարդու, նոր 

արարչության կամ Աստծու ստեղծագործության  պարոդիայի, այսինքն՝    

հումանիզմի ճգնաժամի արտահայտություններ կարելի է տեսնել նաև 20-րդ 

դարի գրականության մեջ:  Այսպես, Գուստավ Մեյրինկի «Գոլեմը» (1915) 

նույնպես կառուցված է նմանատիպ մոտիվի վրա (հրեական դիցաբանության 

մեջ Գոլեմը հսկա է՝ պատրաստված կավից), թեև վեպում դեմոնիզմը բացա-

կայում է,  և Գոլեմը ներկայանում է իբրև առասպելական ուժ՝ ընդդեմ սոցիա-

լական աղետների: Ֆրանց Կաֆկայի պատմվածքներից մեկում («Խաչասեր-

վածը») նկարագրվում է մի արարած, որը կիսով չափ գառ է, կիսով չափ՝ կա-

տու: 

Խոսելով գոթական վեպի մասին՝ ուշադրությունից դուրս չպետք է թողնել 

նաև ֆանտաստիկան: Ըստ էության իրականության պատկերման այս եղա-

նակը «ամենատարեցն» է գրականության պատմության մեջ, քանի որ այն, 

սկիզբ առնելով դիցաբանության և բանահյուսության մեջ, հետագայում շա-

րունակում է իր կյանքը՝ անկախ գրական ուղղություններից. ասպետական 

վեպից անցնելով գոթական վեպին, ապա դրսևորվում ինչպես ռոմանտիզմի, 



Գրականագիտություն 
                     

 

17 

այնպես էլ ռեալիզմի գրականության մեջ (օրինակ, Օ. Դը Բալզակի «Շագրենի 

կաշին»)՝ ընդհուպ գիտական ֆանտաստիկայի գրականության ձևավորումը 

19-րդ դարում (Ժյուլ Վեռն, Հերբերտ Ուելս): Այսինքն՝ ֆանտաստիկան իր ա-

մենաբազմազան ձևերով միավորում է գրականության պատմությունը հոմե-

րոսյան պոեմներից մինչև արդի դրսևորումներ: Եվ քանի որ ֆանտաստիկա-

յին անմիջականորեն կապվում է ճանապարհի մոտիվը, ուստի դժվար չէ զու-

գահեռներ անցկացնել Ոդիսևսի («Ոդիսական»), կելտ Մայլ Դույնի («Մայլ 

Դույնի նավարկությունը»), Պանտագրյուելի և նրա խմբի («Գարգանտյուա և 

Պանտագրյուել»), Միկրոմեգասի («Միկրոմեգաս»), Հենրիխի («Հենրիխ ֆոն 

Օֆտերդինգեն») և նմանատիպ բազմաթիվ այլ  ճանապարհորդությունների 

հետ, որոնք բոլորն էլ յուրովի ընդարձակում են մեր աշխարհի սահմանները 

և ամենակարևորը՝ պահպանում են ֆանտաստիկայի թիվ մեկ կանոնը, այն է՝ 

հրաշքը ներկայացնել իբրև ռեալ իրականություն35: Է. Հոֆմանի կամ Ֆ. Կաֆ-

կայի շատ գործեր, օրինակ, Հոֆմանի «Ավազե մարդը», Կաֆկայի «Որսորդ 

Գրակքոսը», «Պատժիչ գաղութում» նովելներն ընթերցելիս  ստանում ենք 

նույն տպավորությունը, ինչ   իռլանդական առանձին սագաներից:  

Վերադառնալով ռոմանտիզմի գրականության և առասպելաէպիկական 

ավանդների հետ կապի խնդիրներին՝ հարկ է ընդգծել, որ առասպելը նորովի 

մեկնաբանելու Է. Հոֆմանի և մյուսների գծին զուգահեռ կար նաև մեկ այլ գիծ, 

որի հետևորդները բանահյուսությանը նայում էին իբրև ազգային հարստութ-

յան, որը չպետք է մոռացության տրվի: Պատահական չէ, որ եվրոպական 

էպոսների հրատարակության և գիտական ուսումնասիրության պատմութ-

յունը կապված է ռոմանտիկների հետ: Ազգային շատ էպոսներ գրի են առն-

վում հենց այս մշակութային միջավայրի ազդեցությամբ (օրինակ, հայկական 

և ֆիննական էպոսները): Ֆիննական «Կալեվալայի» ազդեցությամբ Հենրի 

Լոնգֆելլոն գրում է իր  հանրահայտ «Հայավաթի երգը»: Անցյալի պատմութ-

յանն ու հերոսներին անդրադառնալը համընդհանուր բնույթ էր կրում ռո-

մանտիկների մեջ: 1825-ին Ալֆրեդ դը Վինյին գրում է «Շեփորը» կարճ, բայց 

նշանավոր պոեմը՝ վերստին հնչեցնելով  ֆրանսիական էպոսի ողբերգական 

հերոսի՝ Ռոլանդի կանչը. 

Ասպետների հոգիներ, վերադառնո՞ւմ եք նորից, 

Այդ դո՞ւք եք, որ խոսում եք քաղցր ձայնով Շեփորի,  

Օ՜, Ռոնսևա՛լ, Ռոնսևա՛լ, մշուշապատ քո կիրճում 

Մեծ Ռոլանդի անսփոփ ուրվականն է դեռ շրջում36: 

Նշանակալից է հատկապես Հայնրիխ Հայնեի ստեղծագործությունը: Նա 

շատ ուշադիր է ազգային ավանդների հանդեպ, խոսքը հրեական («Հրեական 

մեղեդիներ») և իսպանական («Ռոմանսերո») շարքերի մասին է, որոնցով հա-

րուստ է նրա պոեզիան, բայց դա վերաբերում է ամենից առաջ գերմանական 

                                                 
35 Տե՛ս Тодоров Ц., Введение в фантастическую литературу. М., 1999, էջ 31: 
36 Ռոլանդի երգը, Եր., 1995, էջ 216: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

18 

հնադարին, որի թեմաներով, միֆական ու հերոսական կերպարներով (վալ-

կիրիանար, վալհալլա, Հարալդ Հարֆագար, Օլաֆ, Հաստինգսի ճակատա-

մարտ և այլն) Հայնեն պարզապես ապրում էր: 1846-ին նա գրում է «Երգ եր-

գոց» («Das Hohelied») բանաստեղծությունը: Այն փառաբանություն է կնոջ 

մարմնի, որն արարվել է Աստծու՝ երկնային պոետի ձեռքով.  

Երգ է մարմինը կանացի, 

Երգ, որ մի օր տեր աստված 

Մայր բնության մեծ մատյանում 

Հանճարել է ներշնչված37: 

Աշխարհարարման առասպելներից զատ՝ այս բանաստեղծությունը վե-

րարծարծում է նաև գերմանական դիցաբանության մեջ շատ տարածված   

պոեզիայի կամ պոեզիայի մեղրի մոտիվը: Եթե սկանդինավյան դիցաբանութ-

յան համաձայն աշխարհը կազմավորվել է հսկա Իմիրի մարմնանդամներից. 

մարմնից ձևավորվել է երկիրը, արյունից՝ ծովերը, ոսկորներից՝ լեռները և 

այլն38, ապա կնոջ մարմինը կարելի է արարել պոեզայի տարրերից, որի հա-

մաձայն՝ Պոեզիան՝ իբրև կին,  կարող է համարվել Աստծու դուստրը: Սկան-

դինավյան դիցաբանության համաձայն՝ Սագան Օդինի դուստրն է39, ինչպես 

որ հունական դիցաբանության մեջ պոեզիայի հովանավորներն են Զևսը և 

Ապոլոնը40: 

Նորվեգ դրամատուրգ Հենրիկ Իբսենի ստեղծագործական ուղին նույնպես 

առնչվում է էպոսի և դիցաբանության հետ: «Ռազմիկները Հելգելանդում» 

(1858) դրաման, օրինակ, մի կողմից կապվում է «Վյոլսունգների սագայի», 

մյուս կողմից՝ Սոֆոկլեսի «Ճակատագրի դրամայի» ավանդույթի հետ: 

Ռոմանտիզմի շրջանում գերմանական արձակում տարածում գտավ պա-

տումի  եղանակ, երբ արձակը համադրվում է պոեզիայի հետ: Գյոթեն դա կի-

րառում է իր «Վիլհելմ Մայստերում», որտեղից անցնում է Նովալիսին և մյուս 

ռոմանտիկներին: Իսկ այդ եղանակը գալիս է կելտական և սկանդինավյան 

սագաներից, գուցե նաև Արևելքից: 20-րդ դարում արձակի այդ ձևից հաճախ 

օգտվում է Հերման Հեսսեն: 

Առասպելներին և արքետիպերին հարություն տալու օրինակներով հա-

րուստ է հատկապես սիմվոլիզմի գրականությունը: Հայտնի է,  թե որքան մեծ 

տարածում ունի, օրինակ, նավի արքետիպը կելտական և գերմանական ա-

ռասպելներում: Կելտական և գերմանական ժողովուրդների մեծ մասի 

կյանքն անմիջականորեն կապված էր ծովի, ուստիև նավի հետ: Կելտերի մեջ 

                                                 
37 Հայնե Հ., Երկեր, Եր., 1958, հ. 1, էջ 298:  
38 Տե՛ս Гербер Х., Мифы северной Европы. М., 2008, էջ 15: 
39 Տե՛ս Гримм Я., Германская мифология. М., 2019, т. 2, էջ 469: 
40 Ի դեպ, հայնեական այս փառաբանության հեգնական պատասխան կարելի է ընկալել Շ. 

Բոդլերի «Չարի ծաղիկների» մոտիվներով  սյուրռեալիստ նկարիչ Ռենե Մագրիտի նույնանուն 

նկարը: 



Գրականագիտություն 
                     

 

19 

նավաշինության բարձր մշակույթի մասին են վկայում դեպի ավետյաց 

երկրներ նավարկությունների մասին պատմող սագաները, անգլոսասքսերի 

մեջ՝ «Բեովուլֆը»: Նույնը կարելի է ասել ֆինների մասին: «Կալեվալայի» հե-

րոսները շարունակ նավարկությունների և նավ պատրաստելու մեջ են: Բայց 

այդ ժողովուրդները նավը պաշտում էին նաև իբրև միջոց, որով մեռյալը կա-

րող է տեղափոխվել հանդերձյալ աշխարհ: Խոսելով կելտա-գերմանական 

ժառանգության մասին՝ Ջ. Քեմպբելը նկարագրում է Սատտոն-Հու բնակա-

վայրում հայտնագործված նավ-գերեզման41: Նավում հերոսին թաղելու տե-

սարան է պատկերված «Բեովուլֆ» պոեմում42: Կելտերը մեռյալին տեղավո-

րում էին ոչ միայն նավի, այլև ուղղակի ծառի մեջ՝ ճեղքելով այն43: Այսինքն՝ 

մահը պատկերացվում է իբրև ճանապարհորդություն դեպի հանդերձյալ աշ-

խարհ և զուգորդվում Քարոնի բարդույթի հետ44: Այդ կապակցությամբ նոր 

մեկնաբանությունների հնարավորություն է ընձեռում հոգեվերլուծությունը: 

Հիմնվելով Կ. Գ. Յունգի հոգեվերլուծական տվյալների վրա՝ Գաստոն Բաշլ-

յարը գրում է. «Անհրաժեշտ է հիշել, որ ծառը, ամենից առաջ,  մայրական 

խորհրդանիշ է, քանի որ ջուրը նույնպես մայրական խորհրդանիշ է, «տոտեն-

բաումի»45 մեջ կարելի է տեսնել մի սաղմը մյուսի մեջ տեղավորելու տարօրի-

նակ ձև: Մեռյալին տեղավորելով ծառի ծոցում, ջրերի գիրկը հանձնելով ծա-

ռը՝ կարծես կրկնապատկում են մայրական զորությունը»46: Ահա, նավի ար-

քետիպը, որ մոգական շղթայով միավորում է ծովի, ճանապարհորդության, 

ինչպես  նաև մահվան մոտիվները, իր բազմազան մեկնաբանություններն է 

ստանում նույն Հ. Հայնեի («Հյուսիսային ծով»), Է. Պոյի («Շշի մեջ գտնված ձե-

ռագիրը», «Վիպակ Արթուր Գորդոն Պիմի արկածների մասին»), Շ. Բոդլերի 

(«Ծովը և մարդը», «Ճամփորդության հրավեր», «Ճամփորդություն») և Ա. Ռեմ-

բոյի («Հարբած նավը») ստեղծագործություններում: 

Ազգային առասպելների և էպիկական ավանդների հետ կապի բացառիկ 

օրինակ է նաև Ուիլյամ Յեյտսի ստեղծագործությունը: Նրան ամբողջովին 

«կերտել» է Իռլանդիան, գրում է Օ. Ֆոմինը47: Արդարև, Յեյտսի պոեզիան ամ-

բողջովին հյուսված է իռլանդական սկյելներից, ընդսմին՝ նրան հոգեհարա-

զատ է ինչպես ս. Պատրիկի, այնպես էլ դրուիդների ու բարդերի Իռլանդիան: 

Խոր գիտելիքները արևելյան և արևմտյան մշակույթների, հատկապես՝ Ուիլ-

յամ Բլեյկի պոեզիան և Սվեդենբորգի միստիկական ուսմունքը նրան է՛լ ավե-

լի են մոտեցնում իռլանդական ինքնությանը, նրա դիցաբանությանն ու բա-

նահյուսությանը: Այդ տրամադրությունների ճշմարիտ արտահայտություն-

                                                 
41 Տե՛ս Кэмпбелл Дж., Маски бога. Том 1. М., 1997, էջ 125: 
42 Տե՛ս Беовульф. Старшая Эдда. Песнь о Нибелунгах. М., 1975, էջ 30-31: 
43 Տե՛ս Saintine X.-B., La Mythologie du Rhin et les contes de la mera-grand, Paris, 1862, էջ 14-15: 
44 Տե՛ս Башляр Г., Вода и грезы, М., 1998, էջ 114: 
45 Todenbaum (գերմ.)- բառացի՝ մահվան ծառ: 
46 Башляр Г., նշվ. աշխ., էջ 109: 
47 Տե՛ս Фомин О., Сакральная триада. М., 2005, էջ 307: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

20 

ներն են «Օսսիանի թափառումները և այլ պոեմներ ու բանաստեղծություն-

ներ» (1889) պոետական, «Կելտական մթնշաղներ» (1893) արձակ ժողովածու-

ները և բազմաթիվ էսսեները:  

20-րդ դարում գերմանական ու կելտական առասպելների և դիցաբանութ-

յան ու էպոսների մասնակցությունը գրական գործընթացին շարունակվում է: 

Նոր միֆամտածողությունը լայնորեն տարածվում է ինչպես եվրոպական, 

այնպես էլ ամերիկյան գրականության մեջ: Մարդու, իբրև փոքր, բայց բարդ 

տիեզերքի խնդիրները պատկերելու համար անհրաժեշտաբար ծնվում է նաև 

համարժեքորեն բարդ գրականություն, որի մեջ մեծանում է առասպելների և 

արքետիպերի նշանակությունը:  Այսինքն՝ եվրոպական առասպելների և է-

պոսների հերոսներն ու պատմությունները շարունակում են իրենց կյանքը 

գրականության էջերում (դրանցից մի քանիսին արդեն անդրադարձ եղել է)՝ 

ժանրային բազմազան հանդերձանքներ ստանալով, առիթ տալով հին թեմա-

ները մեկնաբանելու նոր սկզբունքներով՝ համաձայն գրական նոր դպրոցնե-

րի գեղագիտության: Եվ ինչպես ցույց են տալիս, օրինակ, Է. Ֆրենցելի «Հա-

մաշխարհային գրականության սյուժեները» հանրագիտարանի տվյալները48, 

20-րդ դարի անգլալեզու գրականության մեջ առավել հաճախ հանդիպում են 

թեմաներ, որոնք կապված են կելտական դիցաբանության, մասնավորապես 

Արթուր թագավորի, «Կլոր սեղանի» ասպետների և Մեռլինի մասին լեգենդ-

ների հետ: Այդ ավանդները գալիս են դեռևս  19-րդ դարի վերջից. օրինակ, 

Մարկ Տվենի  «Կոնեկտիկուտցի յանկին Արթուր թագավորի արքունիքում» 

սատիրական վեպը, 1889: Հրատարակված բազմաթիվ ստեղծագործություն-

ների մեջ որոշակի գրական-պատմական արժեք են ներկայացնում Թ. Ուայ-

տի (Թ. Մելորիի «Արթուրի մահը» երկի թեմաներով գրված), Ռ. Սատկլիֆի, 

Թ. Բերգերի, Մ. Ստյուրտի վեպերը և Թ. Դորստի «Մեռլին կամ Ամայի երկիր» 

մոնումենտալ դրաման (1981): 

Կելտական հանրահայտ երազայնությունը վերակենդանանում է նախ 

Կալդերոնի «Կյանքը երազ է» (1636) պիեսում, ապա Մարսել Պրուստի վիպա-

շարում, որի հերոսներն ապրում են ասես դանթեական «կեսքուն-կեսար-

թուն» վիճակում, և վերջապես Լուիս Բորխեսի «Երազատեսություններում» 

(1976): 

Գերմանալեզու գրականության մեջ բնականաբար լայն տարածում են 

գտնում նիբելունգյան թեմաները: Դրանք վերածնունդ են ապրում հատկա-

պես Առաջին և Երկրորդ համաշխարհային պատերազմների միջակայքում: 

Գերմանական առասպելներն ու էպոսը մշակութային գործոններից աստի-

ճանաբար վերածվում են ազգայնական, քաղաքական գործոնների: Բայց դրա 

հիմքերը նույնպես դրվում են 19-րդ դարում՝ Ռ. Վագների և Ֆ. Նիցշեի կող-

մից: 1872-ին երիտասարդ Ֆ. Նիցշեն գրում էր. «Թող ոչ ոք չմտածի, թե գեր-

                                                 
48 Տե՛ս Frenzel E., Stoffe der Weltliteratur, Kröner, 1992: 



Գրականագիտություն 
                     

 

21 

մանական ոգին հավերժորեն կորցրել է իր միֆական հայրենիքը, եթե նա դեռ 

այսքան պարզ հասկանում է թռչունների ձայները, որոնք այդ հայրենիքի մա-

սին են պատմում: Մի օր նա արթնացած կգտնի իրեն իր սոսկալի քնից՝ առա-

վոտյան իր ողջ թարմությամբ. այդժամ կսպանի նա վիշապներին, կոչնչացնի 

նենգամիտ թզուկներին և կարթնացնի Բրունհիլդին- և անգամ Վոտանի տեգը 

ի զորու չի՛ լինի փակելու նրա ճանապարհը»49: Արթնացած առասպելների 

այս միջավայրում Թ. Մանը 1918-ին գրում է «Ոչ քաղաքական մարդու 

խորհրդածություններ» ծավալուն էսսեն, որում, իբրև ելք գերմանական պրոբ-

լեմներից դուրս գալու,  փառաբանում է պատերազմը (իհարկե, հետագայում 

նա հրաժարվում է այդ գաղափարներից՝ տեսնելով ֆաշիզմի բերած աղետնե-

րը): 1924-ին Բեռլինում ցուցադրվում է գերմանական առաջին լիամետրաժ 

երկմասանոց «Զիգֆրիդ» կինոնկարը: Սակայն Երկրորդ համաշխարհային 

պատերազմից հետո ազգային առասպելների քաղաքական հնչեղությունը 

աստիճանաբար անհետանում է, և այդ թեմաներով երկերը վերստին օժտ-

վում են պատմամշակութային այլևայլ արժեքներով կամ նացիոնալ-սոցիա-

լիզմի դեմ ուղղված մեղադրանքներով: Օրինակ, Ռ. Շնայդերի «Անտեսանելի 

գլխարկը» (1951), Ֆ. Բրաունի «Զիգֆրիդ. Կանանց վեճը. Գերմանացիների 

կատաղությունը» (1986), Վ. Հոլբայնի «Հագեն ֆոն Տրոնյեցին» (1986), Է. Ելինե-

կի «Մաքուր հռենոսյան ՈՍԿԻՆ» (2013) վեպերը: 

Գերմանական առասպելների վերամարմնավորման առումով  շատ նշա-

նակալից է նույն Թոմաս Մանի փորձը: Դեռևս 1902-ին, ոգեշնչված Ռ. Վագնե-

րի «Տրիստան և Իզոլդա» օպերայով, նա գրում է «Տրիստան» պատմվածքը, 

իսկ 1905-ին ֆրեյդիզմի գաղափարների ազդեցությամբ գրում է իր լավագույն 

պատմվածքներից մեկը՝ «Վյոլսունգների արյունը»՝ հարություն տալով հին 

գերմանական սագային և պատմելով արիստոկրատական բարքերին բնորոշ 

ինցեստի նորօրյա դրսևորման մասին: «Կախարդական լեռը» (1924) փիլիսո-

փայական  վեպը խորքային շերտերով  նույնպես  կապվում է մի շարք արքե-

տիպերի հետ: Նախ՝ արքետիպային է հենց «Կախարդական լեռ» անվանումը. 

այն կապվում է «Սրբազան լեռ» կրոնամիստիկական հասկացության հետ, 

որտեղ, ըստ Միրչա Էլիադեի, «երկինքը հանդիպում է երկրի հետ»50: Դա աշ-

խարհի կենտրոնն է, որը ուղղակի առնչվում է նաև «Համաշխարհային ծառ» 

հասկացությանը51, այսինքն՝ գերմանական հանրահայտ առասպելին՝ 

Իգդրասիլին: Վեպում Թ. Մանը արծարծում է կյանքի և մահվան՝ միմյանց 

կողք կողքի գտնվելու  հին և նոր թեման: Արևային մարդու և հասարակութ-

յան փնտրտուքների մեջ կարելի է տեսնել նաև սուրբ Գրաալի առասպելի 

անդրադարձներ: 

                                                 
49 Ֆ. Նիցշե, Ողբերգության ծնունդը…Եր., 2013, էջ 263: 
50 Элиаде М., Миф о вечном возвращении. М., 2000, с. 31. 
51 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 152: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

22 

Հերման Հեսսեի փիլիսոփայական վեպերում («Դեմիանը», «Սիդհարթա», 

«Հուլունքախաղ») մշտապես առկա է Ուսուցչի կերպար (այդ կերպարը կա  

փիլիսոփայական շատ վեպերում, իսկ լավագույն օրինակը Ֆ. Դոստոևսկու 

Զոսիման է՝ «Կարամազով եղբայրներ»), ինչը, Իմաստուն ծերունու արքետի-

պի արտահայտություն լինելով,  մասամբ հիշեցնում է նաև Մեռլինին: Մար-

կեսի «Հարյուր տարվա մենություն» վեպում, որը, ինչպես հայտնի է, գերհա-

գեցած է զանազան արքետիպերով և առասպելական մոտիվներով, կարծում 

ենք, առկա է նաև համաշխարհային ծառի հանրահայտ մոտիվը. Բուենդիա-

ների տան բակում աճում է վիթխարի շագանակենի, որի վիպական իմաստը 

դուրս է գալիս սովորականության սահմաններից և դառնում վեպի կարևո-

րագույն խորհրդանիշներից մեկը. նրա շուրջն են պտտվում վիպական գոր-

ծողությունները, հենց դրանով է Բուենդիաների տունը առանձնանում մյուս 

տներից («Բուենդիա ընտանիքի տունը ամենալավն էր ավանում…բակում 

հսկայական շագանակենի էր աճում»)52: Ուշագրավ է, որ շագանակենու մո-

տիվ է առկա Ու. Յեյտսի «Դպրոցականների հետ» հուշ-բանաստեղծության 

մեջ53: Բայց վեպը գերմանասկանդինավյան առասպելի հետ կապվում է ոչ 

միայն Իգդրասիլ-շագանակենու կերպարով, այլև վախճանաբանությամբ: 

Վեպի վեց սերունդների վրա անջնջելիորեն ընկած է մնում արնապղծության 

նզովքը, և այն ի վերջո ավարտվում է  խոզի պոչով մանկան ծնունդով և   

տոհմի կործանումով:  

Կելտական սագաների հանդեպ առանձնահատուկ ուշադրություն է 

դրսևորում Վ. Նաբոկովը («Լոլիտա»): Կելտական էպոսի, մասնավորապես, 

«Տրիստան և Իզոլդա» լեգենդի  մոտիվներն ակնհայտորեն առկա են Ջոն Ապ-

դայկի «Բրազիլիա», ինչպես նաև Չակ Պալանիկի «Անտեսանելի հրեշներ» վե-

պերում: Սուրբ Գրաալի միֆոլոգեմի անդրադարձներ են առկա Կուրտ Վոնե-

գուտի «Կապույտ մորուքը» վեպում:  Արգենտինացի Լուիս Բորխեսի «Ուլրի-

կեն» նովելը կառուցված է «Ավագ Էդդայի» և «Նիբելունգների երգի» միջև առ-

կա հակասությունների խաղի վրա:  Առանձնահատուկ հետաքրքրություն է 

ներկայացնում Ջ. Գարդների «Գրենդել» վեպը, որում հնադարյան էպոսի ի-

րադարձությունները պատմվում են հրեշ Գրենդելի տեսանկյունից:  

20-րդ դարում «ժանրի հիշողության» վերջին հանգրվանը դառնում է ֆեն-

տեզին, որ ակունք առնելով գերմանական և կելտական  առասպելներից, 

միմյանց է շաղկապում ասպետական,   գոթական վեպերի և ֆանտաստիկայի 

ավանդույթները (Ջ. Տոլկիեն, Է. Բեռոուզ և այլք):  

 
АРА АРАКЕЛЯН – Мифоэпическая традиция и дальнейшее развитие литературы. – 

Предметом рассмотрения статьи является проблема интерпретации дальнейшего развития 

и родства европейских эпосов и литературы. Как известно, коренные европейские народы 

                                                 
52 Գ. Մարկես, Հարյուր տարվա մենություն, Եր., 1979, էջ 13-14: 
53 Տե՛ս Йейтс У., Винтовая лестница. М., 2012, էջ 98: 



Գրականագիտություն 
                     

 

23 

(кельты, германцы и т. д.) создают высокую культуру в средневековье, в том числе архаи-

чные эпосы (англосаксонский «Беовульф», ирландские саги, исландская «Старшая Эдда» 

и т. д.). Позже, основываясь на уже формирующемся национальном самосознании и соб-

ственной эпической традиции, французы, испанцы и немцы также создают классические 

эпосы, такие как «Песнь о Роланде», «Песнь о моем Сиде», «Песнь о Нибелунгах». 

Исследования показывают, что эти архаические и классические эпосы, в определенной 

степени отражающие традиции индоевропейской, античной и христианской культуры на 

протяжении всего своего становления, одновременно повлияли и влияют на дальнейший 

ход развития литературы, то есть существуют богатые реалии как горизонтальных, так и 

вертикальных связей. Они проявляются в постоянном обновлении и трансформации идей, 

персонажей, мотивов, жанров и других композиционных единиц. Эта сложная и богатая 

история влияний, которую теоретики литературы определяют как «переливы литературы 

и фольклора», восходит к раннему Средневековью и простирается до нашего времени. 

 

Ключевые слова: эпос, эпическая традиция, архаичный эпос, классический эпос, 

заимствования, горизонтальные связи, вертикальные связи. 

 

ARA ARAKELYAN – The Mythoepic Tradition and the Further Development of Literature. – 

The subject of the article is the problem of interpreting the further development and kinship of 

European epics and literature. As is known, indigenous European peoples (Celts, Germans, etc.) 

created high culture in the Middle Ages, including archaic epics (Anglo-Saxon "Beowulf", Irish 

sagas, Icelandic "Elder Edda", etc.). Later, based on the already emerging national identity and 

their own epic tradition, the French, Spanish and Germans also created classic epics such as 

"The Song of Roland", "The Song of My Side", "The Song of the Nibelungs". Research shows 

that these archaic and classical epics, to a certain extent reflecting the traditions of Indo-

European, ancient and Christian culture throughout their formation, simultaneously influenced 

and influence the further course of literary development; that is, there are rich realities of both 

horizontal and vertical connections. They manifest themselves in the constant updating and 

transformation of ideas, characters, motifs, genres and other compositional units. This complex 

and rich history of influences, which literary theorists define as "overflows of literature and 

folklore," dates back to the early Middle Ages and extends to our time. 

 

Key words: epic, epic tradition, archaic epic, classical epic, borrowings, horizontal 

connections, vertical connections. 

 

Գրականության ցանկ 
 

Դը Ռուժմոն Դ. Սերը և Արևմուտքը, Եր., 2007 

Հայնե Հ. Երկեր, Եր., 1958, հ. 1 

Մարկես Գ. Հարյուր տարվա մենություն, Երևան, 1979 

Նիցշե Ֆ. Ողբերգության ծնունդը…Եր., 2013 

Ուելլեք Ռ., Ուորրեն Օ. Գրականության տեսություն, Եր., 2008 

Ռոլանդի երգը, Եր., 1995 

Frenzel E. Stoffe der Weltliteratur, Kröner 1992 

Saintine X.-B. La Mythologie du Rhin et les contes de la mera-grand, Paris, 1862 

Аникст А. История английской литературы. М., 1956 

Ауэрбах Э. Мимесис. М.-С.-Петербург, 2000 

Бахтин М. Проблемы поэтики Достоевского. М., 1972 

Башляр Г. Вода и грезы. М., 1998 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

24 

Беовульф. Старшая Эдда. Песнь о Нибелунгах. М., 1975 

Борхес Л. Собр. Соч. в 4-х томах, т. 2, С.-Петербург, 2011 

Гальфрид Монмутский История бриттов, Жизнь Мерлина, М., 1984 

Генон Р. Символы священной науки. М., 2002  

Гербер Х. Мифы северной Европы. М., 2008 

Гримм Я. Германская мифология. М., 2019, т. 2 

Йейтс У. Винтовая лестница. М., 2012 

Испанские народные романсы. С.-П., 2019 

История всемирной литературы, т. 3. М., 1985 

Кэмпбелл Дж. Маски бога, Том 1. М., 1997 

Ле Гофф Ж. Герои и чудеса средних веков, М., 2011 

Лотман Ю. и другие // Мифы народов мира. М., 1992, т. 2 

Макферсон Дж. Поэмы Оссиана. Л., 1983 

Мелетинский Е. Средневековый роман. М., 1983 

Менендес Пидаль Р. Избранные произведения. М., 1961 

Мифы народов мира, Энциклопедия, Электронное издание. М., 2008 

Мобиногион, Легенды средневекового Уэльса. М., 2002 

Мортон А. От Мэлори до Элиота. М., 1970 

Мэлори Т., Смерть Артура. М., 1974 

Рабле, Гаргантюа и Пантагрюэль. М., 1973 

Роллестон Т. Мифы, легенды и предания кельтов. М., 2004 

Тодоров Ц. Введение в фантастическую литературу. М., 1999 

Фомин О. Сакральная триада. М., 2005 

Чосер Дж. Кентерберийские рассказы. М., 2012 

Элиаде М. Миф о вечном возвращении. М., 2000 

 

 

 
 

 


