
Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

144 

   
 

ԲԱՆԱՎՈՐ ԺՈՂՈՎՐԴԱԿԱՆ ՄՇԱԿՈՒՅԹԻ ՓՈԽԱԴՐՈՒՄԸ 

ԳՐԱՎՈՐԻ  «ՍԻՐԱԿԱՐԿԱՋ»-Ի ԷՋԵՐՈՒՄ 
 

ՀԱՍՄԻԿ ԿԻՐԱԿՈՍՅԱՆ   

Մեսրոպ Մաշտոցի անվան հին ձեռագրերի ինստիտուտ-Մատենադարան 
 

Հոդվածում քննարկվում է 1830 թվականին Կալկաթայում տպագրված «Սիրակար-

կաջ» երգարանը բանավոր մշակույթից գրավորի փոխահաջորդման գործընթացի 

մեջ։ Գրքի կազմողը հայերեն, հայատառ պարսկերեն, հնդկերեն ժողովրդական եր-

գերը մեկտեղել է հայ լսարան ունեցող մեկ երգարանում, ինչը նաև վկայում է Կալ-

կաթայում տիրող մշակութային բազմազանության մասին։ Արժևորելով երգարանը 

կազմողի ունեցած միջնորդական դերակատարությունը բանավոր ժողովրդական 

մշակույթը գրավորի փոխարկելու գործում՝ հարց է առաջանում երգարանում հա-

վաքված բանահյուսական ստեղծագործություններում կազմողի ունեցած միջամ-

տության աստիճանի վերաբերյալ։  Ունենալով ժողովրդական ակունք՝ երգարանը 

կազմողի կողմից մշակման ենթարկված գրական նյութ է, որը հրամցվում է այն 

ստեղծող ժողովրդին և այստեղ քննարկվում է այդ շրջանառության համատեքստում։ 

 «Սիրակարկաջ»-ը աշխարհիկ գրականության նմուշ է, և հոդվածում այն դիտարկ-

վում է ժամանակի տպագրական ուղղությունների և մոտեցումների փոփոխության 

համատեքստում։ 
 
Բանալի բառեր –   «Սիրակարկաջ», Կալկաթա, երգարան, բանահյուսական նյութ, 
հոգևոր երգ, հայերեն, պարսկերեն, հնդկերեն  

 
Ներածություն 

Բանավոր գրական ժառանգությունը, որ ժողովրդական մշակույթի մի են-

թաճյուղ է, գրավորի փոխակերպման փուլում ենթարկվում է մի շարք փոփո-

խությունների, որոնք ուսումնասիրության կարիք ունեն։ Ընդհանրապես, բա-

                                                 
 Հասմիկ Կիրակոսյան – բանասիրական գիտությունների թեկնածու, Մեսրոպ Մաշտոցի ան-

վան հին ձեռագրերի գիտահետազոտական ինստիտուտ-Մատենադարանի, ՀՀ ԳԱԱ Արևելա-

գիտության ինստիտուտի ավագ գիտաշխատող 

Асмик Киракосян – кандидат филологических наук, старший научный сотрудник Научно-

исследовательского института древних рукописей – Матенадарана имени Месропа Маштоца 

Института востоковедения НАН РА 

Hasmik Kirakosyan – PhD in Philology, Senior Researcher at the Mesrop Mashtots Research Institute 

of Ancient Manuscripts - Matenadaran, Institute of Oriental Studies of the NAS of the RA 

Էլ. փոստ՝ hasmikkirakosian@gmail.com https://orcid.org/0009-0003-1457-1293 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCom-

mercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 25.09.2024 

Գրախոսվել է՝ 05.03.2025 

Հաստատվել է՝ 07.03.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 1 (46), մարտ, 144-159 

https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.1.144  
 

https://orcid.org/0000-0002-2416-8540
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանահյուսություն 
                     

 

145 

նավոր գրական մշակույթի ստեղծման և  այն գրավորի վերածման գործըն-

թացին մասնակցողներն են՝ ժողովուրդը, որը ստեղծում է, պահում է հիշո-

ղությամբ և բանավոր փոխանցում է (ընդ որում, այստեղ գործ ունենք ասա-

ցողների մեծ խմբի հետ, որոնք նույն երգը կարող ենք փոխանցել տարբեր 

կերպ և տարբերակներով) գրական նյութը, անձը, որը հավաքում, կանոնի-

կացնում և տպագրում է այդ բանավոր ժառանգությունը և, իհարկե, լսարա-

նը, որին ուղղված է արդեն գրավորի փոխարկված նյութը։ Այս գործընթացում 

անշրջելի փոփոխությունների կարող է ենթարկվել տվյալ ժողովրդական, բա-

նավոր նյութը, որի արդյունքում հեղինակի նույնականացման հարց է առա-

ջանում՝ ժողովո՞ւրդ, թե՞ բանահավաք, կազմող։ Իհարկե, հարցին պատաս-

խանելիս էական են նաև վերջինիներիս նպատակը և լսարանը, որի մասին 

տեղեկությունները թույլ են տալիս տարբերակել, թե որչափ է նրանց միջա-

մտությունը բանավոր տեքստին այն գրավոր դարձնելու գործընթացում։ Արդ-

յո՞ք տեղի է ունեցել «ժողովրդականից կամ հասարակից» անցումը «ընտրյա-

լի»՝ մշակման ենթարկվելով։ Այս հարցերին պատասխանելու համար ուսում-

նասիրության նյութ ենք դարձել 1830 թվականին Կալկաթայում լույս տեսած 

«Սիրակարկաջ» երգարանը։ Գրքի տիտղոսաթերթին կարդում ենք․ «Սիրա-

կարկաջ, որ է հանդիսարան Հայերէն, Պարսերէն, և Հնդստանցերէն երգոց։ 

Հաւաքեալ աշխատասիրութեամբ Ստեփաննոսի Ջնթլումեան Աւետեանց։ Ի 

Հայրապետութեան Տեառն Տեառն Եփրեմայ Հայոց Կաթողիկոսի»։ Այն բովան-

դակում  է հայերեն, պարսկերեն, հնդկերեն գրված հարյուր վաթսուներեք բա-

նաստեղծություն՝ ինչպես ժամանակի մի շարք հայ հեղինակների գրաբար 

ստեղծագործություններ, նույնպես և Նոր Ջուղայի բարբառով ժողովրդական 

սիրերգեր, կենցաղային ու երգիծական տաղեր, ջանգյուլումներ։ Այս բանաս-

տեղծություններից հայերեն են յոթանասունը, իսկ մնացած իննսուներեքը 

պարսկերեն և հնդկերեն հայատառ ստեղծագործություններ են։ Այս երգարա-

նում է տպագրվել Մեսրոպ Թաղիադյանի առաջին տպագիր «Մեսրոպեան 

աշնան առաւոտ» բանաստեղծությունը1, որը, ըստ ամենայնի, նաև երգվել է։ 

Տաղարանի էջ 71-ի «Երգ բիւլբիւլին» բանաստեղծությունը աքրոստիկոս է, ո-

րի երկտողերի սկզբնատառերը հեգում են «Յովհաննէս», իսկ էջ 75-ի «Յեռեալ 

ակամբ»-ի քառատողերի սկզբնատառերը՝ «Յաբրահամէ»։  Ըստ Ռ․ Պ․ Նա-

նումյանի՝ ժողովածուի մեջ զետեղված է նաև Բայրոնի բանաստեղծություն-

ներից մեկի հայերեն թարգմանությունը՝ «Սիրո ծնունդ» վերնագրով (էջ 30)2։ 

«Սիրակարկաջ»-ի ձեռագրի մասին ևս տեղեկություններ կան։ 1824 թվակա-

նին Արամ Երեմյանը Նոր Ջուղայում հայտնաբերել է «Սիրակարկաջի» ձեռա-

գիր օրինակը և այդ օրինակի հիման վրա (տեղյակ չլինելով գրքի 1830 թվա-

                                                 
1 Դավթյան, 1967, LII: 
2 Նանումյան, 1989, 34-35։ Մինչդեռ Յակոբ Տէր Յակոբեանն անդրադառնալով «Սիրակարկաջ»-ի  

բանաստեղծություններին դրանք համարում է «տափակ եւ գեղարվեստական որևէ արժեք 

չներկայացնող», Իրազեկ, 1986։ 308-310։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

146 

կանի տպագրության մասին) 1965 թվականին «Բազմավեպ»-ում տպագրել 

դրա նկարագրությանը և քննությանը նվիրված հոդված։ Այստեղ Երեմյանը 

քննարկել է նաև «Սիրակարկաջ»-ի հայատառ պարսկերեն և հնդկերեն բա-

նաստեղծությունները և բարձր գնահատել հնդկահայ մտավորականների 

ջանքերը՝ գրելու օտար այդ բանաստեղծությունները հայերեն այբուբենով՝ 

որպես «իրար հետ շփվելու ցանկության և փոխադարձ խորը ճանաչելու մի-

ջոցներ»3։ Հայկ Դավթյանը «Սովետական գրականություն» ամսագրի 1967 

թվականի № 1-ում (էջ 140-141)՝ «Մի հին հազվագյուտ երգարան» վերտա-

ռությամբ հոդվածում, ընդհանուր տեղեկություններ է տվել հայերեն տաղերի 

վերաբերյալ։ 

Երգարանը հայ բանավոր մշակույթի յուրօրինակ նմուշ է՝ հայ-հնդկա-

իրանական մշակութային ներկայությամբ։  Այն ի ցույց է դնում նաև 19-րդ դա-

րի սկզբում Կալկաթայում հայ տպագրության միտումները՝ հոգևորից աշ-

խարհիկի, բանավորից գրավորի անցման առումներով։  

 

1․ Երգարանի հեղինակն ու նախաբանը 

Երգարանը կազմել է Ստեփաննոս Ջնթլումեան Աւետեանցը: Նա Ջնթլում 

Աւետեանի կրտսեր որդին էր: Ջնթլումեանների ընտանիքը Նոր Ջուղայից 

տեղափոխվել է Բենգալ 18-րդ դարի սկզբին: Այս ընտանիքի նշանավոր ներ-

կայացուցիչներից մեկը՝ Աղա Խաչիկ Առաքելը (մահացել է 1790 թ. հուլիսի 

25-ին), բենգալցի հայ նշանավոր վաճառական էր, որը գերազանց հարաբե-

րություններ ուներ անգլիացիների հետ և մեծ բարեգործական աշխատանք է 

կատարել Կալկաթայի հայկական համայնքի համար4: Աղա Խաչիկ Առաքելը 

յոթ երեխա ուներ, որոնցից մեկը Աւետ Ջնթլումեանն էր։ Նա Կալկաթայի 

մտավորական-գործիչներից էր, որը 1811 թվականին հիմնեց տպարան, իսկ 

1824 թ. այդ հրատարակչատունը հանձնեց Կալկաթայի բարեգործական ճե-

մարանին, որը գործեց մինչև 1883 թվականը5։ «Սիրակարկաջ» երգարանի 

կազմողը՝ Ստեփաննոս Ջնթլումեանը, Աւետ Ջնթլումեանի որդին էր6։  Պետք 

է նշել, որ Մովսես Սեթը ենթադրում է, որ «Ջնթլում» ազգանունը կապ ունի 

ֆրանսերեն gentilhomme («պարոն», «ազնվական») բառի հետ, բայց ազգան-

                                                 
3 Երեմյան, 1965։ 223։ 
4 Մովսես Սեթը երկու գլուխ է նվիրել Ջնթլումեան ընտանիքի պատմությանը, տե՛ս Seth, 1992։ 

448-469։  
5 Տե՛ս Seth, 1992։ 602․ Իրազեկը նշում է, որը տպարանը գործել է մինչև 1820 թվականը, տե՛ս  

1986։ 173։ Նման վկայությունների պատճառը թերևս այն է, որ Աւետ Ջնթլումեանի ղեկավարու-

թյամբ տպարանը գործել է մինչև 1820 թվականը, երբ Աւետը այլևս ընդունակ չի եղել ղեկավա-

րելու տպարանը, և նրա որդիններն էլ հմտություն չեն ունեցել շարունակելու հոր գործը, այն 

հանձնել է Կալկաթայի Մարդասիրական ճեմարանին, որի հովանու ներքո տպարանը շարու-

նակել է գործել, տե՛ս նույն տեղը։ 217։  1811-1820 թթ․ «Աւետ Ջնթլումեան» տպարանում հրա-

տարկված գրքերի ցանկը տե՛ս Իրազեկ, 1986։ 172-218, Թէոդիկ, 1912։ 174։  
6 Տե՛ս Իրազեկ, 1986: 307։  



Բանահյուսություն 
                     

 

147 

վանադրման ծագումն իրեն ևս անհայտ է7։ Հաջորդ աղբյուրը, որտեղ հիշա-

տակվում են  Ջնթլում Աւետեանը, Գեւորգ Աւետեանը և Աւետ Ջնթլումեանը՝ 

որպես թարգմանիչներ, Պողոս Պետրոս Լազարովիչի «Ստորագրութիւն 

Կալկաթայ քաղաքի» գիրքն է8: Թադէոս Աւետումը կամ Թադէոս Խաչիկ 

Աւետումեանցը՝ «Արամայիս» պատմական վեպի (հրատարակված Կալկա-

թայի «Արարատեան տպարանում», 1846 թվականին) հեղինակը նույնպես 

Ջնթլումեանների սերունդներից էր։ 

19-րդ դարի սկզբից Կալկաթա  էին ներթափանցել եվրոպական լուսավո-

րության, «նոր բանաստեղծության»՝ ժամանակի առաջադիմական ուղղութ-

յունները9։ Այս միջավայրում էր, որ հայ գրքի տպագրության մեջ նշանակալի 

տեղաշարժ նկատվեց աշխարհիկ գրքերի տպագրման10՝ բանավոր մշակույ-

թից գրավորի անցման առումներով։ «Սիրակարկաջ»-ը Լուսավորչականութ-

յան համատեքստում դիտարկվող աշխարհիկ բանաստեղծական ժողովածու 

է, որտեղ կանոնակարգված են և գրավորի են փոխադրված ժողովրդի կողմից 

երգվող բանաստեղծությունները։ Իրազեկը համարում է, որ այս երգարանը 

                                                 
7 Տե՛ս Seth, 1992։ fn., p. 467:  
8 Տե՛ս Պ. Պ. Լազարովիչ, 1832։ 28։  
9 Ռ․ Պ․ Նանումյանը հարցը քննարկում է 1822 թվականին Կալկաթայում տպվող «Շտեմարան» 

շաբաթաթերթի էջերում տեղ գտած ազատախոհ տրամադրությունների, քնարական բանաս-

տեղծությունների օրինակներով. «1810-ական թվականների վերջերին հնդկահայ մտավորա-

կանների մեջ ցանկություն է առաջանում կազմակերպելու ազգային ուսումնական բարձրա-

գույն հաստատություն, կրթական-լուսավորական գործունեություն ծավալող ընկերություններ։ 

1817 թ. հասարակական գործիչ Մ. Սմբատյանը, իր հրատարակած «Հրավիրակ» գրքույկում 

ներկայացնելով հայ ժողովրդի անցյալի համառոտ պատմությունը, անդրադառնում է ներկա 

տխուր վիճակին, կոչ անում արթնանալ «մահահրավեր քնից», հիշել անցյալի փառքը։ Նա կոչ է 

անում հնդկահայ հարուստներին ստեղծել ընդհանուր դրամարկղ, դպրոցների և տպարանի 

կազմակերպման համար հրատարակել թերթ, գրքեր։ Այդ ուղիով 20-30 տարվա մեջ հայ ազգը 

կրկին ձեռք կբերի իր «լուսափայլությունը», կմտնի այսօրվա քաղաքակիրթ ժողովուրդների 

շարքը» (Ռ․ Պ․ Նանումյան, 1989։ 29)։ Ընդհանրապես, հայ համայնքներին բնորոշ էր ինքնա-

կառավարման և ինքնակազմակերպման մեխանիզմների ստեղծումը համայնքի ներսում, ինչը 

վերաբերում է նաև Կալկաթայի կամ Մադրասի համայնքներին։ Դրա շրջանակում ստեղծում 

էին ֆինանսական միջոցներ հավաքելու եղանակներ, տպագրում կանոնադրություններ և այլն 

(տե՛ս Aslanean, 2023: 92)։ Այստեղ տեղին է մեջբերել Հարություն Շմավոնյանի գործունեության 

մասին մի հիշատակություն Թադէոս Խաչիկ Աւետումեանցի «Արամայիս» պատմական վե-

պում․ «Պարականոն սովորութիւնքն պատմեալ զքահանայէս, երևին ընկալեալ գոլ ի Դար-

վիշաց աստի։ Ասի զսմանէ ոչ ներել եկաց կարօտաւորաց շրջիլ առ դուրս վասն հաւաքելոյ 

զտուրս, այլ յորդորեկ զնոսա յաշխատութիւն․և ի միում նուադի կերտել տուեալ զսափոր․ 

առաքել ի տունս մեծատանց, որ ոբև հաւաքել զառատտուրս վասն կարօտաւորին։ Ամենաբարի 

օրինակ ընդհանուր գործածութեան» (էջ 119)։ Իհարկե, հեղինակը Շմավոնյանի գործունեու-

թյունը համարում է տարօրինակ և պարսիկ դերվիշների ազդեցության հետևանք, որոնց մոտ 

Շմավոնյանը ճգնել էր յոթ տարի (տե՛ս Կիրակոսյան, 2021։ 200-201)։ Իսկ Եվրոպայից շարժվող 

լուսավորչական շարժումը նոր միտումներ էր տալիս համայնքների մշակութային կյանքին։ 
10 1512-1800 թվականների կտրվածքով կրոնական և աշխարհիկ գրքերի քանակային տարբե-

րությունը, ըստ Սեպուհ Ասլանեանի ներկայացրած աղյուսակի, 70%/10% հարաբերակցու-

թյամբ է (տե՛ս Aslanian, 2023։ 260): 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

148 

տպագրվել է Եպիսկոպոսական Ճեմարանի տպարանում և բացատրում է, որ 

տիտղոսաթերթին հատուկ նշված չէ տպարանի անունը, քանի որ աշխարհիկ 

բովանդակությամբ գիրքը տպագրվել է միսիոներական նպատակներ ունե-

ցող ճեմարանի տպարանում11: Մյուս կողմից, աշխարհիկ գիրքը ընդունելի էր 

կրոնական գրաքննության տեսակետից, և ճեմարանը այն տպագրելուց չի 

խուսափել։ Այս հանգամանքը առնչվում է նաև Անգլիական եպիսկոպոսա-

կան ճեմարանում Մեսրոպ Թաղիադյանի գրական գործունեության և Կալ-

կաթայում ստեղծված հոգևոր և աշխարհիկ իրակությունների շփման եզրերի 

բացահայտմանը։ 

Երգարանն ունի նախաբան, որտեղ Ստեփաննոս Ջնթլումեանը գրում է․ 

«Նշան ազգի որ դէպ ի լոյս և ի քաղաքականութիւն գնայ՝ է վայելչութիւն յա-

մենայն ի գնացս և ի բանս։ Եւ եթէ վայելչութիւն և ստակութիւն վայելիցէ ա-

ռանձինն անձանց, ապա որքան առաւել և միաբանելոցն ի կոչունս խրախճա-

նաց։ Ապաքէն տեսանելով իմ ի բազմաց հետէ զի յարգոյ մերազունք տեղւոյս 

առ ի չգոյէ կանոնաւոր երգարանաց երբեմն այս և երբեմն այն գրչաւ շղեալ 

անկատարովքն վարէին, յոժարեցայ ի մի հաւաքել զներդաշնակաւորս մեր 

ազգի և այլազգի ցցուց, զորս և համեղաճաշակս քմաց վարկայ, և գեղեցկա-

ձայնս հագագայ նուագայ մերոց, զոր և տպագրությեամբ ի լոյս ընծայեցի։ Զի 

որ յառաջն ՛ի միում սեղանի զբազմութիւն տաղարանից գործածէին զուրոյն 

անկատարս յինքեանս, այժմ զայս մի միայն ՛ի կիրառեալ յամենայնի զվայել-

չութիւն ցուցանիցեմ, մանաւանդ զընկերակցութիւնս անդ ազգացն օտարո-

տեաց։ Ի վախճան յուսամ զի ընթերցողքն սիրով ներողամիտ լիցին սղալա-

նաց սպրդելոց ի սա, զորս թէ ես և թէ պարոն Յովաննէս Սարգսեանց ըստ 

կարևորագունին զգուշացաք որոշել, և այսպես հռչակապես խոստովանիմ 

զշնորհակալութիւն իմ վասն օգնականութեանն զոր ընկալայ ի վերոյիշեալ 

պարոնէ յընթացս այսր առաջին գրաւորական աշխատանաց իմոց։ Ս․ Ջ․ 

Աւետեան»։ 

Ստեփաննոս Ջնթլումեանը կատարել է «միջնորդի» դերը՝ բանավոր մշա-

կույթը գրավորի վերածելու առումով։ Ինչպես ինքն  է նշում, լուսավորության 

ձգտող ժողովուրդը պետք է ունենա կանոնիկացված ուրախության երգեր։ 

Բանավոր կամ «հասարակ» մշակույթը համարել է «ստորադաս» կամ «ոչ լու-

սավորյալ», գերադասել է գրավոր, «մշակված» մշակույթը։ Ժողովրդական 

բանավոր մշակույթը գրքում զտման է ենթարկվել, ստվերվել են հասարակ 

հայ մարդու գաղափարները, հավատալիքները, հույզերը, և գիրքը իրակա-

նում ներկայանում է որպես միջնորդավորված ժողովրդական գրականութ-

յան նմուշ։ Այս գրականությունը, որը բնորոշվում է նաև «զբոսանքային, 
խրախճանքի», մանրավաճառների առևտրի առարկան էր, իսկ գնորդները՝ 

գյուղացիները, արհեստավորները, հասարակ ժողովուրդը։ Հենց այս համա-

                                                 
11 Տե՛ս Իրազեկ, 1986։ 307։ 



Բանահյուսություն 
                     

 

149 

տեքստում 1846 թվականին Կալկաթայի «Արարատեան տպարան»-ում վե-

րահրատարկվում է «Սիրակարկաջը»՝ «Նուագարան զբօսանաց» վերնագրով։ 

Ընդ որում, կազմողը, անունը անհայտ է, նշում է, որ սա «Սիրակարկաջ»-ի 

արձագանքն է, քանի որ այն շատ սիրված էր, սակայն քիչ քանակությամբ էր 

տպագրվել։ «Նուագարան»-ում ընդգրկված բանաստեղծությունները մոտա-

վորապես նույնական են «Սիրակարկաջ»-ում տպագրված բանաստեղութ-

յուններին, սակայն մեկ կարևոր տարբերությամբ՝ պարսկերեն և հնդկերեն 

երգերը հանված են, իսկ նրանց փոխարեն ավելացվել են ջուղայեցի աշուղնե-

րի մի քանի բանաստեղծություններ12:  

Առանձին պետք է խոսել նաև «Սիրակարկաջ»-ի, «Նուագարան զբօսա-

նաց»-ի տարածման և կիրառման ձևերի մասին, քանի որ դրանք «լուսավո-

րություն և առաջադիմություն» պետք է տարածեին անգրագետ, հասարակ 

ժողովրդի մեջ։ Դրանք ընտանեկան, ընկերական խնջույքներում ընթերցվում 

կամ երգվում էին մեկի կողմից, որը գրագետ ասացող էր, և այստեղ ականա-

տես ենք լինում «ժողովրդի ստեղծած մշակույթը» փոխակերպված ձևով 

նրանց իսկ պարտադրելու երևույթին։ Հայ հասարակ քաղաքաբնակ կամ 

գյուղաբնակ մարդը պարտադրված ստանում էր իր ծոցում ստեղծված կամ 

իր հիշողությամբ փոխանցված մշակույթի զտված տարբերակը և հայտնվում 

«լուսավորության» շրջածիրի մեջ։ Թերևս, այստեղ հարցադրումը մնում է 

դեռևս քննության ենթակա՝ արդյո՞ք սա «լուսավորության» տարածում էր, թե՞ 

«ժողովրդական մշակույթի» զտում։ Որքանո՞վ է արդեն գրավոր դարձած 

գրականությունը արտացոլում ժողովրդականը, հատկապես հաշվի առնելով 

հանգամանքը, որ թե՛ հայերեն և թե՛ պարսկերեն բանաստեղծությունների 

շարքում ընդգրկված են հեղինակային ստեղծագործություններ, դասական 

գրականության նմուշներ։ Կազմողը այս հնարքը օգտագործել է ժողովրդի 

մեջ ավելի շատ տարածելու հենց այս ստեղծագործությունները, խուսափելու 

պարզ և հասարակ բանահյուսական ոճից։ 

«Ստորագրութիւն Կալկաթայ քաղաքի» գրքում Պողոս Պետրոս Լազարո-

վիչը խոսում է ժամանակի Կալկաթայի երաժշտական կյանքի մասին։ Հե-

տաքրքիր է, որ նա նշում է, որ հնդկական և այլ ազգերի հարսանիքներում 

պարողների խումբ կար, որոնք հնդիկ կամ այլ ազգության տղամարդիկ և 

կանայք էին։ Նրանց պարերը ուղեկցվում էին հնդկերեն և պարսկերեն երգե-

րով և այնքան գեղեցիկ էին, որ ապշեցնում էին նաև եվրոպացիներին (էջ 38)։ 

Փաստորեն, ինչպես վկայում է գրքի նախաբանում Ստեփաննոս Ջնթլումեա-

նը, և այդ մասին խոսում է նաև Լազարովիչը, Կալկաթայի բնակչության  

շրջանում մեծ տարածում ունեին նաև հնդկերեն և պարսկերեն երգերը։ Երկ-

լեզու կամ եռալեզու հանրույթներում հանդիպող երևույթ էր, որ ի տարբե-

                                                 
12 Գրքույկների կիրառական նշանակությունը և արձանագրված պահանջարկը կարող են պայ-

ման դառնալ այն շրջող (Colportage) գրականության  մեջ դիտարկելու համար։ Այս գրականու-

թյան մասին տե՛ս Գինզբուրգ, 2024։ 31։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

150 

րություն սեփական լեզվով հնչող հոգևոր երգի, ուրախության, զվարճության 

երգերը հնչում էին լեզվակրի երկրորդ կամ երրորդ լեզվով։ Լեզվական այս ա-

զատությունը, փոփոխությունը թույլ էր տալիս ավելի ազատորեն արտահայ-

տելու ուրախության զգացողությունները։ Կալկաթայի հայ բնակչության հա-

մար, որի արմատները Նոր Ջուղայում էին, պարսկերեն երգերը ծննդավայրի 

հիշողության բաղադրիչ ունեին, որը մաս էր կազմում ինքնությանը։ Ինչպես 

նշում է հեղինակը նախաբանում, այս երգարանում հավաքել է տարբեր ձե-

ռագիր երգարաններից քաղված «լավագույնները», որպեսզի «սեղաններին» 

դրանք «վայելչորեն» հնչեն։ Ստեփաննոս Ջնթլումեան Աւէտեանցի խոսքե-

րով, մինչ այդ օգտագործվող օրինակները եղել են անկատար, աղճատված։ 

Երգարանը կազմողի կողմից մշակված բանավոր մշակույթի փոխանցման 

դեր է կատարում։  

 

2․ «Սիրակարկաջ»-ի ժողովրդական բանաստեղծությունները 

2․1. Հայերեն բանաստեղծություններ: Երգարանի հայերեն ժողովրդական 

բանաստեղծությունները բովանդակային առումով բազմազան են։ Դրանք ա-

մուսնության, ուրախության («Ամուսնութիւն», էջ 1, «Ուրախ լերուք», էջ 2, «Զի 

տեսցուք քեզ», էջ 20) և ծննդի («Մանուկ քաղցրագոյն», էջ 11, «Կատարումն 

տարիոյ», էջ 19), սիրո, սիրեցյալի և բնության գովերգման ( «Հոգւոյս տիկին», 

էջ 16, «Լուր ինձ աղջիկ», էջ 23, «Լոյս աչաց կարօտիմ», էջ 25, «Գովելի ծաղ-

կանց», էջ 25, «Սիրով տոչորեալ», էջ 42), երախտագիտության, գովասանքի, 

փառաբանության («Եւ ձեզ ցանկամ» 2-3, «Շնորհակալութիւն», էջ 3, «Ցնծու-

թիւն սրտիս», էջ 4,  «Փառք քեզ», էջ 6, «Օրհնութիւն», «Սիրելի բազմաց», էջ 9), 

որսի և վայելումի («Եկայք առ որս երթամք», էջ 21-22) մասին են։ Առևտրի վե-

րաբերյալ երկու բանաստեղծություն ենք տեսնում գրքում՝ «Առ զաւել» (էջ 38) 

և «Առ զամբիւղ» (էջ 39)։ Առաջինում ավելը, որ վաճառում է «աղքատիկ» աղ-

ջիկը, բերել է Գերմանիայից և վաճառելուց հետո էլ պետք է կրկին վերադառ-

նա իր երկիրը։ Իսկ «զամբիւղաշէն գիւղական» աղջիկը, որը վաճառում է 

զամբյուղ «Առ զամբիւղ» բանաստեղծության մեջ, եկել է «Հայոց երկրէն», թո-

ղել է «Արարատը, Տիգրիսը, Եփրատը» և եկել է Գանգեսի ափերին զամբյուղ է 

վաճառում։ Աղջիկը կարոտում է իր հարազատ եզերքը և երգում. «Աստ ծիրան, 

սերկևիլ և խաղող չկայ, Բայց միայն փափիայ, քիլայ և ատայ», և տենչում է, որ 

մի օր կվերադառնա և կրկին կճաշակի իր պարտեզի պտուղները։ Պանդխ-

տության երգեր ևս հավաքված են գրքույկի մեջ՝ «Կեանք պանդխտութեան» (էջ 

36) և այլն։ «Տէր կեցո Ջարջ արքայն» բանաստեղծությունը «ի սրտէ» ձոնվել է 

Մեծ Բրիտանիայի Ջորջ III կամ IV արքային։ «Տաց Մարիամ» (էջ 26-27) բա-

նաստեղծությունը կրոնականի և ժողովրդական մշակույթի միահյուսման օ-

րինակ է։ Սա Մարիամ Աստվածածնին  փառաբանող մի գոտրիկ նմուշ է, որ-

տեղ երևում է Աստվածամոր աստվածային հովանավորության ժողովրդա-

կան ընկալումը․ «Նա որ պըտկիլ տա ըզտընկոց, նաև զօրէնըս անասնոց», 



Բանահյուսություն 
                     

 

151 

կամ՝ «Նա որ անյայտ մեզ պահպանէ, Եւ քաղցն մեր լրցուցանէ» և այլն։ Բա-

նաստեղծությունն ավարտվում է աղոթքի խնդրանքով, որպեսզի չմնան ա-

ռանց Տիրամոր հովանավորության․ «Յաղօթսնոցին կամ ձայնակից, Զի մի՛ 

մնասցես թարց Մարիամ»։ Երգարանում լեզվական բազմազանություն է օգ-

տագործված միայն «Տազէ բէ տազէ» [Նորից ու նորից] վերնագրով բանաս-

տեղծության մեջ (էջ 51-53)։ Պարսկերեն «Տազէ բէ տազէ նօվ բը նօվ» տողը, ո-

րը ունի «նորից ու նորից» նշանակությունը, երկու պրսկ․ հոմանիշ բառերի՝ 

tāza, now «նոր» գործածությամբ, քառատողերի վերջին կրկնատողն է։ Ընդ ո-

րում, ստեղծագործությունը բաղկացած է 23 քառատողից։  Նման կրկնահան-

գով գազել է գրել նաև իրանցի բանաստեղծ Հաֆեզը, որը, ի դեպ, նույնպես զե-

տեղված է գրքում (տե՛ս էջ 82-83)։  

 

2․2. Հայատառ պարսկերեն բանաստեղծություններ 

«Սիրակարկաջ» երգարանում տեղ գտած հայատառ պարսկերեն բանաս-

տեղծությունները ժողովրդական են և հեղինակային՝ հայտնի բանաստեղծ-

ներ Հաֆեզի, Ջամիի, Ամիր Խոսրով Դեհլևիի գրչին պատկանող։ Ստորև ներ-

կայացնում ենք պարսկերեն ժողովրդական բանաստեղծությունները, որոնք, 

հնարավոր է, ծնվել են հայկական միջավայրում և անհայտ են իրանական 

բանահյուսությանը։  

Պարսկերեն վերականգնված և դժվար ընթեռնելի բառերը գրված են քա-

ռակուսի փակագծերում՝ հայատառ պարսկերեն տողերում։ Բնագրերի հետ 

ներկայացնում ենք դրանց թարգմանություններն ու բանասիրական որոշ դի-

տողություններ։ Հայերեն թարգմանությունները բանաստեղծական չեն, փոր-

ձել ենք հնարավորինս մոտ լինել բնագրին։ Պետք է նկատի ունենալ, որ 

դրանք բանավոր երգվող ստեղծագործություններ են եղել և շեշտադրությունն 

ու տոնայնությունը ևս օգտագործվել են բանաստեղծության իմաստները լսա-

րանին հասցնելու համար, բառերը հատվել, աղճատվել են ըստ երաժշտա-

կան տոնի։ Գրության մեջ կան նաև երկվություններ․ միևնույն հնչյունը ար-

տահայտվում է տարբեր տառերի միջոցով։  

Գրքում գլուխը վերնագրված է «Պարսերէն եւ հնդստանցերէն երգք» (էջ 79)։ 

Առաջին բանաստեղծությունը (էջ 79) ունի խառը բառապաշար՝ պարսկե-

րեն, հինդի, ուրդու, որոնք, երբեմն, դժվար մեկնաբանելի են։ Թարգմանութ-

յունը կատարել ենք բառաիմաստների հնարավոր համեմատությունների մի-

ջոցով․ 

I. Հըմարէ դիլբարէ սըբջան [sobḥe jān]13 մուբարըք բաաշըդ , 
Շադի օ էըշխ դըրի խանը[khāna] մուբարըք բաաշըդ 
Բըտուի մըսնըդ-է [masnad] շահանը մուբարըք բաաշըդ   
Հըմարէ և այլն։  

                                                 
13 Ըստ ամենայնի, «լուսամարմին, լուսաբացի հետ համեմատվող» իմաստով, հմմտ․՝ պրսկ․ sobḥ 

«առավոտ» և jān «հոգի», որը կարող է վերաբերել մարմնին և հոգուն միասին։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

152 

Թարգմ․ Մի՛շտ (անվերջ) լուսամարմին սիրեցյալը օրհնյալ լինի՛, 

Ուրախությունն ու սերը տանդ դռանը (երգողը) հար օրհնյալ լինի՛ 

Քեզ թագվորաց14  գահը (նկատի ունի՝ բարձր պատիվը) շնորհավո՛ր լինի՛։  

Միշտ և այլն։  
 

II. Մուշտըրի զօըր օ ջֆայ ռահըմ բըջայ մանը բիայ, 
Մուշտըրի տալէբէ շահանէ մուբարըք բաաշըդ։ 
Հըմարէ, և այլն։ 
Թարգմ․ Անհասանելի, անխիղճ յար, սիրտդ մեղմի՛ր, մոտ արի՛, 

Թագվորաց գահի ձգտումդ թող հար օրհնյալ լինի՛․ 

Միշտ և այլն։  
 

III. Կիա ճըմըն չօր ճըլայ15  եար սըլամըտ բաաշըդ, 
Բուլբուլ դաղը նը բհուլ [պրսկ․ beḥel] եար սըլամըտ բաաշըդ,  
Հըմարէ, և այլն։   

Թարգմ․ ///, յարն օրհնյալ լինի՛,  

Սոխակ, վիշտը մի բախշիր, յարն (յարը թող) առողջ լինի՛,  

Միշտ և այլն։ 
 

IV. Հըմարէ դիլբարէ տու շադի մուբարըք բաաշըդ, 
Դաղ լալէ տըրէ ճըլայ աջեար16 սըլամըտ բաաշըդ  
Հըմարէ, և այլն։  
Թարգմ․ Քո սիրեցյալը միշտ ուրախ է, թող օրհնյալ լինի՛, 

Սև սիրտ կակաչը զարմանալի փայլ ունի, առո՛ղջ լինի: 

Միշտ և այլն։ 
 

V. Բուլբուլ գուլսէութայ [sotūda] նալը օ ֆարիադ կեաշ, 
Բաղը տու չօր ճըլայ եար սըլամըտ բաաշըդ,  
Հըմարէ, և այլն։   
Թարգմ․ Վարդ գովերգող սոխակը լացուկոծ անող, 

Քո այգին շքեղափայլ է, յա՛ր, առո՛ղջ եղիր: 

Միշտ և այլն։  
 

*** էջ 80  

I. Նարընջի աջէբ ռանկի ճէրայ զարդէ շօդի, գուլէ նարընջի, 
Տու դիլ բը քըսի դադի ու իա ղըլբ շօդի, գուլէ նարընջի 
Զալմ ճէրայ միրընջի էյ գուլէ նարընջի, շաբաշ ճէրայ միրընջի։  
Թարգմ․ Նարնջին (նարնջագույնը) զարմանահրաշ գույն է, ինչո՞ւ ես դեղ-

նել նարնջածաղի՛կ, 

                                                 
14 Ըստ ամենայնի, փեսայի իմաստով։ 
15 Այս հատվածը, ըստ ամենայնի, գրված է ուրդույով։ 
16 Հնարավոր է պրսկ․ʻajab բառն է՝ «զարմանալի» նշանակությամբ։  



Բանահյուսություն 
                     

 

153 

Դու սիրտդ տվել ես մեկին ու անսիրտ մնացել, ո՜վ նարնջածաղիկ, 

Անսի՛րտ, ինչո՞ւ ես տանջում, է՛յ նարնջածաղիկ, ուրախ եղի՛ր, ինչո՞ւ ես 

տանջում։  
 

II. Սըդ սալ սըֆըր գէշտըմ օ աշըխ նայ շուդըմ, գուլէ նարընջի, 
Եք խալը թօրայ դիդէմ ուօ դիվանայ շուդըմ, գուլէ նարընջի․ 
Զալմ, և այլն։ 
Թարգմ․ Հարյուր տարի ճամփորդեցի և չսիրահարվեցի, նարնջածաղի՛կ,  

Քո մի խալը տեսա և խելագարվեցի (խենթացա), նարնջածաղի՛կ, 

Ճարպի՛կ ինչո՞ւ ես տանջում, է՛յ նարնջածաղիկ, ուրախ եղի՛ր, ինչո՞ւ ես 

տանջում։  

Անսի՛րտ, ինչո՞ւ ես տանջում, է՛յ նարնջածաղիկ, ուրախ եղի՛ր, ինչո՞ւ ես 

տանջում։  
 

III. Չէշմանէ սիայ դարի ուօ սուրմայ չի քունի, գուլէ նարընջի, 
Սըդ եարօ դիգէր դարի ու մարայ չի քունի, գուլէ նարընջի,  
Զալմ, և այլն։ 
Թարգմ․ Սև աչքեր ունես և (էլ) ծարիրն ի՞նչ ես անում, նարնջածաղի՛կ, 

Հարյուր այլ յար ունես և ես քո ինչի՞ն եմ պետք, նարնջածաղի՛կ, 

Անսի՛րտ, ինչո՞ւ ես տանջում, է՛յ նարնջածաղիկ, ուրախ եղի՛ր, ինչո՞ւ ես 

տանջում։  
 

IV. Չէշմանէ սիայ դարի ուօ սուրմայ մի խահէմ, գուլէ նարընջի 
Սըդ եար է դիգէր դարէմ ուօ թորայ մի խահեմ, գուլէ նարընջի 
Զալմ, և այլն։ 
Թարգմ․ Սև աչքեր ունես և ծարիր ես ուզում, նարնջածաղի՛կ,  

Հարյուր այլ սիրեցյալ ունեմ և (բայց հենց) քեզ եմ ուզում, նարնջածաղի՛կ, 

Անսի՛րտ, ինչո՞ւ ես տանջում, է՛յ նարնջածաղիկ, ուրախ եղի՛ր, ինչո՞ւ ես 

տանջում։  
 

V. Ուստադ մարայ գուֆտը բիայ թօբայ բըքուն, գուլէ նարընջի, 
Մըն թօբայ քունըմ դիլ նը քունըդ մընչէ քունըմ, գուլէ նարընջի, 
Զալմ, և այլն։ 
Թարգմ․ Վարպետն ինձ ասաց՝ արի՛, ապաշխարի, նարնջածաղի՛կ, 

Ես (թե) ապաշխարեմ, սիրտը (ս) չի ապաշխարում, ես ինչ անեմ, նարնջա-

ծաղի՛կ, 

Անսի՛րտ, ինչո՞ւ ես տանջում, է՛յ նարնջածաղիկ, ուրախ եղի՛ր, ինչո՞ւ ես 

տանջում։  
 

VI. Եք սինէ դօ խըրբուզէ ուօ դիլ տընգ մըքուն, գուլէ նարընջի, 
Մըն մընդէ մօսաֆէրամ ուօ դիվանայ մըքուն, գուլէ նարընջի, 
Զալմ և այլն։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

154 

Թարգմ․ Մեկ կրծքավանդակ ու հանց սեխ զույգ պտկունք, ինձ մի՛ վշտաց-

րու, նարնջածաղի՛կ,  

Ես հոգնած ճանապարհորդ եմ, մի՛ խենթացրու, նարնջածաղի՛կ, 

Անսի՛րտ, ինչո՞ւ ես տանջում, է՛յ նարնջածաղիկ, ուրախ եղի՛ր, ինչո՞ւ ես 

տանջում։  
 

*** էջ 81 

Այէ պըրի, ճէհրա բըեկ նազ դիլըմ բօրդըի, 
Րվըշ օ րազ ը բգու տազա չէ ամօխտէի։  
Մըն քուջա, հէջրէ քուջայ էյ ֆըլըկէ նա էնսաֆ, 
Մըր հմէ դաղը բիսօզըմ կէմըրա սօխտէի, 
Այէ պըրի, և այլն։  
Թարգմ․ Ո՛վ սիրուն փերի, ինչո՞ւ մեկ նազօվ սիրտս տարար, 

Ձևն ու գաղտնիքն ասա, նոր ի՞նչ ես սովորել։ 

Ես ուր, ամուսնական խուցն ուր, է՛յ անխիղճ ճակատագիր, 

Ես համակ այրվում եմ, քանզի դու ինձ այրել ես:  

Ո՛վ սիրուն փերի, և այլն։  
 

*** էջ 81 

Բազ հվայէ ճըմնըմ արզուստ17, 
Ջըլվըէ սըրվ է[o]  սըմնըմ արզուստ։ 
Ըզ դօրէ զնդան տօ էյի նըզանին,  
Հըմճու ըզիզէ իէ մընըմ արզուստ։  
Նօգհըտ18 ը գօլրա չէ կօնըմ էյ նսիմ,  
Բուիէ ըզան պիրահընըմ արզուստ։  
Շիշէ շրաբ ըստ օ շըբէ մահըտաբ, 
Դըր բըղըլըմ ղօլ բդընըմ արզուստ։  
Տօբայ զը մէյ կրդամ օ ամըդ բըհար, 
Սաղիէ տօբայ շըկընըմ արզուստ։  
Թարգմ․ Կրկին դաշտ ու մարգագետնիս օդն եմ երազում, 

Այն լուսաշող եզերքն եմ երազում, 

Իմ զնդանի դռնից, նազանի՛, 
Այնքա՜ն սիրելի ես, քեզ եմ երազում։  

Ծաղկի անուշահոտությունը ինչ անեմ, ո՛վ զեփյուռ,  

Նրա շապիկի բույրն եմ երազում։    

Գինու շիշն է ու լուսնկա գիշերը,  

Գրկիս մեջ մարմնի գալար եմ երազում։ 

                                                 
17 Այս բանաստեղծությունը պատկանում է իրանցի հեղինակ Ջամիի գրչին (Բանաստեղծու-
թյունների ժողովածու, գազել հմր․ 188), սակայն կան որոշ աղավաղումներ, և տողեր են ավե-

լացված, այդ պատճառով բերում ենք «Սիրակարկաջ»-ի տարբերակը և մեր թարգմանությունը։  
18 Հմմտ․ պրսկ․՝ nakhat «անուշահոտություն»։ 



Բանահյուսություն 
                     

 

155 

Գինուց հրաժարվեցի, և եկավ գարուն, 

Մեղքս կոտրող մատրվակին եմ երազում։  
 

*** էջ 82 

I. Էյի գոլ բիա տու նազ մըկուն, ին նազ օ ղըմզըհա, 
Մըկուն, տաղըտ է նազըտ նըդարըն էյ յարա, 
Շըբրա հըմը դւրազ մըկուն, 
Ղուրբան ը զօլֆըտ շ[ս]է ճին ըստմ սըբզ դըրին, 
Արըխճին ըստ, չէ խօշ դարի լըբ շիրնէ, 
Էյի գօլ բիա, և այլն։ 
Թարգմ․ Էյ, ծաղիկ, արի՛, դու նազ (էլ) մի՛ արա, այդ նազերդ ու քմայքդ,  

Էլ մի արա, նազանքիդ չեմ դիմանում, է՛յ սիրելի, 

Մի՛ ձգիր անվերջ գիշերը այս,  

Մատաղ եմ խոպոպածալքիդ, կանաչը դրանց մեջ, 

Հանց արաղչին19, ինչ լավն է քաղցր շրթունքդ, 

Է՜յ, ծաղիկ, արի՛, և այլն։ 

 

II. Բիա բըռըվըմ խանէ էմըն, եըք շըբ դու շըբ, 
Մէհէմանէ մըն, եք բօսը դէ կուրբամ է տու, 
Էյի գօլ բիա, և այլն։  
Թարգմ․ Արի՛  գնանք իմ տուն, մի գիշեր, երկու գիշեր, 

Իմ հյուրն [եղիր], ինձ մի համբույր տուր, քեզ մատաղ, 

Ո՜վ ծաղիկ, արի, և այլն։ 

 

*** էջ 99 

Ջըզ բը էէշղ ը բըլա եստ կէ մըն միդանըմ, 
Սընգէ աինընումա եստ կէ մըն միդանըմ, 
Խունըմ ախըր բըկըֆէ պայ է կըսէ խահի րէզ, 
Ին հըմը ռընգը հէնա էստ կէ մըն միդանըմ։ 
Ջիգըրամ դաղ բդաղ ըզ սըբըբ է տնհայեստ, 
Պհլուըմ բաշ դվայեստ կէ մըն միդանըմ։ 
Թարգմ․ Սիրուց բացի, այլ դժբախտություն կա, որ ես գիտեմ,  

Գաղտնացույց մի քար կա, որ ես գիտեմ, 

Արյունս ի վերջո թե որևէ մեկի ոտքի տակ լցնես, 

Այդ ամենը հինայի գույն է, որ ես գիտեմ։ 

Հոգիս այրվում է միայնության պատճառով, 

Կողքիս եղի՛ր,  ճարը դա է, որ ես գիտեմ։  

 

                                                 
19 Պրսկ․ ʻaraqchīn  «թասակի տեսակ է, որը դրվում է հիմնական գլխարկի կամ փաթթոցի տա-

կից»։ Պարսից բանաստեղծության մեջ ունի գավաթ նշանակությունը նմանության պատճառով։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

156 

*** էջ 101 
Իմ րօզ դիգըրըմ բը ֆրաղէ տու շամ շօդ ,  
Դըր արզուէ վսլը տու, ումրըմ տըմամ շօդ 
Ամըդ նըմազը շամ օ նըամըդ նիգարը մըն 
Էյի դիդը պասըդաար, կէ խաբըմ հրամը շօդ։ 
Բըստըմ բը շօխը20 եար կէ բինըմ ջըմալը դօստ,  
՛Ի նըմ նըշօդ մօեսսըրօ21 սըօդա կէ խամը շօդ։  
Դըր էյն ը մա գուզըր կունի էյի սիսինը լըբան,՛ 
Ճըշմանէ տօ բըսիր ը մա, դըրէ ջըհան կունա։  
Մըհմուդ ղզնըվի կե հզարան ղուլամ է դաշտ, 
Էշխըշ չունան գէրըֆտ ը ղուլամէ ղուլամը շօդ։ 
Խալէ տու դանէդան ը զօլֆէ տու դամէդամ, 
Մուրղի չու դանէ դիդօ գէրֆտար ը դամը շօդ։ 
Թարգմ․ Այս օրս ևս քո բաժանմամբ այլևս երեկո դարձավ, 
Քեզ հետ միանալու ցանկությամբ կյանքս մաշեցի։ 
Եկավ իրիկվա նամազի (աղոթքի) ժամը, բայց չեկավ իմ գեղեցկուհին, 
Է՛յ աչք հսկիր, քանզի քուն-երազս խաթարվեց, 
Փակեցի սիրեցյալիս ցնորքով, որ տեսնեմ գեղեցիկ ընկեր-յարիս։ 
Դա էլ չեղավ ուղի, սերը անհաս մնաց։   
Մեր հայացքի առջևն ես ճեմում, ո՜վ սուսանաշուրթ, 
Քո աչքերը ուղին են մեր ու դուռն աշխարհի ///, 
Մահմուդ Ղազնավին, որ հազար ստրուկ ուներ, 
Երբ սիրահարվեց, ստրուկի ստրուկ դարձավ։ 
Քո խալը հատիկ է, քո խոպոպներդ սիրո դարան,  
Հավքը հենց հատիկը տեսավ, սիրո դարանում հայտնվեց։  
 

*** էջ 111  
I․ Սաղիայ ֆսլը բահար ըստ տօ մօբարըկ բաշըդ  
Բադը պէշ ար քար-է տօ մօբարըկ բաշըդ 

Սաղիայ, և այլն․ 
Թարգմ․ Օ՜ մատռվակ, գարուն է, աչքդ լույս լինի՛, 
Գինին մոտեցրու, գործդ թող օրհնյալ լինի՛, 
Օ՜ մատռվակ, և այլն։  
 

II․ Շիշէ պէյմանը բը լըբ գիր օ սօրահի բը կնար, 
Տաբը մէի, բօսա կընար-է տօ մօբարըկ բաշըդ,  
Սաղիայ, և այլն։  
Թարգմ․ Ապակե գավաթը շուրթիդ մոտեցրու և սափորը մի կողմ դիր, 
Գինու (սիրո) հրայրքն ու համբույրը քեզ օրհնյալ լինի՛։ 

Օ՜ մատրվակ, և այլն։ 

                                                 
20 Հմմտ․ պրսկ․ shouq «իղձ, փափագ, տենչանք»։  
21 Հնարավոր է պրսկ․ masīr «ընթացք, ծիր, ուղեծիր» բառն է։  



Բանահյուսություն 
                     

 

157 

Եզրակացություն 

«Սիրակարկաջ» երգարանը հայերեն, հայատառ պարսկերեն, հնդկերեն 

երգերի ժողովածու է, որի կազմողը հնդկահայ հայտնի մտավորական տոհմի 

ներկայացուցիչ Ստեփաննոս Ջնթլումեանն է։ Ստեփաննոսը փորձել է ժամա-

նակի հայտնի երգերը, որոնք հայերը երգել են խնջույքների ժամանակ, ի մի 

բերել, «փայլեցնել» և տպագրել։ Ըստ կազմողի, «լուսավորության» ձգտող ազ-

գի նույնիսկ խնջույքի և ուրախության երգերը պետք է «վայելուչ» լինեն։ Թեև 

դժվար է որոշարկել Ստեփաննոսի միջամտության աստիճանը բանավոր ժո-

ղովրդական նյութին այն գրավորի փոխարկելու գործընթացում, սակայն 

ակնհայտ է, որ շատ հեղինակային ստեղծագործություններ են հայտնվել 

գրքում, և դա ցուցիչ է, որ կազմողը հարկ է համարել հասարակ ժողովրդի 

շրջանում տարածել գրական բարձր արժեք ունեցող ստեղծագործություննե-

րը։ Կարող ենք արձանագրել, որ գրավորի անցած այս նյութը մեծամասամբ 

չի արտացոլում ժողովրդի մեջ տարածված և բանավոր փոխանցվող բանահ-

յուսական նյութը՝ չնայած այն հանգամանքին, որ Ստեփաննոսի առաջին 

գործն էր, և նա գրականության գիտակ չէր։  

Երգարանում հավաքված պարսկերեն, հնդկերեն բանաստեղծությունները 

տպագրված են հայերեն այբուբենով, ինչը շրջանառվող բանավոր օտարալեզու 

նյութին «հայկականություն» հաղորդելու և այն հայկական միջավայրում օգտա-

գործելու օրինականացման «պիտակ» էր տալիս։ Պարսկերեն և հնդկերեն ոչ հե-

ղինակային, բանահյուսական գրական նյութը ստեղծվել է հայկական միջավայ-

րում, և կարևորվում է այդ գրականություններ ներմուծելու տեսակետից։  

Երգարանը աշխարհիկ ստեղծագործություն է, որը լավ սպառվող գրքերից 

է եղել, ինչը խոսում է նաև Կալկաթայի հայ ընթերցողի շրջանում աշխարհիկ 

գրականության նկատմամբ հետաքրքրության և ժամանակի հրատարակչա-

կան ուղղությունների փոփոխման մասին։ 

 
АСМИК КИРАКОСЯН – Переход от устной культуры к письменной на страницах 

«Сиракаркаджа». – В статье рассматривается песенник «Сиракаркадж», напечатанный в 

Калькутте в 1830 году, в рамках перехода от устной культуры к письменной. Составитель 

объединил армянские, персидские и индийские (написанные армянским алфавитом) 

народные песни в одном сборнике для армянской аудитории, что отражает культурное 

многообразие, существовавшее в Калькутте того времени. 

Отмечая роль составителя как посредника в процессе трансформации устного народного 

творчества в письменную форму, в статье поднимается вопрос о степени его вмешатель-

ства в содержание собранных произведений. Несмотря на то, что песенник основывается 

на народных корнях, он представляет собой переработанный литературный материал, 

предлагаемый тому же народу, от которого он происходит, и рассматривается в контексте 

его дальнейшего распространения. 

«Сиракаркадж» является образцом светской литературы, и в статье он анализируется в 

свете изменений направлений и подходов к книгоизданию того времени. 

 

Ключевые слова: «Сиракаркадж», Калькутта, песенник, фольклорный материал, духов-

ная песня, армянский, персидский, хинди. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

158 

 

HASMIK KIRAKOSYAN – The Transition from Oral Folk Culture to Written Form in the 

Pages of “Sirakarkaj”. – The article discusses the “Sirakarkaj” songbook, published in Calcutta 

in 1830, within the context of the transition from oral folk to written culture. The compiler of the 

book brought together Armenian, Persian and Indian folk songs (in Armenian script), in one 

songbook aimed at an Armenian audience, which also reflects the cultural diversity present in 

Calcutta at the time. By emphasizing the mediator role of the compiler in transforming oral folk 

culture into written form, the article raises the question of the extent of the compiler's 

intervention in the folk works collected in the songbook. 

Although the verses in the songbook had folk origins, it is a literary material processed by the 

compiler and presented to the very people who created it, and it is discussed in the context of 

this circulation. 

“Sirakarkaj” is an example of secular literature, and in the article, it is analyzed in the context of 

changes in the printing directions and approaches of the time. 

 

Key words: “Sirakarkaj”, Calcutta, songbook, folklore material, spiritual song, Armenian, 

Persian, Hindi. 

 
Գրականության ցանկ 
 

Ավետումեանց Թ. Խ. (1846), Արամայիս, Կալկաթա։ Տպ․ Արարատեան ընկերութ-

յան։  

Գինզբուրգ Ք. (2024), Պանիրն ու որդերը․ ԺԶ դարու ջաղացպանի մը տիեզերք, ի-

տալերենից թարգմ․ Մինաս Լուռեան, Երևան։ Անտարես։ 

Դավթյան Հ. (1967), Հայ գիրքը 1801-1850 թվականներին, Մատենագիտություն, 

խմբ․ Հ․ Ս․ Անասյան, Երևան: 

Երեմյան Ա․ (1965), «Հնդկահայ մշակույթը եւ ԺԹ․ դարի մի անյայտ ձեռագիր տա-

ղարան (17-20-րդ դար)», Բազմավէպ, թիւ 8-10, էջ 215-224: 

Թէոդիկ (1912), Տիպ ու տառ, Կ․ Պօլիս։ Վահրամայ եւ Հրաչեի Տէր-Ներսէսեան:  

Իրազեկ Յ․ (Յակոբ Տէր Յակոբեան) (1986), Պատմութիւն հնդկահայ տպագրու-

թեան, խմբ․Վազգէն Ղուկասեանի, Անթիլիաս։ Հրատ․ Կաթողիկոսութեան Հայոց Մե-

ծի Տանն Կիլիկիոյ։  

Լազարովիչ Պ. Պ. (1832), Ստորագրութիւն Կալկաթայ քաղաքի, Վենետիկ։ Տպ․ Ս․ 

Ղազարի։ 

Կիրակոսյան Հ․ (2021), «Ազդարար»-ում տպագրված հայատառ պարսկերեն մի 

գրության մասին», Բանբեր Մատենադարանի, 32, էջ 198-211։ 

Նանումյան Ռ․ Պ․ (1989), «1810-20-ական թվականների հնդկահայ գրական շարժ-

ման պատմությունից», ԼՀԳ, 5 (557), էջ 27-36։ 

«Սիրակարկաջ» (1830), Կազմեց Ս․ Ջնթլումեան, Կալկաթա։ 
Aslanian, Sebouh David․ (2023). Early Modernity & Mobility, Port Cities and Printers 

across the Armenian Diaspora, 1512 - 1800, Yale University Press: New Haven & London. 

Seth, Jacob Mesrovb. (1992). Armenians in India. From the earliest times to the present 

day. A work of original research, Asian Educational Services, New Delhi: Madras.  

 

 


