
 

                     
1 

 
ԵՐԵՎԱՆԻ ՊԵՏԱԿԱՆ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆ 

ЕРЕВАНСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

YEREVAN STATE UNIVERSITY 

 

 
ԲԱՆԲԵՐ ԵՐԵՎԱՆԻ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆԻ 

ԲԱՆԱՍԻՐՈՒԹՅՈՒՆ  

ВЕСТНИК ЕРЕВАНСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
ФИЛОЛОГИЯ  

JOURNAL OF YEREVAN UNIVERSITY 
PHILOLOGY 

 

 

 

 

 

 

№ 3(48) 
 

2025

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

2 

 
«Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն» հանդեսը լույս է տեսնում տարեկան երեք 

անգամ: Հրատարակվում է 2010 թվականից: Իրավահաջորդն է 1967-2009 թթ. հրատարակված 

«Բանբեր Երևանի համալսարանի» հանդեսի 

Журнал «Вестник Ереванского университета. Филология» выходит три раза в год. Издается с 2010 года. 

Правопреемник издававшегося в 1967-2009 гг. журнала "Вестник Ереванского университета" 

Three issues of “Journal of Yerevan University. Philology” are published annually. The journal has been 

published since 2010. It is the successor of “Journal of Yerevan University” published in 1967-2009 

 
 

 

 

ԽՄԲԱԳՐԱԿԱՆ ԽՈՐՀՈՒՐԴ – РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ – EDITORIAL BOARD 

 

Գլխավոր խմբագիր՝  

Главный редактор:  

Editor-in-chief:  

Ավետիսյան Լևոն (բ.գ.թ., դոց., 
l.avetisyan@ysu.am) 
Аветисян Левон (к.фил.н., доц.) 
Avetisyan Levon (Ph.D. in Philology, 
Associate Professor) 
 
 

Ավետիսյան Յուրի (բ.գ.դ., պրոֆ., 
 yuriavetisyan@ysu.am) 
Аветисян Юрий (д.фил.н., проф.) 
Avetisyan Yuri (Sc.D. in Philology, 
Professor) 
Գասպարյան Սեդա (բ.գ.դ., պրոֆ., ԳԱԱ 
թղթակից անդամ, sedagasparyan@ysu.am)  
Гаспарян Седа (д.фил.н., проф., член.кор. 
НАН РА) 
Gasparyan Seda (Sc.D. in Philology, 
Professor, NAS RA Corresponding Member) 
Զէքիեան Պօղոս-Լեւոն (պ.գ.դ.,  ԳԱԱ 
արտասահմանյան թղթակից 
անդամ, պրոֆ., Իտալիա, 
zkybhs@gmail.com) 
Зекиян Погос-Левон (д.ист.н., иностран-
ный член НАН РА, проф., Италия) 

Zekiyan Poghos-Levon (Sc.D. in History, 
NAS RA Foreign member, Professor, Italy) 

Կատվալյան Վիկտոր (բ.գ.դ., պրոֆ., 
viktorkatvalyan@mail.ru)  
Катвалян Виктор (д.фил.н., проф.) 
Katvalyan Victor (Sc.D. in Philology, 
Professor) 
Կարապետյան Շուշան (բ.գ.թ., ԱՄՆ, 
shushankarapetian@gmail.com)  
Карапетян Шушан (к.фил.н., США) 
Karapetyan Shushan (Ph.D. in Philology, USA) 
Մատթեոսյան Վարդան (պ.գ.թ., ԱՄՆ, 
varny1@yahoo.com) 
Маттеосян Вардан (к.ист.н., США) 
Matteosyan Vardan (Ph.D. in History, USA)  
Մարտիրոսյան Հրաչ (բ.գ.թ., Նիդերլանդ-
ներ, hrchmartirosyan@gmail.com) 
Мартиросян Грач (к.фил.н., Нидерланды) 
Martirosyan Hrach (Ph.D. in Philology, 
Netherlands) 
Չոլաքյան Հակոբ (պ.գ.դ.,  Սիրիա, 
hagopcholakian@hotmail.com) 
Чолакян Агоп (д.ист.н., Сирия) 
Cholakyan Hakob (Sc.D. in History,  Syria) 
Պետրոսյան Դավիթ (բ.գ.դ., պրոֆ., 
davidpetrosyan@ysu.am) 
Петросян Давид (д.фил.н., проф.) 
Petrosyan David (Sc.D. in Philology, 
Professor) 
 

 
 

 

 

 

© Բանբեր Երևանի համալսարանի  Вестник Ереванского университета  Journal of Yerevan University

 

mailto:l.avetisyan@ysu.am
mailto:shushankarapetian@gmail.com
mailto:varny1@yahoo.com
mailto:hagopcholakian@hotmail.com
mailto:davidpetrosyan@ysu.am


Գրականագիտություն 
                     

 

3 

 ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ  СОДЕРЖАНИЕ  CONTENTS 

 

ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ  

ЛИТЕРАТУРОВЕДЕНИЕ 

LITERARY CRITICISM 

 

– Ավ․ Իսահակյանի ծննդյան 150-ամյակին – 

Ժենյա Քալանթարյան  – Ավետիք Իսահակյանը և արևելյան մշակույթը.. 

– К 150-летию со дня рождения Ав. Исаакяна – 

Женя Калантарян – Аветик Исаакян и восточная культура 

– On the 150 th anniversary of Av. Isahakyan's birth – 

Zhenya Kalantapyan – Avetik Isahakyan and Oriental Culture 

 

6 

  

Եվա Մնացականյան  – Կոմիտասն իր նամակների հայելիում………...… 

Ева  Мнацаканян  – Комитас в зеркале своих  писем 

Yeva Mnatsakanyan – Komitas in the Mirror of His Letters 

21 

  

Նատալիյա Գոնչար-Խանջյան – Նեոմիֆ և ապամոնտաժում. կուռ-

տուազ նարատիվը և դրա վերափոխումը Ջոն Ափդայքի «Բրազիլիա» 

վեպում (անգլ․)…………………………………………………………..……... 

Наталия Гончар-Ханджян – Неомиф и деконструкция: куртуазный 

нарратив и его трансформация в «Бразилии» Джона Апдайка (на англ.) 

Natalia Gonchar-Khanjyan – Neomyth and Deconstruction: the Courtly 

Narrative and its Transformation in John Updike’s «Brazil» 

 

 

35 

  

ԼԵԶՎԱԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆ 

ЯЗЫКОЗНАНИЕ 

LINGUISTICS 

 

  

Յուրի Ավետիսյան – Լեզվական կաղապար. հաղորդող և ներգործող 

լեզվատարրերի համատեղ գործածությունը ԶՀՄ լեզվում………………… 

Юрий Аветисян – Языковой шаблон: совместное функционирование 

передающих и воздействующих языковых элементов в языке СМК 

Yuri Avetisyan – Language Template: the Joint Functioning of Transmitting and 

Influencing Language Elements in Mass Media Language 

 

48 

 

 
 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

4 

 

 

 

Սեդա Գասպարյան, Նելլի Սարգսյան – Հեղինակի մտադրությունը և 

ընթերցողի մեկնաբանությունը․ ինտեգրացված մեթոդաբանական մո-

տեցում (անգլ․)………………………………………..…………….……………. 

Седа Гаспарян, Нелли Саргсян – Интенция автора и интерпретация 

читателя с интегративно-методологической перспективы (на англ.) 

Seda Gasparyan, Nelli Sargsyan – Writer’s Intention and Reader’s Interpre-

tation from an Integrative-Methodological Standpoint 

 

 

63 

  

Մանուկ Ֆելեքյան – Բառերի պատճառաբանվածության մթագնումը 

հայերենում……...………………………………………………………………… 

Манук Фелекян – Затемнение мотивированного значения слов в 

армянском языке 

Manuk Felekyan – Demotivational Meaning of Words in the Armenian 

Language 

 

77 

  

Աննա Աբաջյան  – Դերանվան աբրահամյանական ըմբռնումը……..…… 

Анна Абаджян – Абраамяновское понятие местоимения 

Anna Abajyan – Abrahamyan’s Approach to Pronouns  

88 

  

Անահիտ Ադիլխանյան, Զարիկ Աղաջանյան – Էկոլեզվաբանական 

հոգսերը Հայաստանի Հանրապետության լեզվամիջավայրում……...…... 

Анаит Адилханян, Зарик Агаджанян – Эколингвистические проблемы в 

языковой среде Республики Армения 

Anahit Adilkhanyan, Zarik Aghajanyan – Ecolinguistic Spirits in the Language 

Environment of the Republic of Armenia 

 

101 

  

Լուսինե Ղամոյան – «Պար» հասկացությունը և նրա բառակազմական 

առանձնահատկությունները գրական հայերենում․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․ 

Лусине Гамоян – Понятие “танец” и его словообразовательные 

особенности в литературном армянском языке 

Lusine Ghamoyan – The Concept of “Dance” and Its Word-forming Features in 

Literary Armenian Language 

 

119 

 

 

 

 

 



Գրականագիտություն 
                     

 

5 

Անուշ Այունց – Պատկերավոր արտահայտչամիջոցները որպես զու-

գադրական ուսումնասիրության առարկա (Լ. Դարրելի «Բալթազար» 

ստեղծագործության անգլերեն բնօրինակի և դրա ֆրանսերեն թարգմա-

նության հիման վրա) (անգլ․)………………………………………………... 
Ануш Аюнц – Образные средства выражения как предмет сравнительного 

изучения (на материале английского оригинала произведения Л. Даррелла 

«Бальтазар» и его французского перевода (на англ.) 

Anoush Ayunts – Figurative Expressive Means as a Subject of Comparative 

Study (Based on L. Durrell’s “Balthazar” and Its French Translation) 

 

 
 

128 

 

ԱՐՏԱՍԱՀՄԱՆՅԱՆ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆ  

ИНОСТРАННАЯ ЛИТЕРАТУРА 

FOREIGN LITERATURE 
 

Գայանե Մուրադյան, Զարուհի Անտոնյան – Հեղինակ և երկի մեկնա-

բանություն. Ֆ. Սքոթ Ֆիցջերալդը և «Մեծն Գեթսբին» (անգլ․) ………… 
Гаяне Мурадян, Заруи Антонян – Автор и интерпретация текста: Ф. 

Скотт Фицджеральд и «Великий Гэтсби» (на англ.) 

Gaiane Muradian, Zaruhi Antonyan – Author and Text Interpretation: F. 

Scott Fitzgerald and «The Great Gatsby» 
 

Նաիրա Ավագյան, Իտա Զակալաշվիլի – Աբսուրդի հասկացությունը 

Ալբեր Կամյուի «Սիզիփոսի առասպելը» ստեղծագործության մեջ 

(անգլ․) ………………………………………………………………………… 

Наира Авагян, Ита Закалашвили – Понятие абсурда в романе Альбера 

Камю «Миф о Сизифе» (на англ.) 

Naira Avagyan, Ита Закалашвили – The Notion of Absurdity in Albert 

Camus’s «The Myth of Sisyphus»  

 

136 

 

 

 

 

 

 

143 

 

 

 
 

 

ԳՐՔԵՐԻ ՏԵՍՈՒԹՅՈՒՆ  

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ 

BOOK REVIEW 
 

Ալբերտ Մակարյան – Նաիրա Համբարձումյան, Էլպիս Կեսարացյան. 

Էսսեներ, բանաստեղծություններ, նամակներ․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․․ 

Альберт Макарян – Наира Амбарцумян, Элпис Кесарацян: Эссе, стихи, 

письма 

Albert Makaryan – Naira Hambardzumyan, Elpis Kesaratsyan: Essays, Poems, 

Letters 

 

155 

 

 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

6 

 

   
 
  

Ավ․ Իսահակյանի ծննդյան 150-ամյակին 

 

ԱՎԵՏԻՔ ԻՍԱՀԱԿՅԱՆԸ ԵՎ ԱՐԵՎԵԼՅԱՆ ՄՇԱԿՈՒՅԹԸ 
 

ԺԵՆՅԱ ՔԱԼԱՆԹԱՐՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 

 
Հոդվածում ներկայացվում են Արևելքի մշակույթի հանդեպ Իսահակյանի մեծ հե-

տաքրքրությունն ու առնչությունները։ Մի կողմից՝ մանկուց ստացած ռոմանտիկ 

տպավորությունները, մյուս կողմից՝ Եվրոպայում գտնված տարիներին եվրոպա-

կան փիլիսոփաների (Նիցշե, Շոպենհաուեր, Կանտ և ուրիշներ) ու գրողների 

(Գյոթե, Բերանժե, Դյումա․․․) կողմից Արևելքի ժողովուրդների բանահյուսության 

նկատմամբ ունեցած ոգևորությունը Իսահակյանին մղում են արևելյան բանա-

հյուսության մշակմանը։ Սակայն Արևելքը ընդհանրական հասկացություն է, որն 

ամփոփում է տարբեր ազգերի ու ժողովուրդների (հնդկական, չինական, պարս-

կական, ճապոնական, եգիպտական, հրեական․․․) ազգային խառնվածքը, լեզուն, 

կրոնը, փիլիսոփայությունը։ Այս ժողովուրդներին պատկանող առասպելներում, 

ավանդություններում, զրույցներում Իսահակյանը շեշտադրում է յուրաքանչյուր 

ժողովրդի կենսահայեցողությունը, բարքերն ու սովորությունները։ Իսահակյա-

նին հաջողվում է շեշտել առանձին ժողովուրդների մտածողությունն ու վարքա-

գիծը և տեսանելի դարձնել հին աշխարհից եկող իմաստուն գաղափարների հա-

րատև նշանակությունը։ 

 

Բանալի բառեր – մշակույթ, բանահյուսություն, փիլիսոփայություն, կրոն, լեգենդ, ա-
ռասպել, ավանդություն, բուդդիզմ, զրադաշտականություն, կենսահայեցողություն 
    

 

 

                                                 
* Ժենյա Քալանթարյան – բանասիրական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ԵՊՀ հայ նորա-

գույն գրականության պատմության և գրաքննադատության ամբիոնի պրոֆեսոր 
Женя Калантарян – доктор филологических наук, профессор кафедры современной армянской 

литературы и литературной критики ЕГУ 

Zhenya Kalantapyan – Doctor of Philological Sciences, Professor at YSU Chair of History and literary 

Criticism of Modern Armenian literature 

Էլ փոստ՝ j.Kalantaryan@ysu.am  https://orcid.org/0009-0006-7400-5658 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 01.10.2025 

Գրախոսվել է՝ 08.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 6-20 

https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.006  
 

https://orcid.org/0009-0006-7400-5658
mailto:j.Kalantaryan@ysu.am
https://orcid.org/0009-0006-7400-5658
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Գրականագիտություն 
                     

 

7 

Իհարկե, որ ես պիտի օգտվեմ գլխավորապես հին 

Ասիայի կրոններից, էպոսներից ու պոեզիայից։ 

 Մենք պետք է եվրոպանանք, բայց Արևելքի ոգով, 

բայց Արևելքի արևը մեր հոգում։  

Ավ․ Իսահակյան , «Հիշատակարան»  
 

Ավետիք Իսահակյանի՝ տարբեր պահերի հիշատակարանում գրառած 

խոստովանությունները հուշում են, որ նա աստիճանաբար ձևավորել է 

ստեղծագործական իր ծրագիրը՝ այնտեղ կարևոր տեղ հատկացնելով Արևել-

քի ժողովուրդների և՛ բանահյուսությանը, և՛ փիլիսոփայությանը։ Բանաս-

տեղծի այս հրապուրանքը մեծապես լայնացրել է նրա տեսադաշտը և յուրա-

հատուկ երանգ հաղորդել նրա ամբողջ ստեղծագործությանը։ Եվ ամենևին 

պատահական չէ, որ ռուս, ֆրանսիացի և այլազգի բազմաթիվ գրողներ շատ 

բարձր են գնահատել Իսահակյանի տաղանդը՝ տեսնելով նրա մեջ, ազգայի-

նից բացի, համամարդկային զգացումներ և մյուս ժողովուրդներին ըստ ար-

ժանվույն գնահատելու առաքինություն։ Այս հարցում, բացի մարդկային հո-

գեկերտվածքի առանձնահատկություններից, Իսահակյանի կյանքում կա-

րևոր դեր են կատարել տասնամյակներ շարունակ այլ ժողովուրդների մշա-

կույթի հետ շփվելը, նրանց կենցաղին, հոգեբանությանն ու վարքագծին մո-

տիկից ծանոթանալը։ Երկար տարիներ թերևս պարտադրված լինելով ապրել 

Եվրոպայի նշանավոր կենտրոններում՝ Բեռլին, Ժնև, Վիեննա, Հռոմ, Վենե-

տիկ, Փարիզ, այցելելով նաև այդ քաղաքներին հարակից շրջաններ, շփվելով 

ժամանակի խոշորագույն գրողների, արվեստի գործիչների, նկարիչների, 

ընդհանրապես մշակույթի բնագավառի տարբեր գործիչների հետ, տիրապե-

տելով մի քանի լեզուների, նա հսկայական փորձ է ձեռք բերել օտարներին, ի-

րականում նաև ընդհանրապես մարդկային կյանքը իրապես ճանաչելու ա-

ռումով։ Չմոռանանք, որ այս ամենից առաջ և այս ամենին զուգընթաց՝ Իսա-

հակյանն իբրև ազատ ունկնդիր ուսումը շարունակել է Լայպցիգի և Ցյուրիխի 

համալսարաններում՝ հետևելով հիմնականում գրականության, փիլիսոփա-

յության ու փիլիսոփայության պատմության դասընթացներին։ 

Կարևորն այն է, որ նշված հանգամանքներից առավել շատ Իսահակյանին 

մտահոգում էին սեփական գիտելիքները հարստացնելու ձգտումը և կամքը՝ 

նպատակին հասնելու համար։ Նա ուսումնասիրում էր փիլիսոփաներին՝ 

Նիցշեին, Շոպենհաուերին, Հարտմանին, Կանտին, Դարվինին, նաև անտիկ 

փիլիսոփաներին՝ Արիստոտելին, Պլատոնին․․․։ Իսահակյանն իր մեջ հան-

ճար էր զգում, ցանկանում էր լինել «հոգու արիստոկրատ», հասնել բարձրա-

գույն նպատակին։ Իր ժամանակի փիլիսոփաների մեջ Իսահակյանին առա-

վելապես գրավում էր Նիցշեն և, ընդհանրապես՝ մեծ, հայտնի մարդ դառնա-

լու գաղափարը։ «Ես պիտի հերոս լինեմ- օ՜, ինչ մեծ ու վեհ զգացմունք, երբ 

հերոսական գործերից - կռվից հետո կրծքիս վերքեր, ճակտիս կնճիռներ, 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

8 

գլխիս ուռու թարմ պսակ՝ ընկերներիս հետ կմտնեմ-կվերադառնամ իմ 

ծննդավայրը․․․»1։ Երիտասարդական այս ինքնավստահությունը, դժվարութ-

յունների միայն ռոմանտիկ կողմի պատկերացումը զուգակցվում էին անպայ-

ման հարուստ գիտելիքներ ձեռք բերելու կամքի հետ, որն իրագործելու հա-

մար իբրև օրինակ սկզբնապես պատկերացնում էր Նիցշեին՝ հետագայում ո-

րոշ ճշգրտումներ կատարելով փիլիսոփայական իր նախասիրությունների 

մեջ։ Հետաքրքրականն այն է, որ ձգտելով շատ բարձր նպատակների, ցան-

կանալով լինել իսկապես հերոս ու հանճար՝ Իսահակյանը պատրաստ էր իր 

գիտելիքները ծառայեցնել ժողովրդին։  

Լինելով Եվրոպայի կենտրոնում, ուսումնասիրելով իր նշած նշանավոր 

դեմքերի աշխատությունները՝ Իսահակյանը նախընտրում է Արևելքի փիլի-

սոփայությունն ու մշակույթը։ Խորքային առումով թերևս զարմանալի չէ այս 

ընտրությունը, որովհետև իրականում եվրոպացիները ավելի բանական են, 

ունեն սթափ մտածողություն, Արևելքի ժողովուրդը, առաջին հերթին բանաս-

տեղծները, ավելի հուզական են ու զգացմունքային, ինչն ավելի մոտ է Իսա-

հակյանի խառնվածքին։ Այս առումով հատկանշական կարելի է համարել 

նրա բնութագրություններից մեկը․ «Խելացի են ֆրանսիացի գրողները, նկա-

րիչները, բայց նրանց պակասում է զգայականը, կիրքը, տարերայինը, նախ-

նական նյութը՝ matiиre le primiиre բնազդականը․․․»2։ Իհարկե, Իսահակյանը 

գնահատում է Եվրոպայի քաղաքակրթությունը, բայց դա համարում է մարդ-

կային էության արտաքին շերտը և առաջնությունը տալիս է խորքային բո-

վանդակությանը․ «Ես թողեցի Եվրոպայի կեղևը և ընդունեցի հայրենիքինըս – 

ազատ և արձակ։ Իսկ բովանդակությունս – համաշխարհային» (Հիշ․, էջ 192)։ 

Այս ընտրությունն արդեն զուտ ցանկություն չէ, այլ գործունեության ծրագիր, 

որ նա իրագործում է մեծ հաջողությամբ։ Իսահակյանի ընտրության մեջ որո-

շակի դեր է կատարում ոչ միայն երիտասարդական հասակը, այլև նրա 

խառնվածքի որոշակի ռոմանտիզմը, որը բանաստեղծին հուշում է չպեղված 

արժեքներ հայտնաբերել դարերով հին և հեռավոր Արևելքում, ինչը բորբո-

քում էր բանաստեղծի երևակայությունը։ «Ասիան, Արևելքը, որ հեռու է եվրո-

պական կոմֆորտից, որը խլում է մարդու ամբողջ ժամանակը,- այնտեղ մար-

դը, անհատը գոհ է իր աղքատ ապրուստից, բայց և մտածում է շա՜տ բարձր 

բաների, հարցերի վերա։ Արևելքը պոեզիայի և իդեալիզմի աշխարհ է․․․» 

(Հիշ․, էջ 264)։ Իհարկե, դժվար չէ համոզվել, որ Եվրոպայի և Արևելքի միջև 

ընտրություն կատարելու հանգամանքը, թերևս հակասությունը թվացյալ է, 

որովհետև Արևելքի մշակույթին դիմելն ուներ մի քանի հիմնավոր պատճառ-

ներ։ Նախ՝ դեռևս իր հայրենիքում՝ Ղազարապատում, եղած ժամանակ Իսա-

հակյանը հաճախ է հնարավորություն ունեցել շփվելու թափառական աշուղ-

                                                 
1 Իսահակյան Ավ․, 1977: Հիշատակարան, Եր․, «Սովետական գրող» հրատ․, էջ 113։ Նույն 

աղբյուրից էջերը կնշվեն տեղում՝ (Հիշ, էջ ․․․) կերպով։  
2 Իսահակյան Ավ․, 2001: Աֆորիզմներ, Եր․, «Տիգրան Մեծ» հրատ., էջ 326։ 



Գրականագիտություն 
                     

 

9 

ների հետ, լսելու նրանց երգերը, ոգևորվելու դրանցով։ Այդ երգերը մեծ ազդե-

ցություն են թողել պատանի Իսահակյանի վրա, բորբոքել նրա երևակայութ-

յունը, ներքաշել երգի ու հեքիաթի աշխարհ։ «Ինչքա՜ն, ինչքա՜ն էի սիրում ա-

շուղ ամուն։ Երբ գալիս էր, տոն էր սկսվում ինձ համար․․․ Նրա սազն ու հե-

քիաթը այլափոխում էին իմ աչքում իրական շրջապատը։ Հանկարծ մեր գա-

վառի լեռները, ձորերը, դաշտերը վերածվում էին ուրիշ տեսակ մի աշխարհի, 

աննկարագրելի գեղեցիկ, առասպելական։ Հրաշքի աշխարհ, որի լեռների բա-

շերով թռչում էին հրեղեն ձիերը, կտրիճները գնում էին անմահական խնձոր 

բերելու, չքնաղագեղ աղջիկները մարմարյա ապարանքների մեջ կարոտով 

սպասում էին անվեհեր կտրիճներին, որոնց մեջ տեսնում էի և ինձ»3։ Այդ 

տպավորությունների տակ է Իսահակյանը գրել որոշ լեգենդներ ու ավան-

դություններ (օրինակ՝ «Իրիցկնկա աղբյուրը», «Փերին» և այլն)։ Հետագայում 

բանաստեղծը պետք է խոստովանի․ «Ես ավելի շատ պարտական եմ ֆոլկլո-

րին, կարդացածս գրքերին, իմ թափառումներին և, իհարկե, Շիրակի պատ-

մական-ճարտարապետական հուշարձաններին՝ Անի, Երերույք, Հառիչ, 

Մրեն, Մարմաշեն, Տեկոր․․․ Դրանք են կաղապարել իմ հոգին ու հոգեբանութ-

յունը»4։  

Նշվածը այն կարևոր պատճառներից մեկն է, որը Իսահակյանի ուշադ-

րության կենտրոնում է պահում և՛ բանահյուսությունը, որի մասին ինքը 

խոստովանություն է անում, և՛ Արևելքն ընդհանրապես իր դիցաբանութ-

յամբ, առասպելներով և՛, իհարկե, փիլիսոփայությամբ։ Բանաստեղծի 

ստեղծագործությունների մի զգալի մասի հիմքը ժողովրդական բանահյու-

սությունն է, որի հիման վրա է նա ստեղծել իր լեգենդները, զրույցները, ա-

ռասպելները, առակները, հաճախ նաև հեքիաթները, որոնք, այսպես թե 

այնպես, գալիս են ժողովրդից։ Ինչպես հայ գրողներից շատերը, այդպես էլ Ի-

սահակյանը չի բավարարվել հայ բանահյուսության օրինակներով, այլ հա-

ճախ է դիմել այլ ազգերի՝ մասնավորապես արևելյան ժողովուրդների բա-

նահյուսությանը։ Այդ ժամանակ շատ տարածված էին այսպես կոչված թա-

փառական սյուժեները, որոնք նոր աղբյուր էին գրողների համար և նրանց 

հնարավորություն էին տալիս դուրս գալու ազգային շրջանակներից, լայնաց-

նելու իրենց հորիզոնը։ Այս տեսակետից առանձնահատուկ դեր ուներ Արևել-

քը, որի հինավուրց փիլիսոփայությունը, որը շատ կարևոր էր անցյալում, 

կրկին վերակենդանանում է։ Այս հարցում, իհարկե, Իսահակյանը մենակ չէր։ 

Նա ինքը բերում է Նիզամի Գյանջևիի օրինակը․ «Նիզամին իր դիդակտիկա-

կան–փիլիսոփայական, ռոմանտիկ–ասպետական և ֆանտաստիկական 

պոեմների նյութերը քաղել է Արևելքում հին ժամանակներից ի վեր տարած-

                                                 
3 Իսահակյան Ավիկ, 2000: Ավետիք Իսահակյան, Գիտական կենսագրություն, գիրք 1, Եր., էջ 67-

68, 119։ 
4 Ինճիկյան Արամ, 1977: Ավետիք Իսահակյան, Եր․, էջ 241։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

10 

ված ավանդություններից, լեգենդներից, զրույցներից, նաև իր ժողովրդի ֆոլկ-

լորային գանձարանից»5։ 

Կար ոչ պակաս մի կարևոր հանգամանք։ Դեռևս մի քանի դար առաջ Եվ-

րոպայում սկսել էին մեծ ուշադրություն դարձնել Արևելքին։ Իսահակյանի 

վրա կարևոր ազդեցություն են ունենում նաև Գյոթեի «Արևմտա-արևելյան 

դիվանը» և նրա մեկնությունները տարբեր մարդկանց կողմից։ Իսահակյանին 

բախտ է վիճակվում սովորել նույն համալսարանում (Լայպցիգի), որտեղ 1765 

թվականին սովորել էր Գյոթեն, և որտեղ Իսահակյանը զգում է Գյոթեի անտե-

սանելի ներկայությունը։ Գյոթեից բացի, և նրանից հետո գերմանական շատ 

փիլիսոփաներ ևս մեծապես հետաքրքրված էին Արևելքի փիլիսոփայությամբ 

և զբաղվում էին այդ փիլիսոփայության մեկնաբանություններով։ Այս մասին 

Ավիկ Իսահակյանը գրում է․ «Իսահակյանին միշտ հետաքրքրել է Արևելքի 

հին իմաստությունների մեկնաբանումը գերմանական դասական հեղինակ-

ների և փիլիսոփաների կողմից, լինի դա Գյոթեի «Արևմտա-արևելյան դիվա-

նը» պոետական շարքը կամ Օլդենբերգի նշանավոր գիրքը Բուդդայի կյանքի 

մասին։ Բայց առաջին հերթին, Նիցշեի նշանավոր մեկնաբանությունները հին 

պարսկական կրոնական ուսմունքներից մեկի՝ զրադաշտականության հիմ-

նադիր և քարոզիչ Զրադաշտի (Զորոաստրի) կյանքի և ուսմունքի վերաբեր-

յալ»6։ Արևելքի նկատմամբ բուռն հետաքրքրությունը չի սահմանափակվում 

բուն Եվրոպայով, թափանցում է նաև հայ իրականություն, ի դեպ՝ դարձյալ 

գերմանական նախասիրությունների ճանապարհով։ Այս առումով կարելի է 

հիշատակել Ստեփանոս Նազարյանի դոկտորական ատենախոսությունը 

Ֆիրդուսու մասին, որտեղ նա կարծես բացահայտում է Արևելքի պոեզիայի 

նկատմամբ եվրոպացիների հետաքրքրության պատճառը՝ գրելով․ «Ֆիրդու-

սու մոտ չի նկատվում ձգտում դեպի արտահայտությունների արհեստակա-

նությունը․ դեպքերի պատմությունն այստեղ ասիական ոգու փարթամութ-

յամբ նրբերանգված է առասպելներով, որ նպաստում է նկարագրությունների 

կատարելությանը։ ․․․ Այսպիսի զարմանալի կառուցվածքով բանաստեղծա-

կան ստեղծագործությունն արժանի է լուսավորյալ եվրոպացու ուշադրությա-

նը։ Հեթանոս աշխարհի հերոսներից, աստվածներից և աստվածուհիներից 

բացի, որոնք դարեր շարունակ խաղացել են հերոսական կյանքի բեմում, եվ-

րոպական միտքը իր համար հարուստ սնունդ, բարձր հաճույք կգտներ նոր 

մտահղացումների, երևակայության նոր պատկերների, բարքերի նոր նկա-

րագրերի, խիզախ ռազմիկների նոր մարտադաշտերի այդ աշխարհում»7։ 

Այստեղ Նազարյանը բացում է եվրոպացիների՝ Արևելքով հետաքրքրվելու 

գաղտնիքը. Եվրոպային անհրաժեշտ էր մտքերի, գաղափարների, հույզերի 

                                                 
5 Իսահակյան Ավ․, 1977: Երկերի ժողովածու, հ․ 5, Եր․, «Սովետական գրող» հրատ․, էջ, 253։ 
6 Իսահակյան Ավիկ, նշվ․ աշխ․, էջ 248։ 
7 Назарян Ст․, 1851. Абулькасим Фирдоуси Туси։ творец книги царей известной под названием 

Шах-Наме․ М., с․ 35․  



Գրականագիտություն 
                     

 

11 

ու պատկերների թարմություն, ինչը կարող էր նոր շունչ հաղորդել եվրոպա-

կան արվեստին ու փիլիսոփայությանը։ Նախորդ դարավերջից սկսած՝ եվրո-

պական գիտությունների՝ կենսաբանության, հոգեբանության, ֆիզիկայի և այլ 

բնագավառներում նկատելի նվաճումները, միաժամանակ տնտեսական 

դժվարությունները կարծես գերհոգնած վիճակ էին ստեղծել Եվրոպայում, ո-

րը զարթոնքի ուղիներ էր փնտրում։ Նպատակին հասնելու ուղիներից մեկը 

դարձավ Արևելքը։ Սակայն այստեղ չենք կարող անտեսել մի հանգամանք ևս։ 

Պատկերավոր ասած՝ թեև Արևելքը «թարմ արյուն էր ներարկում» Արևմուտ-

քին, հատկապես Եվրոպային, բայց Եվրոպան շարունակում էր իր առավե-

լության բարձրությունից նայել Արևելքին։ Արաբ արևելագետ Էդուարդ Ու․ 

Սայիդը այդ մասին գրում է․ «․․․Եւրոպական մշակոյթի գլխաւոր բաղկացու-

ցիչը ճիշդ այն է՝ ինչ որ զայն միահեծան դարձուցած է Եւրոպայէն ներս եւ 

դուրս միաժամանակ, այսինքն՝ եւրոպական ինքնութեան գաղափարը որպէս 

գերադաս ինքնութիւն, համեմատած բոլոր ոչ եւրոպական ժողովուրդներուն 

եւ մշակոյթներուն»8։ Ու․ Սայիդը Եվրոպայի «բարեհոգության» ներքո վտանգ-

ներ է տեսնում, որի մասին ակնարկում է․ «Առաւել եւս կայ Արեւելքի մասին 

եւրոպական գաղափարներու միահեծանութիւնը - գաղափարներ, որոնք 

իրենց կարգին կը վերարտադրեն արեւելեան յետամնացութեան հանդէպ 

եւրոպական գերադասութեան գաղափարները․․․» (ն․ տ․)։   

Եվրոպայում Իսահակյանի ուսանած տարիները համընկան Արևելքի 

նկատմամբ փնտրտուքի հետ և իրենց շրջապտույտի մեջ առան նրան։ Սա-

կայն ի սկզբանե պետք է նշել, որ բանաստեղծը որոնումների մեջ չկորցրեց իր 

անհատականությունը, այլ ազդեցությունների, նմանությունների, ոգևորութ-

յունների ոլորտից դուրս եկավ հարստացած գիտելիքներով և իր ինքնությու-

նը գտած։ Այսինքն՝ նա սովորեց բոլորից, ազդվեց շատերից և, եթե կարելի է 

ասել՝ փիլիսոփաներից ստացած բեռն ուսերին՝ գնաց սեփական ճանապար-

հով։ Ինչպես շատ եվրոպացիների, այնպես էլ Իսահակյանին ճանապարհը 

«տարավ» դեպի Արևելք։ Ե՛վ Իսահակյանի թողած գրական ժառանգության 

տարբեր էջերում, և՛ ժամանակակիցների հուշերում բազմիցս շոշափվում է 

Արևելքի կարևորության խնդիրը։ Ի դեպ, Արևելքը ճանաչելու համար Իսա-

հակյանը, թվում է, կարիք չուներ Արևելք գնալու, որովհետև ամբողջ Եվրոպա-

յի համար Արևելքը դարձել էր ուշադրության առարկա, որը Շպենգլերի բնորո-

շումով՝ «դեպի մայրամուտ գնացող» Եվրոպային կարող էր փրկություն բերել։ 

Պատկերավոր ասած՝ Եվրոպան Արևելքը «տեղափոխել էր իր մեջ»՝ մատչելի 

դարձնելով արևելյան արժեքների յուրացումը։ Ավետիք Իսահակյանի որդի Վի-

գեն Իսահակյանն իր «Հայրս» գրքում պատմում է Եվրոպայում բացված մի 

հրաշալի թանգարանի մասին, որն ամբողջովին հագեցած էր արևելյան ոգով․ 

«Իրոք, այստեղ հավաքված էին հին արվեստի արժեքավոր նմուշներ, որոնք 

                                                 
8 Եդուարդ Ու․ Սայիդ, 2025: Արեւելաբանութիւն, Եր․, էջ 54։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

12 

բերվել էին Չինաստանից, Ճապոնիայից, Հնդկաստանից, Պարսկաստանից»9։ 

Նույն գրքում նա շարունակում է․ «Հայրս մխիթարանք է որոնում Հեռավոր 

Արևելքի փիլիսոփայության մեջ, որի, մանավանդ բուդդայիզմի ուսմունքի 

հանդեպ ինքը դեռևս երիտասարդ տարիքում մեծ հետաքրքրություն էր հան-

դես բերել։ Իսկ սա քարոզում էր հոգու հեզություն ու խոնարհություն, պետք է 

մեջդ մարես քո անհատական կյանքը և թողնես քեզ տիեզերական կամքին» 

(ն․տ․, էջ 101-102), այսինքն՝ նոր բարոյագիտություն, որ տանում էր դեպի աս-

կետիզմ։ Մի ուրիշ առիթով Չարենցի հետ զրուցելիս Իսահակյանը հիշեցնում 

է Վլադիմիր Սոլովյովի խոսքը՝ «Արևելքից է գալու լույսը» (ն․տ․, էջ 199)։ 

Արևելքով Իսահակյանի ոգևորվածության փաստերը շատ են թե՛ իր՝ բանաս-

տեղծի գործերում, թե՛ ուրիշների հիշատակություններում։   

Սակայն Արևելք կոչվածը ընդհանրացված երևույթ է, որն իր մեջ ամփո-

փում է տարբեր երկրներ, ժողովուրդներ, ազգեր, լեզուներ, կրոններ, բարքեր։ 

Իրականության մեջ Արևելքը աշխարհագրական հասկացություն է, երկրա-

գնդի չորս կողմերից մեկը, որ հակադիր է Արևմուտքին։ Այն նաև մշակութա-

յին առումով է հակադիր Արևմուտքին, ամեն դեպքում՝ տարբեր է նրանից։ 

Իրականում Իսահակյանի փնտրտուքը վերաբերում է ոչ թե մեկ, այլ մի քանի 

մշակույթների՝ արաբական, պարսկական, չինական, հնդկական, հրեական և 

այլն։ Եթե նկատի ունենանք նաև այն հանգամանքը, որ հայկական մշակույթը 

աշխարհագրական առումով միջանկյալ դիրք է գրավում Արևմուտքի և 

Արևելքի միջև և, ըստ էության, գաղափարապես մոտ է Արևմուտքին, իսկ հու-

զականությամբ՝ Արևելքին, ապա կարող ենք ասել, որ Իսահակյանը ձեռնա-

մուխ է եղել շատ բարդ մի խնդրի։ Չմոռանանք նաև մի կարևոր հանգամանք․ 

ինչպես արդեն ասվել է, դեռևս մանուկ հասակում Իսահակյանը լսել է թա-

փառիկ աշուղներին, որոնք արևելյան հեքիաթներ էին պատմում ու երգեր 

երգում, ինչը մեծ տպավորություն է թողել մանուկ Իսահակյանի վրա, բորբո-

քել նրա ռոմանտիկ երևակայությունը։ Այսինքն՝ Արևելքն արդեն որոշակի 

տեղ ուներ Իսահակյանի սրտում։ Բայց կարելի է մտածել, որ եթե ղազարա-

պատյան շրջանի իսահակյանական ոգևորությունը նրա պատանեկան ռո-

մանտիկ տպավորությունների արդյունք էր, որ ավելի շատ ազդում էր նրա 

երևակայության, քան գիտակցության վրա, հետագայում նա գիտակցական 

ընտրություն է կատարում՝ արևելյան բանահյուսության մեջ փնտրելով փիլի-

սոփայական խորքային գաղափարներ։ 

Իսահակյանը հենվում է հիմնականում ժողովրդական բանահյուսության 

վրա, իր մշակումներն անում այդ բնագավառից։ Ի սկզբանե նա շատ բարձր 

էր գնահատում ժողովրդական բանահյուսությունը։ Ստ․ Լիսիցյանին գրած 

նամակում բանաստեղծը խոստովանում է, որ իր վրա մեծ ազդեցություն է 

թողնում ժողովրդական բանահյուսությունը, և ինքը ոգևորված է դրանով․ 

                                                 
9 Իսահակյան Վ․, 2011: Հայրս, Եր․, «Գասպրինտ» հրատ․, էջ 59։ 



Գրականագիտություն 
                     

 

13 

«․․․․այժմ պրոֆեսորի առաջնորդությամբ և ընտրությամբ կարդում ենք ազգե-

րի դյուցազնական գրականությունից – Զենդարվեստից, Շահ-Նամեից, Ղու-

րանից, Հին Կտակարանից, Հոմերոսից, Վիրգիլիոսից, Ռոլանդից, Սիդից, Նի-

բելունգներից, Կուդրոնից, Իլյա Մուրոմեցից և այլն։ Այդ բոլորի վրա - մանա-

վանդ այդ մասնագիտության վրա ես այժմ կատարյալ սիրահարված եմ»10։ 

Բանաստեղծը նաև կարծում է, որ հայ բանահյուսությունը անհրաժեշտ չա-

փով չի ուսումնասիրված, հայ դյուցազունները՝ Հայկն ու Արամը, Դավիթն ու 

Մհերը և մյուս հերոսական կերպարները, անհրաժեշտ չափով չեն ուսումնա-

սիրվել ու գնահատվել։ Այդ պատճառով էլ այդպես մտածողները նրա աչքում 

երևում են «հայ ժողովրդի պատմությանը անծանոթ մարդիկ»։ «Մի՞թե մեր 

Հայկն ու Արամը, Արան ու Տիգրանը, Վահագն ու Շարան, Արամազդն ու Շիդ-

հարը, Դավիթն ու Մհերը․․․նույնպիսի ազգային դյուցազներ – ազգի բովան-

դակություններ չեն, ինչպես Ռոստոմը, Սիգֆրիդը Հերակլը, և այլն։․․․Երբ ես 

հայրենիք էի,- շարունակում է Իսահակյանը,- մեր ամեն բանը – գրականութ-

յուն, թատրոն, գեղարվեստ, լրագիր խոշորացույցով էի տեսնում, իսկ հիմա 

այստեղ – մեր ամեն բանը՝ տղայական խաղալիք է թվում ինձ, - և հանկարծ 

4000 տարի կյանք ունեցող ազգը դուրս է գալիս անհայր, անմայր, անտուն, 

անհայրենիք, անանցյալ-ինչո՞ւ, որովհետև մենք ժողովրդի մեջ, նրա հետ, 

նրանով չենք ապրում․․․»,- գրում է Իսահակյանը (ն․տ․ էջ 19)։    

Նախ՝ Իսահակյանի այս տպավորությունից հետո բավականաչափ ու-

սումնասիրվել է հայ բանահյուսությունը ու նաև շատ գեղարվեստական մշա-

կումներ են կատարվել այդ թեմաներով։ Երկրորդ՝ հայ բանահյուսության գե-

ղարվեստական մշակումներն արծարծում են հիմնականում հայրենասիրա-

կան հարցեր, իսկ ահա արևելյան բանահյուսության թեմաներով Իսահակյա-

նի մշակումներն ունեն գերազանցապես փիլիսոփայական բովանդակային 

ուղղվածություն։ Այսինքն՝ ժողովրդական բանահյուսության վրա հիմնված ի-

սահակյանական յուրաքանչյուր մշակում, որ ժողովրդին էլ այն վերաբերի, 

խորքում ունի փիլիսոփայական մի ընդհանրացում։ Դա կարելի է ցույց տալ 

Իսահակյանի մշակած շատ գործերի մեջ։ Օրինակ՝ «Սաադիի վերջին գարու-

նը», որ տեղ է գտել հեղինակի 5-րդ հատորում (2014 թ․)11, վերջանում է շատ 

խորքային մի տողով՝ «Ծնվում ենք ակամա, ապրում ենք զարմացած, մեռնում 

ենք կարոտով․․․» (էջ 80)։ Այս միտքն այնքան ընդհանրական է ու ընկալելի, 

որ թվում է, թե յուրաքանչյուրը կարող էր հենց այդպես էլ մտածել, և կարծես 

դրա համար հիմք կա։ Իսահակյանն այս փիլիսոփայական խոհը գրել է 1923 

թ․ Վենետիկում, բայց հարցի շուրջ մտածումը տևական ընթացքի արդյունք է։ 

Դեռևս 1893 թ․ նա իր հիշատակարանում գրել է «․․․եթե բնության հզոր օրենք-

                                                 
10 Իսահակյան Ավ․, 1979: Երկերի ժողովածու, հ․ 6, Եր․, «Սովետական գրող» հրատ․, էջ 18։ 
11 Այս մասին տե՛ս Իսահակյան Ավ․, 2014։ Երկերի լիակատար ժողովածու 14 հատորով, հ․ 5, էջ 

919 (այսուհետև այս հատորից մեջբերումների հղումները կտրվեն տեքստում՝ հատոր, տարե-

թիվ, էջ)։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

14 

ների դիմաց անխտիր հավասար են մարդիկ, էլ որտեղից կարելի է լինել «մեծ 

մարդ»։ Ծնվում ես ակամա, ապրում ես աննպատակ, մեռնում ես ակամա և 

դարձյալ ծնվում-ապրում-մեռնում-փոշիանում․ էլ ի՞նչ «մեծ մարդ» (Հիշ․, 

1893, էջ 47)։ Տպավորությունն այնպիսին է, որ ինչքան էլ բանահյուսության ու 

դիցաբանության բովանդակությունը ծանոթ լինի բանաստեղծին, նա դրանք 

զուգակցել ու համապատասխանացրել է սեփական խոհերին ու ընկալմանը։ 

Այս ամենից հետևում է, որ նա ընտրում է բարոյախոսական ու դաստիարակ-

չական այնպիսի թեմաներ, որոնք իրենց փիլիսոփայական խորքով հրապու-

րիչ են և մոտ են սեփական կենսահայեցողությանը։  

Կարելի է ասել, որ Իսահակյանին շատ կողմերով ավելի մոտ է եղել 

պարսկական մշակույթը։ Դեռևս պատանեկան հասակում Իսահակյանը 

փորձել է թարգմանել Հաֆեզի սիրային բանաստեղծությունները և այդ նպա-

տակով այցելել հարևան գյուղ՝ այնտեղ պարսիկ մի բեյից պարսկերեն սովո-

րելու համար։ Պարսկական մշակույթը ավելի մոտ զգալու առումով կար ա-

վելի կարևոր պատճառ։ Դա Նիցշեի «Այսպես խոսեց Զրադաշտը» գիրքն է, ո-

րի հիմքը պարսկական զրադաշտական կրոնն էր, և որը շատ մոտ էր Իսա-

հակյանի սրտին՝ գուցե ավելի շատ Նիցշեով, քան թե բուն կրոնով հրապուր-

վելու առումով։ Պատահական չէ, որ նա թարգմանել է Նիցշեի այդ գիրքը։  

Բանահյուսության վրա հիմնված մշակումներն ունեն մի առանձնահատ-

կություն, որը բանավեճերի տեղիք է տալիս։ Խնդիրն այն է, որ առասպելները 

մի ժողովրդից անցնում են մյուսին, կրում նոր ազդեցություններ, փոխանց-

վում մի ուրիշ ազգի, դառնում են մի նոր տարբերակ, որի «ծննդավայրը» եթե 

չի էլ կորչում, դառնում է թեական։ Այդպիսի մի գործ է «Շիդհարը» առասպելը, 

որը Իսահակյանի տարբեր տարիների մշակումների պարագայում մեկ կոչ-

վել է «Թափառական Հրեան (Հայկական առասպել)», մերթ՝ «Շիդհարը 

(Պարսկական առասպել)» (հ․5, 2014, էջ 919)։ Ամենայն հավանականությամբ 

Շիդհարի մասին Իսահակյանը լսել է նախ հայերեն (այստեղից էլ՝ «հայկա-

կան առասպել» անվանումը), հետագայում գտել է իրական աղբյուրը։ Շիդ-

հարն առասպելներում կրել է Ահասֆեր, Ահասֆերուս անվանումները, որոնց 

ընթերցողը հանդիպում է նաև Մատթեոս Փարիզեցու հիշատակարանում 

(տե՛ս ն․տ․)։ Մի քիչ անհավանական է թվում առասպելին գերմանական ծա-

գում վերագրելը (ընդ որում՝ ոչ միանշանակ), որին հանդիպում ենք նշված 

ծանոթագրության մեջ․ «Ինչպես վկայում է հեղինակն ինքը «Հայրենի հու-

շեր»-ում, տակավին 10-12 տարեկան հասակում Ղազարապատում է լսել թա-

փառական հրեայի հայկական զրույցը (ԵԺ IV, 1975, էջ 118)։ Գերմանական ա-

ռասպելի և Օհան տացուի զրույցի միահյուսումից բանաստեղծը կերտել է 

վայրկյանի և հավերժության մասին փիլիսոփայող մեծ թափառականի կեր-

պարը, որին մերթ Ահասվեր անունն է տվել, մերթ՝ Շիդհար»12։ Հետաքրքրութ-

                                                 
12 Երկու տարբեր հրատարակությունների հիշատակումը պայմանավորված է այն բանով, որ 

2014 թ․ հիշատակումը հենվում է նաև 1975 թ․ 4-րդ հատորում տեղ գտած հուշերի վրա։ 



Գրականագիտություն 
                     

 

15 

յունից զուրկ չէ այն հանգամանքը, որ սկզբնապես այդ առասպելը (առանց 

ստեղծման տեղի նշման) Իսահակյանը գրել է հայրենի Ղազարապատում՝ 

«Թափառական Հրեա» (Հայկական առասպել) ենթավերնագրով։ Հնարավոր է, 

որ այդ առասպելի մասին հեղինակը լսել է հենց Շիրակում, որն էլ նրան հիմք 

է տվել լրացուցիչ վերնագրի համար։ Այսուհանդերձ, էականը փիլիսոփայա-

կան բովանդակությունն է, տիեզերական հավերժության և մարդ արարածի 

անցողիկ, ակնթարթային կյանքի հակադրությունը, որի մասին առօրյա կյան-

քի ճղճիմ հոգսերի մեջ թաղված մարդը չի էլ մտածում։ «Այն թռչող վայրկյա-

նը, որ մարդիկ կյանք են անվանում, հավերժական է թվում այս խեղճերին,- 

խորհում է Շիդհարը։ -․․․Սակայն, ո՛վ փրկարար պատրանք․․․Իրենց խխուն-

ջից տիեզերական օվկիանի խորհուրդներն են լուծում և օրենքներ են սահմա-

նում անհունին և անսահմանին․․․Անապատի վրայից սահող ամպի ստվերից 

ավելի ստահոդ է ձեր էությունը․․․Սակայն տեսնենք վաղը ի՞նչ է լինելու․․․» 

(հ․5, 2014, էջ 115)։ Հավերժի տարբեր փուլերից անցնող Շիդհարն ինքը հենց 

հավերժի խորհրդանիշն է՝ անցնող դարերին ականատես ու նորին սպասող, 

ում համար կյանքը հավերժ փոփոխվում է, իսկ մահկանացու մարդու համար 

այդ իմացությունն անհասանելի է ․․․։ Ըստ այսմ՝ այս առասպելը կարելի է վե-

րագրել բոլոր ազգերին, ինչը հերթականորեն արել է Իսահակյանը։  

Այսուհանդերձ, ընդհանուր Արևելքի յուրաքանչյուր առանձին երկիր ունի 

իր առանձին բարքերն ու ապրելակերպը, ուստի Իսահակյանն իր մշակում-

ների և դրանց փիլիսոփայական ընդհանրացումների մեջ շեշտադրում էր 

տվյալ ազգին բնորոշ կենսահայեցողությունը։ Այս առումով կարելի է ասել, 

որ Իսահակյանի բազմաթիվ զրույցների, առասպելների, վիպասքերի, էպոս-

ների կարճառոտ փիլիսոփայական ընդհանրացումների մեջ միանգամայն 

տեսանելի է դառնում այս կամ այն ազգի կամ ժողովրդի մտածողությունը։ 

Այս պարագայում Իսահակյանի ստեղծագործության մեջ վերացական Արևել-

քը որոշակիանում է իր առանձին միավորների մեջ։ 

Իսահակյանը տարբեր ժողովուրդների բանահյուսությունից ընտրում է 

տարբեր թեմաներ և տալիս ժանրային համապատասխան կաղապար։ Ահա 

հնդկական «Ուշինարա» զրույցը, որի հիմքում ընկած է մարդկային առաքի-

նության ու պարտքի սրբության մի օրինակ։ Ուշինարան արդար և իմաստուն 

դատավոր է, որի ազնվությունն ու բարությունը կասկածի տակ են դրվում, 

երբ նրա սենյակն է թռչում անգղից հալածված մի աղավնի և օգնություն 

խնդրում։ Անգղը հետևում է նրան և պահանջում աղավնուն՝ բացատրելով, որ 

ինքը միայն աղավնու միս է ուտում։ Անգղը ձևացնում է, որ պատրաստ է ա-

ղավնուն հանգիստ թողնել, եթե Ուշինարան իր մարմնից համապատասխան 

քանակով միս տա։ Ուշինարան համաձայնվում է, բայց նրա փերթ առ փերթ 

հոշոտված մարմինը չի հավասարակշռում աղավնու քաշին, և նա ստիպված 

է լինում իրեն զոհել հանուն աղավնու։ Այս զրույցը ժանրային իմաստով ավե-

լի շատ առակ է հիշեցնում, որովհետև անգղի տեսքով հանդես եկած Ինդրան 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

16 

զրույցն ամփոփում է առակին բնորոշ բարոյախոսությամբ․ «Ժողովուրդների 

մեջ պիտի չհնանա քո անունը, և հավիտյան պիտի ապրիս դու անմահ փառ-

քով ու փայլով, որովհետև պարտքի սրբության հավատարիմ եղար» (հ․5, 

2014, էջ 212)։ 

Հնդկական դիցաբանությունից, առասպելներից Իսահակյանի ընտրած ու 

մշակած շատ նյութեր իրենց բովանդակությամբ որոշակիորեն արտահայ-

տում են հնդիկների ազգային բնավորությունը։ Հնդկական առասպելներն ու 

զրույցներն ունեն բարի, մարդասիրական բնույթ (անշուշտ, ոչ մի տեղ բացա-

ռությունները չեն բացառվում) և ծառայում են մարդու փրկությանը։ Նման բո-

վանդակություն ունի «Բուդդհան թռչուն» առասպելը, որը պատմում է այն 

մասին, թե ինչպես թռչունի տեսք ստացած Բուդդհանը իրեն նետում է խա-

րույկի մեջ՝ դառնալով քաղցած երեխային կերակրելու խորոված։ Հանուն 

մարդու փրկության։ Թռչունի հոգին կրկին դառնում է մարդաձև Բուդդհան՝ 

իրականացնելու համար «հին չորս սրբազան ճշմարտությունները – փրկելու 

համար մարդուն, ծնվելու, ծերանալու և մեռնելու անհրաժեշտության տան-

ջանքներից և հասնելու համար բացարձակ երանությանը-Նիրվանային» (հ․ 

5, 2014, էջ 220)։ Այս առասպելի մեջ դրսևորվել է ոչ միայն հնդիկների ազգա-

յին խառնվածքը, այլև նրանց կրոնը, հավատը, որը օգնում է հաղթահարելու 

կյանքի բազմաթիվ դժվարություններ։ Թե՛ պարսկական, թե՛ հնդկական ա-

վանդությունների աստվածները պատժելուց բացի, ներել գիտեն և մարդուն 

մեղքը ճանաչելու ու ներվելու հնարավորություն են տալիս։ Ահա այդ վկա-

յություններից մեկը՝ «Օմար Խայամի վեճը աստծու հետ» ավանդությունը։ Երբ 

պարսիկ բանաստեղծ Օմար Խայամը «ոսկեղեն նարգիզների մեջ նստած» 

պատրաստվում էր գինի վայելելու, չար քամին արագորեն վրա է հասնում 

ևթափում գինին հողի վրա։ Քանի որ ամեն ինչի հիմքը և պատճառը Աստված 

է, ուստի Խայամը հանդիմանում է Աստծուն․ «Թո՛ղ բերանը լցվի հողով, // Ո-

րը խմեց իմ գինին։ // Ի՞նչ արեցիր, միթե դու էլ // Թունդ հարբած ես, աստվա՛ծ 

իմ»։ Աստված պատժում է Խայամին հանդգնության համար՝ նրա բերանը 

ծռելով ու լեզուն կարկամ դարձնելով։ Պատժված միջոցին անգամ Խայամը 

հանդիմանում է Աստծուն՝ «Թե վատ անեմ, թե վատ խոսեմ, // Դու էլ ինձ վատ 

պատիժ տաս, // Ուրեմն ինչ է իմ ու քո մեջ // Տարբերությունն, աստվա՛ծ իմ»։ 

Աստված զարմանում է, թե ինչպես մի հողեղեն արարած կարող է նման խե-

լացի լինել, ներում է Խայամին՝ «վերստին շնորհելով նրան և՛ ծիրանի գինի, 

և՛ ավելի իմաստուն լեզու»։ Մինչև այժմ քննարկված գործերը կարծես վերջա-

նում են երկնային ուժերի և մարդկանց հաշտությամբ։    

 Ավ․ Իսահակյանի մշակած արևելյան լեգենդների ու առասպելների մեջ 

կան բռնակալների կերպարներ, որոնք աչքի են ընկնում դաժանությամբ, ինչ-

պիսիք են չինական պետության տեր Շի-Հոանգ-Տի Բողդիխանը և Մեծ մոն-

ղոլ Չինգիզ խանը։ Մեր ստացած տպավորությունը այս տիրակալների մասին 

կարող է համոզիչ չլինել, բայց մեզ թվում է, թե Հեռավոր Արևելքի այս խա-



Գրականագիտություն 
                     

 

17 

ներն իրենց վարքագծով էականորեն տարբերվում են Միջին Արևելքի՝ Պարս-

կաստանի, Հնդկաստանի տիրակալներից։ Հնարավոր է, որ այս պարագայում 

Իսահակյանի մշակումների ընտրության մեջ պակասում են «բարի թագա-

վորները», ամեն դեպքում հիշված գործերում շեշտը դրվել է բռնակալների 

դաժանության վրա։ Բողդիխանի նկարագրությունը սկսվում է չափից դուրս 

մռայլ գույներով, այնքան, որ ընթերցողը չի կարող որևէ դրական սպասում 

ունենալ այս բռնակալից։ «Երկնային պետության տերը՝ Շի-Հոանգ-Տի Բողդի-

խանը, երկնքի պես հպարտ ու բարձրամիտ, նստել էր փղոսկրե գահույքի 

վրա՝ մռայլ ու դաժան։ Նրա աչքերի մեջ մրրկում էր զայրացկոտ Դեղին ծովը, 

որ անդուլ ճանկռում է Չինու ափերը։ Եվ նրա խոշոր ճակատի վրա կնճիռնե-

րը Գոբի անապատի օձերի նման գալարվում էին։ Բազմել էր նա մտատանջ և 

դժնատեսիլ, ինչպես մթագին ամպը, որ շանթ ու որոտ ունի կրծքում խտա-

ցած» (հ․5, 2014, էջ 117)։ Այս մռայլ նախաբանն արդեն իսկ ժխտում է Բողդի-

խանից որևէ դրական սպասում։ Նշված առասպելն ունի խորքային շերտեր, 

որոնցում փիլիսոփայական հարցերը տարբեր տեսանկյունից են ներկայաց-

վում։ Առաջին հայացքից ընթերցողի առաջ պատկերանում է բռնակալ Բող-

դիխանը, ով հրամայում է ոչնչացնել բոլոր գրքերը, մագաղաթները, որով-

հետև դրանք չեն կարողանում բացահայտել, թե ինչ է նյութը, ինչ է տիեզերքը, 

ինչ է ժամանակն ու տարածությունը։ Հարցերի պատասխանները չգտնելու 

համար բոլոր գրքերն այրում են Բողդիխանի հրամանով, իսկ հարցերին պա-

տասխանել անկարող իմաստունները՝ գլխատվում։ Խնդիրն այստեղ Բողդի-

խանի դաժանությունը չէ միայն, այլ անսահման տիեզերքի հանդեպ մարդ-

կային ուժի փոքրությունը, միլիոնավոր երևույթների պատճառի ու հետևան-

քի բացատրության անհնարինությունը։ Այս երևույթի փիլիսոփայական բա-

ցատրությունը տալիս է ամենածեր իմաստունը․ « ․․․․ անհուն է, անսկիզբ, ա-

նափ, անըմբռնելի տիեզերքը իր ժամանակով ու տարածություններով, ան-

համար աստղեր ու արևներ են ծնվում ու մեռնում, ինչպես վայրկենական եր-

ևույթներ հավերժության մեջ, ինչպես մանր խխունջներ օվկիանոսի մեջ։ Տիե-

զերքը լցված է ավելի շուտ հույլերով, մոլորակների անթիվ երամներով, քան 

մեծազոր մեր արքայի հսկայական շտեմարանները բրնձի հատիկներով, քան 

փեթակները՝ մեղուների պարսերով․․․» (ն․տ․, էջ 119-120)։ Ըստ այս ծեր իմաս-

տունի՝ անգամ անհամար, անհամար դարերը չեն կարող պարզել երևույթ-

ներն ու դրանց պատճառները։ Մարդու և անձամբ իր անկարողությունն զգա-

լով ՝ Բողդիխանը հրահանգում է հրովարտակել, որ պետք է սպանել Միտքն 

ու Ոգին, որովհետև դրանք տանում են դեպի պատճառների բացահայտման 

անհնարինություն և անհուսություն։ Եվ Բողդիխանը ինքնասպան է լինում։ 

Մահից առաջ նա պատվիրում է ապրել անգիտության մեջ՝ ուրախ և երջա-

նիկ։ Գուցե կարելի է մտածել, որ Բողդիխանի դաժանությունը և բռնակալ լի-

նելը նրա հոգեբանական ապրումների և տիեզերքի բնույթը ճանաչել չկարո-

ղանալու անզորությամբ են պայմանավորված։ Երկրներ նվաճած Բողդիխա-



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

18 

նը անզոր է իրեն հուզող հարցերի պատասխանն ստանալ, և այդ անզորութ-

յունը ոչնչացնում է իրեն իր իսկ աչքում։ Սեփական ոչնչության ըմբռնումը 

նրան ինքնասպանության է դրդում։ Քրիստոսից 200 տարի առաջ ստեղծված 

այս պատմության արձագանքը կարելի տեսնել Աստվածաշնչում․ կենաց ծա-

ռից անմահական խնձոր ուտելու համար Ադամն ու Եվան վռնդվում են 

դրախտից, որի պատճառը արգելված, թերևս ավելի ճիշտ՝ անհասանելիի 

սահմանը խախտելն է, մարդուն տրված չէ այդ հնարավորությունը։ Թերևս 

լինեն վիճաբանողներ, ովքեր կարող են բազմաթիվ օրինակներ բերել վերջին 

մեկ-երկու դարերի գյուտերից, որոնք վերաբերում են տիեզերքին։ Բայց ո՞վ 

կարող է ասել, թե այդ գյուտերը չհայտնաբերված երևույթների քանի տոկոսն 

են կազմում․․․ 

Այլ իմաստ ունի «Չինգիզ-խանը»՝ հավանաբար ավանդությունը, որի հիմ-

քում այն իմաստությունն է, որ մարդու հզորությունը ժամանակավոր երևույթ 

է, մահը՝ հավերժական, հզոր, և երիտասարդ տարիքում մարդը չի մտածում 

կամ հազվադեպ է հիշում մահվան մասին՝ այն համարելով շատ հեռու և ոչ 

իր համար։ Իսկ Չինգիզ խանի հզորությունն անվիճելի էր․ «Ազգերի արյունով 

շաղախեց Չինգիզ-խանը Ղարա-Ղորումի պարիսպները, և ազգերի հազար-

հազար ու բյուր գանգերով բուրգ ու աշտարակ շինեց Չինգիզ-խանը» (ն․տ․, էջ 

122)։ Այլ է ծերացած խանը․ սառել են զգացմունքները, անգամ մատղաշ գե-

ղեցկուհիներին չի կարողանում համբուրել, նրանց մերկ ու գեղեցիկ մարմին-

ները ոչ մի հույզ չեն արթնացնում նրա մեջ, ձի նստել այլևս չի կարողանում, 

սուր բռնել ևս․․․Նա հանդիմանում է վեզիրին, որ դավաճանաբար մահին 

ներս է թողել, իսկ մահը պատասխանում է․ «Ես հեռվից չեմ եկել, ես միշտ քո 

մեջն էի, քեզնից անբաժան․ երբ երիտասարդ էիր ու առույգ, դու էիր ինձ հաղ-

թում, բայց ես մաքառելով ուժերդ մաշեցի․ հիմա հաղթահարված ես դու, վեր-

ջին խոսքդ ասա և գնանք․․․» (ն․տ․, էջ 127)։ Ի տարբերություն Բողդիխանի, որ 

հետնորդներին պատվիրում էր ապրել անգիտակից կյանքով ու երջանիկ, 

Չինգիզխանը վեզիրին պատվիրում է թունավորել բոլոր ծովերն ու օվկիա-

նոսները, որ իր հետ մեռնեն բոլորը։ Բայց քանի որ դա հնարավոր չէր, ուստի 

Իսահակյանը պատմությունը վերջացնում է լրացուցիչ բացատրություն չպա-

հանջող տողով․ «Վեզիրը չլսեց խանի հրամանը, որովհետև Մահը բռնել էր 

նրա լեզուն» ( ն․ տ․)։ 

Իսահակյանի մշակած չափածո առասպելները, ավանդավեպերը, զրույց-

ներն ունեն խրատական, դաստիարակչական, փիլիսոփայական բովանդա-

կություն։ Օրինակ՝ «Աթթիլան և իր սուրը» առասպելը պատմում է Արևմուտ-

քի դեմ Աթիլլայի դաժանության մասին, ով արյան մեջ թաթախեց «Եվրոպան 

մինչև Գալլիա» և ստացավ իր պատիժը՝ արդարացնելով այն ասացվածքը, թե 

սուր ճոճողը սրից կմեռնի։ Իսահակյանի մշակումներում դավաճանները, 

բռնակալները և դաժան մարդիկ ստանում են համապատասխան պատիժը։ 

Այդ մասին է պատմում «Յահվեի վրեժը» ավանդազրույցը, ըստ որի՝ մահվան 



Գրականագիտություն 
                     

 

19 

վիճակի հասած Մովսես մարգարեն երբ Յահվեին (Աստծուն) խնդրում է իրե-

նից վանել օրհասի ժամը, մինչև ինքը հասնի հայրենի երկիր, Յահվեն պատ-

ժում է նրան՝ հայրենի երկրի ու ցեղի ուրացման համար, թեև դա եղել էր 

միայն մի պահ նրա կյանքում, երբ նա իրեն եգիպտացի էր համարել։ 

Բանահյուսական սյուժեներին, խրատական առակներին ու զրույցներին 

զուգահեռ՝ Իսահակյանը կատարում է նաև փիլիսոփայական բնույթի թարգ-

մանություններ, որոնց ակունքը ևս արևելյան է։  

Անհրաժեշտություն չենք տեսնում մեկ առ մեկ անդրադառնալու Արևելքը 

ներկայացնող բոլոր ավանդություններին, զրույցներին ու առասպելներին, ո-

րոնք զգալի տեղ են գրավում Իսահակյանի գրական ժառանգության մեջ։ Ընդ-

հանրության մեջ այդ բոլոր զրույցներն ու առասպելները պատմում են մարդ-

կային գոյի առանձնահատկությունների, կյանքի ու մահվան, կռվի և ազա-

տության, սիրո և դավաճանության, աշխարհաճանաչության, անցյալի ու ա-

պագայի մասին։ Փիլիսոփայական այդ մշակումներին առանձնահատուկ 

հմայք է տալիս Իսահակյանի ճոխ լեզուն, բանաստեղծական լիրիզմով հագե-

ցած գեղեցիկ խոսքը։ Ոչ պակաս կարևոր է նաև տարբեր ազգերի հայրենիք-

ների աշխարհագրության իմացությունը կամ այլ կերպ՝ դրա կիրառությունը, 

ինչը ընթերցողին տեղափոխում է համապատասխան ժամանակ ու միջա-

վայր։ 

  
 

ЖЕНЯ КАЛАНТАРЯН – Аветик Исаакян и восточная культура (к 150-летию со дня 

рождения Ав. Исаакяна). – В статье представлен глубокий интерес Исаакяна к восточной 

культуре. Еще в родном Казарапате Исаакян слушал беседы, сказки и песни ашугов 

(народных певцов), которые оказали большое влияние на юношу и способствовали 

развитию его воображения. С одной стороны, романтические впечатления, полученные с 

детства, с другой стороны, воодушевление литературой восточных народов в годы 

пребывания в Европе под влиянием европейских философов (Ницше, Шопенгауэр, Кант и 

другие) и писателей (Гёте, Беранже, Дюма...) побуждают Исаакяна к обработке 

восточного фольклора. Однако Восток — это универсальное понятие, охватывающее 

национальный темперамент, религию, язык и философию разных наций и народов 

(индийцев, китайцев, японцев, египтян, персов, евреев...). В легендах, традициях и 

сказаниях, принадлежащих этим народам, Исаакян подчеркивает мировоззрение каждого 

народа, его нравы и обычаи. Исаакяну удается выделить менталитет и поведение 

отдельных народов и сделать видимой непреходящую значимость мудрых идей, идущих 

из древнего мира. 

 

Ключевые слова։ культура, литература, философия, религия, легенда, сказка, предание, 

буддизм, зороастризм, мировоззрение 

 

ZHENYA KALANTAPYAN – Avetik Isahakyan and Oriental Culture (On the 150 th 

anniversary of Av. Isahakyan's birth). – The article presents Isahakyan's profound interest in 

Oriental culture. Already in his native Ghazarapat, Isahakyan had heard the conversations, tales, 

and songs of the ashughs (folk minstrels), which left a great impact on the young man and 

contributed to the development of his imagination. On one hand, the romantic impressions 

received from childhood, and on the other hand, the enthusiasm for the literature of Oriental 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

20 

peoples during his years in Europe, influenced by European philosophers (Nietzsche, 

Schopenhauer, Kant, and others) and writers (Goethe, Béranger, Dumas...), drive Isahakyan 

toward the cultivation of Oriental folklore. However, the Orient is a universal concept that 

encompasses within itself the national amalgamation of different nations and peoples (Indian, 

Chinese, Persian, Japanese, Egyptian, Hebrew...), their language, religion, and philosophy. In 

the legends, traditions, and tales belonging to these peoples, Isahakyan emphasizes each people's 

worldview, customs, and traditions. Isahakyan succeeds in highlighting the mentality and 

behavior of individual peoples and making visible the enduring significance of wise ideas 

coming from the ancient world. 

 

Key words։ culture, literature, philosophy, religion, legend, fairy tale, story, Buddhism, 

Zoroastrianism, worldview 

 
References 
Int͡ʃʼikyan Aɾam, 1977. Avetikh Isahakyan, Yerevan (in Armenian)․ 

Isahakyan Avetikh, 1977. Hishatakaɾan, Yerevan, “Sovetakan Gɾoʁ” hɾat (in Armenian)․ 

Isahakyan Avetikh, 1977. Yeɾkeɾi zhoʁovats͡ʼu, h. 5, “Sovetakan Gɾoʁ” hɾat., Yerevan (in Armenian)․ 

Isahakyan Avetikh, 1979. Yeɾkeɾi zhoʁovat͡sʼu, h. 6, “Sovetakan Gɾoʁ”, hɾat., Yerevan (in 

Armenian)․ 

Isahakyan Avetikh, 2001. Afoɾizmneɾ. “ Tigɾan Mets͡ʼ” hɾat., Yerevan (in Armenian)․ 

Isahakyan Avetikh, 2014. Yeɾkeɾi liakataɾ zhoʁovat͡sʼu, h. 5, “Gituthyun” hɾat., Yerevan (in 

Armenian)․ 

Isahakyan Avik, 2000. Avetikh Isahakyani gitakan kensagɾuthyunə, giɾkh 1, Yerevan (in Armenian)․ 

Isahakyan Vigen, 2011. Hayɾəs, Yerevan, “Gaspɾint” hɾat (in Armenian)․ 

Nazaɾyan Stepanos, 1851. Abul Kasem Feɾdausi Tusskij, Tvoɾet͡s knigi t͡saɾey izvestnoy pod 

nazvaniem Shax-Nameh, Moskva (in Russian)․ 

U․ Sayid Eduaɾd, 2025. Aɾevelabanuthyun, Yerevan (in Armenian)․ 

 

 

https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Mid_central_vowel
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps
https://en.wikipedia.org/wiki/Voiced_dental_and_alveolar_taps_and_flaps


Գրականագիտություն 
                     

 

21 

 

  

ԿՈՄԻՏԱՍՆ ԻՐ ՆԱՄԱԿՆԵՐԻ ՀԱՅԵԼԻՈՒՄ 
 

ԵՎԱ ՄՆԱՑԱԿԱՆՅԱՆ*  

ՀՀ ԳԱԱ Մ. Աբեղյան անվան գրականության ինստիտուտ 
 

 
 

Կոմպոզիտոր, երաժշտագետ, երաժիշտ-բանահավաք, մանկավարժ, հայ կոմպոզի-

տորական դպրոցի հիմնադիր Սողոմոն Սողոմոնյանը՝ Կոմիտասը, ազգային 

խորհրդանիշներից է, որի ճակատագիրը գրեթե նույնական է ընկալվում հայոց ճա-

կատագրին: Բազմաթիվ են նրան նվիրված ուսումնասիրությունները, սակայն ա-

ռեղծվածային իր կերպարով Կոմիտասը շարունակում է մնալ հայ և օտարազգի 

հետազոտողների ուշադրության կենտրոնում: 

Սույն հոդվածում ամփոփ վերլուծությամբ ներկայացվում են Կոմիտասի նամակ-

ների աշխարհայացքային ու հոգեբանական որոշակի տիրույթներ, դրանցում 

խտացված խորքային փիլիսոփայությունը, որտեղ վարդապետը բացահայտվում է 

իբրև իր միջավայրի ու երկրի զավակ, իբրև համաշխարհային ճանաչման հասած 

բացառիկ երաժիշտ և անհատականություն՝ իր մարդկային բարձրակիրթ նկարագ-

րով, ներաշխարհի մակընթացություններով, դրամատիկ ապրումներով: Հոդվածի 

նպատակն է՝ ա. Կոմիտասի բազմաշերտ նամակների ուսումնասիրությունը դի-

տարկել որպես անհատականության աշխարհայացքի ու ներաշխարհի բացա-

հայտման բացառիկ գործիք, բ. մեր օրերի գեղարվեստական գիտակցության տե-

սանկյունից  իմաստավորել  նամակների  հանգուցային  հաղորդագրությունները, 

գ. բացահայտել միջմշակութային հաղորդակցության գործընթացը Կոմիտասի նա-

մակների օրինակով՝ վեր հանելով դրանցում առկա ազգային ու համամարդկային 

գաղափարները:  

Հետազոտության խնդիրներն են՝ ա. ուսումնասիրել և մեկնաբանել Կոմիտասի նա-

մակներում համամարդկային և ազգային գաղափարների համընկնումների ծած-

կագրված նշանային տարածությունները, բ. քննել հայ մշակույթի, երաժշտարվես-

                                                 
* Եվա Մնացականյան – բանասիրական գիտությունների դոկտոր, ՀՀ ԳԱԱ Մ. Աբեղյանի 

անվան գրականության ինստիտուտի Թումանյանագիտության խմբի ղեկավար, Խ. Աբովյանի 

անվան հայկական պետական մանկավարժական համալսարանի մայրենիի և նրա 

դասավանդման մեթոդիկայի ամբիոնի պրոֆեսոր  
Ева  Мнацаканян – доктор филологических наук, руководитель Туманяноведческой группы инсти-

тута литературы им. М. Абегяна НАН РА, проф. кафедры родного языка и методов его 

преподавания Армянского государственного педагогического университета имени Х. Абовяна 

Yeva Mnatsakanyan – Doctor of Philological Sciences, The Head of the Tumanyan Studies Group of the 

Institute of Literature after. M. Abeghyan of the NAS of the RA, Associate Professor of the Department of 

Native Language and Methods of its Teaching of the Armenian State Pedagogical University after Kh. 

Abovyan 

Էլ. փոստ՝ MnacakanyanEva@mail.ru https://orcid.org/0000-0002-0508-4050 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 29.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 06.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 21-34 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.021  

 

 

https://orcid.org/0000-0002-0508-4050
https://orcid.org/0000-0002-0508-4050
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

22 

տի ինքնության ֆենոմենը համաշխարհային մշակութաբանության դաշտում։  

Նյութի քննությունն իրականացվել է պատմահամեմատական, նկարագրական և 

վերլուծական մեթոդներով: 

Նամակների էջերում Կոմիտասի առեղծվածը մինչև վերջ չի բացահայտվում, սա-

կայն բանաձևվում է մի ճշմարտություն. Կոմիտասը մաքրեց, նոտագրեց, ստեղծեց 

մեր երգի վսեմ հայրենիքը, որն իր անթերի ու պայծառ գոյությամբ անպայմանորեն 

մաս է կազմում հայոց պատմության մշտագո փիլիսոփայության։ 
 

Բանալի բառեր – Կոմիտաս, նամականի, հոգեբանության ու մտածողության բացա-
հայտում, հույզերի խտացված տիրույթ, վավերագիր, աստվածատուր հանճար, հա-
մաշխարհային ճանաչում, հայ երգի կենդանի հանրագիտարան 
 

Ներածություն 

Նամակագրությունը՝ իբրև ակնարկային գրականության ժանրատեսակ, 

առանձնանում է խորքային, անկեղծ ու մտերմիկ բնույթով, որն անձնակա-

նության շրջանակում մարդկային հույզերի, հոգեբանության ու մտածողութ-

յան բացահայտման բացառիկ միջոց է: Անվերապահորեն կարելի է ասել, որ 

իր հոգեբանական, փիլիսոփայական, իմացաբանական տարողությամբ հայ և 

համաշխարհային նամակագրության պատմության մեջ բացառիկ տեղ են 

գրավում Կոմիտաս վարդապետի նամակները, որոնք նրա գրական ժառան-

գության անփոխարինելի մասն են կազմում:  

Վավերական փաստ է, որ դեռևս Կոմիտասի կենդանության օրոք ժողովր-

դի հավաքական գիտակցությունը լիովին հասու էր նրա՝ ի վերուստ սահ-

մանված առաքելության խորհրդին: Իր գործունեության ողջ ընթացքում բա-

ցառիկ ծանր մաքառման ճանապարհով վարդապետը ձգտում էր բացահայ-

տել հայի տեսակի, էթնոգենետիկ ինքնության եզակիությունը և նրա վկա-

յագրման մեջ հասնել կատարելության: Ազգային ինքնության ճանաչողութ-

յան ու հայապահպանության այս նպատակադիր ծրագրի ընթացքը առավե-

լապես երևում է նրա նամակներում, որոնք պատմականորեն ստույգ, միա-

ժամանակ խիստ անձնավորված վավերագրեր են:  

Նրբազգաց ու տպավորվող, ծայրաստիճան ազնիվ ու ուղղամիտ՝ սրբա-

լույս վարդապետը սուր զգացողությամբ էր վերապրում կենսական ամենա-

սովորական դիպվածներն անգամ, որոնք հաճախ, զուտ անհատական զգա-

ցումի, մասնավոր ապրումի նշանակությունից բեկվել-անջատվելով, իմացա-

բանական լուրջ կշիռ են ձեռք բերում՝ մեկնաբանելով ժամանակը լույսի ու 

ստվերի ծայրաբևեռներում։ Կոմիտասի նամակների ենթաշերտերում բացա-

հայտվում են ոչ միայն Կոմիտաս - նամակի հասցեատեր անձնային փոխհա-

րաբերությունները, այլև ժամանակի սոցիալ-հոգեբանական, հասարակա-

կան, քաղաքական ու մշակութային շարժընթացների ողջ գունապնակը, գա-

ղափարները, որոնք ուղղություն են տալիս նրա գործունեությանը։ Նամակ-

ների էջերում կենդանագրվում է հասարակության հոգեկերտվածքի ու բարո-



Գրականագիտություն 
                     

 

23 

յական նկարագրի ճշգրիտ պատկերը: Կոմիտասի անձնական ապրումների, 

գրի մատյանը վերափոխվում է ճշմարիտ ու արժեքավոր վկայագրության։  

 

Նամակը՝ Կոմիտասի հոգեբանության խտացված տիրույթ 

Կոմիտասը նամակագրական կապ է ունեցել ժամանակի նշանավոր շատ 

մարդկանց, մի շարք մտավորականների ու հոգևորականների հետ: Նամակ-

ների տողերում, ինչպես արտասովոր մի հայելիում, արտացոլվում են հան-

ճարեղ երգահանի, լայնահայաց ու ազնվազարմ մտավորականի կյանքի եր-

բեմն անսահման գեղեցիկ, հաճախ՝ խիստ հակասական պահերն ու դրվագ-

ները: Դրանք պերճախոս վկայություններն են թե՛ վարդապետի մարդկային 

լուսավոր նկարագրի, թե՛ ստեղծագործող հանճարի գեղագիտական, քաղա-

քական հայացքների:  

Նամակների էջերում Կոմիտասը թողնում է պատառիկներ իր հոգուց ու 

սրտից՝ ակնկալելով ջերմություն հարազատ ու մտերիմ մարդկանցից: Նա-

մակագիրը ծայրահեղ անկեղծ է երկու տարածության մեջ՝ նախ՝ ինքն իր 

հետ, ապա՝ նամակի հասցեատիրոջ նկատմամբ:  

Նամակների էջերում քնարական նուրբ ապրումներով, բացառիկ անկեղ-

ծությամբ նրբակիրթ մտավորականը ներկայանում է իր բազմափեղկված 

մտածողությամբ. յուրաքանչյուր փերթում ընթերցողը որսում, վերապրում է 

հոգեբանական զգայությունների նորանոր երանգներ, փիլիսոփայական հե-

տաքրքիր խորհրդածություններ: Դրանք մերթ մռայլ ու տխուր են, հուսահատ 

ու հոռետեսական, մերթ ուրախ ու հաղթական, սրամիտ ու կարեկից: Տասն-

յակ նամակներում նա վերլուծության է ենթարկում ժամանակը, իր ապրում-

ներն ու հոգեկան վիճակը։ Աշխարհիմացության նրա ներքին զգացողությու-

նը նամակների բազմամուղ հոսքերում ձևավորում է հոգեբանության ու 

մտածողության խտացված տիրույթներ, որոնցում Կոմիտասը բացահայտ-

վում է որպես  

ա) ժամանակի միջավայրի ու երկրի զավակ, խոնարհ վարդապետ՝ դառ-

նալով հայոց ֆիզիկական ու հոգևոր ճակատագրի կրողը,  

բ) բացառիկ երաժիշտ, որն ահռելի ջանքերի ու աշխատասիրության, 

աստվածատուր հանճարի շնորհիվ հասնում է համաշխարհային ճանաչման 

ու ինքնաբավ կանգնում այլ ազգերի կողքին՝ օտար ափերում կերտելով հայ 

ժողովրդի հոգևոր հանճարի անձեռակերտ պատմությունը, 

գ) անհատականություն՝ մարդկային բարձրակիրթ ներաշխարհով, հոգե-

բանական ազնվազարմ նկարագրով, իր ծագումնաբանության գիտակցութ-

յամբ, շատ հաճախ՝ հոգու մակընթացություններով, միտքը պաշարող անկու-

մային տրամադրությամբ, օտարումի դրամատիկ ապրումներով: 

Ինքնաբացահայտման այս ճանապարհին երևում է բացառիկ բարձր ու 

նրբազգաց մի անհատականություն, որն ապրում ու կրում է իր ժողովրդի 

պատմական ճակատագրի բոլոր հարվածները՝ նրան համակած ողբերգութ-



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

24 

յան ու կործանումի դրամատիկ սարսափի մեջ անելով հնարավորն ու անհ-

նարինը՝ կենդանի պահելու հայոց կենսատու երակը:  

Մշակույթը, կրթությունը, արվեստը, որ միշտ եղել են ազգի ինքնացման 

բացարձակ հիմունքը, վերածվում են գոյաբանական սուբստանցի, որով կա-

յունանում է ազգային կյանքի ներդաշնակությունը, իմաստավորվում նրա գո-

յությունը համաշխարհային պատմության ընթացքներում։ Դրանք առավել 

կարևոր են փոքր ժողովուրդների ազգային նկարագրի, ինքնության պահ-

պանման, բազմակողմանի զարգացման համար:  

Ցանկացած արվեստի բուն էությունը ազգային կյանքն է, գլխավոր հերոսը՝ 

հայրենիքը՝ բազմաբովանդակ դրսևորումներով: Այս անբեկանելի համոզումն 

ուներ Կոմիտասը։ Նրա համար հոգևոր հայրենաստեղծումի ու հայրենա-

փրկության ռահվիրան Աբովյանն էր, որի սերն առ հայրենիք, զգացմունքների 

ու նվիրաբերումի անկեղծությունը ցոլանում էր հոգու ու մարմնի բոլոր բջիջ-

ներում, արձանագրվում գրի բոլոր պարունակներում: Իր հոգևոր ուսուցչի՝ Խ. 

Աբովյանի պես Կոմիտասն էլ ուներ մի բարձրագույն նպատակ. «Աշխատիլ, 

տքնիլ, պայքարիլ՝ միայն եւ միայն ժողովուրդիս եւ մարդկութեան համար...»1: 

Աբովյանը խորհրդանիշ էր, սրբազան հանճար, որի մշտական ներկայությու-

նը անընդհատ հիշեցնում էր Կոմիտասին ի վերուստ իրեն տրված առաքե-

լությունը՝ «յաւետ մնալ հայ ժողովրդի ճշմարիտ զաւակ»2: Կոմիտասը հենց 

այս սուր զգացողությամբ առաջադրում է խնդիրներ, որոնց փիլիսոփայական 

հանրագումարը հայոց ազգային, հոգևոր երգ-երաժշտության նախակերտ ե-

րակի հայտնաբերումն էր, երաժշտական մշակույթի բարձրագույն որակի 

ստեղծումը, հայոց ազգային ու գենետիկ ինքնության վկայումը։  

 

Ազգային երաժշտությունն իբրև հայ ժողովրդի ինքնուրույն մտածողութ-

յան կենսական զարկերակ 

Կոմիտասը հատկապես ժողովրդական երգերում էր տեսնում հայ հանճա-

րի սրբազան գեղեցկությունը, ազգի բնատուր հանճարը3 և բացառիկ բծախնդ-

րությամբ էր մոտենում յուրաքանչյուր երգի, երաժշտական պատառիկի 

մշակմանը. դա նրա ստեղծագործական տարերքի աստվածատուր ու անի-

մանալի խորհուրդն էր մշտապես։ Բոլոր գրվածքները, ըստ նրա, պետք է 

անցնեին ոչ թե անհատական, այլ ազգային-պատմական նշանային իրողութ-

յունների, ազգային դարավոր արժեքների առանձնահատուկ նկարագրի 

չափման գործընթացով: «Իւրաքանչիւր ազգի երաժշտութիւնը բղխում է իր 

                                                 
1 Կոմիտաս վարդապետ (1869-1935), Եր., Սարգիս Խաչենց. Փրինթինֆո, 2009, էջ 17: 
2 Նույն տեղում: 
3 «Ժողովրդական երաժշտությունը Կոմիտասը համարել է ընդհանուր ազգային կուլտուրայի մի 

մասը,- գրում է Ի. Յոլյանը,- որի մեջ, ինչպես և գրականության ու արվեստի մյուս ձևերում, 

արտացոլվում են տվյալ ժողովրդի բնորոշ գծերն ու առանձնահատկությունները» («Կոմիտաս», 

Եր., ՀՍՍՀ ԳԱ հրատ., 1969, էջ 89): 



Գրականագիտություն 
                     

 

25 

մայրենի լեզուի չորս անբաժան յատկութիւններից՝ ամանակ, ելեւէջ, հնչիւն 

եւ ոգի. սոքա են պատկերացնում մտքի եւ զգացմունքի աշխարհները»4,- 

գրում է նա 1910 թ. հունվարի 12-ին Մատթեոս Իզմիրլյանին ուղղված նամա-

կում:  

Ազգային երաժշտությունը իբրև կենսական զարկերակ զգացող վարդա-

պետը մաքրամաքուր երաժշտության պահանջ էր դնում ոչ միայն ժողովրդա-

կան, այլև հոգևոր երգերի հարցում: Պատարագի ժամանակ մատուցվող եր-

գերի օտարամուտ ու խորթ տարրերն ամայացնում ու կործանում են հայ հոգ-

ևոր երաժշտությունը: Մի շարք նամակներում լսվում է Կոմիտասի հոգու ճի-

չը, արտազեղվում են զգացմունքները «տգետ, մոխրացած եղանակների» դեմ, 

որոնցում բացակայում է մայրենի լեզվի, հոգու, մտքի ներդաշնակ գոյակցութ-

յունը: Կոմիտասը մատնանշում է անաղարտ մնացած աղբյուրները՝ շարա-

կաններ, հայ շինականի երգեր, որոնցում ապրում են ջերմեռանդ հավատքի 

նախասկզբնականությունը, նախնիների զգայուն, կենդանի ու վեհ ոգին5: Պա-

հանջներն ինքնանպատակ չեն. երաժշտությունը, ըստ նրա, կոչված է «սրբա-

գործելու ազգային սիրտը», «կրթելու ու ազնվացնելու» այն: Վարդապետը 

Մատթեոս Բ. կաթողիկոսին ուղղված մի շարք նամակներում գործնական ա-

ռաջարկություններ է անում, հայ հոգևոր երաժշտության զարգացման, մաք-

րագործման համար մանրակրկիտ ու լուրջ ծրագիր ներկայացնում: «Կոմի-

տասը, հանդես գալով հայ եկեղեցական երաժշտության ազգային ինքնատի-

պության զորեղ պաշտպանի դերում,- գրում է կոմիտասագետ Ռ. Աթայանը,- 

նախ բյուրեղացրեց այդ երաժշտության անարատ կատարման ոճը»6: 

Իր ամենամտերիմ մարդկանցից մեկին՝ Մ. Բաբայանին,7 ուղղված նա-

մակներից մեկում Կոմիտասը բացահայտում է ստեղծագործական ընթացքի 

հնարավոր ու անխուսափելի թերությունների պատճառներից էականները: 

Մարդը կորցնում է քննական սթափ հայացքը, երբ երկար ժամանակ զբաղ-

                                                 
4 «Կոմիտաս․ Նամակներ», Եր., ԳԱԹ հրատ., 2007, էջ 78: 
5 Կոմիտասը, ինչպես հիշում է Տիգրան Չիթունին, տարիների երազանք ուներ՝ կազմել հայ 

երաժշտության ծագման պատմությունը: Հաճախ խոստովանում էր, որ իր մտածմունքի ա-

ռանցքը հայ երաժշտական խաղերի անհայտ մնացած գաղտնիքը լուծելն ու նրա բանալին 

գտնելն է և բուն հայ երաժշտական գեղարվեստը ստեղծելը: «Այս ժողովուրդը երգ ունի,- ասում 

է Կոմիտասը:- Եվ այդ երգին ուժը բոլոր մեծ ազգերու ունեցածեն նույնիսկ գերազանց է, 

որովհետև կբխի ուղղակի ժողովուրդի սրտեն ու դարերու երակներեն...» («Կոմիտասը 

ժամանակակիցների հուշերում և վկայություններում», Եր., Սարգիս Խաչենց. Փրինթինֆո, 2009, 

էջ 281): 
6 Կոմիտաս, Երկերի ժողովածու, հ. 7, Եր., Անահիտ, 1997, էջ 121: 
7 Հայ դաշնակահարուհի, երգչուհի, երաժշտագետ, մանկավարժ Մարգարիտ Բաբայանը (1874-

1968) եղել է Կոմիտասի մտերիմներից: Նրա հետ ծանոթացել է 1895 թվականին, դարձել 

մերձավոր բարեկամը, 1906 և 1914 թվականներին Փարիզում մասնակցել է նրա համերգներին։ 

Եռանդուն աջակցել է կոմիտասյան խնամատար հանձնաժողովին։ Հավաքել է Կոմիտասի 

ձեռագրերը, հրատարակել որոշ գործեր, նրա մասին գրել հոդվածաշար։ Նրա հետ հանդես է 

եկել համերգ-դասախոսություններով։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

26 

վում է միևնույն բանով. հափշտակության նուրբ քողը թաքցնում է հնարավոր 

վրիպումները: Սակայն ճշմարիտ արվեստագետին հատուկ բնական մղումը՝ 

ձգտել ու հասնել կատարելության, ստիպում է նրան ի վերջո հասնել կամ գո-

նե ձգտել առավելագույն հնարավորին։ «Ես կատարեալ չեմ, ինչպէս բոլոր 

մարդիկ,- գրում է Կոմիտասը,- բայց՝ կատարելութեան ձգտող, նոյնիսկ այն 

դէպքում, երբ ես մերժում <եմ> մէկի կարծիքը. թէեւ մերժում եմ առժամանակ, 

բայց այդ ինձ մտածել է տալիս, թէ ինչո՞ւ այս կամ այն կտորը դուր չէ եկել մէ-

կին կամ միւսին, եւ ես աշխատում եմ հարցը լուծել»8: 

Ուշադիր ու սթափ միտքը, ինքնամեծարման մոլուցքի ու հավակնոտութ-

յան բացակայությունը անընդհատ ստիպում են Կոմիտասին ամեն հնչյունի, 

ձայնի ու երգի տաղաչափության մեջ փնտրել միայն հայկականը, մաքուրն ու 

անաղարտը, որտեղ խորապես դրոշմված են «մեր ժողովրդի ամբողջ սիրտն 

ու հոգին, ներքին ու արտաքին կեանքը»9: «Կոմիտաս Վարդապետի առաքե-

լությունը,- գրում է կոմիտասագետ Լ. Սահակյանը,- հայ դարավոր երաժշ-

տական մշակույթի վերածնումն էր, ազգային կոմպոզիտորական դպրոցի 

ձևավորումը, հայ ազգային ինքնուրույն երաժշտական մտածողության ու 

սկզբունքների վերհանումը, բարձրագույն ուսումնական հաստատության՝ 

կոնսերվատորիայի ստեղծումը»10: 

 

Հայ երգը համաշխարհային մշակույթի զարգացման զորավիգ 

Գործի բերումով (ուսումնառություն, դասախոսություններ, համերգներ) 

ժամանակ առ ժամանակ օտար ափերում հանգրվանող վարդապետը շարու-

նակում է իր առաքելությունը՝ հայի, հայության ու հայրենաստեղծության գոր-

ծը՝ հընթացս հմայելով ողջ Եվրոպան: Համերգների ու դասախոսությունների 

մասին պատմող նամակներում երևում է մերթ անհանգիստ, մերթ ինքնաբավ 

հայ արվեստագետը, որ նվաճել է աշխարհն ու անթաքույց հպարտությամբ 

կանգնել աշխարհի առաջադեմ ազգերի կողքին: «Ես այժմ երգերի տպագրու-

թեամբ եմ զբաղուած,- գրում է նա 1907 թ. Բեռլինից,- եւ շարունակ նորանոր 

դիտողութիւններ եմ անում. այնպէս, որ երբ գործը վերջանայ շատ հետաքրք-

րական է լինելու, թէ ինչպէս, մեր ժողովրդի ամբողջ սիրտն ու հոգին, ներքին 

ու արտաքին կեանքը խորապէս դրոշմուած է ձայների եւ տաղաչափութեան 

մէջ»11:  

Կոմիտասն իր հանճարի անըստգյուտ ուժով հայտնաբերել էր տիեզերա-

կան ամենահաղորդ մի լեզու, ազնիվ ու ինքնուրույն մի ոճ, որ խորապես հայ-

կական արմատներ ուներ: Երաժշտագետ, պրոֆեսոր Ռիխարդ Շմիդտը խոս-

                                                 
8 «Կոմիտաս. Նամակներ», 2007, էջ 32: 
9 Նույն տեղում, էջ 30: 
10 Սահակյան Լ., Դիտարկումներ Կոմիտաս վարդապետ և Հայ առաքելական եկեղեցի առնչու-

թյունների շուրջ // Պատմաբանասիրական հանդես, հմ. 3, Եր., 2021, էջ 125: 
11 «Կոմիտաս. Նամակներ», էջ 30: 



Գրականագիտություն 
                     

 

27 

տովանում է դրա նորահայտությունը եվրոպական երաժշտության մեջ: Կ. 

Կոստանյանին ուղղված նամակում Կոմիտասը գրում է. «...Քանի խորունկն 

եմ մտնում երաժշտական ծիծաղածին ծովի մէջ, նոյնքան պնդուում է համոզ-

մունքս, թէ՝ մեր ե՛ւ ժողովրդական ե՛ւ եկեղեցական աննման ու վեհ եղանակ-

ները, որոնք քոյր եղբայր են շա՜տ վաղուց, ապագայում նո՛յնպէս օտարների 

համար ուսումնասիրութեան աղբիւր պէտք է դառնայ. որովհետեւ արմատը 

շատ խոր հնութիւն է տանում հասցնում, մինչեւ Հայի ծագումը, ա՛յնտեղ, նո-

րանից անբաժան, ծլում եւ նորա՛ հետ է մեզ հասնում։ Ուսուցչապետս միշտ 

կրկնում է. Դուք ստեղծել էք երաժշտական ազնիւ եւ ինքնուրոյն ոճ, որ կար-

միր գծի պէս ձեր ամբողջ գրուածքների եւ շարադրութեանց մէջ պայծառ անց 

է կենում. այդ ոճը ես անուանում եմ Հայակական ոճ, ասում է, որովհետեւ 

մեր երաժշտական ծանօթ աշխարհի համար նորութիւն է»12: 

Համերգներին, դասախոսություններին զուգահեռ նա հոգ էր տանում իր 

կազմած տետրակները ֆրանսերեն, գերմաներեն թարգմանելու մասին. 

պետք էր օտարներին ծանոթացնել, ցույց տալ, որ «որ մենք կենսունակ ենք, 

լուսոյ որդեգիր ու կարապետ ենք խաւար վայրերում, շինարար ենք...»13:  

Ազգային պատվախնդրությամբ անընդմեջ հիշեցնում էր յուրայիններին ու 

օտարներին, որ հայը, չնայած իր դառը ճակատագրին, աննկուն բան ունի իր 

մեջ, անմար մի հույս դեպի ապագան, դեպի կրթություն ու գիտություն: Ա. Չո-

պանյանին գրած նամակներում գերիշխող գաղափարն այն էր, որ համաշ-

խարհային ասպարեզ հայը դուրս է գալիս ոչ թե իբրև ողորմություն հայցող 

մեկը, այլ «իբր մարդկային զարգացման զօրավիգն ազգ»14:  

Որպես ազգային բարձր արժեքների բացառիկ կրող՝ Կոմիտասը մշակու-

թային ու մշակութաբանական ցանկացած խնդրի մոտենում է էթնիկական 

բարձր արժանապատվությամբ: Հայի հանճարը զինաթափ կարող է անել բո-

լորին: Եվ անում էր՝ շնորհիվ հանճարեղ երգահանի: Միջազգային երաժշ-

տական ընկերության Բեռլինի մասնաճյուղի քարտուղար և Արքունական 

համալսարանի երաժշտության պատմության ուսուցչապետ Մաքս Զայֆեր-

տը 1899 թ. հուլիսի 19-ի նամակում խոստովանում է. «Դուք մեզ մոտիկից ծա-

նոթացրիք մեզնից այնքան հեռու գտնվող Ձեր հայրենիքի բարձր զարգացման 

հասած քաղաքակրթությանը: Մեզ զարմացրիք Ձեր չգերազանցված վարպե-

տությամբ, ինչպես Ձեր կարդացած դասախոսություններով, այնպես էլ Ձեր 

կատարած երգերով, որոնք երբեք չեն կարող խունանալ Ձեր ունկնդիրների 

հիշողության մեջ: Ձեր դասախոսություններով ու երգերով Դուք վաստակե-

ցիք ոչ միայն մեր մասնաճյուղի հիացմունքը, այլև Ձեր հայրենիքի քաղա-

քակրթության արժանի գնահատականը»15: Ուշագրավ փաստ է. օտարների 

                                                 
12 «Ամենայն հայոց երգի վեհափառը. Կոմիտաս վարդապետ», Եր., 2019, էջ 99: 
13 «Կոմիտաս. Նամակներ», էջ 184: 
14 Նույն տեղում, էջ 189: 
15 Բադիկյան Խ., Կոմիտասը՝ ինչպիսին եղել է, Եր., «Զանգակ» հրատ., 2013, էջ 83-84:  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

28 

մեծարանքը Կոմիտասն ընդունում և ընկալում է իբրև հայ ժողովրդի հոգևոր 

հանճարի գնահատման փաստեր. «․․․քանիցս հրաւիրուել եմ իրենց մօտ մե-

ծարանքի. բոլորն էլ հիացած են մեր գեղարուեստէն, եւ այն եկեղեցին, ուր 

կերթամ երգելու, միշտ օտարներով կհետաքրքրին»16:  

Կոմիտասը, անթաքույց հպարտությամբ խոսելով հայի հզորագույն ստեղ-

ծագործ մտքի մասին, Մարգարիտ Բաբայանին գրում է. «Մեր մտքի ու սրտի 

զէնքն ա՛յնքան թափանցիկ, ա՛յնքան կենսունակ է, որ օտար մտքերն ու 

սրտերը ուզե՛ն-չուզե՛ն՝ պիտի գերեն. ահա՜ կենդանի է զէնքը, որի զինուորն 

եմ ե՛ւ ես, ե՛ւ դու, ե՛ւ բոլոր նոքա, որոնք իրենց ցեղի ազնիւ միտքն ու սիրտն 

են հրապարակ հանում և այնո՛ւ շարժում սառն քաղաքագէտի պաղ սիրտը՝ 

մի փոքր էլ մեր կենսունակ եւ մարդկութեան պիտանի ժողովրդին ու ազգին 

նայելու, խնայելու եւ նորա մասին մտածելու»17:  

 

Կոմիտասի՝ նամակներում ուրվագծվող գաղափարները 

Կոմիտասի ներաշխարհը, գործունեության հայրենասիրական երակը 

մշտապես տրոփում էին հայ ժողովրդի ճակատագրով։ Նրա անհատակա-

նության նկարագրին մշտապես հատուկ է եղել տիեզերական այն թախիծն ու 

տառապանքը, որ ապրում էր իր ժողովրդին բաժին հասած ծանրագույն ճա-

կատագրի ու օրեցօր ավելի մղձավանջային դարձող ողբերգությունների հա-

մար։ 1909 թ. ապրիլի 15-ին Ա. Չոպանյանին գրած նամակում վարդապետը, 

հետահայաց ձայնակցելով մեծ մտածողին, ողբում է. «Տես աչքովդ, թէ ինչպէս 

մարդիկ աւերում, կործանում են պատիւ, անուն, եկեղեցի, սրբութիւն, ազգայ-

նութիւն եւ ինչպէս գործիք են դառնում չարի ձեռին, եւ ապա մի՛ լցուիր, մի՛ 

լար, մի՛ ողբա Խորենացու պէս, իր իսկ ողբով. այժմ նոյն պատկերն է մեր 

շուրջը, եւ նորա ուրուականն է ողբում մեր անբուժելի ցաւերը»18: Չոպանյա-

նին ուղղված նամակներում ուրվագծվում են Կոմիտասի գաղափարական, 

ազգային ու քաղաքական ընկալումները:  

Շատ են նամակները, որոնցում զարմանալի կանխազգացումով ընդ-

գծվում է ճշմարտությունը, որ գրեթե անհնար է դառնում շրջանցել միջավայ-

րի, կենսական պայմանների ազդեցությունը մարդկային հոգեվիճակի վրա:  

Ինքնատիրապետմանն ուղղված նրա ջանքերը երբեմն տեղի են տալիս. 

մղձավանջային իրականության մեջ օր առ օր խտացող ճնշումներն ու թշնա-

մանքը սկսում են ավելի ու ավելի ճեղքել նրա ներդաշնակ հուզաշխարհը:  

Նամակները անմիջականորեն բացում են Կոմիտասի մտածումների ու 

հույզերի աշխարհը՝ մերթ թախծոտ ու ալեկոծված, մերթ ուրախ, ոգևորութ-

յամբ ու հույսով լի: 1906 թ. Մ. Բաբայանին Բեռլինից ուղղված նամակում գե-

րիշխում է անկումային տրամադրությունը՝ հուսահատ ճիգեր՝ ծանր կենսա-

                                                 
16 «Կոմիտաս. Նամակներ», էջ 52: 
17 Նույն տեղում, էջ 53: 
18 Նույն տեղում, Էջ 176: 



Գրականագիտություն 
                     

 

29 

պայմաններում ապրելու և գործելու, անտրտունջ ու խոնարհ ծառայություն, 

փոխարենը՝ մարդկային դառն անտարբերություն... «Սիրտս կտոր-կտոր է լի-

նում, չեմ իմանում ինչպէ՞ս հովանամ»19,- գրում է Կոմիտասը:  

Գաղտնիք չէ, որ գրեթե բոլոր ժամանակներում են հանճարեղ գաղափար-

ները բախվել խավարամիտների թշնամանքին: Կոմիտասը բացառություն 

չէր: Իզուր էր վարդապետը տրտնջում, թե գոնե «մի այնպիսի չար բան արած 

լինէր, որ անպատուաբեր լինէր» իր կոչմանը: Միջավայրն աղարտողներ 

«վատահոգի» մարդիկ չարախոսելու և զրպարտելու համար առիթ և պատ-

ճառներ չեն փնտրում. չարությունը նրանց էատարրն է, կենսահյութը: «Թէեւ 

ներսս բոլորովին մաքուր եւ ջինջ է,- գրում է Կոմիտասը,- ինչպէս յստակ ու 

պայծառ վտակ, բայց չար մարդիկ քար են ձգում ու պղտորում»20:  

Մեկ այլ նամակում տեսնում ենք մշտապես ստեղծագործական թռիչքի 

մեջ գտնվող մարդուն, որի սլացքը կասեցվում է այդ ժամանակվա եկեղեցա-

կան - կրոնական միջավայրի հեղձուցիչ, պահպանողական մթնոլորտում: 

1909 թ. սեպտեմբերի 5-ին Կաթողիկոսին գրած նամակում պարզապես դառ-

նացած գրում է. «Քսան տարի է Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածնի միաբան եմ: Մտել 

եմ այս հաստատութեանը ծառայելու նպատակով: Քսան տարուան ընթաց-

քում շրջապատն ինձ թոյլ չէ տուել այն անելու, ինչ կարող էի, որովհետեւ տե-

սայ միայն որոգայթ եւ ոչ արդարութիւն: Նեարդերս թուլացել են, այլեւս տո-

կալու ճար ու հնար չունեմ: Որոնում եմ հանգիստ, չեմ գտնում. ծարաւի եմ 

ազնիւ աշխատանքի, խանգարւում եմ, փափագում եմ հեռու մնալ, խցել ա-

կանջներս՝ չլսելու համար, գոցել աչքերս՝ չտեսնելու համար, կապել ոտքերս՝ 

չգայթակղուելու համար, սանձել զգացումներս՝ չվրդովուելու համար, բայց 

զի՛ մարդ եմ, չեմ կարողանում: Խիղճս մեռնում է, եռանդս պաղում է, կեանքս 

մաշւում է, եւ միայն վարանանքն է բուն դնում հոգուս ու սրտիս խորքում»21: 

Վարդապետը գիտակցում է. զբաղվելով սիրած գործով, գրի առնելով իր ու-

սումնասիրությունների պտուղները՝ ավելի մեծ օգուտ կարող է բերել հայ ե-

կեղեցուն22 և գիտությանը:  

Հաջորդ պահին, սակայն, սովորական մահկանացուին բնորոշ հոռետե-

սությունը տեղի է տալիս, նահանջում։ Կոմիտասի հանճարեղ անհատակա-

նությունը չէր կարող պարփակվել մանրախնդիր իրականության կամ անձ-

նապարար եսականության շրջանակներում. մտքի թռիչքը հատում էր տիե-

զերական անսահմանությունը, սրտի տրոփյունները՝ մշտապես ձուլվում կա-

խարդական երաժշտության հոգեպարար հնչյուններին:  

                                                 
19 «Մշակոյթ», թիվ 3-4, Փարիզ, 1935, էջ 155: 
20 Նույն տեղում, էջ 157: 
21 «Մշակոյթ», նշվ․ համարը, էջ 74-75: 
22 Եկեղեցի-Կոմիտաս փոխհարաբերությունների մասին տե՛ս Լ. Սահակյան, նշվ․ աշխ․, էջ 121-

133: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

30 

Իրապես, անմեկնելի է Կոմիտասի հուզաշխարհը: Մ. Բաբայանին ուղղ-

ված նամակներում երբեմն երևում էր մանուկ Սողոմոնը՝ մանկական թոթո-

վախոս լեզվով23: Ի՞նչն էր ստիպում նրան երեխայի հանգույն խոսելու, ման-

կան նման ասելու այն, ինչ մտածում է: Որ Կոմիտասն իր կյանքում հաճախ 

էր հանդես բերում մանկան սրամտություն, պարզություն ու մաքրություն, 

գաղտիք չէ. այդպիսին են հիշում նրան ճեմարանի սաները: «Պաշտելու չափ 

կսիրեինք մեր Հայր Սուրբը մոտիկ ազգականի նման,- գրում է Մեսրովբ Մա-

րանջյանը,- այնքան դյուրահաղորդ էր, մտերիմ և տաք սրտոտ: Մանուկնե-

րուս հետ արտասովոր բարեկամություն ուներ: Չէ՞ որ ինքն ալ մանուկ էր 

հոգվով, պարզունակ, մաքուր բյուրեղ հոգվով և անմիջական... Զվարթ, կա-

տակախոս, ընկերական, չարաճճի...»24: 

Բայց ենթագիտակցության հեռուներում էր թաքնված երբեմն մանկություն 

վերադառնալու հոգեբանական մղումը։ Ենթագիտակցությամբ էր Կոմիտասն 

աշխարհին ու մարդկանց նայում պարզ ու մաքուր, անխարդախ, անդերսեն-

յան մանկան աչքերով և տեսնում, բարձրաձայնում շրջապատի ողջ մերկութ-

յունը: Տեսնում էր ու գրում մերթ դառնացած, մերթ էլ զվարճալի ոճով: Անդ-

րադառնալով այդօրինակ նամակներին՝ Մ. Բաբայանը գրում է. «Թո՛ղ ընթեր-

ցողը դատէ, թէ ի՜նչ զգայուն, քնքոյշ հոգի ունէր Վարդապետը, որչափ դիւրու-

թեամբ կարող էր տանջուիլ եւ ինքն իրեն չարչարել, միւս կողմից ի՜նչ ման-

կական զուարթութիւն ունէր իր մէջ եւ մոռացութեան մատնել զինքը տանջող 

զգացմունքները»25: 

Նամակներում, սակայն, որքան էլ բացահայտվում է Կոմիտաս վարդապե-

տի անհատականությունը, հուզաշխարհը, միևնույնն է, դրանց հայելիում 

ինչ-որ բան մնում է առկախ. կոմիտասյան զարմանահրաշ աշխարհը մինչև 

վերջ չի մեկնաբանվում՝ մշտապես ստեղծելով սպասման հոգեվիճակ, սպա-

սում, որն այդպես էլ չի հասնում իր հանգրվանին: Կոմիտասը հաճախ է նա-

մակներում գրում, թե այս կամ այն հարցի վերաբերյալ մանրամասներ 

կհայտնի հանդիպելիս. որոշ հարցերի շուրջ վարդապետը գերադասում է 

լռել, որոշ դեպքերում էլ նախընտրում է դեմառդեմ հանդիպումն ու զրույցը: 

Մարդկային հույզերի ողջ ներկապնակը երբեմն թուղթն անզոր է լինում վկա-

յագրել:  

Նամակների հայելու մեջ կոմիտասյան կյանքի մակընթացությունները, 

վերելքներն ու վայրէջքները երևում են մինչև 1915 թվականը:  

                                                 
23 Կոմիտասի նամակները ուշադրության արժանի են մի քանի տեսանկյունից. Դարձվածք-

ներով, առած-ասացվածքներով հարուստ ու գեղեցիկ լեզուն, ինքնատիպ ոճը ուսումնասիրու-

թյան լայն ասպարեզ կարող են բացել լեզվաբան ոճագետների համար: Ոչ պակաս ուշագրավ 

են այն գծանկարները, որոնք հաջորդում են նամակներին: 
24 «Կոմիտասը ժամանակակիցների հուշերում և վկայություններում», էջ 60: 
25 «Մշակոյթ», նշվ․ համարը, 1935, էջ 156: 



Գրականագիտություն 
                     

 

31 

Մղձավանջային այս շրջանում ճչացող լռությունն է դառնում տիրապե-

տող. «Բազմակետեր են այստեղ, ամենքին հայտնի տխուր բազմակետեր, որի 

մեջ հանգչում է հայ երաժշտության մեծ ստեղծագործողի դժբախտ կյանքը»26: 

Վարդապետի ազնիվ տքնանքը դադարում է. ի տես ողջ աշխարհի մեռնում է 

ազգը: Հանճարի ներաշխարհը վերածվում է դատարկ անոթի, ոչնչանում է 

հոգին: Եվ ինչ տարբերություն պատասխանին այն բազմաչարչար հարցի՝ 

խելագրավե՞լ է նա իրականում, թե՞ ոչ: 

Մի բան հաստատ էր ու անքննելի. նրա և աշխարհի միջև ուղեփակոցի 

պես բարձրացել էր մի պատնեշ, որն այլևս անխորտակելի էր: Վարդապետը 

յուրաքանչյուր պահի վերապրում է սեփական մարմնի և հոգու հոշոտումը. 

նրա ներսում երգը լռել էր մեկընդմիշտ27: «Կոմիտասի հոգեկան ցնցումը 

անձնական ողբերգություններից շատ ավելի խոր, համազգային գոյի և չգոյի 

ողբերգություն էր»28,- գրում է Ց. Բրուտյանը: 

Տասնամյակներ են անցել, Կոմիտաս առեղծվածը մինչև վերջ չի բացա-

հայտվել: Նրա՝ զոհաբերության իսկական ծեսի միջով անցած սրբոց կերպա-

րը մնացել է անմեկնելի. Փարիզի հայոց հովիվ Քիպարյանին ուղղած հարցը՝ 

«Ասա տեսնեմ, անմա՜հ է այն գործը, որի համար ես մեռա», բացում, միաժա-

մանակ փակում է բացառիկ հանճարին հասկանալու հնարավորությունը: 

«Այս մի ճիչ-նախադասությունը,- գրում է Ց. Բրուտյանը,- իր մեջ խտացնում է 

նրա ողջ կյանքի ու էության և՛ պայծառատեսությունը, և՛ ողբերգությունը... 

Հանճարի վարքագծի ու ստեղծված իրադրության հարցականը դեռ կմնա ժա-

մանակի և տարածության երկնակամարում կախված»29:  

Միանգամայն ճիշտ է բանաստեղծը. «Ժողովուրդն է ստեղծում նրանց՝ ի 

մի հավաքելով իր ամբողջ ցանուցիր բազմանիստությունը, բայց հենց որ 

ծնեց՝ ինքը ժողովուրդն էլ լուսավորվում է այդ բազմանիստի ներքին ճառա-

գումից: Այս վերառումով էլ՝ ոչ միայն ժողովուրդն է նրանց ծնում, այլև նրանք 

են ժողովուրդ վերածնում»30: Պատահական չէ նաև, որ կոմիտասագիտության 

                                                 
26 Բրուտյան Ց., Կոմիտաս, Եր., «Հայաստան» հրատ., 1969, էջ 78: 
27 1915 թ. ապրիլի 11-ին ձերբակալված 300 մտավորականների շարքում էր նաև Կոմիտասը, որ 

կարճ ժամանակ անց հրաշքով վերադառնում է: Սակայն... նախկին Կոմիտասը այլևս չկար: 

Տիգրան Չիթունին հիշում է. «Էջմիածնի ու Պոլսո, տունի-դուրսի, համերգներու, հանդեսներու՝ 

ամենուս գիտցած շե՜ն Կոմիտասը չկար այլևս: Բան մը խորունկեն փլա՜ծ էր անոր մեջ...»։ 

 Կոմիտասի աչքից չէր հեռանում այդ օրերին տեսած ցնցող մի տեսարան. մի առավոտ աքսորի 

ճանապարհին հազարավոր հալածյալ հայեր արևի շողերի հետ մի մարդու նման ծունկի են 

գալիս և ձեռքերը երկինք կարկառած, արտասվալից աչքերով ասում. «Առավոտ լուսո, / 

Արեգակն արդար, / Առ իս լո՛ւյս ծագյա»: 

 «Ու այդ չեղծված պատկերը, օրեօր, համրաբար, կրծեց, փորեց, եղծեց Կոմիտասի բանական 

տաճարն ու խորանը...» («Կոմիտասը ժամանակակիցների հուշերում և վկայություններում», էջ 

287-288): 
28 Բրուտյան Ց., Կոմիտաս հայոց փարոսը, Եր., Հայաստան հրատ., 2009, էջ 20: 
29 Նույն տեղում, էջ 31: 
30 Սևակ Պ., Երկերի ժողովածու, հ. 5, Եր., «Հայաստան» հրատ., 1974, էջ 137: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

32 

մեջ այսպես է բանաձևվում վարդապետի պատմական ու ազգային առաքե-

լությունը. «Կոմիտասն իր մեջ մարմնավորում է հայ երաժշտական կուլտու-

րայի տարեգրությունը: Նա իր ողջ էությամբ մի կենդանի հանրագիտարան է, 

որից դեռ շատ սերունդներ են օգտվելու»31: 

Կոմիտասն ստեղծեց մեր երգի վսեմ հայրենիքը, որն իր անթերի ու պայ-

ծառ գոյությամբ ապահովելու է նորանոր սերունդների հավերժական ընթաց-

քը՝ ոգեղեն ու ֆիզիկական: 

Անէացա՜ծ, սրբացած 

Կապրի ոգիդ հմայող՝ 

Դարձած ելնո՜ղ երգի ձայն- 

Եվ հայրենի՜ դարձած հող...32 

 

Եզրակացություն 

– Կոմիտասի նամակները պատմականորեն ստույգ անձնական ապրում-

ների ու բազմատարր զգացմունքների վավերագրեր են, որոնք, հաճախ մաս-

նավոր ապրումի նշանակությունից բեկվել-անջատվելով, իմացաբանական 

լուրջ կշիռ են ձեռք բերում՝ մեկնելով տարածաժամանակային տիրույթը լույ-

սի ու ստվերի ծայրաբևեռներում։ 

– Կոմիտասի նամակների գաղափարական ենթաշերտերում բացահայտ-

վում են ոչ միայն Կոմիտաս - նամակի հասցեատեր փոխհարաբերություննե-

րը, այլև ժամանակի հասարակական, քաղաքական, մշակութային շարժըն-

թացների ողջ ներկապնակը: Նամակների էջերում կենդանագրվում է հասա-

րակության հոգեկերտվածքի ու բարոյական նկարագրի ճշգրիտ պատկերը: 

Վարդապետի անձնական ապրումների, գրի մատյանը վերափոխվում է 

ճշմարիտ ու արժեքավոր անանձնական վավերագրության: 

– Նամակների էջերում Կոմիտասն է՝ բաց ու անկեղծ, բայց և առեղծվածա-

յին, մինչև վերջ չբացահայտված իր աշխարհայեցությամբ ու հոգեբանական 

նրբերանգներով, մտածողության ազնվաշերտ դրսևորումներով, որոնց ու-

սումնասիրությունը թույլ է տալիս բանաձևելու անքննելի մի ճշմարտություն. 

Կոմիտասն ստեղծեց հայ ժողովրդի երգի վսեմ հայրենիքը, որն իր մշտահմա 

գոյությամբ հաստատուն տեղ է ունենալու ոչ միայն հայ ժողովրդի, այլև հա-

մաշխարհային մշակույթի պատմության մեջ: 

 
ЕВА  МНАЦАКАНЯН  – Комитас в зеркале своих  писем.– Композитор, музыковед, 

музыкант и собиратель устного народного творчества, педагог, основатель армянской 

композиторской школы Согомон Согомонян - Комитас - является одним из национальных 

символов, судьба которого воспринимается как судьба армянского народа. Ему 

                                                 
31 Գասպարյան Ս., Կոմիտաս. կյանքը, գործունեությունը, ստեղծագործությունը, Եր., «Հայպետ-

հրատ», 1961, էջ 9: 
32 Չարենց Ե., Երկերի ժողովածու, հ. 3, Եր., «Սովետական գրող» հրատ., 1987, էջ 30: 



Գրականագիտություն 
                     

 

33 

посвящено множество исследований, однако загадочный образ Комитаса продолжает 

оставаться в центре внимания армянских и зарубежных исследователей. 

В статье кратко проанализированы отдельные мировоззренческие и психологические 

аспекты писем Комитаса, представлена отраженная в них глубинная философия, где 

вардапет предстает как сын своей среды и страны, как добившийся мирового признания 

исключительный музыкант и высокообразованная личность с ее внутренними движе-

ниями и драматическими переживаниями. 

Целью статьи является: а) рассмотреть многослойные письма Комитаса как исключитель-

ный инструмент раскрытия мировоззрения и внутреннего мира личности, б) осмыслить с 

точки зрения современного художественного сознания представленные в письмах 

ключевые послания, c) раскрыть процесс межкультурной коммуникации на примере 

писем Комитаса, выявив заложенные в них национальные и общечеловеческие идеи. 

Задачами исследования являются: а) изучить и прокомментировать зашифрованные 

знаки, касающиеся совпадения общечеловеческих и национальных идей в письмах Коми-

таса, б) рассмотреть феномен самобытности армянской культуры и музыкального 

искусства в поле мировой культурологии. 

Изучение материала проводилось с использованием сравнительно-исторического, 

описательного и аналитического методов. 

На страницах писем тайна Комитаса полностью не раскрыта, однако можно сформули-

ровать следующую истину: Комитас очистил, переложил на ноты и создал величавую 

родину нашей песни, безупречное и чистое существование которой, несомненно, является 

частью армянской истории и философии бытия. 

 

Ключевые слова: Комитас, собрание писем, раскрытие психологии и мысли, насыщенный 

мир эмоций, документ, данный свыше дар, мировое признание, живая энциклопедия 

армянской песни 

 

YEVA MNATSAKANYAN – Komitas in the Mirror of His Letters. – Composer, 

musicologist, musician and collector of folklore, teacher, founder of the Armenian composer 

school Soghomon Soghomonyan, i.e., Komitas, is one of the national symbols, whose fate is 

perceived as the fate of the Armenian people. Many studies are devoted to him, but the 

mysterious image of Komitas continues to be in the center of attention of the Armenian and 

foreign researchers. 

The present article briefly analyzes the individual ideological and psychological aspects of 

Komitas’s letters, presents the deep philosophy reflected in them, where the vardapet appears as 

a son of his environment and country, as an exceptional musician, who has achieved worldwide 

recognition, and a highly educated personality with his inner movements and dramatic 

experiences. 

The purpose of the article is: a) to examine the multi-layered letters of Komitas as an 

exceptional tool for revealing the worldview and inner world of a person, b) to comprehend the 

key messages presented in the letters from the viewpoint of modern artistic consciousness, c) to 

reveal the process of intercultural communication on the example of Komitas’s letters, revealing 

the national and universal ideas embedded in them. 

The objectives of the study are the following: a) to study and comment on the encrypted signs 

concerning the coincidence of universal and national ideas in the letters of Komitas, b) to 

examine the phenomenon of the originality of the Armenian culture and musical art in the field 

of world cultural studies. 

The study of the material was conducted with the use of comparative-historical, descriptive and 

analytical methods. 

The pages of the letters do not fully reveal the secret of Komitas, but the following truth can be 

formulated: Komitas purified, transcribed to musical notes and created the majestic homeland of 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

34 

our song, whose impeccable and pure existence is undoubtedly a part of the Armenian history 

and philosophy of being. 

 

Key words։ Komitas, a collection of letters, a revelation of psychology and thought, a rich 
world of emotions, a document, a gift from above, worldwide recognition, a living 
encyclopedia of Armenian song 

 
References  
Amenayn hayoc yergi vehapʿarry. Komitas vardapet, Er., Heghinakayin hrat., 2019 
Badikyan Kh., Komitase’ inchpisin yeghel e, Er., Zangak hrat., 2013 

Brutyan Ts., Komitas, Er., Hayastan hrat., 1969 

Brutyan Ts., Komitas hayoc pʿarose, Er., Hayastan hrat., 2009 

Gasparyan S., Komitas. kyankʿë, gorcutʿyunë, steghtsagorcʿutʿyunë, Er., Haypethrat, 1961 

Komitas, Er., HSSH GA hrat., 1969 

Komitas, Yerkeri zhoghovadzu, h. 7, Er., «Anahit», 1997 

Komitas. Namakner, Er., GATʿ hrat., 2007 

Komitas vardapet (1869-1935), Er., «Sargis Khachencʿ», 2009 

Komitase zhamanakatsʿneri husherum yev vkayutʿyunnerum, Er., «Sargis Khachencʿ», 2009 

«Mshakoytʿ», hm. 3-4, Pariz, 1935 

Charencʿ E., Yerkeri zhoghovadzu, h. 3, Er., «Sovetakan grogh» hrat., 1987 

Sahakyan L., Ditarkumner Komitas vardapet yev Hay Arakʿelakan yekeghetsʿi arnjutʿyunneri shrj, 

Patmabanasirakan handes, hm. 3, Er., 2021  
Sevak P., Yerkeri zhoghovadzu, h. 5, Er., «Hayastan» hrat., 1974 

 

 

 

 



Գրականագիտություն 
                     

 

35 

  

 
NEOMYTH AND DECONSTRUCTION:  

THE COURTLY NARRATIVE AND ITS TRANSFORMATION  

IN JOHN UPDIKE’S «BRAZIL» 
 

NATALIA GONCHAR-KHANJYAN*  

Yerevan State University 
 

 

This article examines John Updike’s «Brazil» (1994) as a postmodern transformation of the 

Tristan and Isolde myth within the framework of magical realism and postcolonial discourse. 

The study hypothesizes that Updike does not reproduce the canonical narrative, but 

deconstructs it, presenting courtly love as resistance to societal norms, racial hierarchy, and 

gender constraints. The aim is to analyze how the novel reconfigures key mythopoetic 

elements–archetypes, sacred objects, ritual, and liminal space–through narrative inversion 

and symbolic reinterpretation. Particular attention is given to onomastic symbolism, the 

theme of embodiment and initiation, and the replacement of medieval ethics with 

contemporary identity politics. The methodological approach combines hermeneutics, 

structuralism, and postcolonial theory, alongside tools from comparative mythology and 

literary semiotics. The article argues that «Brazil» functions as a neomyth – a syncretic 

philosophical parable where the miraculous emerges not from divine intervention but from 

the human capacity to transgress. In reimagining the legend through a poetic of hybridity and 

transformation, Updike’s novel challenges traditional conceptions of love, fate, and the 

heroic, revealing how myth adapts to modern cultural and historical contexts. 

 

 Key words: Updike, magical realism, Tristan and Isolde, postmodernism, ritual, myth 

 

Introduction 

The legend of Tristan and Isolde, one of the central archetypes of European cultural 

memory, has undergone numerous transformations across centuries – from Celtic oral 

tradition to medieval courtly romance, from Romantic reinterpretations to postmodern 

deconstructions. Its adaptability is rooted in a mythopoetic structure that encodes core 

oppositions: love and law, passion and prohibition, nature and civilization. The 

legend's semantic flexibility enables its continual revival in varying ideological and 

aesthetic contexts.  

                                                 
* Natalia Gonchar-Khanjyan – Candidate of Philological Sciences, Associate Professor at the Chair of 

Foreign Literature YSU 

Նատալիյա Գոնչար-Խանջյան – բանասիրական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ արտասահ-

մանյան գրականության ամբիոնի դոցենտ  
Наталия Гончар-Ханджян – кандидат филологических наук, доцент кафедры зарубежной 

литературы ЕГУ 

E-mail: natalie.goncharkhanjyan@ysu.am   https://orcid.org/0009-0002-5462-8509 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 08.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 06.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 35-47 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.035  

 

https://orcid.org/0009-0002-5462-8509
https://orcid.org/0009-0002-5462-8509
mailto:natalie.goncharkhanjyan@ysu.am
https://orcid.org/0009-0002-5462-8509
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

36 

John Updike’s «Brazil» offers a radical reimagining of this myth, shifting it from 

the medieval world of chivalry and sacral order to the polyphonic and fragmented 

space of contemporary Brazil. Here, love is no longer framed by divine codes or feudal 

ethics, but by the fractures of postcolonial identity, social injustice, and racial 

hierarchies. The novel operates at the intersection of magical realism and 

postmodernist narrative strategy, constructing what may be termed a neomyth – a 

restructured symbolic system in which traditional archetypes are retained but reloaded 

with new cultural, racial, and gendered meanings. 

This study proposes that «Brazil» does not merely allude to the courtly narrative but 

enacts a comprehensive deconstruction of its foundational logic. While retaining key 

motifs – initiation, exile, transgression, and tragic love–Updike recontextualizes them 

within a world governed not by metaphysical destiny but by social determinism and 

historical violence. The sword becomes a razor; the forest, a marginal zone of poverty; 

the love token, a stolen ring; and the metamorphosis of the lovers, a literal bodily 

transformation crossing racial boundaries. 

The central aim of this article is to examine the mechanisms through which Updike 

rewrites the Tristan and Isolde myth as a reflection on the limits of identity and love in 

a post-traditional world. The hypothesis guiding this inquiry is that «Brazil» functions 

as a postmodern philosophical parable, where myth is no longer a sacred given but a 

site of struggle – between memory and erasure, archetype and stereotype, desire and 

ideology. 

Methodologically, the article combines hermeneutic, structuralist, and postcolonial 

approaches, drawing from literary comparativism, myth criticism, and semiotics. The 

analysis focuses on symbolic materiality (sword, ring, body), narrative inversion, and 

the gendered agency of transformation. In doing so, it situates «Brazil» not only within 

the tradition of Arthurian reception but also within broader debates on the function of 

myth in late modernity. 

Ultimately, this introduction frames «Brazil» as a case study in the contemporary 

survival of myth – no longer transcendent, but embedded in the contradictions of 

history and the flesh. 

 

The Arthurian Myth as a Mythopoetic Structure: Symbolic and Narrative  

Evolution from Chronicle to Courtly Archetype  

The myth of King Arthur emerges at the junction of oral tradition, monastic 

historiography, and symbolic power. In early sources like «De Excidio Britanniae», 

«Historia Brittonum» by Nennius, and the «Annales Cambriae», Arthur appears not as 

a king, but as a sacralized war leader. The latter text emphasizes the religious 

dimension: «appear in the statement relative to Arthur at the battle of Badon, that he 

carried the cross of Christ “in humeros suos”»1. Geoffrey of Monmouth’s «Historia 
Regum Britanniae» (XII century) shifts the figure into a national monarch, structuring 

the myth around magical birth, alliance with Merlin, battles with Saxons, betrayal by 

                                                 
1 Annales Cambriae. (2008). Edited by John Williams. Longman, Green, Longman, and Roberts, p. 24. -231 

p. [Electronic resource]. Available at: https://archive.org/details/annalescambriae00willgoog (Accessed: 

15.07.2025). 

https://archive.org/details/annalescambriae00willgoog


Գրականագիտություն 
                     

 

37 

Mordred, and departure to Avalon. The Glastonbury tomb discovery of 1191 reinforced 

the legend’s sacral-political role in Plantagenet legitimation. 

In the later Middle Ages, the Arthurian myth evolves into a synthesis of heroic, 

sacred, and courtly codes. Wace, Layamon, and Chrétien de Troyes expand the 

narrative with the Round Table, Excalibur, and knights like Launcelot and Galahad. 

Arthur transforms from conqueror into a moral mediator. This culminates in Malory’s 

«Le Morte d’Arthur» (1470), a mythopoetic compilation shaped in prison, fusing epic, 

allegory, and Christian eschatology. 

Malory’s structure centers on four archetypes: sacred origin, power’s legitimation 

(sword in the stone), betrayal (Launcelot and Guinevere), and sacred death (Avalon). 

Excalibur unites mystery and sacrifice, returning to its source. The Round Table 

symbolizes circular perfection; its twelve knights evoke apostolic and cosmological 

harmony. The Grail, its epicenter, remains inaccessible to the unworthy: «Then there 

entered into the hall the Holy Grail covered with white samite… every knight had such 

meats and drinks as he best loved in this world… the holy vessel departed suddenly 

<…> And then the king yielded thanking to God, oh his good grace that he had sent 

them»2. The Grail nourishes the soul and acts as a spiritual catalyst. 

Malory’s Book V introduces Tristram of Lyonesse – not as a victim of fate, but as a 

figure torn between honor and love. His antagonist is King Mark, portrayed as 

politically weak yet dangerous. Tristram’s quest for Isolde the Fair is framed by duels 

and betrayal, yet he survives. Malory eliminates the love potion, central in Bédier’s 

version; here, love arises from compassion and loyalty. Even Tristram’s marriage to 

Isolde of the White Hands becomes an attempt at ethical resolution. Nevertheless, 

chivalric ideals condemn him: even Launcelot calls him enemy. Tristram’s arc – 

jealousy, madness, transformation – ends in moral solitude. 

His duel with Launcelot becomes a moment of ethical recognition: «because Sir 

Launcelot abode and was the last in the field the prize was given him… Sir Tristram 

hath won the field, for he began first, and last he hath endured, and so he hath done the 

first day, the second, and the third day»3. In Joyous Gard, a utopian chivalric space, he 

finds harmony outside courtly intrigue. Malory redefines the woman not as temptation, 

but as ideal – a mirror of knightly identity. Malory thus constructs an ethical epic: his 

characters embody virtues – valor, loyalty, temperance – not as qualities, but as 

existential choices. The Arthurian world becomes a field of moral initiation. 

The Tristan and Isolde myth, originating in Celtic oral tradition (skel, lais), was 

redefined through Anglo-Norman reception. Bédier links its transformation to Breton 

jongleurs, who helped shape the genre of chivalric romance. Béroul’s fragmentary 

«Tristan» shifts responsibility onto the potion; Isolde’s imperfect beauty breaks with 

the courtly ideal. Thomas of Britain deepens psychology and dialogue. These lay the 

groundwork for Gottfried’s «Tristan» and the madman motif later reprised by Bédier. 

                                                 
2 Malory Tomas. (1998). Le Morte d’Arthur. King Arthur and of his Noble Knights of the Round Table 

in Two Vols.Volume 2 [Electronic resource]. Available at: 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/1252/pg1252-images.html (Accessed: 15.07.2025). 
3 Ibid. Volume 1 [Electronic resource]. Available at: 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/1251/pg1251-images.html (Accessed: 15.07.2025).  

https://www.gutenberg.org/cache/epub/1252/pg1252-images.html
https://www.gutenberg.org/cache/epub/1251/pg1251-images.html


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

38 

Adaptations reflect narrative flexibility: in the «Saga of Tristram and Isolde», his 

musical gifts are emphasized; Marie de France’s «Chevrefeuille» equates honeysuckle 

and hazel as inseparable lovers: «The hazel and the honeysuckle… if someone tries to 

separate them, each plant dies»4. English ballads polarize the two Isoldes, while 

Spanish versions add giants and interpret the potion as Christian absolution. 

By the XVI century, Pierre Sala shifts focus to heroic deeds. Vinaver notes that the 

legend eventually merges into unrelated episodes: «Collection des aventures de Tristan 

et de Lancelot n'ayant aucun rapport avec les versions connues du roman»5. 

Romanticism revives the myth: Swinburne’s «Tristram of Lyonesse» sees love as a 

cosmic force, while Wagner’s «Tristan und Isolde» internalizes tragedy. Isolde 

becomes an active agent; death follows even after forgiveness. 

In prose, Mann’s «Tristan» parodies the myth in a sanatorium setting; Kaiser 

centers Mark, suggesting transparency kills passion. In «Finnegans Wake», identity 

disintegrates as Tristan and Mark merge. Sapkowski’s «Lamaladie» ends with a 

postmodern gesture: Isolde remains only as a name, her voice recoded through Isolde 

of the White Hands. 

Russian reception evolves from distant allusions to modernist and postmodernist 

transformations. From the «Tale of Peter and Fevronia» to post-Soviet reworkings 

(Nepodoba, Maksimenkova, Kochetkov), the myth becomes a reflective model of love, 

loss, and the metaphysical structure of desire. 

 

The Semiotics of Number, Object, and Name in the Sacred Structure of Joseph 

Bédier’s «Romance of Tristan and Isolde» 

Bédier’s adaptation («Le Roman de Tristan et Iseult», late XIX century) is unique 

in that it offers not merely a literary reconstruction of the legend, but a conceptually 

complete sacred structure, in which numerical, object-related, and onomastic 

symbolism function as deep codes of mythopoetic thought. From the very exposition, 

Tristan is framed as a «child of death»: «In sadness came I hither, in sadness did I 

bring forth, and in sadness has your first feast day gone. And as by sadness you came 

into the world, your name shall be called Tristan»6, – and this grief becomes the 

ontological vector of his existence. In Joseph Bédier’s Romance of Tristan and Isolde, 

a system of numerical motifs serves a symbolic and compositional function. The 

number three recurs at key structural points, often marking turning events. Tristan lives 

with King Mark for three years before his lineage is revealed: «and for three years a 

mutual love grew up in their hearts» (1: 33). The tribute from Cornwall to Ireland 

follows a ternary pattern: «three hundred pounds of copper», «three hundred pounds of 

                                                 
4 France Marie de. (2013). The Lays of Marie de France / Translated by David R. Slavitt. – Edmonton: 

AU Press, Athabasca University. – 160 p. [Electronic resource]. Available at: 

https://www.aupress.ca/app/uploads/120228_99Z_Slavitt_2013-The_Lays_of_Marie_de_France.pdf 

(Accessed: 15.07.2025).  
5 Vinaver E. (1925). Etudes sur le Tristan en prose. – Paris: Champion, p. 55 – 120 p. 
6 Bédier Joseph. (191-?). Le roman de Tristan et Iseut. Paris: H. Piazza, p. 23 [Electronic resource]. 

Available at: https://archive.org/details/leromandetristan00bduoft/page/22/mode/2up (Accessed: 

15.07.2025). Further references to this source are given in the text in parentheses as (1: page number).  

 

https://www.aupress.ca/app/uploads/120228_99Z_Slavitt_2013-The_Lays_of_Marie_de_France.pdf
https://archive.org/details/leromandetristan00bduoft/page/22/mode/2up


Գրականագիտություն 
                     

 

39 

silver», «three hundred pounds of gold», and finally, «three hundred youths and three 

hundred maidens drawn by lot from among the Cornish folk» (1: 37-38). The duel site 

is set «three days from Tintagel» (1: 40); Mark cries out «Tristan! Tristan! Tristan, my 

son!» (1: 161); reconciliation with the queen is announced for «three days» later (1: 

169); and in Morois, «three days later, Tristan spent a long time tracking a wounded 

stag» (1: 153). This ternary repetition reflects not only narrative rhythm but also deeper 

symbolic meaning. In traditional and Christian symbolism, the triad represents 

wholeness and transformation, yet in the romance it also encodes tension: the love 

triangle–Tristan, Isolde, Mark–brings conflict rather than balance. 

The number seven appears at decisive thresholds: Tristan is entrusted to Governal at 

age seven (1: 24); the sea voyage lasts «seven days and seven nights» (1: 47); and in 

his final battle, «he slew seven brothers, but was himself wounded by a spear» (1: 267). 

These uses signal stages of inner transformation and fateful transitions. Eight, often 

associated with eternity and cycles, frames Tristan’s and Isolde’s sea journeys: «eight 

days and eight nights» to King Mark and again to fetch Isolde (1: 272). This recurrence 

stresses the closed rhythm of desire, the idea of unchanging (predestined) Fate and the 

lovers’ ultimate reunion in death as a form of paradise regained. 

The number four marks both the beginning and end of Tristan’s life. He is born on 

the fourth day after his father’s death, and dies after calling Isolde’s name three times: 

«and on the fourth, he breathes his last» (1: 281). Four warriors represent Morholt’s 

strength (1: 39), and four barons – «Andret, Genelon, Gondoin, and Denoalen»–plot 

intrigue (1: 51), establishing four as a marker of earthly structure tied to conflict and 

mortality. 

Finally, forty, rooted in Christian tradition, appears in pivotal healing and 

transitional episodes: Isolde heals Tristan over forty days (1: 48-49); King Mark 

postpones remarriage for forty days (1: 53); and Tristan sets «not later than forty days 

from now» as Kahedin’s deadline (1: 271). These echo spiritual trial and renewal, 

linking the romance to broader religious and mythic frameworks. Thus, the system of 

numbers in Joseph Bédier’s romance is far from arbitrary: it shapes the internal 

structure of the narrative, determines the rhythm and typology of events, and enriches 

the text with an additional layer of meaning, drawing upon religious, philosophical, and 

folkloric traditions. The recurring numerical formulas not only organize the narrative 

but also represent the protagonists’ journey as a sacred process – one filled with trials, 

temptation, healing, and the passage toward eternity. 

Symbolic materiality reinforces the structural code of the romance. The sword 

separating the lovers in sleep marks the threshold between sacred and profane: «Would 

they have placed this sword between themselves? … the naked blade … serves as a 

pledge and guardian of chastity» (1: 149–150). Similarly, the farewell scene (1: 168) 

becomes a ritual of sacralized love: the ring with green jasper, symbolizing eternity, 

and the dog Hudson, a token of loyalty, enact the transfer of essence: «Their value lay 

not in their utility or market worth, but in the fact that they, as it were, embodied and 

gave visible form to the relationships between the people who exchanged them»7. 

At the narrative’s close, myth returns to liturgy: Isolde «kissed him on the lips and 

on the forehead and gently lay beside him – body to body, mouth to mouth. Thus she 

                                                 
7 Гуревич А.Я. (1984). Категории Средневековой культуры. – М.: Искусство, с. 191. – 285 с. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

40 

gave up her soul, dying of grief for her beloved» (1: 282). The hawthorn, growing from 

Tristan and «arched over the chapel into Isolde’s grave» (1: 283), unites them in death. 

This vegetal symbol recurs as a mythic threshold, both obstacle – the blazing hawthorn 

pyre (1: 131) – and union (1: 283), framing the lovers’ journey beyond mortality. 

The sail emerges as a false sign and a hermeneutic trap: «Twice in the romance the 

sail deceives expectation – the red on Marholt’s ship and the black – the lie of Isolde of 

the White Hands»8. Here, tragedy stems not from fate, but from misreading, echoing 

the classical motif of Theseus. 

Onomastics provides a final semantic closure: Tristan (from triste ) – a name of 

mourning; Isolde – the one gazed upon, the sanctified object of eros; Mark (from mar, 

death) – a vector of decay. Thus, number, object, and name together form a 

mythopoetic system, in which love is inseparable from transgression, and tragedy 

unfolds as sacred fulfillment. 

This material-symbolic and numerical matrix echoes through 20th-century 

adaptations, including John Updike’s Brazil, where the lovers confront anew the 

archetypes of prohibition, initiation, and death, reinterpreted within postcolonial and 

magical realist paradigms.  

 

Postmodern Strategy of Retransmission: The Destruction of Social Order and 

Mythopoetic Resonance in Updike’s «Brazil» 

John Updike’s literary practice is marked by a consistent interest in archetypal 

models, reinterpreted through the lens of contemporary cultural concerns. As early as 

«The Centaur», mythological discourse is integrated into a realist narrative, and the 

characters acquire a dual ontology – as both real figures and mythological projections. 

The aesthetics of metamorphosis, the syncretism of classical and Christian codes, and 

the variability of perspective create a palimpsestic textual structure, in which the 

teacher Caldwell appears simultaneously as a martyr and as the centaur Chiron. 

In «The Witches of Eastwick», Updike develops a strategy of mythological reprise 

through a gender-critical lens: witches – marginal figures in classical mythology – 

become bearers of power and transcendence. The town of Eastwick is transformed into 

a sacred topos of female strength, and magical realism serves as a vehicle for 

sociocultural revisionism. As Margaret Atwood observes, Updike constructs a model 

of mythopoetic matriarchy – a line that finds radical continuation in «Brazil». Updike’s 

reconstruction of myth extends beyond individual plots, encompassing a broad corpus 

– from the Rabbit tetralogy to «The Poorhouse Fair» and «Of the Farm» – where 

themes of identity loss, the disintegration of authority, and the collapse of familial 

order are recurrent. These motifs form the foundation of «Brazil» as a neomyth that 

reinterprets the legend of Tristan and Isolde through postcolonial and postmodern 

lenses.  

John Updike’s «Brazil» (1994), one of his later works, presents a syncretic narrative 

in which the canonical legend of Tristan and Isolde undergoes a radical postmodern 

transformation. The text functions as a mytho-epic reprise, embedding the classical 

love story within the sociocultural polyphony of twentieth-century Brazilian reality. 

Through the lens of postcolonial and racial discourse, Updike reconstructs universal 

                                                 
8 Малиновская Н. (2014). Тема с вариациями. –М.: Центр книги Рудомино, с. 51. – 528 с. 



Գրականագիտություն 
                     

 

41 

archetypes, reactivating them within the coordinates of contemporary oppositions: 

«white–black», «wealth–poverty», «civilization–primitivism», «life–death». The very 

exposition of the novel, which opens with the word «black», establishes the semantic 

dominant of the text: binarity becomes the structural foundation of the narrative and a 

metaphor for cultural confrontation. 

Updike explicitly cites Joseph Bédier’s «Romance of Tristan and Isolde» as a 

source of compositional inspiration; however, his interpretation functions as a 

hermeneutic displacement rather than a direct adaptation. The heroine’s name – Isabel 

– traces back to Isolde but acquires solar symbolism: her fair skin, blond hair, and 

association with the sun transform her into a mediator of mythopoetic light and erotic 

awakening. The sea, alongside the sun, serves as a sacred element: it frames the novel’s 

ring structure, linking the scene of the lovers’ first encounter with Tristan’s death, 

thereby reproducing the archetype of fate. Yet Updike’s ending travesties the canonical 

version, deflating the romantic perception of the story: «She lay down beside him and 

kissed his eyes, his lips… But the rising sun continued to redden her shut lids, and the 

chemicals within her continued their fathomless commerce, and the crowd grew bored. 

There would be no miracle today… Having absorbed this desolating truth, the dark-

eyed widow staggered to her feet, tightened her robe about her nakedness, and let her 

uncle lead her home»9. 

Key courtly attributes are reinterpreted: the sword is replaced by a razor – a 

mundane object imbued with the symbolism of masculinity and power. In the scene of 

intimacy, it takes the place of the sword from the forest of Morois, alluding to the 

classical motif but in a different register. Updike performs a deconstruction of the 

chivalric myth, preserving its iconography while radically altering its semantic charge. 

In Updike’s postmodern representation, the figures of Tristan and Isolde retain the 

key motifs of the canonical chronicle – the ritual of initiation, flight, exile, concealment 

in a symbolic forest, return, and the tragic impossibility of existence within the 

confines of society. However, their semantic charge undergoes a radical shift. Thus, the 

giving of a ring – a symbolic token of love and betrothal, familiar from the versions by 

Bédier and Gottfried von Strassburg – is preserved in «Brazil», yet stripped of its 

courtly purity: on the beach, Tristan offers Isabel a copper ring engraved with the word 

DAR, and the act is tinged with transgression, a gesture outside the law, as the ring is 

stolen, «a ring yanked from the finger of an elderly tourist gringa» (2: 3). 

The rite of initiation, which in the medieval tradition is enacted through Tristan’s 

death and miraculous healing, is reinterpreted in «Brazil» through an erotic experience 

initiated by the woman. It is Isabel who becomes the agent of action, disrupting the 

gender hierarchy of the original: unlike Isolde, she does not merely save the hero but 

guides, activates, and possesses him. This shift is emphasized both through linguistic 

markers and through her interaction with the sacred: the shaman calls Isabel a 

«warrior» (2: 210) and equates her with a prophet. In this way, the traditional animus–

anima structure is destabilized: the feminine assumes the functions of the masculine, 

enacting the Jungian principle of synthesis in a postmodern key. 

                                                 
9 Updike John. (1994). «Brazil». Ballantine Books, p. 290-291 [Electronic resource]. Available at: 

https://archive.org/details/»Brazil»noveljohnu0000unse/page/290/mode/2up (Accessed: 15.07.2025). 

Further references to this source are given in the text in parentheses as (2: page number). 

https://archive.org/details/brazilnoveljohnu0000unse/page/290/mode/2up


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

42 

The protagonists’ narrative journey in «Brazil» serves as a reprise of the knight-

and-lady quest known from the Tristan and Isolde chronicle, but it is imbued with the 

colors of racial and social antagonism. In «Brazil», the obstacle is not only the familial 

code but also skin color, class affiliation, and institutional power. The figure of Isabel’s 

father, Salomão, symbolizes not merely paternal prohibition but also the politico-

administrative hierarchy – a structural analogue to royal authority. His speech is 

imbued with the rhetoric of exclusion: he explicitly tells his daughter, «You will not 

throw away your life on a black slum boy» (2: 80), thereby transforming the courtly 

trial into an ethnic conflict. 

The spatial model in «Brazil» reproduces the mythologeme of the «forest refuge»: 

Ursula’s hut – an analogue to the forest of Morois– functions as a zone of otherness 

and a temporary space of freedom from society: «his tense grip tugged her down, into a 

narrow space where the bare clay was overlaid with scratchy lumps, rough bags 

stuffed, from their faint fragrance, with what might have been dried flowers, or the 

skeletons of very small and delicate dead creatures. Stretching out her own delicate 

bones, thinking herself as safe from pursuit now as a body in its tomb, she whimpered 

in an approach to pleasure» (2: 33). This space of corporeal and natural union preserves 

its archetypal structure but is reinterpreted through the lenses of gender, ethnicity, and 

power. Thus, «Brazil» emerges as a reversal of the courtly narrative, transformed into 

artistic hermeneutics of contemporaneity. 

The plot paradigm of «Brazil» continues the reconstruction of the Tristan and Isolde 

myth, incorporating the essential motif of separation followed by sacred reunion. As in 

the canonical legend, Updike’s protagonists are parted for two years: Isabel spends this 

time at university and in casual relationships, while Tristão undergoes physical decline, 

condemned to an inner death. Updike metaphorically interprets Tristão’s physical 

deterioration as the loss of his soul: «She was his eternal life» (2: 96), thereby 

activating the traditional dualism of man as body and woman as soul. This coupling of 

the corporeal and the spiritual, the sexual and the eschatological, finds its roots in the 

chronicles of the thirteenth century, where the death of one protagonist inevitably 

entails the death of the other – as an ontological response to the rupture of an 

indivisible unity.  

The financial motivation in «Brazil» introduces a modernist element, aligning the 

novel with the tradition of the XVIII century. As in Abbé Prévost’s «Manon Lescaut», 

love is intertwined with material dependence: like Des Grieux, Tristão makes 

compromises for the sake of his beloved, who is driven by a desire for comfort. The 

similarity of the overarching narrative discourse gives the novel a hybrid character, in 

which the courtly myth is interwoven with a critique of economic determinism, 

revealing the postmodern hero’s duality – suspended between archetype and social 

reality. 

The escalating destruction of the environment in «Brazil» takes on a spatial 

metaphor: the deeper Tristão and Isabel move inland, the more acutely they feel 

distanced not only from civilization but from the chronological present – «Moving 

inland, they seemed to move backwards in time» (2, 125). Updike constructs a 

chronotope of a vanishing world, where the return to archaism is not an aesthetic 

gesture but a mode of reality. The four-year isolation at the gold mine becomes a form 

of initiation outside society: Tristão experiences physical depletion, while Isabel 



Գրականագիտություն 
                     

 

43 

assumes the role of provider, including bodily sacrifice. This inverted archetypal 

scenario deconstructs traditional gender roles and calls into question heroism as an 

exclusively masculine discourse. 

The death of Cesar at Tristão’s hands and the lovers’ flight into the wilderness 

(another point of contact with Prévost’s novel) continue the motif of escape from «the 

system» which Isabel explicitly names as the true adversary: « “It is not my father that 

hunts us”, she said defensively. “It is the system”» (2: 169). This statement shifts the 

focus from a personal conflict to institutional violence, drawing a parallel between the 

chivalric hierarchy that obstructed love in the courtly myth and the modern social 

barriers – racial and class-based. Thus, «Brazil» is not merely an allusion to Tristan 

and Isolde, but a pointed social diagnosis of the postcolonial capitalist era. 

The episode of the shamanic ritual marks a pivotal moment in the mythopoetics of 

«Brazil»: the lovers exchange bodies, and as a result, Tristão becomes white, while 

Isabel becomes Black. This bodily metamorphosis encompasses racial, gender, and 

social identities, dissolving traditional oppositions. The rite of initiation is enacted not 

through weaponry or a male figure, but within the sacred space of a ritual initiated by a 

woman. Isabel assumes the role of the hero, acting as the agent of salvation and 

transformation. The courtly structure is not abolished but reconfigured: love becomes 

an act of will and a form of resistance against fixed social and cultural roles. The 

ending of «Brazil» rejects the myth of return: although the protagonists formally 

reintegrate into the system, true assimilation never occurs. Despite the change in skin 

color and social status, Tristão remains symbolically other and experiences existential 

estrangement. Isabel, though having lost her physical identity, retains an inner 

connection to her racial and cultural belonging: «Eyes are the window of the spirit. 

When your soul becomes black, then will your eyes also» (2: 213), where the «black 

soul» functions as a marker of the «white» society. Their union is possible only outside 

the normative world – beyond law, time, and lineage. It is a myth of love without 

progeny, love as a transgression of order, destined from the outset to vanish. The final 

scene on the shore is a mirror image of the lovers’ first meeting, as in Bédier’s version 

or the anonymous texts of the «Roman de Tristan». The hero dies where love once 

began: the mythological circle is completed. His death is an act of class violence, 

marking the collapse of the utopia of reconciliation. Peace remains unattainable, even 

after completing all stages of the journey – a quality that links «Brazil» to Georg 

Kaiser’s tragedy «The Cuckold King», where the legitimization of desire leads not to 

union, but to the loss of longing. In his novel, Updike realizes the deep structure of the 

courtly myth, interpreting it through the prism of postmodernism and social critique. 

The novel reconfigures key motifs of the medieval narrative, reinterpreting the 

names of the protagonists as markers of archetype; the sun and the sea – as cosmogonic 

principles; the sword and the ring – as sacred objects; the ritual of initiation – as bodily 

transformation; and the prohibition of love and the motif of wandering – as necessary 

phases within the mythological cycle. Particular significance is also attached to the 

absence of offspring as a structural element within the mythological paradigm of 

forbidden love. This system of motifs, rooted in Celtic origins, proves productive in the 

context of twentieth-century modern «Brazil», where myth and history converge, and 

love emerges simultaneously as a form of resistance and a form of impossibility. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

44 

«Brazil» operates within the paradigm of magical realism, where the mythological, 

the sensual, and the historical coexist in an ontologically unstable reality. The 

protagonists’ journey from Rio into the interior is not merely a change of landscape but 

a passage into a liminal space in which the civilizational yields to the archaic and the 

ritualistic. From the very exposition, the forest is portrayed as a symbol of the 

dissolution of the familiar order: «The old forest, it is coming back, it will eat all the 

poor» (2: 45). This remark establishes a magical realist perspective, in which space is 

endowed with metaphysical properties. The descent into an unencoded territory is 

accompanied by the loss of temporal and spatial coordinates: «They seemed under their 

loads to be moving backward in time, away from the furies that excessive population 

had brought to their century, into a chaste space where pairs of willing human hands 

would still be valuable» (2: 166-167), marking a transition into a post-civilizational 

realm governed by different – shamanic – laws. 

It is within this space that magic manifests through objects and actions: the ring 

functions as a sacred marker of connection; the razor, named «Brilliant», serves as a 

functional analogue to the sword and simultaneously as a totem, an amulet that protects 

its bearer. Forgotten at the climactic moment, it ceases to fulfill its protective role, and 

the hero, having lost the magical object, perishes. The razor thus acts as a fetish in the 

Lévi-Straussian sense: it is both an artifact and a conduit of the sacred. This transfer of 

function from the sword to a mundane object is a characteristic device of magical 

realism, one that blurs the boundary between the elevated and the vernacular, the 

sacred and the profane. In the figure of Tristão – a Black protagonist who evokes 

African archetypes – Updike introduces the presence of the Other, a mediator between 

worlds, whose departure from the social structure cannot occur without sacrifice. 

The figure of Isabel in «Brazil» combines features of the courtly romance heroine 

and a character from magical realism. Her appearance – golden hair, radiant skin 

likened to the sun or ivory – synthesizes the images of Isolde the Fair and Isolde of the 

White Hands, forming the archetype of the woman of light. From their very first 

encounter, Tristão registers the ambivalence of her image: «An angel or a whore?» (2: 

8). The shaman sees her as Mayra – a messianic figure, the embodiment of solar 

energy: «Your skin is no longer magic» (2: 214). Within the poetics of magical 

realism, Isabel appears as a mediator between worlds; her corporeal ephemerality and 

detachment correspond to the concept of the «ghostly hero» (the definition by N. V. 

Kuznetsova, the author of a study devoted to mythologism in Updike's novels). She 

becomes not only a reinterpreted Isolde, but also a symbol of sacred otherness, 

expressed through body, color, and perception. The culmination of the mythopoetic 

transformation in «Brazil» is the scene of the shamanic ritual, in which a skin exchange 

occurs between Tristão and Isabel. This bodily metamorphosis embodies the shamanic 

idea of the changeability of the outer shell and the conditionality of boundaries 

between worlds. The ritual space – the summit of the Mesa – symbolizes the passage 

into the transcendent. The ring inscribed with «DAR» becomes the price for the 

transformation, a token of love offered as a ritual sacrifice. The ritual is accompanied 

by a psychoactive experience that facilitates the establishment of rapport between 

Isabel and the Tupinambá shaman: «When the shaman at last did speak, she 

miraculously understood; certain of his mumbled words stood out like highlights, 

glimmering with meaning, and the sense of the sentence slitheringly moved through 



Գրականագիտություն 
                     

 

45 

under the dark spaces between. Something in the smoke had eaten away at the 

boundary between their minds» (2: 207). 

The process lasts seven days – a number traditionally associated with feminine and 

cosmogonic cycles. Isabel’s transformation reflects not only a physical change but also 

a shift from sacred status to human vulnerability. Updike inscribes «Brazil» into the 

tradition of literary metamorphoses (Ovid, Apuleius, Stevenson, Kafka, Bulgakov), 

bringing the novel closer to Andersen’s «The Little Mermaid»: the heroine voluntarily 

leaves her world for the sake of love, losing her magical gifts (her voice – in Andersen, 

the radiance of her skin – in Isabel) and passing through the figure of a mediator (a 

witch / a shaman). Both characters are marked by angelic otherness – white skin, 

transparency, gray-blue eyes. Their journey involves the loss of former identity and 

existence at the boundary between worlds. 

Updike interprets the archetype of transformation through a feminist and 

postcolonial lens: the woman is not the object of the rite but its initiator. Isabel’s return 

to her father’s house completes the cycle: he instantly recognizes her – «To a father, a 

daughter is always perfection» (2: 255). This episode illustrates a core principle of 

magical realism – the integration of the supernatural into the fabric of the everyday. 

In «Brazil», the miraculous does not oppose reality but reveals its deeper structure. 

Ritual, the sacralization of objects (the ring, the razor, the body), and the shift in 

chronology shape an ontology in which magic is not an anomaly but a mode of being. 

Updike’s novel emerges as a philosophical parable about love, identity, and the 

boundaries of belonging, narrated in the language of myth and magical thinking. 

 

Conclusion 

The present study has examined John Updike’s novel «Brazil» in its intertextual 

relationship with the courtly narrative of Tristan and Isolde. By tracing the mythopoetic 

structure of the Arthurian cycle – from the chronicles of Gildas and Nennius to the 

synthetic canon of Thomas Malory – we have explored how the medieval model of 

love, honor, initiation, and sacred space undergoes transformation in contemporary 

literature. 

Updike preserves the fundamental structural elements of the courtly myth – flight, 

concealment, the rite of initiation, the extralegal love union, and the tragic outcome – 

but redistributes their semantic weight. The Arthurian narrative, in which the sword, 

the ring, the sacred forest, and the name carried sacral meaning and defined an ethical 

trajectory, is reinserted by Updike into a new framework – postcolonial, postmodern, 

and gender-critical. Within this system, the archetype no longer functions as a 

universal ideal but rather as a fraught cultural code subject to revision. 

The comparison between the courtly original and its modern counterpart in «Brazil» 

reveals significant transformations: the knightly sword is replaced by a razor – a 

symbol of masculinity and a domestic weapon; the ring loses its ritual purity and 

becomes a gesture of alienated love; the rite of initiation is enacted through the body, 

suffering, and a symbolic shift in race. These displacements demonstrate that the myth 

of Tristan and Isolde in Updike’s novel is not negated but reinterpreted – as a cultural 

mechanism of resistance to system, authority, and normative order. 

The mythological model in «Brazil» unfolds within the poetics of magical realism, 

where the boundaries between reality and the miraculous are blurred. The protagonists 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

46 

do not merely reenact the fate of their medieval predecessors but travesty it under 

conditions of profound social and ontological instability. Their love is not a gift but a 

choice – not fate, but defiance. This new mythopoetics reveals the nature of love as 

transgression and gives rise to a distinctive narrative form: the neomyth, which fuses 

archetype with trauma, structure with social critique. 

Thus, the objectives of the study – identifying the mechanisms of deconstructing the 

courtly narrative, analyzing the transformations of archetypes, symbols, and gender 

roles, and reflecting on the functions of myth within the context of magical realism – 

have been fulfilled through comparative analysis. Updike’s «Brazil» emerges not 

merely as a literary echo of the legend, but as a profound artistic reflection on the limits 

of identity and the possibilities of love in a post-traditional world. In this reading, the 

Arthurian myth reveals its resilience: though it loses its sacred integrity, it retains the 

capacity to generate meaning – within a different cultural body and with new 

ideological functions. 

 
ՆԱՏԱԼԻՅԱ ԳՈՆՉԱՐ-ԽԱՆՋՅԱՆ – Նեոմիֆ և ապամոնտաժում. կուռտուազ նարա-
տիվը և դրա վերափոխումը Ջոն Ափդայքի «Բրազիլիա» վեպում – Ջոն Ափդայքի 

«Բրազիլիա» (1994) վեպը դիտարկվում է որպես պոստմոդեռնիստական կերպափո-

խում Տրիստանի և Իզոլդայի մասին առասպելի՝ մոգական ռեալիզմի և հետգաղութա-

յին դիսկուրսի տեսանկյունից։ Հիպոթեզն այն է, որ Ափդայքը ոչ թե վերարտադրում է 

ավանդական նարատիվը, այլ ապամոնտաժում է այն՝ փոխակերպելով կուռտուազ 

սիրո մոտիվը հասարակական նորմերին, ռասայական և գենդերային հիերարխիային 

ընդդիմանալու ձևաչափի։ Հոդվածի նպատակը վերլուծելն է՝ ինչպես է վեպում վերա-

շերտավորվում առասպելի միֆոպոետիկ կառուցվածքը արքետիպերի, սրբազան ա-

ռարկաների, ծիսակարգի և սահմանագծային տարածքի վերաիմաստավորման միջո-

ցով։ Հատուկ ուշադրություն է դարձվում անունների խորհրդանշաբանությանը, 

մարմնավորման և նախաձեռնումի մոտիվներին, ինչպես նաև միջնադարյան բարո-

յագիտության փոխարինմանը ինքնության ժամանակակից խնդիրներով։ Մեթոդաբա-

նությունը ներառում է հերմենևտիկ, կառուցվածքաբան և հետգաղութային մոտե-

ցումներ՝ միֆաբանական և գրական սեմիոտիկայի գործիքակազմի համադրումով։ 

Աշխատանքը հանգում է այն եզրակացության, որ «Բրազիլիան» հանդես է գալիս որ-

պես նեոմիֆ՝ փիլիսոփայական առակ այն սահմանների մասին, որտեղ մարդկայինը 

միաձուլվում է հրաշքին։ Ափդայքն իր հիբրիդային և փոխակերպվող պոետիկայով 

վերաիմաստավորում է սերը, ճակատագիրը և հերոսությունը՝ ցույց տալով, թե ինչ-

պես է առասպելը վերափոխվում ժամանակակից մշակութային և պատմական հա-

մատեքստում։ 

 

Բանալի բառեր – Ափդայք, մոգական ռեալիզմ, Տրիստան և Իզոլդա, պոստմոդեռնիզմ, 
ծես, առասպել  
 
НАТАЛИЯ ГОНЧАР-ХАНДЖЯН – Неомиф и деконструкция: куртуазный нарратив 

и его трансформация в «Бразилии» Джона Апдайка.– В статье рассматривается роман 

Джона Апдайка «Бразилия» (1994) как постмодернистская трансформация мифа о 

Тристане и Изольде в контексте магического реализма и постколониального дискурса. 

Выдвигается гипотеза о том, что Апдайк не воспроизводит канонический сюжет, а де-

конструирует его, превращая куртуазную любовь в форму сопротивления социальным 



Գրականագիտություն 
                     

 

47 

нормам, расовой и гендерной иерархии. Цель исследования – проанализировать, как в 

романе переосмысляются мифопоэтические элементы: архетипы, сакральные объекты, 

ритуал и пограничное пространство. Особое внимание уделяется ономастической сим-

волике, мотивам воплощения и инициации, а также замещению средневековой этики 

проблематикой идентичности. Методологическая основа включает герменевтический, 

структуралистский и постколониальный подходы в сочетании с элементами сравни-

тельной мифокритики и литературной семиотики. Статья показывает, что «Бразилия» 

выступает как неомиф – философская притча о границах человеческого и чудесного, где 

мифологическое рождается не из сверхъестественного, а из способности героя к 

трансгрессии. Через поэтику гибридности и превращения Апдайк заново формулирует 

ключевые категории любви, судьбы и героизма, демонстрируя, как миф адаптируется к 

реалиям современной культуры. 

 

Ключевые слова: Апдайк, магический реализм, Тристан и Изольда, постмодернизм, 

ритуал, миф. 

 
References 

Annales Cambriae. Edited by John Williams. (2008). Longman, Green, Longman, and Roberts. – 

231 p. [Electronic resource]. Available at: 

https://archive.org/details/annalescambriae00willgoog 
Bédier Joseph. (191-?). Le roman de Tristan et Iseut. Paris: H. Piazza. [Electronic resource]. 

Available at: https://archive.org/details/leromandetristan00bduoft/page/22/mode/2up 

France Marie de. (2013). The Lays of Marie de France / Translated by David R. Slavitt. – 

Edmonton: AU Press, Athabasca University. – 160 p. [Electronic resource]. Available at: 

https://www.aupress.ca/app/uploads/120228_99Z_Slavitt_2013 

The_Lays_of_Marie_de_France.pdf 
Gurevich A.Ya. (1984). Kategorii Srednevekovoi kultury. M.: Iskusstvo. – 258 s. (in Russian). 

Malinovskaya Natalya. (2014). Tema s variatsiyami. M.: Tsentr knigi Rudomino. – 528 s.: ill (in 

Russian). 

Malory Tomas. (1998). Le Morte d’Arthur. King Arthur and of his Noble Knights of the Round 

Table in Two Vols. Volume 1. [Electronic resource]. Available at: 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/1251/pg1251-images.html 

Malory Tomas. (1998). Le Morte d’Arthur. King Arthur and of his Noble Knights of the Round 

Table in Two Vols.Volume 2. [Electronic resource]. Available at: 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/1252/pg1252-images.html 

Updike John. (1994). Brazil. Ballantine Books. [Electronic resource]. Available at: 

https://archive.org/details/»Brazil»noveljohnu0000unse/page/290/mode/2up 
Vinaver E. (1925). Etudes sur le Tristan en prose. Paris: Champion. – 120 p. 

https://archive.org/details/annalescambriae00willgoog
https://archive.org/details/leromandetristan00bduoft/page/22/mode/2up
https://www.aupress.ca/app/uploads/120228_99Z_Slavitt_2013%20The_Lays_of_Marie_de_France.pdf
https://www.aupress.ca/app/uploads/120228_99Z_Slavitt_2013%20The_Lays_of_Marie_de_France.pdf
https://www.gutenberg.org/cache/epub/1251/pg1251-images.html
https://www.gutenberg.org/cache/epub/1252/pg1252-images.html
https://archive.org/details/brazilnoveljohnu0000unse/page/290/mode/2up


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

48 

 
 

ԼԵԶՎԱԿԱՆ ԿԱՂԱՊԱՐ. ՀԱՂՈՐԴՈՂ ԵՎ ՆԵՐԳՈՐԾՈՂ 

ԼԵԶՎԱՏԱՐՐԵՐԻ ՀԱՄԱՏԵՂ ԳՈՐԾԱԾՈՒԹՅՈՒՆԸ  

ԶՀՄ ԼԵԶՎՈՒՄ 
    

ՅՈՒՐԻ ԱՎԵՏԻՍՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 
 

Ժամանակի ընթացքում զանգվածային հաղորդակցման միջոցների լեզուն վերափոխ-

վում է՝ արձագանքելով տեղեկատվության տարածման արագությանը, ազդեցության 

միջոցների բազմազանությանը և լսարանի պահանջների փոփոխությանը: Այդ փոփո-

խությունների պայմաններում առանձնահատուկ կարևորություն է ստանում լեզվական 

կաղապարների (շտամպների, խոսքային բանաձևերի, կրկնվող կառուցվածքային միա-

վորների) գործածությունը, որոնք ապահովում են թե՛ հաղորդակցության հստակութ-

յունն ու մատչելիությունը, թե՛ ազդեցիկության բարձր մակարդակը: 

ԶՀՄ լեզուն՝ որպես հանրային խոսույթի կարևոր տարր, միաժամանակ պարունա-

կում է ինչպես հաղորդող (ինֆորմատիվ), այնպես էլ ներգործող (ապելյատիվ, պեր-

սուազիվ) տարրեր: Դրանց համատեղ գործածությունը դրսևորվում է հատկապես 

կաղապարների մեջ՝ ձևավորելով արժեքային, գնահատողական և գաղափարական 

հարանշանակությամբ (կոննոտացիաներով) հագեցած միավորներ, որոնք ակտիվո-

րեն օգտագործվում են լրագրողական տարբեր ժանրերում:  

Մեր այս հոդվածում ներկայացվում են կաղապարների՝ որպես կառուցվածքային և 

գաղափարական միջոցների գործառական հնարավորությունները հայաստանյան 

զանգվածային հաղորդակցության տարբեր միջոցներում, դրանց հաղորդակցական 

նշանակությունը տարբեր ժանրերում, վերլուծվում և նկարագրվում են հաղորդող և 

ներգործող բաղադրիչների համատեղ գործածությունն ու փոխազդեցությունը՝ որպես 

ԶՀՄ լեզվի առանցքային հատկանիշ: 

 

Բանալի բառեր – լեզվական կաղապար, ընդհանուր լեզվակաղապար, մեդիալեզվա-
կաղապար, խոսքային բանաձևեր, արտալեզվական գործոններ, լեզվական-մտային 
գործոններ, հաղորդող և ներգործող լեզվատարրեր, խորհրդային շրջան, հետխոր-
հրդային շրջան, գործառման ոլորտ, գործառույթներ  

                                                 
* Յուրի  Ավետիսյան –  բանասիրական  գիտությունների դոկտոր,  պրոֆեսոր,  ԵՊՀ  հայոց  

լեզվի ամբիոնի վարիչ  
Юрий  Аветисян  –  доктор  филологических  наук,  профессор, заведующий  кафедрой  армянского 

языка ЕГУ  

Yuri Avetisyan – Sc. D. in Philology, Professor, Head of YSU Chair of Armenian Language  

Էլ. փոստ՝ yuriavetisyan@ysu.am  https://orcid.org/0009-0004-7475-8161 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 30.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 23.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 48-62 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.048  

 

https://orcid.org/0009-0004-7475-8161
https://orcid.org/0009-0004-7475-8161
mailto:yuriavetisyan@ysu.am
https://orcid.org/0009-0004-7475-8161
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Լեզվաբանություն 
                     

 

49 

Լեզվական կաղապար։ Հարցի առաջին ուսումնասիրողներից Գ․ Վինոկու-

րը առաջ քաշեց այն տեսակետը, որ կաղապարայնությունը լրագրային լեզվի 

անհրաժեշտ և անբաժանելի հատկանիշն է1: Հետագա ուսումնասիրողները 

(Վ․ Կոստոմարով, Գ․ Սոլգանիկ, Դ․ Ռոզենտայլ, մեզանում՝ Ռ․ Շալունց և ու-

րիշներ) հանգեցին այն եզրակացության, որ «ստանդարտը» և տեղին գործած-

ված «շաբլոնը» ոչ միայն լրագրային լեզվի, այլև առհասարակ ԶԼՄ լեզվին 

բնորոշ գիծ է2։ Եղան նաև հակառակ տեսակետի կողմնակիցներ, որոնց կար-

ծիքով շտամպը և ստանդարտը որակվեցին կաղապարաբանություններ, ո-

րոնք իբրև թե գորշություն ու միապաղաղություն են հաղորդում լեզվին։ Չէր 

խրախուսվում դրանց գործածությունը՝ «Չի կարելի հանդուրժել շաբլոնն ու 

տրաֆարետը մամուլում» կարգախոսով։ Այս տեսակետի կողմնակիցները 

կա՛մ որպես ելակետ և համեմատության եզր ընդունում էին գեղարվեստա-

կան տեքստը՝ ռուս դասականների գեղարվեստական ոճը (Ա․ Գորբունով և 

այլք), կա՛մ իրենց գնահատականներում հստակ չէին տարբերակում անհրա-

ժեշտ կաղապարը և անհարկի շտամպը (Ա. Սկվորցով, Հ․ Բաղդասարյան, Մ․ 

Ավագյան և այլք)3։ Սակայն այս տեսակետը ունեցավ շատ մասնակի դրսևո-

րումներ։ Դրանց հաղորդակցական արդյունավետության վերաբերյալ վեճերը 

արդի մասնագիտական գրականության մեջ կարծես մարել են, և առաջ է 

մղվում այն կարծիքը, որ լեզվական կաղապարը ԶՀՄ լեզվական կառուցված-

քի անբաժանելի բաղադրիչ է*։  

Շտամպ, ստանդարտ, շաբլոն, կլիշե, տրաֆարետ, ստերեոտիպ և նման 

այլ տերմինները հայ մեդիալեզվաբանության մեջ հաճախ քննարկվել են ա-

ռանց իմաստային էական զանազանություն արձանագրելու։ Չեն զատվել ի-

րարից մի կողմից՝ սովորական կայուն բառակապակցությունները, մյուս 

կողմից՝ լրագրային ստանդարտը և դրա անհաջող կիրառությունները, մեր-

ժելի կլիշեն կամ շտամպը։  

                                                 
1 Տե՛ս Винокур А., Культура языка. М., 1929, էջ 213։ 
2 Տե՛ս Շալունց Ռ․, Մամուլի և հրապարակախոսության լեզուն, Եր․, 1987, էջ 24-33, 114-115։ 
3 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 17-19, 114-115։ 
* Ժամանակակից հետազոտողի կարծիքով՝ ճշգրիտ լինելու համար նպատակահարմար է ԶԼՄ 

տերմինի (զանգվածային լրատվության միջոցներ) կապակցական լրատվություն բաղադրիչը 

փոխարինել հաղորդակցություն տերմինով (ԶՀՄ—զանգվածային հաղորդակցության միջոց-

ներ): Հարցադրումը պայմանավորված է զանգվածային լրատվամիջոցների բովանդակային ու 

կառուցվածքային, ինչպես նաև գործառութային և այլ կարգի մի շարք փոփոխություններով 

(լսարանի ակտիվ ներգրավվածություն, սոցիալական ներգործություն, փոխադարձ մեկնաբա-

նություններ ևն), որոնք արտացոլված են զանգվածային հաղորդակցության միջոցներում (տե՛ս 

Клушина Н. Стиль массовой коммуникации, М., 2010; Колесникова О. Язык и стиль современных 

средств массовой коммуникации, Киров, 2020)։ ԶՀՄ հասկացությունը ներառում է տպագիր 

մամուլը, լրատվության էլեկտրոնային միջոցները (ռադիոհեռուստատեսություն, էլեկտրոնային 

մամուլ, տեղեկատվական գործակալություններ), սոցցանցային հաղորդակցության միջոցները 

(Telegram, Facebook, Twitter, Instagram ևն)։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

50 

Երբ փորձում ենք ճշգրտել գործածվող տերմինների իմաստային հատկա-

նիշներն ու ծագումնաբանական հիմքերը, պարզվում է, որ դրանք կա՛մ այլ-

ևայլ իմաստներով (հիմնականում փոխաբերական) հոմանշային միավորներ 

են, կա՛մ իմաստային սերտ առնչություն ունեցող հասկացություններ։ Այս-

պես: Շաբլոն․ փոխառություն է ռուսերենից՝ ֆրանսերեն-գերմաներեն միջ-

նորդությամբ՝ գերմ․՝ Schablone (<ֆր․՝ e'chantillon-ից, նշանակում է փորձար-
կում, նմուշ)։ Ըստ հայերեն բացատրական բառարանների՝ «1․ Ձևով՝ չափսով 
ևն միատեսակ արտադրանքի նմուշ՝ ձևանմուշ։ 2․ Գործիք․․․․։ 3․ փխբ․ Սովո-
րական դարձած կարգ՝ օրինակ ևն, որին կուրորեն հետևում են» [ԱՀԲԲ]։ Այլ 

բացատրությամբ՝ «Մտքերն արտահայտելու շատ սովորական՝ միօրինակ ձև՝ 
արտահայտություն» [ԺՀԼԲԲ], «2․ Տափակ, սովորական, անարժէք։ Շաբլոն 

մտքեր՝ խօսքեր» [ՀԲԲ]։ Շտամպ – գերմ․՝ Stampfe բառից (<stampo – իտալերեն՝ 

կնիք, դրոշմ)։ Ըստ  հայերեն  բացատրական  բառարանների՝  «1․ Գործիք․․․․։  

2․ Հիմնարկի անունը կրող կնիք․․․․։ 3․ փխբ․ Պատրաստի օրինակ, տրաֆա-
րետ, որին կուրորեն հետևում՝ նմանվում են» [ԺՀԼԲԲ]։ Ստանդարտ – անգլ․՝ 

standart – կայուն լինել։ «1. Որևէ բանի նմուշ, օրինակ․․․․: 3. փխբ․ Շարունակ 
կրկնվող միօրինակություն, անփոփոխ՝ մաշված ու միօրինակ բան, շաբլոն, 
տրաֆարետ։ Դե դրանք ստանդարտ խոսքեր են․․․․» [ԱՀԲԲ]: Կլիշե – ֆր․՝ 

clichte՛ (փխբ․ անընդհատ կրկնված՝ շաբլոնային դարձած արտահայտութ-

յուն)։ «2․ փխբ․ Անընդհատ կրկնված՝ շաբլոնային դարձած բան։ Սրանք կլիշե 

դարձած խոսքեր են․․․» [ԱՀԲԲ]։ Կաղապար – հունարեն՝ «ոտքի փայտեայ կա-
ղապար» բառից, կրկնակ ձևը՝ գաղափար [ՀԱԲ]։ Ըստ բառարանային տվյալ-

ների՝ ունի իննից տասը իմաստ՝ «1․ Նմուշ, որից հանում են ձև՝ մի այլ նյու-
թով ձուլելու կամ վերարտադրելու համար․․․․» ևն։ Ութերորդ՝ փոխաբերա-

կան նշանակությամբ գործածվում է որպես գիտաբառ՝ «Ընդունված՝ սովորա-
կան կամ կանոնական դարձած օրինակ՝ ձև՝ նմուշ, որին կուրորեն հետևում 
են»4։  

Ակնհայտ է, որ այս բոլոր տերմինները լեզվաբանական նշանակությամբ, 

որը հիմնված է դրանց առավելապես երկրորդական-փոխաբերական ի-

մաստների վրա, արտահայտում են հասկացական նույն բովանդակությունը։ 

Հետևաբար տերմինի ընտրությունը ըստ էության ունի պայմանական նշա-

նակություն, քանի որ դրանք ազատ բաշխման հարաբերության մեջ գտնվող 

տարբերակներ են։  

Մեզանում հարցին ամենից հանգամանորեն անդրադարձել է լեզվաբան 

Ռ․ Շալունցը։ Ցավոք, ուսումնասիրողը հստակ ու միանշանակ չի սահմա-

նում այդ տերմինների նշանակությունը և չի ճշգրտում դրանց գործածության 

                                                 
4 Որպես տերմին՝ գործառվում է նաև կառուցվածքային լեզվաբանության մեջ, բայց ավելի նեղ՝ 

զուտ լեզվաբանական նշանակությամբ՝ «ԿԱՂԱՊԱՐ/модель, լեզվի կառուցվածքային միավոր՝ 

տիպ, իբրև բաղադրիչ տարրերի հետևողական շարք դրանց կանոնավորված փոխկապակ-

ցությամբ (փոխհարաբերությամբ)» [Պետրոսյան Հ․, Հայերենագիտական բառարան, Եր․, 1987]։ 



Լեզվաբանություն 
                     

 

51 

շրջանակները։ Բայց լեզվաբանի բնութագրումներից կարելի է ենթադրել, որ 

նա ի վերջո հակված է երևույթը անվանող տերմիններից առանձնացնելու եր-

կուսը՝ ստանդարտ-ը և շտամպ-ը, առաջինը՝ որպես լրագրային լեզվին բնո-

րոշ և դրական նշանակությամբ հասկացություն, երկրորդը՝ դրա՝ ըստ գոր-

ծածության հանձնարարելի կամ ոչ հանձնարարելի տարբերակ։ Յու․ Դավթ-

յանը նախընտրությունը տվել է լրագրային շտամպ և խոսքային կաղապար-

ներ տերմինային կապակցություններին։ Բայց լեզվաբանը, դրանք համարե-

լով «լեզվական պատրաստի միավորներ, որոնք ակտիվորեն մասնակցում են 

մտքերի ձևավորմանը», այնուամենայնիվ չի կատարում դասակարգում և բա-

վարարվում է «կաղապարների» չորս խումբ օրինակներ թվարկելով5։  

Մենք նախապատվությունը տվել ենք կաղապար տերմինին, նախ՝ որ իր 

հասկացական նշանակությամբ («ընդունված՝ սովորական կամ կանոնական 

դարձած օրինակ՝ ձև՝ նմուշ, որին .... հետևում են») ավելի մոտ է քննարկվող 

լեզվական իրողությանը, այսինքն՝ տերմինի բովանդակությունը համապա-

տասխանում է հասկացությանը, և երկրորդ՝ իբրև հնագույն փոխառություն՝ 

այն ավելի է ձուլված հայերենի բառային կազմին և իր հնչյունական նկարագ-

րով ավելի ներդաշնակ է հայերենի արտասանական համակարգին, քան 

մյուս փոխառյալ և օտարաբան տերմինները։ Տերմինային նշանակությամբ 

գործածելիս զանց ենք առնում բառի բացատրության մեջ ակնարկվող «կուրո-
րեն» հետևելու, ընդօրինակելու, նմանվելու բացասական երանգ ունեցող 

իմաստները, քանի որ այս ոլորտում դրանց գործածությունը օբյեկտիվորեն 

չի բնութագրվում նման հատկանիշներով (այդ մասին՝ ստորև)։ 

Վ․ Կոստոմարովը լրագրային լեզվում գործադրվող «լեզվական ստան-

դարտները» քննելիս հանգում է եզրակացության, ըստ որի՝ լրագրային լեզ-

վում գործադրվող «ստանդարտը» իր մեջ առնում է երկու կարգի, այսպես 

կոչված, ենթաստանդարտներ՝ «ընդհանուր ստանդարտներ» և «լրագրային 

ստանդարտներ»։ Առաջինները, ըստ այդ տեսության, վերաբերում են նաև 

լեզվի գործառման մյուս ոլորտներին (իրավագիտություն, տնտեսագիտութ-

յուն ևն) և ըստ էության այդ ոլորտներից են մուտք գործում լրատվամիջոց-

ներ, երկրորդները լրագրային լեզվին հատուկ ստանդարտներ են, գործառ-

վում են այս ոլորտում: Այդ տեսակները փոխներթափանցումների մեջ են, 

մասնավորապես՝ առաջինները աղբյուր են երկրորդների ձևավորման հա-

մար6։  

Ելնելով մեր ուսումնասիրության արդյունքներից՝ փոքր-ինչ զարգացնելով 

այս մոտեցումը ՝ հայերեն ԶՀՄ լեզվում գործառվող կայուն բառակապակ-

ցությունների և խոսքային պատրաստի բանաձևերի վերաբերյալ ներկայաց-

նում ենք հետևյալ «սխեման»։  

                                                 
5 Տե՛ս Դավթյան Յու., Արևելահայ մամուլի լեզուն հետխորհրդային շրջանում, Եր․, 2006, էջ 212-

213: 
6 Տե՛ս Костомаров В․ Г., Русский язык на газетной полосе, М., 1971, էջ 10: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

52 

Քննարկվող լեզվական կառույցներն ու միավորները առաջարկում ենք 

անվանել լեզվական կաղապարներ, որոնք իրենց հերթին ունեն երկու կարգի 

դրսևորումներ՝ ընդհանուր լեզվակաղապարներ (համալեզվական կաղա-

պարներ) և մեդիալեզվակաղապարներ։ Առաջինները կայուն արտահայ-

տություններ են, որոնց բաղադրիչները հաճախակի համատեղ գործածվելու 

հետևանքով ձեռք են բերել սերտ հարաբերակցություն: Օգտագործվում են ա-

ռօրյա խոսքում կամ, այսպես կոչված, ոլորտային տեքստերում: Հաճախ ձևա-

վորվում են դարձվածային համակարգում կամ մշակութային հենքի վրա: 

Զանգվածային հաղորդակցության միջոցներում չունեն կոնկրետ գործա-

ռույթ: Երկրորդները ԶՀՄ-ին հատուկ կաղապարներ են, ձևավորվում են՝ հա-

ղորդակցական անհրաժեշտություններից ելնելով, կատարում են առավելա-

պես լրատվական գործառույթ, ինչը նվազեցնում է նրանց ներազդման դերը:  

Համալեզվական կաղապարները առավելապես բնորոշ են վերլուծական 

նյութերին և ունեն թեմատիկ մեծ բազմազանություն։ Կարող են վերաբերել՝     

 տնտեսությանը (տնտեսական մրցակցություն, տնտեսական ակտիվության 

աճ, ներդրումների համար բարենպաստ պայմաններ, տնտեսությունը շարու-

նակում է կայուն աճ գրանցել),  հասարակական-քաղաքական կյանքին (քա-

ղաքական ճգնաժամ, էթնիկ զտում),  միջազգային դիվանագիտական հարա-

բերություններին (միջուկային նոր սպառնալիք, դիտորդական առաքելութ-

յուն, Մինսկի խմբի համանախագահներ, Քիվեսթյան համաձայնագիր),  ռազ-

մաքաղաքական իրավիճակին (ռազմական հատուկ գործողություններ, սահ-

մանազատման և սահմանագծման հանձնաժողով, հայելային հետքաշում, 

ռազմաքաղաքական վերնախավ, ռազմական նոր էսկալացիա),  կուսակցա-

կան գործունեությանը (ՀՅԴ գրասենյակ, ՔՊ խմբակցություն, ներկուսակցա-

կան խնդիրներ),  կրթական համակարգին (ակադեմիական քաղաք, կրթա-

կան նոր չափորոշիչներ),  արդարադատությանը և առհասարակ իրավա-

կան ոլորտին (սահմանադրական նորմ, մարդու իրավունքներ, դատական 

համակարգ),  տեղեկատվական տեխնոլոգիաներին (սոցիալական ցանց, 

համակարգչային կայք, էլեկտրոնային հասցե) ևն։ Սրանց գործածությունը, 

կարելի է ասել, հավասարապես բնորոշ է նաև ոլորտային լեզուներին՝ իրա-

վաբանական, տնտեսագիտական, դիվանագիտական, ակադեմիական գրագ-

րություն, քաղաքագիտական գրականություն, կրթական-մշակութային փաս-

տաթղթեր, օրենքներ ու չափորոշիչներ ևն։  

Այս նյութերի հեղինակը կարող է լինել նաև տվյալ ոլորտի մասնագետը՝ 

իրավաբանը, տնտեսագետը, բժիշկը, արվեստագետը ևն։ Այսինքն՝ այդպիսի 

կայուն կապակցությունները բուն ԶՀՄ լեզվի բառային կազմի բաղադրիչ չեն։ 

Բնորոշում են այդ լեզուն այնքանով, որքանով հրապարակվում կամ քննարկ-

վում են հաղորդակցության միջոցներում։ Պայմանավորված թեմատիկայով 

կամ նյութի ժանրային հատկանիշներով՝ գործածվում են նաև հաղորդակ-

ցության միջոցների լեզվում։ Այստեղ դրանք առավելապես կոչված են ոճավո-



Լեզվաբանություն 
                     

 

53 

րելու համապատասխան մասնագիտական տեքստը։ Իրականացնում են 

շատ որոշակի գործառույթներ․ պաշտոնական ոճում նպաստում են խոսքի 

կառուցիկ լինելուն, հստակություն և ամբողջականություն են հաղորդում 

պաշտոնական տեքստին։ Նաև որոշ վստահություն են ներշնչում տեքստի ա-

վանդականության, անփոփոխելիության հիմքով։ Ապահովում են նաև խոսքի 

պաշտոնականությունն ու հանդիսավորությունը։ Գիտական խոսքում նպաս-

տում են տեղեկատվության արագ հաղորդմանը և ընկալմանը։ Օգնում են հե-

ղինակին համառոտ և սեղմ բնութագրելու երևույթը։ 

Մեդիալեզվակաղապարը բառակապակցական կայուն միավոր է՝ դարձ-

յալ բաղադրիչների իմաստային-կառուցվածքային սերտաճումներով։ Ըն-

դունված է դրանք առավելապես վերագրել ԶՀՄ լեզվին։ Ի տարբերություն 

նախորդի՝ գործածվում է գերազանցապես տեղեկատվական տեքստերում և 

բացառապես լրագրողների կողմից։ Ունի հաղորդող ներգործության ավելի 

մեծ ուժ, քան նկարագրական խոսքը։ Տեքստը կառուցվում է սեղմ, հակիրճ. 

տեղեկույթը ձևակերպվում է արագ, փոխանցվում է արագ, արագ ընկալվում 

է լսարանի կողմից: Ե՛վ հեղինակը, և՛ օգտատերը էապես խնայում են էներ-

գիա ու ժամանակ: Նաև հնարավորություն են ունենում նույն կաղապարնե-

րով արձագանքելու և հաղորդակցվելու իրար հետ։ Պատահական չէ, որ մե-

դիակաղապարը ավելի հաճախ գործածվում է տեղեկատվական ժանրերում։ 

Սա ի վերջո լեզվական կաղապար է, որի մեջ հեղինակը տեղադրում է իր 

բուն ասելիքը։ Առանց պատրաստի լեզվական կաղապարների՝ անհնար է ա-

րագ և գրագետ պատրաստել տեղեկատվություն և, ընդհանրապես, հաղոր-

դատվական նյութեր։ 

Լեզվակաղապարների հաճախակի գործածությունը պայմանավորված է 

արտալեզվական և լեզվական մի շարք գործոններով։ 

Արտալեզվական գործոններ. հասարակական կյանքի աննախադեպ զար-

գացումը և փոփոխությունները ստիպում են արագ և կարճ արձագանքելու ի-

րադարձություններին։ Խոսքային բանաձևերով կաղապարայնացվում է տե-

ղեկատվության ուժեղ հոսքը։ 

Լեզվական-մտային գործոններ. լրագրողը քիչ ջանքեր է գործադրում ձևա-

կերպումների համար, օգտվելով արդեն պատրաստի խոսքային կառույցնե-

րից՝ տնտեսում է մտքի էներգիան: Կաղապարը հաղորդում է նաև որոշակի 

արտահայտչականություն. խոսքը դառնում է ավելի դյուրընկալ, մատչելի և 

սահուն։  

Շատ հիմնավոր է ռուս հետազոտողի բնորոշումը ԶՀՄ լեզվում կաղա-

պարների ձևավորման պատճառների և դրանց գործառական նշանակության 

վերաբերյալ. «Լրագրությունը՝ որպես արտադրություն, հոսքագիծ է: Լրագ-

րությունը՝ որպես ծառայությունների ոլորտ, նույնպես տեքստերի հոսքագ-

ծային (հոսքային) փոխանցում է լսարանին: Մի խոսքով, զանգվածային ար-

տադրություն՝ զանգվածային պահանջարկի համար: Եթե ամեն անգամ ինչ-



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

54 

որ օրիգինալ բան ստեղծվի, ապա առաջին հերթին՝ ժամանակը բավարար չի 

լինի (մյուսներն առաջ կանցնեն, թերթի համարը կգնա տպարան, եթերի ժա-

մանակը բաց կթողնվի), երկրորդ՝ հանդիսատեսը չի արձագանքի նորությա-

նը: Տեղեկատվության հոսքի մեջ լսարանը պետք է լավ կողմնորոշվի, այլ ոչ 

թե լուծի բառախաղեր և ջանքեր գործադրի՝ հասնելու համար ավանգարդո-

րեն կառուցված տեքստի իմաստին: – ․․․․ Այս նպատակի գործնական իրա-

ցումը (պրագմատիկան) առաջացնում է լրագրողական նյութերի ձևերի 

տնտեսում և ստանդարտացում»7:  

Կաղապարները լեզվական կայուն միավորներ են։ Բայց դա հարաբերա-

կան է. նոր ժամանակները ծնում են նոր կաղապարներ։  

Փոփոխության են ենթարկվում ինչպես համալեզվակաղապարները, այն-

պես էլ մեդիալեզվակաղապարները։ Առաջինների փոփոխությունը գերա-

զանցապես պայմանավորված է արտալեզվական գործոններով՝ հասարակա-

կան-քաղաքական կյանքի փոփոխություններ, տնտեսության շրջադարձային 

զարգացումներ, ռազմաքաղաքական իրավիճակ, միջազգային հարաբերութ-

յուններ ևն։ Համեմատության համար բերենք խորհրդային և հետխորհրդային 

ժամանակներին բնորոշ գործառման ընդամենը մեկ-երկու ոլորտի վերաբե-

րող լեզվական կաղապարներ։ Այսպես։ 

Ռազմական կյանք․ 

խորհրդային շրջան՝ միջուկային թևավոր հրթիռ, ռազմաօդային կցորդ, 
զինվորական թղթակից, միլիտարիզմի ուժեր, հրթիռամիջուկային զենք, իմ-
պերիալիզմի ագրեսիա, մարտական անխախտ դաշինք, սովետական փառա-
պանծ զինված ուժեր, իմպերիալիզմի սպասավորներ, ՍՍՀՄ զինված ուժեր, 
խաղաղության դեկլարացիա; 

հետխորհրդային շրջան՝ սահմանագծման հանձնաժողով, ԱԹՍ-ների 
հարձակման ենթարկվել, օդատիեզերական ուժեր, զորքերի հայելային հետ-
քաշում, նոյեմբերի 9-ի եռակողմ համաձայնագիր, ռուսական խաղաղապահ 
ուժեր, ռազմական հատուկ գործողություններ, անվտանգության գոտի, խա-
ղաղության օրակարգ, խաղաղության խաչմերուկ, ԵՄ դիտորդական առաքե-
լություն, հայ-ադրբեջանական սահմանի տարբեր հատվածներ։  

Աշխատանքային գործունեություն, տնտեսական հարաբերություններ․ 

խորհրդային շրջան՝ աշխատանքային հերթափոխ, եղբայրական ժողո-
վուրդների անխախտ բարեկամություն, հարվածային ճակատ, սոցիալիստա-
կան մրցույթ, փոխանցիկ դրոշը հաղթողներին, պլանների կատարում և գե-
րակատարում, հարվածային հերթափոխ, հնգամյակի հարվածային տարի, 
աշխատանքի վետերան, փոխանցիկ դրոշ, կոլտնտեսային շուկա; 

հետխորհրդային շրջան՝ նոր բիզնես ծրագիր, անժամկետ վարկեր, եկա-
մտահարկի վերադարձ, վարկային կենսագրություն, պաշտոնական Երևանը 

                                                 
7 Третяков В., Как стать знаменитим журналистом, М., 2004, с. 263. 



Լեզվաբանություն 
                     

 

55 

վստահեցնում է, անհատույց օգտագործում, Կենտրոնական բանկ, տնտեսա-
վարող ուժեր, BRICS-ի անդամ երկրներ, ավելացված արժեքի հարկ։ 

Հասարակական-քաղաքական կյանք՝ գաղափարախոսական կաղապար-

ներ. 

խորհրդային շրջան՝ խաղաղ համագործակցություն, աշխատավոր ժո-
ղովրդի հաղթանակ, սոցիալիստական հարաբերություններ, աշխատավոր 
դասակարգ, ՍՄԿԿ կենտկոմի քաղբյուրոյի անդամ, Գերագույն խորհուրդ, 
կենտկոմի քարտուղար, մարքս-լենինյան գաղափարախոսություն, իմպե-
րիալիստական ագրեսիա, սոցիալիստական հայրենիք, խաղաղության և սո-
ցիալիզմի ճամբար, հնգամյակը չորս տարում, փոխանցիկ դրոշ, շրջկոմի նա-
խագահ, սոցիալիստական համակեցության կանոններ; 

հետխորհրդային շրջան՝ քաղաքական կուսակցություններ, ազդեցության 
գործակալներ, ընդդիմության վարքագիծ, ընդդիմադիր ֆրակցիա, արտա-
սահմանյան ֆինանսավորմամբ գործակալներ, բաց հասարակություն, Ազ-
գային ժողով, վարչապետի աշխատակազմ, համայնքի ղեկավար, անվտան-
գության խորհրդի քարտուղար, քաղաքացիական հասարակություն, ԿԳՄՍ 
նախարար։ 

Տարբերություններն ակնառու են։ Իհարկե, առանձին կաղապարներ ան-

խուսափելիորեն գործածվել են երկու շրջափուլերում էլ։ Դրանք ավելի շատ 

ընդհանրական նշանակությամբ միավորներ են, ինչպես՝ իրականացնել վե-
րահսկողություն, սերտ համագործակցություն, հասարակական հարաբե-
րություններ, սպառազինությունների մրցավազք, ամենօրյա աշխատանք 
տանել, ակտիվորեն մասնակցել, սառը պատերազմ, բարձր արդյունավե-
տություն, միջազգային կյանք, կարճ լուրեր, անվտանգության երաշխիքներ 
ևն։ Եվ դա բնական է, քանի որ հասարակական կարգի նույնիսկ արմատա-

կան, շրջադարձային փոփոխության դեպքում էլ հանրային կյանքի և մանա-

վանդ արտաքին աշխարհի հետ կապված շատ ու շատ կողմեր ու հարաբե-

րություններ մնում են գրեթե անփոփոխ, հետևապես անփոփոխ են մնում 

նաև դրանց լեզվական արտահայտության միջոցները։  
Կառուցվածքային և բովանդակային զգալի փոփոխություններ են կրել 

հետխորհրդային շրջանի ԶՀՄ լեզվակաղապարները՝ պայմանավորված մե-

դիադաշտի գործառական և կառուցվածքային փոփոխություններով։ Նախկին 

լրատվամիջոցների լեզվական կաղապարների («Մեր արտահաստիքային 

թղթակիցները հաղորդում են», «Մասսայական ինֆորմացիայի և պրոպա-

գանդայի միջոցներ», «Ինչպես հաղորդում է ՏԱՍՍ-ը», «Ինչպես մեզ տեղե-

կացրին համապատասխան մարմիններից») փոխարեն՝ հետխորհրդային 

շրջանի մեդիամիջոցները կազմել և շրջանառության մեջ են դրել նոր կաղա-

պարներ («Ըստ մեր ունեցած հավաստի տեղեկությունների», «Ըստ մեր աղբ-

յուրների», «Մեր աղբյուրները հայտնում են», «Ըստ որոշ լուրերի», «Հավաստի 

աղբյուրներից հայտնի է դարձել», «Ինչպես մեզ հայտնեց ԱԳՆ խոսնակը»)։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

56 

Էլեկտրոնային և սոցցանցային միջոցներում սովորական են ավելի խոսակ-

ցական կառույցներն ու կաղապարները՝ «Ըստ օդում կախված (հավաստի) 

լուրերի», «Ինքնությունը չբացահայտած աղբյուրը հայտնում է», «Այս մասին 

լրագրողների հետ զրույցում ասել է....», «Նյութն ամբողջությամբ կարդացեք 

բնօրինակ կայքում», «Ավելի վաղ հայտնել էինք, որ....», «Ինչպես ավելի վաղ 

գրել էինք....», «Տեսանյութը և լուսանկարները՝ ստորև», «Տեսանյութն ու լու-

սանկարները՝ ըստ ...–ի», «Տարածելը խրախուսվում է», «Մանրամասները՝ 

քիչ անց»։ Դրանք հաճախ ամբողջական նախադասություններ են, մի տեսակ 

տեղեկատվական լեզվակաղապարներ, որ մեկ-երկու բառի փոփոխությամբ 

կարելի է տեղադրել նույնաբնույթ նյութերում, ինչպես՝ «Առաջին նախագահի 

մամուլի խոսնակի փոխանցմամբ՝ շուրջ երկու ժամ տևած զրույցի ընթաց-

քում հանգամանորեն քննարկվել են հայ-իրանական բարեկամության ամ-

րապնդման, տնտեսական և մշակութային հարաբերությունների խորացման, 

ինչպես նաև տարածաշրջանային անվտանգության և հաղորդակցության 

ճանապարհների անխափան գործունեության ապահովման ու զարգացման 

խնդիրները» (news.am, 16.01.2024). սա կաղապար է, որ աննշան փոփոխութ-

յուններով կարելի է «մշտապես» գործածել։  

Լեզվակաղապարը դարձել է մեդիախոսույթի անբաժանելի մաս: Այստեղ 

կաղապարը նույնքան մեծ անհրաժեշտություն է, որքան արտահայտչամիջո-

ցը։ 

Կայուն բառակապակցությունների և լեզվական կաղապարների միջև մի 

տեսակ միջանկյալ դիրք են գրավում պատրաստի խոսքային բանաձևերը: 

Դրանք նույնպես մեծ չափով հեշտացնում են հաղորդակցման գործընթացը։ 

Այլ հեղինակներ դրանց անվանում են շտամպ։ Կոչում են նաև խոսքային կա-

ղապարներ: Բառեր և բառակապակցություններ են, որոնք, ի տարբերություն 

նախորդների, պակաս զգայուն են հասարակական-քաղաքական և այլ կար-

գի փոփոխությունների հանդեպ։ Կատարում են սոսկ կապակցական դեր․ ու-

նեն առավելապես տեքստակազմական նշանակություն. կապում են խոսքա-

յին միավորներ՝ նախադասություն, պարբերություն: Հատուկ են գործառա-

կան բոլոր ոճերին՝ բացառությամբ գեղարվեստականի, որը հասկանալի 

պատճառներով չի ընդունում կաղապարներ։ Այսպես՝ 

գիտական ոճ՝ հիմնավորված տեսակետ է, պետք է նկատել նաև, պակաս 
կարևոր չէ նաև հետևյալ փաստարկը, չենք բացառում, ուշագրավն այն է, գի-
տական գրականության մեջ ընդունված է համարել, ստացված արդյունքները 
վկայում են, մեզ ավելի համոզիչ է թվում, եղած փաստերին կարելի է ավելաց-
նել, մեր դիտարկումներով, ըստ մեր հետազոտության արդյունքների;  

խոսակցական ոճ՝ իմ խորին համոզմամբ, չմոռանամ նշել, ուշադրություն 
դարձրեք, տպավորություն ունեմ, հավատացած եմ, լսիր քեզ ինչ եմ ասում, չի 
բացառվում, նայեք ինչ եմ ասում, չեմ կասկածում, պարզ երևում է, ես էն 



Լեզվաբանություն 
                     

 

57 

կարծիքին եմ, դու լավ գիտես, ասեմ նաև, մի բան էլ ասեմ, ճիշտն ասած, ու-
շադիր լսիր՝ ինչ եմ ասում;  

պաշտոնական ոճ՝ հարկ ենք համարում հիշեցնել, հիմք ընդունելով, հա-
մաձայն հաստատված կարգի, կից ներկայացնում ենք, կողմերը պարտավոր-
վում են, պահանջ է դրվել, իրավունք է տալիս ասելու, տպավորությունն այն-
պիսին է, հարկ եղած ճշտումները կատարելուց հետո, մեզ հաջողվեց պար-
զել, համատեղ որոշումներ:  

Իհարկե, դրանցում կարելի է առանձնացնել օրինակներ, որոնք առավել 

հատուկ են ոճերից մեկին կամ մյուսին. հստակ սահման դժվար է գծել, և դրա 

անհրաժեշտությունն էլ ըստ էության չկա։ Ներթափանցումները բնական են։ 

Ժամանակ առ ժամանակ փոխվում է նաև դրանց գործածության հաճախա-

կանությունը, որը մի առանձին քննության առարկա է։ Պարզապես պետք է 

արձանագրել, որ խոսքային կաղապարները անփոխարինելի տարրեր են 

տեքստակազմության մեջ։ Առանց դրանց՝ պարզապես չի կարող կառուցվել 

խոսքը, դա լինի պաշտոնական, գիտական թե հրապարակախոսական։ 

Միայն պետք է հիշել, որ ցանկացած բառ կամ բառակապակցություն, միև-

նույն համատեքստում հաճախակի կրկնվելով, կարող է վերածվել անհարկի 

շտամպի։  

 Լեզվական կաղապարը մեդիախոսույթի կարևոր և անփոխարինելի բա-

ղադրիչ է:  

Կաղապարի կամ խոսքային բանաձևի անհարկի գործածությունը կամ 

կուտակումը էապես թուլացնում է խոսքի ուժը, դարձնում այն միօրինակ ու 

անհրապույր, ինչպես հետևյալ դեպքերում՝ «Վեցերորդ՝ ասվածին հարկ է ա-
վելացնել ... Թեև ընդհանուր առմամբ կարելի է ասել, որ մեր երկրում կայա-

ցած ամեն ...» (1in.am; 05.07.2012), «Նկատի ունենալով այն հանգամանքը, որ 

համառորեն շրջանառության մեջ է պահվում ՀՀ ԿԳՄՍ նախարարության 

«Բարձրագույն կրթության և գիտության մասին» ...» (facebook; 22.12.2020), 

«Այս պահին հիմնականում մեքենաները անցնում են Լարսի անցակետով. 

, պետք է նշել, որ խնդիրները առաջացել են ուժեղացված վերահսկողության 

կամ հսկողության ....» (tert.am; 12.06.2023), «Ինչպես ասում են, պանթյուրքիզ-

մը պոզով-պոչով չի լինում: Միջանցքը առևտրի համար չէ, միջանցքը (>դա) 

Թուրքիայի հնարավորությունն է իրականացնելու....» (azg.am; 09.03.2024): 

«Մենք, կարելի է ասել, հասել ենք մեր նպատակներին...» (1in.am; 28.10.2024), 

«Նշենք նաեւ, որ Ռոբերտ Նալբանդյանն ունի երեք անչափահաս երեխա, իսկ 

ադրբեջանական գերության ընթացքում ծեծի հետեւանքով ստացել է կողոսկ-

րերի կոտրվածք» (Yerkir.am; 29.12. 2021), «Եվ եթե մենք նայենք պարոն Փա-

շինյանի քաղաքականությանը, ապա կտեսնենք, որ նա բավականին հետևո-

ղականորեն հայկական քաղաքականության մեջ նա հետևողականորեն փոր-

ձում է Ռուսաստանին փոխարինել ԵՄ-ով» (7or.am; 13.07.2025)։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

58 

Հաղորդող և ներգործող լեզվատարրերի համատեղ գործածություն։ Լեզ-

վական կաղապարները, ինչպես տեսանք, մեդիատեքստում կատարում են 

առավելապես տեղեկատվական գործառույթ, այնպես, ինչպես լրատվական 

բառապաշարը: Դրանք մասնագիտական գրականության մեջ ընդունված է 

անվանել հաղորդող լեզվատարրեր: Մեդիալեզուն առատորեն օգտվում է այդ 

լեզվատարրերի տեղեկատվական հնարավորություններից: Սակայն այդքա-

նով չի սահմանափակվում: Դրանք հաճախ զուգակցվում են գնահատողա-

կան-արտահայտչական միջոցների՝ ներգործող տարրերի հետ: ԶՀՄ լեզուն 

յուրահատուկ է ոչ միայն մյուս բոլոր ոճերին բնորոշ կաղապարների առավել 

կամ պակաս գործադրությամբ, այլև նրանով, որ հաջողությամբ համատե-

ղում է կաղապարը և արտահայտչամիջոցը:  

Հաղորդող և ներգործող տարրերի համատեղ գործածությունը ԶՀՄ լեզվի 

առանցքային հատկանիշներից է:  

Եթե ավանդական դասակարգումներում դրանք դիտվում են որպես գոր-

ծառական առանձին շերտեր, ապա մեդիատեքստում այդ տարրերը համակց-

վում են՝ ստեղծելով միաժամանակ և՛ տեղեկատվություն փոխանցող, և՛ ըն-

թերցողին կամ դիտողին ուղղորդող հաղորդագրություն: Հաղորդող լեզվա-

տարրերը ապահովում են փաստերի, իրադարձությունների ներկայացում, 

ներգործողները ուղղված են ընթերցողի զգայարաններին, վերաբերմունքին, 

մտածողությանը, կամքի վրա ազդելուն: Դրանք հաճախ համադրվում են՝ 

ստեղծելով քողարկված քարոզչական, կողմնորոշող կամ հուզական ազդե-

ցությամբ բովանդակություն: Այդպիսին կարող է լինել, օրինակ, 

 տեղեկատվության մեկնաբանված մատուցումը՝ «ՔՊ-ից հեռացած Հովիկ 

Աղազարյանն ու Հակոբ Ասլանյանը երեկ հրապարակեցին իրենց նորաս-

տեղծ ՄԱՍ կուսակցության վարչության որոշումը, համաձայն որի՝ իրենց 

վարչապետի թեկնածուն «Լուսավոր Հայաստան» կուսակցության նախագահ 

Էդմոն Մարուքյանն է (=> հաղորդող տարր): ՄԱՍԿ-ը վա-բանկ է գնում» (=> 

ներգործող տարր) (hraparak.am; 17.05.2025): «Երեք ամիս անընդմեջ բնակա-

րանի գները նվազում են (=> հաղորդող տարր): Մինչև ո՞ւր կհասնի անշարժ 

գույքի գնանկումը» (=> ներգործող տարր) (168.am; 18.05.2025);  

 տեքստում հեղինակային և ուղիղ խոսքի կառուցումը՝ «ԱՄՆ պետքար-

տուղար Մարկո Ռուբիոն շաբաթ օրը հեռախոսազրույց է ունեցել իր ռուսաս-

տանցի գործընկեր Սերգեյ Լավրովի հետ՝ վերջին բանակցությունների վերա-

բերյալ տեղեկություն ստանալու նպատակով (=> հաղորդող տարր): «Մենք 

խոսել ենք ամենատարբեր բաների մասին, — CBS News-ին տված հարցա-

զրույցում ասել է Ռուբիոն։ — Ես ուզում էի իմանալ նրա կարծիքը, թե ինչպես 

են անցել երեկվա բանակցությունները։ Դրանք ժամանակի զուր վատնում չեն 

եղել»» (=> ներգործող տարր) (news.am; 18.05.2025); 

 տեղեկատվական կաղապարի մեջ ներգործող տարրի ներմուծումը՝ 

«Պակիստանը մայիսի 10-ի Հնդկաստանի հարվածներից հետո բառացիորեն 



Լեզվաբանություն 
                     

 

59 

աղաչում էր (=> ներգործող տարր. ընդգծումը՝ Յու. Ա.) ԱՄՆ-ին միջամտել» 

(news.am; 17.05.2025): «Թեհրանի հայ դատի հանձնախմբի նախագահ Իսակ 

Յունանեսյանն արձագանքել է Աննա Հակոբյանի՝ իրանահայերին ուղղված 

վիրավորանքին՝ նշելով (=> հաղորդող տարր)․ «Հայաստանի առաջին չղջիկը 

վերադառնում է գործարանային դիրքեր»» (=> ներգործող տարր)» (yerkir.am; 

21.05.2025):  

Լեզվաբանական տեսանկյունից՝ հաղորդագրությունը պարզապես «փո-

խանցում է խոսք», փաստացի այն կրում է ներգործող տարրեր՝ հաստատելով 

կամ շեշտադրելով կարծիք: Երկրորդ բաժինը կարող է չեզոք թվալ, սակայն 

իրականում ուղղորդում է գնահատողական ընկալման: 

Ժամանակակից ԶՀՄ-ն գրեթե չունի «մաքուր տեղեկատվական» դաշտ. 

բոլոր հաղորդումները իրականում ազդելու փորձեր են, և լեզուն դառնում է 

այդ ազդեցության գործիքը. համատեղ գործածությունը հանգեցնում է «քո-

ղարկված ներգործման» գործիքակազմի: Դա արդյունավետ է, երբ նպատակ 

ունի տեղեկացնելու և զգուշացնելու, բայց կարող է նաև մանիպուլյատիվ 

բնույթ կրել՝ ընթերցողին տրամադրելով ոչ թե փաստեր, այլ կանխավ մտած-

ված մեկնաբանություններ: Այսօր մեդիագրագիտությունը նաև նշանակում է 

կարողանալ տարբերել տեղեկատվական շերտերը, զանազանել փաստերը 

գնահատականներից, և ըմբռնել, թե երբ է լեզուն ծառայում հաղորդման և 

երբ՝ ազդելու նպատակին: 

Հաղորդող և ներգործող լեզվատարրերի համատեղ գործածությունը ոճա-

կան կարևոր հնարք է նաև վերլուծական հոդվածներում: Հաղորդող լեզվա-

տարրերը այս դեպքում ցույց են տալիս նյութի հիմնական առանցքը, ներա-

ռում են փաստացի տվյալներ: Հաղորդող լեզվական միջոցներ են չեզոք բա-

ռապաշարը, տերմինաբանությունը, թվերը, ուղեկցող բառերը, պարզ, տեղե-

կանքային նախադասությունները, պարբերության կարճ հատվածները, խոս-

քային բանաձևերը ևն: Ներգործողները գնահատողական ասություններ են՝ 

հռետորական հարց, հուզական բառապաշար, բազմաբարդ նախադասութ-

յուններ, ուշագրավ պատկերներ, մակագրություններ, արտահայտչական մի-

ջոցներ: Վերլուծական նյութերում լավագույն լուծումը այդ երկու տարբերակ-

ների համամասնությունը պահպանելն է: Այսպես՝ «Ազգ» պարբերաթերթի 

խմբագիր Հ. Ավետիքյանը իր «Պոպուլիստի ու բռնակալի վերջը» խմբագրա-

կան հոդվածում քննարկելով Էրդողան բռնակալի քաղաքական դիմանկարը 

և, առհասարակ, թուրքական քաղաքական իրականությունը՝ մեր՝ հայերիս 

անհեռանկարը կանգնեցում է այդ բիրտ իրականության դեմ, շատ հմտորեն 

կարողացել է համատեղել կաղապարը և արտահայտչամիջոցը. խոսքային 

բանաձևերի, լեզվակաղապարի և արտահայտչամիջոցի ներդաշնակ համադ-

րությունը նրա տեղեկատվական/վերլուծական խոսքը դարձրել է նաև բավա-

րար չափով մատչելի ու գեղարվեստական: Ահա մի հատված այդ ոչ ծավա-

լուն հոդվածից. «Եվ այս հողի վրա անակնկալ չպետք է լիներ այն, ինչը տեղի 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

60 

ունեցավ ու շարունակում է տեղի ունենալ Թուրքիայի գրեթե ողջ տարած-

քում՝ Ստամբուլից մինչեւ Անկարա, Իզմիր և անգամ՝ հեռավոր Էլազիկ: Բա-

վեց, որ ընդամենը մեկ քաղաքական գործիչ, հանձին 15 միլիոնանոց քաղաքի 

քաղաքապետ Էքրեմ Իմամօղլուի, չզսպի իր հավակնությունը առաջիկա 2028 

թ. կայանալիք նախագահական ընտրություններում թեկնածու ներկայանա-

լու, այսինքն՝ ասպարեզ կարդա գործող նախագահի դեմ, ապա ամբաստա-

նությունը, կոռուպցիոն բնույթի մեղադրանքով կարվեց այնքան արագ, որ-

քան կարվում է… Հայաստանում: Մարդը ձերբակալվեց մարտի 19-ի առա-

վոտյան, իր տանը, պիժամայով, որից հետո դժվար չէր կարը շարունակել նո-

րանոր կարվածքներով՝ էլ կոռուպցիոն սխեմաներ, էլ «ահաբեկչական» կազ-

մակերպությունների ֆինանսավորում, և այլն: ….. Թուրքիայի նման՝ ռազմիշ-

խանությամբ ղեկավարվող հարևան ունենալու դեպքում ի՞նչ ենք անելու 

մենք: Դժբախտաբար՝ շատ քիչ բան: Բայց գոնե կարող ենք, գեթ առժամա-

նակ, հրաժարվել ծեքծեքուն դիվանագիտությունից, «Խաղաղության պայմա-

նագիր», «Մարգարայի կամուրջ» և նման դատարկաբանություններից, և 

գլխավորը՝ գուրգուրալ ու զինել մեր բանակը և, միաժամանակ, պահպանել 

Գյումրիի ռազմաբազայի վրա փողփողացող դրոշը» (azg.am; 28.03.2025): 

Ներգործող տարրը կարող է լինել նաև ներակայված՝ թաքնված. հակա-

դրվող եզրերից մեկը ինչ-որ երևույթի կամ իրողության ներակա արտահայ-

տությունն է, որը ակնարկվում է: Օրինակ՝ «Ձվածեղից բարձր կա գերիների 

բարձրացման հարց» (hraparak.am; 18.03.25). օրեր առաջ ՀՀ վարչապետը հան-

դես էր եկել իր պատրաստած ձվածեղի «գովազդով»: Մեդիամիջոցները ամե-

նատարբեր ձևերով անդրադարձան երևույթին: Դրանցից մեկն էլ այս ներա-

կայված անդրադարձումն էր: Մեկ այլ օրինակ․ ՀՀ վարչապետ Փաշինյանը 

հուլիսի վերջերին Ալթայ մեկնեց՝ մասնակցելու բնության և շրջակա միջա-

վայրի պաշտպանությանը նվիրված միջազգային համաժողովին։ Բայց վար-

չապետը մեկնել էր ոչ թե մենակ, այլ կնոջ և կրտսեր դստեր հետ, մի բան, ին-

չը հաճախ է անում միջպետական հանդիպումների կամ արտասահմանյան 

այցերի ժամանակ, և ինչը, սակայն, բոլորովին էլ միանշանակ չի ընդունվում 

հայ հանրության կողմից։ Եվ ահա հեռուստալրագրողը այդ այցի վերաբերյալ 

տեղեկատվությունը կազմում է հետևյալ կերպ․ «Ալթայի ազգային երգեր լսե-

լուց հետո վարչապետը կամ ընտանիքը Մանժերոկ հանգստավայր է մեկնել, 

որտեղ Փաշինյանը հանդիպել է Ռուսաստանի վարչապետի հետ» (5-րդ ալիք; 

24․07․2025)․ ընդգծված բառի գործածությամբ լրագրողը արտահայտում է իր 

(ասել է թե՝ հանրության որոշակի շերտերի) «անթաքույց» ժխտողական վե-

րաբերմունքը երևույթի նկատմամբ․ թվում է, թե սովորական, տեղեկանքային 

նշանակությամբ է գործածված բառը, բայց այն հասցեատիրոջը փոխանցում է 

«իմպլիցիտ գնահատական»։ Այսպիսի լեզվական կառուցվածքներն իրենց 

բնույթով ստեղծում են ենթատեքստ, որտեղ լրագրողը միաժամանակ տեղե-

կացնում է ու ազդում է՝ առանց բացահայտ դիրքորոշման։  



Լեզվաբանություն 
                     

 

61 

Հաղորդող և ներգործող լեզվատարրերի համակարգված և հաջող համա-

դրությունը մեդիալեզվի մշակվածության նշան է:  

Ամփոփում: Զանգվածային հաղորդակցության միջոցներին բնորոշ է լեզ-

վական կաղապարների ձևավորումը: ԶՀՄ լեզվում դրանց գործածությունը 

պայմանավորված է հաղորդակցումը լավարկելու (օպտիմալացնելու) և ազ-

դեցությունը խորացնելու անհրաժեշտությամբ: Դրանք մասնակցում են հա-

ղորդող և ներգործող տարրերի միաժամանակյա գործարկմանը: Այդ տարրե-

րի համատեղումը ոչ միայն ապահովում է տեղեկության փոխանցումը, այլև 

միտված է հստակ վերաբերմունք և ազդեցություն ձևավորելուն: Լեզվական 

կաղապարը հիմնականում հաղորդակցական բաղադրիչ է, իսկ ներգործող 

տարրը՝ ներազդման:  

Վերլուծությունը ցույց է տալիս, որ հաղորդող և ներգործող տարրերի հա-

մատեղումը ԶՀՄ լեզվի համակարգային առանձնահատկությունն է, որն ա-

ռավել նկատելի է այն ժանրերում, որոնցում տեղեկատվությունը ուղեկցվում 

է մեկնաբանությամբ, գնահատմամբ կամ հորդորով: Կաղապարը՝ որպես 

լեզվական միավոր, այս համատեքստում դառնում է ոչ միայն ձևային բա-

ղադրիչ, այլև ազդեցության կրող՝ ապահովելով մեդիահաղորդակցության 

կառուցվածքային և իմաստային ամբողջականությունը: 

 
ЮРИЙ АВЕТИСЯН – Языковой шаблон. Совместное функционирование передающих 

и воздействующих языковых элементов в языке СМК. – Для средств массовой комму-

никации характерно формирование языковых шаблонов. Их использование в языке СМК 

обусловлено необходимостью оптимизации общения и усиления воздействия. Они 

участвуют в одновременном задействовании передающих и воздействующих элементов. 

Сочетание этих элементов не только обеспечивает передачу информации, но и 

направлено на формирование четкого отношения и влияние. Языковой шаблон является в 

основном коммуникативным компонентом, а воздействующий элемент — компонентом 

убеждения. 

Анализ показывает, что совмещение передающих и воздействующих элементов является 

системной особенностью языка СМК, наиболее заметной в тех жанрах, где информация 

сопровождается комментарием, оценкой или призывом. Шаблон, как языковая единица, в 

этом контексте становится не только формальным компонентом, но и носителем 

воздействия, обеспечивая структурную и смысловую целостность медиакоммуникации. 

 

Ключевые слова: языковой шаблон, общий языковой шаблон, медийно-языковой шаблон, 

речевые формулы, экстралингвистические факторы, когнитиво-языковые факторы, 

передающие и воздействующие языковые элементы, советский период, постсоветский 

период, сфера функционирования, функции 

 

YURI AVETISYAN – Language Template: the Joint Functioning of Transmitting and 

Influencing Language Elements in Mass Media Language.– The formation of language 

templates is characteristic of mass communication means. Their usage in mass media language 

is conditioned by the need to optimize communication and intensify influence. They participate 

in the simultaneous activation of transmitting and influencing elements. The combination of 

these elements not only ensures the transfer of information but also aims to shape clear attitudes 

and exert influence. The linguistic template is primarily a communicative component, while the 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

62 

influencing element is one of persuasion. The analysis shows that the combination of 

transmitting and influencing elements is a systemic feature of mass media language, most 

noticeable in genres where information is accompanied by commentary, evaluation, or 

exhortation. The template, as a linguistic unit, in this context becomes not only a formal 

component but also a carrier of influence, ensuring the structural and semantic integrity of media 

communication.  

 

Key words: language template, general language template, media-language template, speech 

formulas, extralinguistic factors, linguistic-cognitive factors, transmitting and influencing 

language elements, Soviet period, post-Soviet period, domain of use, functions 

 
References 

Davtyan, Yu. 2006. Arevelahay mamuli lezun hetkhorhrdayin shrjannum, Er. (in Armenian). 

Kostomarov, V. G. 1971. Russkiy yazyk na gazetnoy polose, M. (in Russian). 

Vinokur, A. 1929. Kultura jazyka, M. (in Russian). 

Shalunts, R. 1987. Mamuli yev hraparakashut’yan lezun, Er. (in Armenian). 

Petrosyan, H. 1987. Hayerenagitakan bararan, Er. (in Armenian). 

Tretyakov, V. 2004. Kak stat’ znamenitim zhurnalistom, M. (in Russian).  



Լեզվաբանություն 
                     

 

63 

 

 

WRITER’S INTENTION AND READER’S INTERPRETATION 

FROM AN INTEGRATIVE-METHODOLOGICAL STANDPOINT 
 

SEDA GASPARYAN* , NELLI SARGSYAN**  

Yerevan State University 
 

The present article targets the methodologies of literary text analysis with an emphasis on 

the exploration of the writer’s intention and the way it is interpreted by readers. The main 

approaches covered in the present study are 1) cognitive-stylistic analysis of texts with the 

objective of evaluating the aesthetics and disclosing the authorial intention of the text. 2) 

hermeneutics theory of interpretation with the purpose of studying the reader’s 

understanding of the text under discussion.  

The study of metaphors coined in J. London’s novel “White Fang” and the comparative 

analysis of their Armenian equivalents distinguished in the respective translation revealed 

that the integration of cognitive-stylistic, semantic and hermeneutic methods into the 

examination of literary texts contributes to the revelation of the author’s intention and 

determination of its interpretation. It can also be a possible solution for defining the criteria 

to assess and determine the aesthetic value of texts in the domain of verbal art.  

 

 

Key words: author, reader, cognition, aesthetics, hermeneutics, stylistics.  

 

Introduction 

The philological study of texts of fiction supposes multilayered acts of 

interpretation of the semantic structure of the writing under investigation. One primary 

perspective in analyzing literary texts is the hermeneutic approach, which focuses on 

the message and the writer’s intention. At its core, according to Umberto Eco, this 

method is based on the idea that language functioning through metaphors and symbols 

creates a text that obtains a certain “secret”, the revelation of which may lead to the 

occurrence of another secret (Eco, 1992:30).  

                                                 
* Seda Gasparyan – Doctor of Science (Philology), Professor of YSU English Philology Department, 

Corresponding Member of RA National Academy of Sciences, Honorary Scientist of RA 

Սեդա Գասպարյան – բանասիրական գիտությունների դոկտոր, ԵՊՀ անգլիական բանասիրու-

թյան ամբիոնի պրոֆեսոր, ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ, ՀՀ գիտության վաստակավոր գործիչ 
Седа Гаспарян – доктор филологических наук, профессор кафедры английской филологии ЕГУ, 

член-корреспондент НАН РА, заслуженный деятель науки РА 

E-mail: sedagasparyan@ysu.am   https://orcid.org/0000-0003-1170-4989 
** Nelli Sargsyan – Post-graduate Student at YSU Chair of English Philology 

Նելլի Սարգսյան – ԵՊՀ անգլիական բանասիրության ամբիոնի ասպիրանտ 
Нелли Саргсян – аспирант кафедры английской филологии ЕГУ 

E-mail: nelly.sargsyan@ysu.am https://orcid.org/0009-0005-7381-8369     

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 08.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 15.09.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 
 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 63-76 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.063  

 

https://orcid.org/0000-0003-1170-4989
https://orcid.org/0009-0005-7381-8369
mailto:sedagasparyan@ysu.am
https://orcid.org/0000-0003-1170-4989
mailto:nelly.sargsyan@ysu.am
https://orcid.org/0009-0005-7381-8369
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

64 

However, nowadays it has become crucial to consider not only the way the literary 

text is created, but also the process of its perception. For this end, not only stylistic and 

interpretative methods, such as hermeneutic text analysis, but also cognitive aspects of 

text creation and understanding are involved in the pursuit of ultimate literary text 

investigation. 
 

The Role of Writer’s Intention in Text Interpretation 

The hermeneutic approach to text interpretation originated in ancient Greece, 

however the exact date of its emergence is arguable. According to some historical 

investigations, the existence of the hermeneutic method of text analysis was applied by 

Plato, however, some other sources bear witness to its appearance even before Plato. 

Umberto Eco believes, the chief source of evidence about the hermeneutic thought is 

the Corpus Hermeticum (2nd century A.D.), representing the myth about Hermes 

Trismegistus, who received his revelation in the course of a dream in which the Nous 

appeared unto him. The Nous is considered by Aristotle to be the intellectual energy 

for cognizing subjects, whereas for Plato it was the source of engendered ideas (Eco, 

1992:33).1  

In Umberto Eco’s studies of the history of interpretation it is explained that the 

elaboration of the hermeneutic method in studying texts was especially marked at the 

beginning of the 19th century and is connected with the interpretation of biblical texts 

(Eco, 1992:4). In this period, the study of hermeneutics was developed by 

Schleiermacher, who introduced the thesis that the foundation of 

Geisteswissenschaften (sciences of spirit) lies in understanding the creations of the 

human spirit, and interpretation is the core of this understanding. 

Through the course of its development, particularly in the period of romanticism, 

literature was defined as a way of expressing creativity, and imaginative perception. 

Nowadays, literature is more often thought of as a way of self-realization and self-

expression for an author. The issue of the author’s intention in the analysis of fiction 

texts has been a matter of many debates. As Gohar Madoyan observes, the school of  

early structuralists (the New Critics) did not prioritize the existence of an author’s 

intention and supported the idea of the inner, independent meaning of the text. In the 

beginning of the 20th century, the text was regarded as an object, a thought, and a self-

contained unit (Madoyan, 2015:12). The work of literature was considered a 

phenomenon detached from its origin, history, and society. 

The text, functioning in accord with its rules, consists of units, each of which can 

contribute to establishing a context. Considering this principle, the New Critics stated 

that in a genuine text interpretation, not only the intention of a writer, but also the 

readers’ insights about the message in the text are insignificant and do not warrant 

considerable attention. A literary work is viewed as a separate organism that aims at 

liberating itself from the writer.  

                                                 
1 According to Umberto Eco (1992: 33), for Plato, the Nous was the source that generated ideas, whereas 

for Aristotle, it performed the function of intellect, i.e., the one that cognizes substances. The concept of 

Nous was opposed to that of dianoia standing for reflection, rational activity [earlier proposed by Plato]; to 

episteme standing for science; as well as phronesis, i.e. “reflection on truth.” However, in the 2nd Century, 

the Nous was used in the meanings of “mystic intuition” and “non-rational illumination” for momentary 

vision. 



Լեզվաբանություն           

 

65 

The Russian school of linguists (Vinogradov, Orlova, Novikov, etc.), on the 

contrary, believes that understanding the writer’s intention is of great significance, for 

it contributes to the holistic and profound analysis of a work of fiction. The 

representatives of the Russian school emphasize the role of the writer’s intention as a 

“source of energy” in a work of fiction. Of great importance is Viktor Vinogradov’s 

study of the “voice” and intention of the writer that constitute the writer’s “self”, as it 

appears reflected in the work. It is the writer’s “voice” that builds up his individual 

style (Vinogradov, 1971:4).2 

Among the studies dedicated to the problem of the author’s intention, Sigmund 

Freud’s psychoanalytical approach is of particular importance. The scholar does not 

doubt that writing satisfies the concealed wishes of the writer (Freud, 1959:145). 

Subjectivity is a vital factor in understanding the writer’s intention. According to 

Ruben Budagov, a writer’s creation is their confession, as it is hard to imagine the 

existence of language outside an individual, and the latter, outside subjective 

judgments and perceptions (Budagov, 1972:409). The primary philosophical approach 

towards subjectivity is found in Descartes’ famous statement “Cogito ergo sum” (I 

think, therefore I exist). If we proceed from the idea that objective reality is cognized 

by a human being through their subjective perception, then we can claim that a work of 

fiction is a creative subjective representation of phenomena from the realm of everyday 

life. According to Immanuel Kant, each image, from the simplest emotional perception 

to the most difficult formula, is confined in the “self” that cognizes them  (Kant, 

1929:152). Therefore, the connection with the world is established through the 

perceptions that occur within individuals. 

According to Seda Gasparyan, the objective truth can be found only in language, 

which functions as the intermediate connection between the inner world of a person 

and the objective reality (Gasparyan, 2006:17). Only language can bring together a 

writer’s and reader’s perceptions. 

In the study of a writer’s intention in a literary text, of great value is the approach 

by Lev Tolstoy, who outlines the importance of “an author’s character” in a work of 

fiction. Individual attitude towards objects is the very gist of the notion of an author’s 

character, due to which the work of fiction gains its authenticity (Tolstoy, 1953:18-19). 

Indeed, a writer of a work of fiction as an individual with their subjective perception 

enhances this perception through the text’s creative features, which play a crucial role 

in text formation as an instance of artistic expression. The intertwinement of the 

cognitive background of an author and the artistic reproduction of their insights 

represents the very nature of the act of literary text creation.  

The problem of representing a writer’s insights is considered from a cognitive 

linguistic viewpoint as well. R. Langacker has created the terms “vantage point”3 and 

                                                 
2 According to Viktor Vinogradov (1971: 34), writer’s character is the concretizing force in a holistic 

literary-fictional system. The writer’s character is the inner kernel around which the stylistic system is built 

up. It plays a crucial role in the formation and establishment of the authorial individual style. The writer’s 

character also incorporates elements of literary metamorphoses which are revealed in the writer’s 

biography. 
3 As Jose Sanders and Wilbert Spooren (1997: 86) remark, the term “vantage point” was first introduced by 

Langacker in the meaning of “reference point.” The term stands for the representation of the so-called 

“deictic center” or “origo”. Vantage point functions as the point of view/pivot that is the central person or 

thing from the perspective of which the report is carried out. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

66 

“orientation point” to define the writer’s subjective representation (Langacker, 2008: 

74-75). According to Jose Sanders and Wilbert Spooren, the first stands for the point of 

the representation of a statement, whereas the second is the result of whatever is the 

product of the representation, when a specific vantage point is accounted for  (Sanders, 

Spooren, 1997: 86). The depiction of a writer’s approach, or their psychological 

viewpoint, is another subject of investigation in the context of fiction works from a 

cognitive-linguistic perspective. The domain of the psychological viewpoint of a 

person covers the source (the writer shown as the agent), the self (the mental state or 

approach of a person described in a discourse), and their point of view. J. Sanders and 

W. Spooren believe that the source-represented discourse and self or private state of a 

writer function as the instances of a vantage point (Sanders, Spooren, 1997:89). These 

concepts allow marking out the crucial points in a text that enable the revelation of a 

writer’s intention in the work of fiction.  

The study of literary text interpretation in the 20th century denies the importance of 

a writer’s intention and brings forth the concept of the readers’ multiple interpretations. 

This approach is manifested in the well-known article “The Death of the Author” by 

Roland Barthes (Barthes, 1977:148). The focus of attention is the reader’s 

understanding of a piece of writing, as “the reader is the space on which all the 

quotations making up a writing are inscribed without any of them being lost.” Roland 

Barthes emphasizes the role of destination as essential and diminishes the relevance of 

the text’s origin. 

One of the post-structuralists, Michel Foucault, worked out the concept of author-

function in text interpretation. According to him, the initiator of a piece of writing 

should be evaluated to reveal the multidimensional vision of the text. In this respect, 

the author, their biography, the period of history to which they belong, and other extra-

linguistic factors should be equally studied with the consideration of the semantic, 

grammatical, and stylistic structure of the piece of writing (Foucault, 1996: 35). 

This post-structuralist approach renovated the literary text’s traditional hermeneutic 

method of analysis. The holistic hermeneutic analysis presupposes the unity of three 

main methods: the methods of linguostylistic and linguopoetic analyses, as well as the 

literary critical approach to the text. Accordingly, as Seda Gasparyan remarks, the 

interpretation of fiction texts is achieved step by step, including the understanding of 

the text on the semantic and metasemiotic levels, then the understanding of the imagery 

and aesthetic impact of the work is revealed through the linguopoetic analysis 

(Gasparyan, 2019). The next step of understanding is achieved on the meta-

metasemiotic level, which helps penetrate into the writer’s intentions and ideas, and 

disclose the global purport of the work. 

In the genuine analysis of a fiction text, the main objective consists in revealing the 

correlation between the writer’s original intention and the meaning of the text, which 

exists independently of the author’s initial intention. This idea is elaborated by 

Umberto Eco, who emphasizes the vitality of textual coherence and the independence 

of its possible meta-meanings (Eco, 1992:62-65). The author has to construct the 

texture of the work in such a way as to trigger a reader’s attention, aesthetic, and 

emotional responses. These responses are expected to be unique for each particular 

reader. In his approach to hermeneutic analysis, Umberto Eco brings forward the 



Լեզվաբանություն           

 

67 

notion of “model reader,” highlighting the consideration of a reader’s expected 

background knowledge, cognitive and emotional abilities. 

In investigations carried out by Viktor Vinogradov it is of great importance to note 

that a text as such is understood as a separate object, a dynamically developing entity 

that has its own rules of regulation, functioning, and message delivery (Vinogradov, 

1959:253). However, R. Barthes’s approach to text functioning as an independent unit 

should not lead to the misconception that rejects the author’s role in the text (Barthes, 

1977:155). As Umberto Eco proposes, a genuine writer is the one who constructs the 

text in such a way as to demarcate the points of utmost importance from the ones of 

less relevant character, and a genuine reader is the one who has the appropriate 

capacity of determining the marked points in the text and can give new explanations to 

them (Eco, 1992:79). 

According to Seda Gasparyan the hermeneutic method of analysis makes it possible 

to follow the logic of the work of fiction, to outline the distinguishing features of an 

epoch, cultural traditions, and to evaluate a writer’s creative method (Gasparyan, 

2006:34).  

This hermeneutic approach to analysis is thus considered a genuinely veritable way 

of interpreting texts. It covers the undeniable importance of the writer, the profound 

investigation of the text message at all the levels of semantics, as well as the 

consideration of a reader’s interpretation, contributing to the dynamics of the 

development of the text’s meaning.  
 

The Cognitive-Stylistic Aspect of Reader’s Interpretation in Literary Text 

Analysis 

One of the major objects of interest in literary text analysis is the reader’s role in the 

perception and interpretation of the global purport of the work. The concern about the 

veritable criteria of text interpretation, especially in the field of fiction, never ceased to 

be in the focus of attention of such linguists as Umberto Eco (1992), Roger Poole 

(1972), Stanley Fish (1970), Norman Holland (2009), and David Bleich (1978). 

In the development of the history of text interpretation, a particular place is 

allocated to Reader’s Response Theory, an approach towards investigating literary 

texts initiated in the early 1930s. The theory defines the role of a reader as the primary 

point in the final delineation of the message of a literary text. The importance of a 

reader is prioritized for the fact that the text, by its nature, is created for readers, hence, 

the ultimate target of a literary text analysis is the readers’ perception of the main 

message of the text.  

According to Umberto Eco, “the initiative of the reader consists in making a 

conjecture about the text’s intention.” The scholar underscores the triad of a model 

writer, a model reader, and the intention of the text, thus favoring the above  mentioned 

hermeneutic approach towards text interpretation (Eco, 1992:64). The ideal 

investigation of a literary text supposes the ideal or model readers’ ability to mark out 

the significant points in the text outlined by the writer beforehand, for this is the way to 

lead the readers to the understanding of the writer’s intention, which in its turn 

coincides with the intention of the text itself. In the construction of a text, particular 

importance should be attached to the background knowledge of the intended group of 

readers. In order to shape the text to lead the reader to the successful understanding of 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

68 

the authorial intention, the writer should be aware of the needs, the main interests, and 

concerns of his contemporaries.  

In the works of Umberto Eco the reader’s competent interpretation of a literary text 

is possible only on condition that the latter has valid knowledge about the phenomena 

represented by the author (Eco, 1992:67-68). Hence, the competent interpretation of a 

text is described by Umberto Eco as an “economical” interpretation, while the 

interpretation that goes astray is given the name “uneconomical.” 

Initiated in the 1930s and authentically worked out in the 1970s, the Reader’s 

Response Theory developed several tendencies:  

 Transactional reader response criticism, concentrating on the representation of the 

text–reader interrelation as a kind of interaction. As a result, the attainment of a 

reader’s objectives is achieved. 

 Affective stylistics, emphasizing the effects a text produces upon readers. 

 Psychological reader-response theory introducing the idea of a reader’s 

interpretation of a literary text as a means of self-revelation. 

 Social reader-response theory outlining the role of interpretative communities in 

the ultimate interpretation of a text. 

The last two approaches, namely – psychological reader-response theory and social 

reader-response theory, are the chief principles delineating the scope of investigation in 

the present article. The psychological reader-response theory worked out by Norman 

Holland focuses on the investigation of the reader’s character. The making up of a 

reader’s interpretation in the study of literary texts is perceived as the “character” of a 

reader (Holland, 2009:40-47). The character of a reader incorporates all the 

specificities of a person’s perception of a literary text. The specific way of 

understanding a fiction text contributes to the creation of the individual style of a 

reader, that is to say, the individual taste of a reader. 

The formation of the individual taste of a reader is carried out under the influence of 

cultural and historical factors persistent in society. However, the genuineness of a 

reader’s interpretation consists in the specific functioning of the reader’s identity. In 

the process of getting acquainted with the text, a reader works out the ability to cognize 

the individual style of the writer, and later, they represent the writer’s intention 

according to their peculiar judgments. 

The idea of understanding the individual style of the writer is defined by Norman 

Holland as the reader’s ability to replicate or even imitate the writer’s specific style of 

writing (Holland, 2009:211-228). This way of repetition of a person’s style is ascribed 

by Sigmund Freud to the ‘death instinct’4.  In the process of perceiving the writer’s 

intention, the reader’s identity becomes extinct. 

Of particular importance is the evaluation of a text from the reader’s perspective. In 

this case, according to Norman Holland, the process of text evaluation in the mind of a 

reader involves three main axes: a writer’s creativity or “genius,” the aesthetic effect 

that is produced by the writer’s creativity, as well as the response of a reader that 

                                                 
4 In John Reddick and Mark Edmundson’s (2003: 45) studies about Sigmund Freud’s investigations, the 

tendency of a human being to make repetitions should be understood as their wish to “re-create” or “re-

experience” a previous perception of satisfaction. The nature of repetitions is generalized in the biological 

principle of the “death instinct,” which stands for the intention of a living creature to go back to the 

previously “unliving” state. 



Լեզվաբանություն           

 

69 

functions as the ultimate point in the process of text evaluation (Holland, 2009: 304-

321).  In these three main points of particular significance is the reader’s character, or 

their individual taste that, in its turn, contributes to the overall shaping of a reader’s 

evaluation of the writer’s work of art. 

The problem of the delimitation of the subjective and objective approaches towards 

the cognition and appreciation of a text has received a lot of attention in the 

investigations by Roger Poole and David Bleich (Poole, 1972:95-96; Bleich, 1978: 

146–153). The former rejects the possibility of pure objective perception of reality, as a 

person cannot be deprived of feelings and emotions when making judgments. The latter 

focuses on the fact that the essential means of interaction between human cognition and 

the outer world is language which, functioning as a “tunnel” enabling the influx and 

outflow of information between the external reality and the human mind, adds to the 

perception of reality and the evaluation of it with specific expressions typical of a 

particular individual.  The enhancement of a person’s perception of reality and their 

response through language leads to the formation of a person’s subjective approach. 

In investigations of the text’s meaning, the question of a reader’s response to the 

work of literature deserves particular attention.  According to Stanley Fish, a reader's 

response is not the reaction from his perspective on the main sense of the fiction work, 

but vice versa, it is the sense of the text that forms the reader’s response to the 

interpretation of it (Fish, 1970:130). 

As mentioned above, the school of New Critics rejects the importance not only of the 

writer’s intention, but also of the reader’s interpretation. The latter phenomenon is 

regarded as objectively ungrounded. Stanley Fish gives a counterproof to the New 

Critics’ claim that the true meaning of a text is in the text itself, the text that is regarded 

as a separate organism with its unique genius. This proves that Stanley Fish’s claim on 

placing the reader’s interpretation of literary texts in the center of literary analysis is 

correct. 

 

Cognitive-Stylistic Investigation of the Correlation between Writer’s Intention 

and Reader’s Interpretation: Methodology and Discussion 

In the history of the development of investigations of the interrelation between 

language and mind, a new perspective is provided by cognitive science in the sphere of 

linguistics. The interpolation of this branch of science, carried out at the end of the 20th 

century and developing at an impressive pace, has nowadays created an innovative 

approach to the understanding of language structures and the wholesome representation 

of all of its dimensions, as well as the actual realization of its functions in speech. As an 

authentic scientific discipline, cognitive science involves such aspects of science as 

linguistics, psychology, philosophy, anthropology, neuroscience, and artificial 

intelligence. It aims to examine the making up and processing of information in the 

human mind. Subsequently, a new discipline known as cognitive linguistics has emerged. 

Being initially shaped as a means of studying the synergy found between cognition 

and the linguistic operations in the human mind, cognitive linguistics, in its successful 

development, has centered on the historical changes occurring in language alongside 

the alterations observed in the historical and cultural development of human mentality. 

Further, the development of the innovative intertwinement of cognitive science with 

linguistics has led to the emergence of a new field in the study of language in action, 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

70 

i.e., cognitive stylistics. The latter brings together the processes of literary text analysis 

and general cognitive mechanisms elaborated in human consciousness. 

Taking into account that the investigation of literary texts includes a thorough 

analysis of the writer’s intention, cognitive stylistics prioritizes the structural-functional 

aspect of a writer’s style. Cognitive-stylistic investigation of fiction texts accentuates the 

study of the marked signs within a text that indicate the specificities of the mentality of 

their initiator and contribute to the authentic understanding of the writer’s intention. 

Through such analysis of texts, the traits of the writer’s individual style can be revealed. 

These traits taken separately are not unique by their structure, although when functioning 

together in the sequence dictated by the writer in a given fiction text, they make up the 

exclusive authorship that can be ascribed to the given text.  

The main means of cognitive-stylistic analysis of texts includes the comprehension 

of frequency lists of such language units as repeated words and phrases, collocations, 

etc., found within the text under consideration. According to Ian Lancashire they allude 

to the way associations are shaped in the writer’s mind. Such cognitive phenomena 

found in an utterance show a person’s particular way of generating an individual and 

creative expression of language (Lancashire, 2007:27).  

According to the studies conducted by Mark Johnson, the genuine meaning is not to 

be found within language, but rather it is revealed with the help of language; language 

is the result not of the separate structural system of human consciousness but of general 

cognitive processes, enabling the human mind to conceptualize experience, processes 

that in cognitive linguistics are described as embodied understanding (Johnson, 

2006:50). 

The present research focuses on cognitive metaphors, the theory of categorization, 

the theories of blending and analogical mapping, and the theory of mental spaces to 

reveal the mechanism of the readers’ perception of literary works.  

As Joseph Grady believes, in the cognitive-stylistic investigation of literary texts, of 

particular importance is the concept of metaphor, which is studied from the perspective 

of conceptual metaphor theory (CMT) concerned with the representation of 

metaphorical coherence as a system that integrates closely related ideas (Grady, 

2007:190). 

The interrelation between the components of conceptual metaphorical links is 

hierarchical, representing the source-target interrelation. The target domain is 

represented as the specified component, which inherits its differentiated traits from the 

general component, the so-called source domain.  

According to Ghazala Hasan, metaphors are not just an embellished outgrowth of 

objective thinking, but the fundamentals of the conceptual system (Ghazala, 2011: 69-

71). Taking the notion according to which metaphors enable thinking of a phenomenon 

in terms of another, they also function as the means through which a person projects 

their physical experiences onto the non-physical experiences (feelings and emotions) to 

indicate, evaluate, and identify them. 

The construct of retaining and generating knowledge in the human mind represents 

the essence of the cognitive investigation of language. To create an understanding of the 

structure of knowledge in a person’s cognition, Gilles Fauconnier introduced the term 



Լեզվաբանություն           

 

71 

“mental space,”5 which is composed of constituent elements and is delineated by frames, 

and cognitive models (Fauconnier, 2007:351). Structurally connected with long-term and 

short-term memories, mental spaces operate as thought or discourse emerges, and are 

linked to each other by identity, analogy, and some other types of mappings. 

In cognitive linguistics, particular attention is drawn to the schema theory, which 

was initiated by Plato and found its further development in works by Immanuel Kant 

(1929), Jean Piaget (1936), and many others. According to this theory, all human 

knowledge is conducted and accumulated utilizing special units called schemata. A 

constituent of schemata, the schema is to be understood as a summarized representation 

or a system of notions necessary for interpreting knowledge. 

The schema theory was also studied by Jonathan Culpeper, who emphasized the 

importance of social schemata in literary text investigation, especially in the 

construction of fictional characters (Culpeper, 2009:125-161). He believes that a 

schema, standing for generalized knowledge by nature, is based on information derived 

from long-term memory and carries a “stereotypical character.” This gave ground for 

the coinage of the term “cognitive stereotype.” In fiction, the characters are modeled 

based on cognitive stereotypes. However, the behavior of fictional characters does not 

entirely correspond to the situationally-conditioned behavior of a non-fictional 

character. 

Further development of the schema theory can be found in the investigations carried 

out by Elena Semino (Semino, 2009:33-47). The latter gave rise to the concept of “text 

worlds” that originates from the notion of possible worlds introduced by Gottfried 

Leibniz.6  Elena Semino highlights that text worlds depicted in works of fiction are 

genuinely cognitive. They are opposed to possible logical worlds, which can be 

underscored to indicate certain logical implementations. Accordingly, the main 

exclusive feature of possible text worlds consists of their being embellished and 

composed of several other sub-worlds that can be either apparent or veiled. 

Of particular importance is the introduction of blending in cognitive stylistics. 

According to Gilles Fauconnier and Mark Turner, blending, otherwise called 

“conceptual integration,” operates over mental spaces and represents a person’s ability 

to generate and make connections between the perceived information and the ones 

already stored in the consciousness (Fauconnier, Turner, 2002:44-47). Conceptual 

integration is based on several essential principles, such as the creation of counterparts 

in the mental spaces employing cross-mapping, the operating of generic mental spaces 

upon the common features of input mental spaces, the genuine manifestation of the 

process of integration of mental spaces carried out in blended space (also called “the 

blend”) and the selective projection of inputs into the blend. According to Mark 

Turner, these principal operations carried out through mental spaces result in an 

                                                 
5 According to Peter Stockwell (2002: 96), mental space theory suggests the understanding of reference, co-

reference, and the perception of narrations and descriptions about reality, history, imagination, and 

hypothesis. Hence four types of mental spaces are distinguished: time spaces (the demarcation of an event 

concerning the past, present, or future), space spaces (demarcation of an event by its geographical 

positioning), domain spaces (demarcation of an event concerning its context), hypothetical spaces 

(description of a possible yet unrealized event). 
6 The theory of text worlds originates from the general idea proposed by Gottfried Leibniz (2008: 152-158), 

according to whom, the actual world is a single instance of an infinite number of possible worlds or 

alternative sequences of events. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

72 

emergent structure creation that is accomplished by the composition, completion, and 

elaboration of inputs cooperating in the blend (Turner, 2007:378).    

For the completion of an authentic cognitive stylistic analysis of a literary text, the 

concepts of figure, ground, and attention, introduced by Peter Stockwell (2002), serve 

as the main axes on which the process of cognitive interpretation should focus. The 

identification of figure and ground is possible through the comparative investigation of 

their nature. Accordingly, the figure is perceived as the brightly outlined, “moving”, 

self-contained, detailed, and prioritized object as contrasted to the colorless, impartial, 

static, general, and supplementary nature of the ground.   

 

The Role of Metaphors in the Interrelation of the Writer’s Intention and the 

Reader’s Interpretation. White Fang: A Case Study 

The following examples from Jack London’s (1906) novel “White Fang”, showcase 

the analysis of metaphors where we consider the interrelation of the writer’s intention 

and the reader’s interpretation. The equivalents of the metaphors from the Armenian 

translation carried out by V. Mikayelyan (2017) are exemplified to display the reader’s 

(in this case, the translator’s) interpretation of the writer’s intention.  

 

“On every side was the silence, pressing upon them with a tangible presence. It 

affected their minds as the many atmospheres of deep water affect the body of the 

diver. It crushed them with the weight of unending vastness and unalterable 

decree…”(London, 1906:5) 

«Դա ճնշում էր բանականության վրա, ինչպես ջուրն է մեծ խորություն-

ներում ճնշում սուզակի մարմնին։ Դա ընկճում էր իր օրենքի անսահ-

մանությամբ ու անխախտելիությամբ…» (Լոնդոն, 2017:7) 
 

In the given passage, the metaphors “crushed”, “weight of unending vastness,” and 

“unalterable decree” describe silence as a “powerful” and “oppressive” phenomenon. In 

the Armenian version, we can see that the translator introducing the Armenian “ընկճում 

էր” (‘was discouraging’) activated the associations of the concepts ‘crush – discourage’. 

We can claim that the word “crush”, being conditioned by the given context, arouses the 

conceptual blend ‘crush – devastate – discourage’ leading the translator to solutions of 

the translation problem, which prevent the ambiguity of literal translation. This particular 

case vividly exemplifies Norman Holland’s psychological reader-response theory, 

according to which the reader is understood as a separate character whose contribution to 

the overall understanding of the sense of a literary work is essential.  

  

“He was a fierce little cub. So were his brothers and sisters. It was to be expected. 

He was a carnivorous animal. He came of a breed of meat-killers and meat-eaters. His 

father and mother lived wholly upon meat. The milk he had sucked with his first 

flickering life, was milk transformed directly from meat…” (London, 1906: 79) 

«Չափազանց վայրագ էր այդ ձագը։ Այդպես էին նաև նրա եղբայրներն ու 

քույրերը։ Այդպես էլ պետք էր սպասել։ Չէ՞ որ նա գիշատիչ էր ու սերում էր 

մսով սնվող գիշատիչների տոհմից։ Այն կաթը, որ ծծում էր նա հազիվ 
բաբախող կյանքի առաջին իսկ օրից, մսից էր մշակվում․..» (Լոնդոն, 2017: 62) 



Լեզվաբանություն           

 

73 

The highlighted word-sequence “flickering life,” which is translated into Armenian 

as “բաբախող կյանք” (literally ‘pulsing life’) is another instance demonstrating the 

translator’s creative and idiosyncratic perception and rendering of the writer’s intention 

underlying the original metaphor. The conceptual blend of ‘flickering – hesitating’ and 

‘hesitating – pulsing’ underlies the notion of “flickering light.” It goes without saying, 

that such kinds of occasional metaphors coined in the Armenian variant are the result 

of the translator’s unique perception which occurred as a consequence of his reaction in 

the course of reading. In this particular case the concept of reader’s response developed 

by S. Fish comes to the fore and serves as a basis for finding out the idiosyncratic and 

semantically matching equivalents. 

The aspect of attention is another important party in the cognitive-stylistic analysis 

that primarily serves as a means of delimitation of the figure or the focus from the 

ground. This thesis can be distinctly noticed in the extracts shown below: 
 

“He (White Fang) had come to know quite thoroughly the world in which he lived. 

His outlook was bleak and materialistic. The world as he saw it was a fierce and brutal 

world, a world without warmth, a world in which caresses and affection and the bright 

sweetnesses of the spirit did not exist.” (London, 1906: 164) 

«Շրջապատող աշխարհը նա (Սպիտակ ժանիքը) ճանաչեց ամբողջովին։ 

Եվ նայում էր նա դրան մռայլ՝ ոչ մի պատրանք չունենալով դրա հանդեպ։ 

Խստաշունչ ու դաժան էր այդ աշխարհը, ո՛չ ջերմություն կար այդտեղ, ո՛չ 

քնքշանք, ո՛չ էլ բարեկամական կապ»։ (Լոնդոն, 2017: 126) 
 

An occasional metaphor in “his outlook was bleak and materialistic,” is presented in 

the given example.  The combination of the adjectives “bleak” and “materialistic” with 

the noun “outlook” is uncommon and conveys the meaning of ‘looking at something in a 

dispirited way’. The illustrated metaphorical sentence is translated into Armenian in an 

interpretative manner. The Armenian “ոչ մի պատրանք չունենալով” word sequence is 

literally translated as ‘without having any illusion’ and explained as ‘disillusioned.’ In the 

given example the concept of “text world” introduced by E. Semino and reflected in the 

discussed metaphor functions as another reason for interpretative translation carried out 

in the target language. The accuracy of rendering the original linguistic unit is explained 

by the reader’s (in this case, the translator’s) linguistic competence. The translated 

version of the original metaphor alludes to the fact that the translator is the “model 

reader” described by Umberto Eco, who has the required skill of identifying the focal 

points in the text encapsulating the writer’s intention.  
 

“Always, in the beginning, before his conscious life dawned, he had crawled toward 

the mouth of the cave.” (London, 1906: 78) 

«Գիտակցության նշույլներն առաջանալուց դեռ շատ առաջ գայլի ձագը 

ստեպ-ստեպ սողում էր դեպի անձավի ելքը»։ (Լոնդոն, 2017: 60) 
In the given piece of text the metaphoric phrase “conscious life dawned” alludes to 

the concept of ‘the beginning of conscious life,’ and we can observe the blend of 

“dawn - begin” which underlies the translated Armenian variant “գիտակցության 

նշույլներն առաջանալուց դեռ շատ շուտ” (trans. ‘long before the emergence of the 

signs of consciousness’). In the Armenian translation the blend ‘dawn – begin’ is 

represented by the blend of ‘begin – emerge (առաջանալ).’ In the original text the 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

74 

word sequence “conscious life dawned” functions as “a cognitive stereotype,” a 

concept developed by J. Culpeper (Culpeper, 2009: 125-161) for the English language 

where the concept of the beginning of life is associated with the one of  “dawn.” 

However, the same association is not common for the Armenian language, and for this 

reason the translators  refer to the interpretation rather than literal translation.  

In this connection, the theory of categorization as one of the major components of 

the cognitive-stylistic analysis of  literary texts developed by Peter Stockwell deserves 

particular attention. According to the latter, to shape a better understanding of the 

authorship of a text, the readers turn to differentiating the text genre and the 

specificities of the writer’s style (Stockwell, 2002: 28). The identification and 

understanding of the epoch in which the literary text was created are also relevant. 

Correspondingly, texts can be categorized under various genres by social, political, and 

historical context, authorial specificities of text creation, idiosyncratic manifestations, 

and functional peculiarities of the verbal expression found within a text. A model 

reader must develop the competence to reach the highest degree of precision in 

outlining the authorial intention. 

The problem of the interrelation of the writer’s intention and the reader’s 

interpretation underlies the essence of cognitive-stylistic analysis. As suggested above, 

according to Ghazala Hasan, the crux of the cognitive stylistic approach to literary 

analysis depends on the dominance of mental representation over textual representation 

(Ghazala, 2011: 31-38). Otherwise stated, interpretation as a primary constituent of 

cognitive-stylistic analysis conveys unique cognitive conversions operating in a 

reader’s consciousness.  

Nevertheless, the absolute uniqueness of text interpretation guaranteed by the 

cognitive specificities of any human mind remains a subject of continuous debates, as 

any kind of text is loaded with social, political, and historical conventions of 

commonly accepted character (or else ideologies) that serve as a background for text 

interpretation.  
 

Conclusion 

The cognitive-stylistic approach towards text interpretation serves as a means of 

outlining criteria necessary for understanding the intention of the author, the 

mechanism of the readers’ cognitive operations elaborated in the process of text 

interpretation, as well as for acknowledging a work of literature as an exquisite 

manifestation of human artistic, creative, and cognitive potentials.  

Genuine interpretation of a literary text necessitates the consideration of the 

authorial intention, which can be outlined by the integrated employment of the stylistic 

and the hermeneutic methods of analysis, as well as the exploration of the cognitive 

construal of the use of metaphoric units found within the work of literature. Owing to 

the integrative methodology, a reader is capable of carrying out a holistic investigation 

of texts of verbal art. 

 
ՍԵԴԱ ԳԱՍՊԱՐՅԱՆ, ՆԵԼԼԻ ՍԱՐԳՍՅԱՆ – Հեղինակի մտադրությունը և ընթերցո-
ղի մեկնաբանությունը․ ինտեգրացված մեթոդաբանական մոտեցում –  Սույն հոդվա-

ծի հետազոտական նպատակը գրական տեքստի վերլուծական մեթոդաբանություն-

ների, ինչպես նաև հեղինակային մտադրության և ընթերցողական մեկնաբանման ե-



Լեզվաբանություն           

 

75 

ղանակների ուսումնասիրությունն  է։ Հոդվածում ներկայացված հիմնական մոտե-

ցումները կենտրոնացված են տեքստի ճանաչողական-ոճաբանական վերլուծության 

և հերմենևտիկ մեկնաբանման շուրջ՝ ընթերցողի ընկալման առանձնահատկություն-

ների քննության շեշտադրմամբ։ Ջեկ Լոնդոնի «Սպիտակ ժանիք» վեպից դուրսբեր-

ված փոխաբերությունների հետազոտությունը և դրանց համեմատական վերլուծութ-

յունը հայերեն թարգմանությունից առանձնացված համարժեքների հետ փաստում են, 

որ ճանաչողական-ոճաբանական, իմաստաբանական և հերմենևտիկ մեթոդների ին-

տեգրումը գրական տեքստի քննության գործընթացում նպաստում է հեղինակային 

մտադրության պարզաբանման և դրա համապատասխան մեկնաբանության ձևա-

վորմանը։ Այս թեզի կիրառությունը կարող է հնարավոր լուծում ապահովել տեքստե-

րի գեղագիտական նշանակության գնահատման և սահմանման համար։  

 

Բանալի բառեր – հեղինակ, ընթերցող, ճանաչողություն, գեղագիտություն, հերմենև-
տիկա, ոճաբանություն 
 

СЕДА ГАСПАРЯН, НЕЛЛИ САРГСЯН – Интенция автора и интерпретация чита-

теля с интегративно-методологической перспективы. – Данная статья посвящена 

исследованию текстов художественной литературы, рассмотрению интенции их авторов и 

возможных интерпретаций читателей. Основными подходами к толкованию текстов в 

рамках данного исследования являются когнитивно-стилистический анализ с целью вос-

приятия эстетики и раскрытия авторской задумки, а также герменевтическая интерпре-

тация с учетом исследования читательской перцепции рассматриваемых текстов. В 

результате исследования метафор, выведенных из романа Дж. Лондона «Белый клык», и 

их сопоставительного анализа с эквивалентами из текста романа, переведенного на 

армянский, было установлено, что интеграция когнитивно-стилистического, семантичес-

кого и герменевтического методов при рассмотрении художественных текстов способ-

ствует раскрытию авторской интенции и определению его интерпретации. Это также мо-

жет способствовать восприятию эстетического воздействия текстов словесно-художест-

венного творчества.  

 

Ключевые слова: автор, читатель, когниция, эстетика, герменевтика, стилистика. 

 
References 
London J. (2017). Spitak Zhanik, Yerevan: Edit Print (in Armenian, trans. by V. Mikayelyan) 
Madoyan G, (2015). Heginaki mtadrutyuny vorpes tekstabanakan qnnutyan ararka (Author’s 

Intention as an Object of Textological Study). Ph.D. dissertation, Yerevan State University (in 
Armenian) 

Barthes R. (1977). Image, Music, Text, USA: Hill and Wang, pp. 52-148. 
Bleich D. (1978). Subjective Criticism, US: The John Hopkins University Press, pp. 146–153. 
Culpeper J. (2009). Reflections on a Cognitive Stylistic Approach to Characterization. In Brône G., 

Vandaele J. (eds.) (2009), Cognitive Poetics, Goals, Gains and Gaps), Berlin-New York, Mouton 
de Gruyter, pp. 125-161, < doi.org/10.1515/9783110213379.1.125> Accessed: May 24, 2025 

Eco U. (1992). Interpretation and History. In Collini S. (ed.) (1992), Interpretation and 
Overinterpretation Umberto Eco with Richard Rorty, Jonathan Culler, Christiner Brooke-Rose. 
UK: Cambridge University Press, pp. 23-44. 

Eco U. (1992). Overinterpreting things. In Collini S. (ed.) (1992), Interpretation and 
Overinterpretation Umberto Eco with Richard Rorty, Jonathan Culler, Christiner Brooke-Rose. 
UK: Cambridge University Press, pp. 45-66. 

Eco U. (1992). Between Author and Text. In Collini S. (ed.) (1992), Interpretation and 
Overinterpretation Umberto Eco with Richard Rorty, Jonathan Culler, Christiner Brooke-Rose. 
UK: Cambridge University Press. pp. 67-88. 

https://doi.org/10.1515/9783110213379.1.125


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

76 

Fauconnier G. (2007). Mental Spaces. In Geerarts D. Cuyckens H. (eds.) (2007), The Oxford 
Handbook of Cognitive Linguistics. UK: Oxford University Press, pp. 351-360. 

Fauconnier G., Turner M. (2002). The Way We Think. Conceptual Blending and Mind’s Hidden 
Complexities, New York: Basic Books, pp. 44-47. 

Fish S. (1970). Literature in the Reader: Affective Stylistics. In New Literary History. US: John 
Hopkins University Press. <https://doi.org/10.2307/468593> Accessed: May 24, 2025, pp. 130-
135 

Freud S. (1959). Creative Writers and Day-Dreaming. In Strachey J. (ed.) (1959),  Standard Edition 
of the Complete Psychological Works of Sigmund Freud, the Hogarth Press, Vol. 9, pp. 145-150. 

Gasparyan S. (2006). On Objectivity in Understanding Verbal Art. In La Conscenza della liltteratura. 
The Knowledge of Literature, Italy: Bergamo University Press, Vol. V, pp. 17-45. 

Gasparyan S. (2019). A Methodological Mechanism for Applying the Hermeneutical Approach. In 
Armenian Folia Anglistika. International Journal of English Studies. Yerevan: Yerevan State 
University Press <https://doi.org/10.46991/AFA/2019.15.1.009> Accessed: May 24, 2025  

Ghazala H. (2011). Cognitive Stylistics and the Translator, London: Sayab Books, pp. 31-71. 
Grady J. (2007). Metaphor. In Geerarts D., Cuyckens H, (ed.) (2007), The Oxford Handbook of 

Cognitive Linguistics. UK: Oxford University Press, pp. 190-195. 
Holland N. (2009). Literature and the Brain, Florida: the PsyArt Foundation, pp. 40-321. 
Johnson M. (2006). Mind Incarnate: From Dewey to Damasio. In Daedalus. US: MIT Press, Vol. 

135, 533-545, < https://doi.org/10.1007/BF00974984> Accessed: May 24, 2025 
Kant E. (1929). Critique of Pure Reason, trans. by Smith N. K., UK: MacMillan, pp. 152-160, 
Lancashire I. (2007). Cognitive Stylistics and Literary Imagination, Canada: University of Toronto, 

pp. 27-35. 
Langacker R. (2008). Cognitive Grammar. A Basic Introduction. Oxford: Oxford University Press, 

pp. 74-75. 
Leibniz G. (2008). Theodicy: A Defense of Theism. In Pojman L. (ed.) (2008), Philosophy of 

Religion: an Anthology. Belmont: Thomson/Wadsworth, pp. 152-158. 
London J. (1906). White Fang, New York: the MacMillan Company, pp. 5-79 
Piaget J, (1936). La naissance de l’intelligence chez l’enfant. Switzerland: Delachaux et Niestlé. 
Poole R. (1972). Towards Deep Subjectivity, New York: McGraw-Hill, pp. 95-96. 
Reddick J., Edmundson M. (2003). Sigmund Freud: Beyond the Pleasure Principle, New York: 

Penguin Books, pp. 45-52. 
Sanders J., Spooren W. (1997). Perspective, Subjectivity and Modality from A Cognitive Linguistic 

Point of View. In Liebert W.-A., Redeker G. and Waugh L. (eds.) (1997), Discourse and 
Perspective in Cognitive Linguistics, Amsterdam: John Benjamins Publishing Company, XIV, 
Issue 151, pp. 86-89 < doi.org/10.1075/cilt.151.08san> (Accessed: 2025.06.24) 

Semino E. (2009). Text worlds. In Brône G., Vandaele J. (ed.) (1997), Cognitive Poetics, Goals, 
Gains and Gap. Berlin-New York: Mouton de Gruyter, pp. 33-47. 

Stockwell P. (2002). Cognitive Poetics: An Introduction, Routledge, New York: Taylor and Francis 
Group, pp. 28-33. 

Turner M. (2007). “Conceptual Integration”. In Geerarts D., Cuyckens H. (ed.), (2007), The Oxford 
Handbook of Cognitive Linguistics. UK: Oxford University Press, pp. 378-385. 

Budagov R. (1972). O predmete yazykoznaniya (On the Subject of Linguistics). In Izvestiya Akademii 
Nauk  (Bullletine of the Academy of Sciences, USSR) Vol. 5, pp. 401-412) (in Russian) 

Vinogradov V.  (1971). O teorii khudozhestvennoy rechi (On the Theory of Literary Speech), 
Moscow: Vysshaya Shkola (in Russian) 

Vinogradov V. (1959). O yazyke khudozhestvennoy literatury (On the Language of Literarure), 
Moscow: Gosudarstvennoye izdatel’stvo khudozhestvennoy literatury (in Russian) 

Tolstoy L. (1953). O literature (On Literature). Moscow: Goslitizdat (in Russian). 
Foucault M. (1996), Chto takoye avtor? In Volya k istine: po tu storonu znaniya, vlasti i seksual’nosti. 

Raboty raznykh let. Moscow: Kastal’ (in Russian) pp.35-40 
 

https://doi.org/10.2307/468593
https://doi.org/10.46991/AFA/2019.15.1.009
https://doi.org/10.1007/BF00974984
https://doi.org/10.1075/cilt.151.08san


Լեզվաբանություն 
                     

 

77 

   
 

ԲԱՌԵՐԻ ՊԱՏՃԱՌԱԲԱՆՎԱԾՈՒԹՅԱՆ ՄԹԱԳՆՈՒՄԸ 

ՀԱՅԵՐԵՆՈՒՄ 
 

ՄԱՆՈՒԿ ՖԵԼԵՔՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան  
 
 

Լեզվի պատմական զարգացման ընթացքում բաղադրալ բառի իմաստաբանութ-

յան, իմաստային կառուցվածքի մեջ հնարավոր են փոփոխություններ, որոնք կա-

րող են հանգեցնել բառի բաղադրյալ կազմության ընկալման մթագնմանը, մինչև 

իսկ կորստին։ Այս երևույթը կոչվում է ապապատճառաբանում (demotivation, 

демотивация)։ 

Բաղադրյալ բառի բառիմաստի ձևավորման հիմքում միշտ էլ ընկած են ներքին ձևը 

և դրա հիման վրա նրա ունեցած պատճառաբանվածությունը: Բառի ներքին ձևը 

ցույց է տալիս բառի հնչման և իմաստի պատճառաբանված կապը, այսինքն՝ նշում 

է այն պատճառը, ըստ որի՝ տվյալ իմաստը արտահայտվում է հենց տվյալ հնչյու-

նակապակցությամբ: Բաղադրյալ բառի ներքին ձևը կարող է լինել շատ հստակ, 

հեշտությամբ գիտակցվել այդ լեզվով խոսող հանրության կողմից: Այդպես է բաղա-

դրյալ բառերի ճնշող մեծամասնության դեպքում: 

Սակայն լեզվում որոշ պայմանների առկայության դեպքում բաղադրյալ բառերում 

մշտապես նկատվում է բառակազմական կապերի և բառային պատճառաբանվա-

ծության կորստի, մթագնման միտում: Երբեմն բառի ներքին ձևը գրեթե կորչում է, 

որի պատճառով էլ արդի լեզվաըմբռնմամբ չի գիտակցվում բառի բաղադրյալ լինե-

լը: 

Հոդվածում քննվում են պատճառաբանվածության մթագնման, կորստի տարբեր 

փուլերում գտնվող բառեր և բաղադրյալ բառի ապաստուգաբանման հիմնական 

պատճառները: 

 
 

Բանալի բառեր – բառի ներքին ձև, բառի արտաքին ձև, իմաստային պատճառաբան-
վածություն, կառուցվածքային պատճառաբանվածություն, պատճառաբանող հատ-

                                                 
* Մանուկ Ֆելեքյան – բանասիրական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ հայոց լեզվի ամբիոնի 

դոցենտ 
Манук Фелекян – кандидат филологических наук, доцент кафедры армянского языка ЕГУ 

Manuk Felekyan – Candidate of Philological Sciences, Associate Professor at YSU Chair of Armenian 

Language 

Էլ. փոստ՝ feleqyanmanuk@ysu.am   https://orcid.org/0009-0008-3510-6426 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 08.10.2025 

Գրախոսվել է՝ 15.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 77-87 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.077  

 

https://orcid.org/0009-0008-3510-6426
https://orcid.org/0009-0008-3510-6426
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

78 

կանիշ, ապապատճառաբանում, բաղադրյալ բառ և  բաղադրող հիմք, բառապաշարի 
իմաստային տեղաշարժեր, կառուցվածքի պարզեցում կամ վերատարրալուծում 
 

Ներածություն 

Բառի արտաքին ձևը, ինչպես հայտնի է, նրա հնչյունական կազմն է, 

հնչումը: Բառի ներքին ձևը լեզվաբանական գրականության մեջ բնորոշվում 

է իբրև «բաղադրյալ բառի իմաստային այն տարրերի ամբողջությունը, որոն-

ցով բաղադրվում է նրա բառիմաստը»1: «Բառի ներքին ձևը իրականում բառի 

հնչյունական կազմից բխող, բառի հնչյուններով պայմանավորված բովանդա-

կությունն է»2: Բառի ներքին ձևը ցույց է տալիս բառի հնչման և իմաստի 

պատճառաբանված կապը, այսինքն՝ նշում է այն պատճառը, ըստ որի՝ տվյալ 

իմաստը արտահայտվում է հենց տվյալ հնչյունակապակցությամբ: Ըստ այդմ 

էլ ներքին ձև կարող են ունենալ միայն բաղադրյալ (ածանցավոր և բարդ) բա-

ռերը: Պարզ կամ այդպիսին ընկալվող բառերի ներքին ձևը հաճախ շատ 

դժվար է ճշտորեն որոշել: 

Սա բառի պատճառաբանված կամ հիմնավորված (մոտիվացիա ունեցող) 

իմաստն է: Բաղադրյալ բառի բառիմաստի ձևավորման հիմքում միշտ էլ ըն-

կած է ներքին ձևը: Սրանով է բացատրվում այն հատկանիշը (երբեմն՝ հատ-

կանիշները), որի հիման վրա էլ առարկայի ճանաչման գործընթացում 

ստեղծվում է նրա (առարկայի, երևույթի) հասկացությունը3: Բաղադրյալ բա-

ռի ներքին ձևը կարող է լինել շատ հստակ և թափանցիկ, հեշտությամբ գի-

տակցվել այդ լեզվով խոսող հանրության կողմից, քանի որ իր նշանակության 

մեջ կա հղում լեզվում արդեն գոյություն ունեցող մեկ այլ անվանման, իմաս-

տը պայմանավորված է այդ անվանումով4։ Այդպես է բաղադրյալ բառերի 

ճնշող մեծամասնության դեպքում: 

Սակայն ժամանակին դեռ Ա. Պոտեբնյան էր նկատել, որ բառը լեզվում կա-

րող է գոյություն ունենալ, գործածվել նաև առանց պատճառաբանման: Ինչ-

պես նշում էր լեզվաբանը, որոշ պայմանների առկայության դեպքում բա-

ղադրյալ բառերում մշտապես նկատվում է բառակազմական կապերի և բա-

ռային պատճառաբանվածության կորստի, մթագնման միտում5: Լեզվում, ա-

ռանձնապես բառապաշարի զարգացման գործում, նշանակալի դեր ունի ան-

վանման կառուցվածքի մոռացման, թափանցիկության մթագնման երևույթը, 

որը կոչվում է ապապատճառաբանում (демотивация, demotivation)  կամ ա-

պաստուգաբանում (деэтимологизация, de-etymologization): Առաջիններից մե-

                                                 
1 Աղայան Էդ., Ընդհանուր և հայկական բառագիտություն, Երևանի համալսարանի հրատ., Եր., 

1984, էջ 30: 
2 Սուքիասյան Ա., Ժամանակակից հայոց լեզու, ԵՊՀ հրատարակչություն, Եր․, 1999, էջ 102: 
3 Հմմտ. Աղայան Էդ., նշվ. աշխ․, էջ 32-33: 
4 Հմմտ․  Кубрякова Е. С., Типы языковых значений. Семантика производного слова, издательство 

«Наука», М․, 1981, с. 8:   
5 Տե՛ս Потебня А. А., Полное собрание сочинений․ Том I, Одесса, 1922, էջ 169։ 



Լեզվաբանություն 
                     

 

79 

կը, որ նկարագրեց, անվանեց և սահմանեց ապապատճառաբանման երևույ-

թը, Լ․ Բուլախովսկին է։ Դեռ անցյալ դարի կեսերին նա գրում էր․ «Որևէ բառ 

[․․․] դեէթիմոլոգիզացիայի ենթարկվելիս դադարում է նմանվել մեկ այլ բառի 

կամ բառերի, որոնց հետ այս կամ այն կերպ կապված էր, զրկվում է նրանց 

հետ միասին մեկ «բույնի» մեջ ընկալվելու ունակությունից և լեզվի բառապա-

շարային համակարգում դառնում է ավելի մեկուսացված»6։ Նա առաջինը ա-

ռանձնացրեց լեզվական այս երևույթի հետ կապված հիմնական խնդիրները, 

նշեց բառի ներքին ձևի մթագնմանը նպաստող գործոնները։   

Երբեմն բառի ներքին ձևը մթագնում, գրեթե կորչում է, որի պատճառով էլ 

արդի լեզվաըմբռնմամբ չի գիտակցվում բառի բաղադրյալ լինելը: Պատճա-

ռաբանվածության մթագնման դեպքում պահպանվում է միայն ձևային պատ-

ճառաբանվածություը, իսկ պատճառաբանող հատկանիշը և նշանակությու-

նը լեզվակրի կողմից չեն գիտակցվում, կորչում են7:  

Այս դեպքում փոխվում է բաղադրյալ բառի և այն բաղադրող հիմքի կապը, 

և, որպես հետևանք, բառի հնչյունական կազմի և նշանակության հարաբե-

րությունը: 

Ապապատճառաբանումը դինամիկ գործընթաց է, որի ժամանակ աստի-

ճանաբար սկսում է մթագնել բառի ներքին ձևը, ինչը ի վեջո հանգեցնում է 

վերջինիս լրիվ կորստին, և բառը սկսում է չգիտակցվել իբրև բաղադրություն 

և անցնում է պարզ բառերի շարքը: Ներքին ձևի փոփոխությունները տեղի են 

ունենում թե՛ իմաստի և թե՛ ձևի մակարդակներում: Օրինակ՝ ձեռնարկ բառը 

արդի հայերենում հիմնական նշանակությամբ «մի դասագիրք [է] կամ այլ օ-

ժանդակ գիրք, որի օգնությամբ սովորում են»8: Այս բառի անմիջական կազմիչ-

ներից և ոչ մեկը չունի «գիրք» իմաստը, բառը չի պատճառաբանվում իր բա-

ղադրիչներով: Հին, այսօր բառապաշարից դուրս եկած նշանակություննե-

րում ամբողջովին կամ մասամբ  դեռ պահպանում էր պատճառաբանվա-

ծությունը՝ «ՁԵՌՆԱՐԿ 1. Ձեռքը մի բանի վրա ձգելը, ձեռնարկություն: 2. Մի 

թղթի վրա ձեռք դնելը, ստորագրություն: 3. Ստորագրությամբ վավերացված 

պայման, հաստատության ուխտ: 4. Համաձայնության թուղթ»9: Բառի ամե-

նանախնական նշանակությունը լրիվ պատճառաբանված է. ձեռնարկ < ձեռն 

                                                 
6 Булаховский Л. А., Деэтимологизация в русском языке // История советского языкознания. 

Хрестоматия, изд. «Высшая школа», М․, 1988, с. 238; տե՛ս նաև՝ Булаховский Л. А., Типы 

деэтимологизации в русском языке // История советского языкознания. Хрестоматия, М․, 1988, с. 

242-246. 
7 Հմմտ. Чанчина А. В., Синхронный и диахронный подходы к изучению слов с десемантизи-

рованным корнем // Вестник Нижегородского ун-та им. Н. И. Лобачевского, 2008, № 4, էջ 193–

196։ // http://www.unn.ru/pages/issues/vestnik/99999999_West_2008_4/35.pdf 
8 Ժամանակակից հայոց լեզվի բացատրական բառարան, հտ. 3, Հայկական ՍՍՀ ԳԱ հրատ․, 

Եր․, 1974, էջ 412: 
9 Մալխասյան Ս., Հայերէն բացատրական բառարան, հտ. 3, Հայկական ՍՍՌ պետական հրատ., 

Եր․, 1944, էջ 166: 

http://www.unn.ru/pages/issues/vestnik/99999999_West_2008_4/35.pdf


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

80 

(ձեռք) + արկ (արկանել «գցել, նետել, դնել» բայի արմատը), մյուս նշանակութ-

յուններում ևս պատճառաբանվածությունը բավականին թափանցիկ է (նաև 

չորրորդում՝ «համաձայնության թուղթ» - թղթի վրա գրված համաձայնագիր, 

որը պայմանավորվող կողմերը ստորագրություն դնելով վավերացրել են):  

 

Պատճառաբանվածության մթագնման տարբեր աստիճանները 

Ապապատճառաբանումը լեզվում միանգամից տեղի չի ունենում, այլ բա-

վականին երկարատև զարգացման արդյունք է: Ինչպես նշում է Գ. Ջահուկյա-

նը, «բառերը իմաստապես անվերլուծելի միավորներ չեն: Լեզվի զարգացման 

յուրաքանչյուր տվյալ փուլում լինում են՝ ա) բառեր, որոնք այդ լեզվով խոսող-

ների գիտակցության մեջ հանդես են գալիս որպես անվերլուծելի տարրեր, 

թեև պատմականորեն դրանք կարող են բաղադիր լինել, բ) բառեր, որոնք բա-

ժանելի (վերլուծելի) են որոշ իմաստակիր, ինքնուրույնաբար հանդես եկող և 

չեկող տարրերի»10: Եվ քանի որ բառերը իրենց պատճառաբանված իմաստը 

միաժամանակ չեն կորցնում, լեզվում միմյանց կողքի գոյատևում են պատճա-

ռաբանվածության մթագնման, կորստի տարբեր փուլերում գտնվող բառեր: 

Կարելի է առանձնացնել պատրառաբանվածության մի քանի աստիճաններ՝ 

իրենց ենթատեսակներով՝ լիովին պատճառաբանված բառեր, մասնակի 
պատճառաբանվածությամբ բառեր և ներքին ձևը կորցրած (լիովին ապա-
պատճառաբանված) բառեր: 

Առաջին խմբում միավորվում են այն բառերը, որոնք լիովին պատճառա-

բանված են, ունեն թափանցիկ պատճառաբանվածություն: Այսպիսի բաղադ-

րությունները հստակորեն բաժանվում են անմիջական կազմիչների, իսկ 

դրանց բառային իմաստը ամբողջովին բխում է իրենց բաղադրատարրերի 

նշանակություններից11։ Սրանց ներքին ձևը հստակ գիտակցվում է, պարզ է, 

թե ի՛նչ հատկանիշի հիման վրա է առարկան, երևույթը ստացել իր անվանու-

մը: Բայց բառը սկսում է ձեռք բերել այնպիսի իմաստ(ներ) կամ ունենում է 

այնպիսի կիրառություն, որը հակասում է պատճառաբանվածությանը: Սա 

բառի պատճառաբանված իմաստի մթագնման գործընթացի սկզբնավորման 

նշան է12: Օրինակ՝ Երկրի հյուսիսային կիսագնդի բարձր լայնություններում, 

մերձբևեռային շրջաններում նկատվող մի մթնոլորտային երևույթի անվա-

նումն է հյուսիսափայլ: Բազմաթիվ լեզուներում նրա անվանումն ունի միև-

նույն պատճառաբանվածությունը՝ ռուսերեն северное сияние (северный-հյու-

                                                 
10 Ջահուկյան Գ., Ժամանակակից հայերենի տեսության հիմունքները, Հայկական ՍՍՀ ԳԱ 

հրատ․, Եր․, 1974, էջ 150: 
11 Հմմտ. Кубрякова Е. С., Основы морфологического анализа: на материале германских языков, 

М․, 2008, էջ 200: 
12 Հմմտ. Маслова-Лашанская С. С., Лексикология шведского языка, Издательство Ленин-

градского университета, Ленинград, 1973, էջ 133-134; Лукьянов Н.А., Нарушение семантической 

соотносительности между производными и производящими словами // Актуальные проблемы 

лексикологии (доклады 2-й лингвистической конференции), Новосибирск, 1969, էջ 17-25։ 



Լեզվաբանություն 
                     

 

81 

սիսային), գերմաներեն das Nordlicht (der Nord-հյուսիս), անգլերեն aurora 

borealis (boreal-հյուսիսային), իսպաներեն aurora boreal (boreal-հյուսիսային) և 

այլն: Միևնույն երևույթը ավելի ուշ հայտնաբերվել է նաև Անտարկտիկայում՝ 

Երկրի հարավային բևեռի շրջակայքում, սակայն անվանումը չի փոխվել13: 

Եվս մեկ օրինակ՝ Կալինինոյի (Տաշիրի) շվեյցարական պանիր: Բառը սկսում 

է գործածվել իր ներքին ձևին չհամապատասխանող իմաստով, որի պատճա-

ռով էլ ներքին ձևը սկսում է մթագնել: Այսպես, թեյադրամ (թեյափող, թեյա-
նվեր) բառի ներքին ձևը այսօր լրիվ գիտակցվում է, սակայն բառն արդեն ու-

ղիղ իմաստով («թեյի՝ թեյ խմելու համար տրվող դրամ») չի գործածվում և ն-

շանակում է «դրամական նվեր՝ որևէ ծառայության՝ արարքի ևն համար»14: 

Երկրորդ խմբում՝ մասնակիորեն պատճառաբանված բառերում, բաղա-

դրության ընդհանուր իմաստը լիովին չի բխում նրա առանձին բաղադրիչնե-

րի նշանակություններից: Այս խումբը կարելի է բաժանել երեք ենթախմբի. 

ա) բառեր, որոնց բառակազմական հիմքը (պարզ հիմքի դեպքում՝ արմատը) 

հստակ գիտակցվում է և հանդիպում է բազմաթիվ բաղադրյալ բառերում, սա-

կայն ածանցը քարացած է, անարտադրողական և կա միայն մեկ-երկու կազ-

մություններում: Այսպես, վայրագ ածականում հստակորեն գիտակցվում է 

վայր «տեղ» արմատը, սակայն նրա արդի նշանակությունը («դաժան, անգութ, 

անագորույն»15) չի բխում իր բաղադրիչների իմաստներից (գրաբարում այս 

բառի իմաստը առավել պատճառաբանված էր՝ «վայրի տեղերում բնակվող, 

վայրենաբնակ»16, թեև կրկին անբացատրելի էր մնում -ագ ածանցը)։ Հմմտ․ 

նաև՝ նավաստի, տորմիղ, կավիճ, վտարանդի, սարավանդ․ սրանց արմատ-

ները հեշտորեն տարանջատվում են, իսկ ածանցները լեզվում ունեն եզակի 

կիրառություն։ բ) Երկրորդ ենթախմբում ընդգրկված են այնպիսի բառեր, ո-

րոնք թեև կազմված են արտադրողական, կենսունակ ածանցներով, սակայն 

հիմքում ունեն հազվադեպ (երբեմն միայն տվյալ բառում) հանդիպող կախյալ 

արմատներ, որոնց նշանակությունը կարելի է պարզել միայն ստուգաբա-

նությամբ, ինչպես՝ բորենի, հրետանի, հրետավոր, աղեգործ, անկում, անկ-
յուն, զեկույց, զրույց, զգեստ, համեստ (բայց ունենք պահեստ, գովեստ, ու-
տեստ) և այլն։ գ) Այս խմբում ընդգրկել ենք այնպիսի բարդություններ, որոնց 

հիմքերից (կամ արմատներից) մեկը լեզվում չունի այլ կիրառություն։ Սրանց 

պատճառաբանման հատկանիշը հստակ չի երևում, այն միայն կարելի է են-

թադրել կամ գուշակել բառի՝ խոսքում ունեցած կիրառությունից: Օրինակ՝ 

զարտուղի («1. ճանապարհից դուրս, ոչ բուն ճանապարհով, 2. կողմնակի, ա-

                                                 
13 Այսօր մեր լեզվում, ինչպես և այլ լեզուներում, կերտվել է  բևեռափայլ  անվանումը, որը ավելի 

ճիշտ է արտացոլում երևույթի էությունը և չունի տեղային նեղ կոնկրետացում: 
14 Հմմտ. Մասլովա-Լաշանսկայա Ս.Ս., նշվ. աշխ., էջ 34: 
15 Աղայան Է․, Արդի հայերենի բացատրական բառարան, Եր․, 1976, էջ 1356։ 
16 Ղազարյան Ռ․, Գրաբարի բառարան, Եր․, ԵՊՀ հրատ․, 2000, էջ 498։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

82 

նուղղակի, … 4. ոչ ուղիղ, նենգ, խորամանկ»17) բառի կառուցվածքից հաս-

կացվում է, որ այն կապ ունի ինչ-որ ճանապարհի՝ ուղու հետ: Սակայն քանի 

որ առաջին բաղադրիչի իմաստը որոշակի չէ (արմատը լեզվում ո՛չ անկախ, 

ո՛չ էլ այլ բառերում կիրառություն չունի), բառն ամբողջությամբ պատճառա-

բանել իր բաղադրիչներով հնարավոր չէ. դրան գումարվում է նաև այն, որ 

երկրորդ բաղադրիչը գործածված է ոչ հիմնական, փոխաբերական իմաստով: 

Նմանապես, քաջառողջություն («լավ՝ լիովին առողջություն») բառը այսօր 

լրիվ պատճառաբանել իր բաղադրիչներով դժվար է. առաջին բաղադրիչը իր 

«լավ, հիանալի, ընտիր, հմուտ» իմաստները պահպանել է միայն բարդութ-

յունների մեջ (քաջատեղյակ «լավ տեղյակ, լավատեղյակ», քաջահմուտ «շատ 

հմուտ», քաջաշնորհ «շատ՝ մեծ շնորհքով օժտված, տաղանդավոր», քաջա-
տոհմ(իկ) «լավ՝ ազնվական տոհմից սերված, ազնվատոհմ» և այլն): 

Ապաստուգաբանման վերջին փուլը բառի ներքին ձևի լիակատար մթագ-

նումն է: Այդպիսի մթագնում կա բազմաթիվ բնիկ հայերեն արմատական բա-

ռերում, որոնց պատճառաբանված կապը իրենց հնդեվրոպական նախահիմ-

քերի հետ արդի լեզվում բոլորովին չի գիտակցվում և պարզվում է միայն հա-

տուկ լեզվաբանական ուսումնասիրությամբ:  Այսպես, ժամանակակից լեզ-

վում (նաև գրաբարում) մարդ և մատ (մատն) բառերը արմատական են և 

միայն ստուգաբանությամբ է պարզվում դրանց կապը հնդեվրոպական նա-

խահիմքերի հետ․ մարդ բնիկ հնդեվրոպական *mṛ-to-՝ *mer- «մեռնել» արմա-

տից (բուն նշանակությամբ՝ «մահկանացու»)18, մատ(ն) հնդեվրոպական *mət- 

ձևից, որ ենթադրաբար հատկացվում է *mз- «չափ» արմատին (որպես չափ)19։ 

Սրանք տարժամանակորեն են պատճառաբանված, իսկ համաժամանակյա 

մոտեցմամբ պատճառաբանված նշանակություն չունեն, պարզ բառեր են։ 

Ինչպես հայտնի է, անվանման հիմքում շատ հաճախ ընկած են լինում ան-

վանվող սուբյեկտի ոչ միայն էական, հիմնական հատկանիշները, այլև պա-

տահական հատկանիշներ, և որքան այդ հատկանիշը քիչ է գրավում խոսողի 

ուշադրությունը, քիչ է ուղղորդում նրա միտքը առարկայի, երևույթի և այլնի 

որևէ կողմի վրա, այնքան բառն ավելի լավ է կատարում իր անվանողական 

դերը20: Այս տեսակետի կողմնակիցները երբեմն հասնում են ծայրահեղութ-

յան: Այսպես, նրանք իրավացիորեն կարծում են, որ նոր բառերը իրենց տեղծ-

ման շրջանում ոչ այնքան անվանում, որքան նկարագրում են առարկան: 

Բայց այդ նկարագրական փուլը վաղ թե ուշ հաղթահարվում է, և բառերը, ե-

թե լեզվում գոյություն ունեն բավականին երկար ժամանակ, պատճառաբան-

                                                 
17 Աղայան Է․, Արդի հայերենի բացատրական բառարան, էջ 367։ 
18 Տե՛ս Աճառյան Հ․, Հայերեն արմատական բառարան, հտ․ III, Երևանի համալսարանի հրատ․, 

Եր․, 1977, էջ 278-279; Ջահուկյան Գ․, Հայերեն ստուգաբանական բառարան, «Ասողիկ», Եր․, 

2010, էջ 516:  
19 Տե՛ս Ջահուկյան Գ․, Հայերեն ստուգաբանական բառարան, էջ 514: 
20 Հմմտ. Մասլովա-Լաշանսկայա Ս. Ս., նշվ. աշխ., էջ 129: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

83 

ված բառ-նկարագրություններից վերածվում են անտարրալուծելի ամբող-

ջության, դառնում են բառ-պիտակներ21: 

 

Պատճառաբանվածության մթագնման և կորստի պատճառները 

Պատճառաբանվածության մթագնման և կորստի պատճառները թե՛ լեզ-

վական են և թե՛ արտալեզվական։ Արտալեզվական գործոններին (հասարա-

կարգում, նյութական կամ հոգևոր մշակույթում փոփոխություններ և որպես 

հետևանք՝ ժողովրդի մտածելակերպում տեղի ունեցող փոփոխություններ և 

այլն) չենք անդրադառնա։ Առավել մանրամասն կքննենք լեզվական պատ-

ճառները, որոնք պայմանավորված են լեզվի զարգացման ներքին օրինաչա-

փություններով և ընթացքով (փոփոխություններ հնչյունական, ձևաբանա-

կան, բառակազմական համակարգերում, իմաստափոխություն և այլն)։ 

Թվարկենք դրանցից հիմնականները։ 

1. Բառի արտաքին ձևի՝ հնչյունական կազմի փոփոխում, որի պատճա-

ռով բառը կորցնում է կապը նույնարմատ այլ բառերի հետ կամ էլ չի գի-

տակցվում որպես բաղադրյալ կազմություն: Բառիմաստի մթագնումը կամ 

ապաստուգաբանությունը հիմնականում տեղի է ունենում հնչյունափոխութ-

յամբ։ Հաճախ սրան գումարվում են նաև պատճառաբանող հիմքի իմաստա-

յին փոփոխությունները: Այսպես, հնչյունական տարբեր փոփոխությունների 

պատճառով այսօր սովորական հայախոսի համար, ասենք, ընկեր, ընկճել  և 

ցրցամ (տալ) բառերը ընկալվում են իբրև պարզ, արմատական ձևեր. հնչյու-

նափոխությունների պատճառով կապը բաղադրության հիմքի հետ մթագնել 

է, այսօր չի գիտակցվում սրանց առնչությունը ստուգաբանական արմատնե-

րի հետ. ճկել «թեքել, ծռել, կորացնել» > կճել (դրափոխություն), որից ընդ + 

կճել > ընկճել (դ￬, հնչյունի կորուստ), ընկեր < ընդ + կեր (նույն դ-ի անկումով, 

ինչպես նախորդ դեպքում), ջրցան (տալ)  > ցրցան  > ցրցամ: Այս բառերում 

կատարվել է կազմության պարզեցում: Հետևյալ դեպքերում պարզեցումը 

մինչև վերջ չի կատարվել, լիակատար չէ: Սեփական բառը մի քանի հնչյու-

նափոխությունների պատճառով կորցրել է կապը սեպուհ  արմատի հետ, 

թեև նրա բաղադրյալ լինելը հստակ գիտակցվում է, քանի որ կազմված է -ա-
կան  խիստ արտադրողական վերջածանցով (սեպուհ + ական > սեպուհական 

> սեպհական > սեփական): Հիսուն  և վաթսուն թվականներում նույնպես թու-

լացել է կապը նախահիմքերի հետ (հնչյունների կորստի և պարզեցման 

պատճառով), թեև այստեղ ևս չկա լիակատար մթագնում (նաև -սուն ածացի 

շնորհիվ, որը կերտում է միայն թվականներ):  

                                                 
21 Այս մասին տե՛ս Торопцев И. С.,  Лексическая мотивированность (на материале русского лите-

ратурного языка) // Орловский государственный педагогический институт. Ученые записки, том 

XXII. Орел, 1964, էջ  134։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

84 

Այս երևույթը շատ է տարածված անձնանունների կրճատ, փաղաքշական 

տարբերակներում, որոնցում գրեթե մթագնած է ներքին ձևը, ինչպես՝ Աստ-
վածատուր («Աստծու տված, Աստծու պարգևած») և Ասծատուր, Ասվատուր, 
Ասպատուր, Աստատուր, Ասատուր, Աստուր, Աստիկ, Ասո, Ասի, Ասպրո, 
Ասրո, Ասուլ, Ծատուր, Ծատի, Տատուր (սրանցից երկուսը՝ Ասատուր և Ծա-
տուր, վաղուց գիտակցվում են իբրև ինքնուրույն անձնանուններ, որոնցից 

կազմվում են նաև ազգանուններ՝ Ասատրյան, Ծատուրյան, ունենք նաև՝ Տա-
տուրյան):  Անդրանիկ («ավագ, երեց, նաև մեծ») և Անդո, Անդրան, Անդրիկ, 
Անդիկ, Անդրի, Անդրո: Անթառամ  («չթառամող, մշտադալար»)  և  Թառո, 
Թառուկ  և այլն: 

2. Ներքին ձևի կորստի մյուս տարածված պատճառը պատճառաբանող 

բառի հնացումը և բառապաշարից դուրս գալն է: Բացի վերոհիշյալ զարտու-
ղի  բառից՝ բերենք ևս մի քանի օրինակ: Արդի հայերենում ամբարիշտ  ածա-

կանը պարզ է և հետևաբար չի կարող ունենալ ներքին ձև: Իրականում այն 

ունեցել է պատճառաբանված իմաստ. բառի ստուգաբանությունը պարզելիս 

երևան է ելնում նաև նրա ներքին ձևը. ամբարիշտ < ան- (ժխտական նախա-

ծանց) + բարիշտ < ան + պարիշտ. պարիշտ այսօր անգործածական արմա-

տից, որից ունենք -պաշտ, պաշտել. ամբարիշտ՝ բուն իմաստով՝ անպաշտ 

«հավատք, օրենք չճանաչող»22: Ցանկ («1. Գրքի գլուխների՝ մասերի ևն ցու-

ցակ, բովանդակություն, որ սովորաբար կցվում է գրքի վերջից: 2. Որևէ բանի 

ցուցակ») բառը տարժամանակյա մոտեցմամբ նույնպես բաղադրյալ է և ունի 

ներքին ձև. կազմված է անկ («անկանիլ») բայարմատից՝ ց- նախդիրով: Անկ 

արմատը թեև առանձին ավանդված չէ, բայց ունեցել է «ծայր, վերջ» իմաստ-

ները (ասենք, հանգ (<յանգ < յանկ < յ + անկ) բառում): Ի դեպ, ծագումով սրան 

է նույնանում ժամանակակից հայերենի բառարաններում իբրև համանուն 

ներկայացվող ցանկ «ցանկապատ» բառը. ց  + անկ  «ճյուղերով ևն հյուսված 

պատ՝ պատնեշ (իբր վերջ կամ սահման)»23: Հլու (< հ (հու) + լու (լսել բայի ար-

մատը)) բառը ևս այսօր ըմբռնվում է որպես պարզ բառ, քանի որ նրա լու ար-

մատն այդ տեսքով ինքնուրույն կիրառություն չունի24: Հարկ («շենքի մեկ 

հարթության վրա գտնվող մասերի՝ սենյակների ամբողջությունը») բառում չի 

գիտակցվում կապը արկանել այսօր բառապաշարից դուրս մնացած բառի 

հետ (նաև առկա հնչյունափոխության և հետագայում նաև ուղղագրության 

փոփոխության պատճառով՝  ի + արկ > յարկ > հարկ): 

Այսօր մթագնած պետք է համարենք նաև փողոց բառի ներքին ձևը: Թեև 

բառակազմորեն դեռ գիտակցվում է այս բառի վերջածանցավոր լինելը (փող 

+ ոց), սակայն դրանում չի պահպանվել արմատի նախնական իմաստը՝«նեղ 

                                                 
22 Աճառյան Հ.,  Հայերեն արմատական բառարան, Երևանի համալսարանի հրատ․, հտ. I, Եր․, 

1971, էջ 149, և հտ. IV,  Եր․, 1979, էջ 23: 
23 Նույն տեղում, հտ. I, էջ 197-198: 
24 Տե՛ս նույն տեղը, հտ․ III, էջ 103:  



Լեզվաբանություն 
                     

 

85 

անցք»: Այս բառի ներքին ձևը դեռևս նկատելի էր հնագույն՝ գրաբարյան ի-

մաստներում. «1. Այգիների միջև նեղ ճամփա: 2. Երկու շարք կանգնած մարդ-

կանց միջև բաց թողված ոչ լայն տարածությունը, որով շքադիր անձը պիտի 

անցներ»25, Նոր հայկազյան բառարանում՝ «Ճանապարհք քաղաքի. անցք. ու-

ղի հրապարակաց»26: Պահպանելով բառակազմական պատճառաբանվա-

ծությունը՝ կորցրել են իմաստաբանական պատճառաբանվածությունը նաև 

մրցամարտ, մրցում, մրցություն բառերը. սրանց մեջ մրց- (մուրց) «կռուփ, 

բռունցք» արմատն արդի հայերենում անգործածական է: Նետել բայի իմաս-

տափոխության մեջ առկա է նույն երևույթը: Թեև արդի հայերենում գիտակց-

վում է նրա բաղադրյալ լինելը, և այն բառակազմորեն վերլուծելի է (նետ + ել), 
բայց այս բառն այսօր կորցրել է իր ներքին ձևը. այն հնարավոր չէ մեկնել իր 

արմատի միջոցով: Արդի հայերենի ոչ մի բացատրական բառարանում նետել 
բառի որևէ իմաստ չի բացատրվում նետ բառի միջոցով: Նետ և նետել բառերի 

միջև խզվել է իմաստաբանական կապը: Նոր հայկազյան բառարանում բառն 

ունի պատճառաբանված իմաստ և ներքին ձև. «ՆԵՏԵՄ …. Ձգել զնետ, զքար և 

զամենայն ինչ ձգելի»27: Ձմերուկ բուսանունը (ռ > ր հնչյունափոխության 

պատճառով) այսօր չի կապվում ձմեռ(ն) արմատի հետ: Դրան է նպաստել 

նաև իմաստային անցման անորոշությունը28: 

Սրանց մասամբ նմանվում է (թեև ինչ-որ չափով հակադիր է) ամուսին բա-

ռի բառակազմական և իմաստաբանական պատճառաբանվածությունների 

հարաբերակցությունը: Այս բառի առանձին բաղադրիչները՝ ամ (< համ «հա-

մատեղ, միասին, կից»), ուս  «վարժվել, սովորել» (ուսանել, ուսյալ բառերի 

արմատը) և  -ին մասնիկ, այժմ էլ հայերենում գործածական են, սակայն 

մթագնել է բառի բաղադրյալ կազմությունը. այն ընկալվում է որպես պարզ 

բառ և հետևաբար արդի հայերենում չունի ներքին ձև: Նույն ձևով արդի լեզ-

վում դեռևս մասամբ գիտակցվում է առակ (առ + ակ)29, առած (առ + ած)30, ար-
կած (արկ + ած)31  և այլ բառերի բառակազմական տարրալուծելիությունը, 

սակայն սրանք կորցրել են իրենց ներքին ձևը և համաժամանակյա մոտեց-

մամբ պետք է դիտվեն պարզ բառեր։ 

Այսպիսով, բառերն ըստ ձևաիմաստային պատճառաբանվածության բա-

ժանելիս մենք կունենանք երկու ծայրակետեր, բևեռներ՝ լեզվի արդի փուլում 

պատճառաբանված իմաստ ունեցող բառեր (բաղադրյալ բառերի ճնշող մե-

                                                 
25 Նույն տեղում, հտ․ I, էջ 502-513: 
26 Նոր բառգիրք հայկազեան լեզուի, Երևանի համալսարանի հրատ․, հտ. II, Եր․, 1981, էջ 952: 
27 Նույն տեղում, էջ 414: 
28 Հր. Աճառյանը կարծում է, որ այդպես է կոչվել իր առատ զովացուցիչ ջրի պատճառով (նույն 

իմաստային անցումը կա նաև վրացերենում, ենթադրաբար՝ թուրքերենում): Տե՛ս Աճառյան Հ., 
Հայերեն արմատական բառարան, հտ. III, էջ 156-157: 
29 Տե՛ս Աճառյան Հ.,  Հայերեն արմատական բառարան, հտ. I, էջ 249-250: 
30 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 249: 
31 Տե՛ս Ջահուկյան Գ․, Հայերեն ստուգաբանական բառարան, էջ 91։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

86 

ծամասնությունը) և ներքին ձևից զուրկ բառեր (պարզ բառեր, փոխառութ-

յուններ): Այսպես է համաժամանակյա մոտեցման դեպքում: Տարժամանակյա 

ուսումնասիրություն կատարելիս առանձնացվում են նաև միջանկյալ օղակ-

ներ: Դրանցից առաջինը բառակազմորեն տարրալուծելի, հատվածների բա-

ժանվող այն բառերն են, որոնք մասամբ կամ լրիվ կորցրել են կապը իրենց 

ստուգաբանական արմատի (հիմքի) հետ: Մյուս խմբի մեջ այն բառերն են, ո-

րոնք արդի լեզվաընկալմամբ չեն ըմբռնվում իբրև բաղադրյալ և հետևապես 

պատճառաբանված իմաստ ունեցող բառեր, սակայն որոնց ներքին ձևը կա-

րելի է վերականգնել ստուգաբանական վերլուծությամբ: 

Բառի պատճառաբանված իմաստի մթագնումը կամ լրիվ կորուստը 

նպաստում է բառիմաստի հետագա զարգացմանը, հնարավորություն է տա-

լիս բառին ձեռք բերելու նոր (մեծ մասամբ փոխաբերական) իմաստներ, քանի 

որ վերանում է բառաբաղադրիչներով պայմանավորված իմաստային սահ-

մանափակումը: 

 
МАНУК ФЕЛЕКЯН – Затемнение мотивированного значения слов в армянском 

языке. – В процессе исторического развития языка возможны изменения семанти-

ческой структуры составного слова, что может привести к затемнению восприятия 

сложной структуры слова, вплоть до её утраты. Это явление называется 

демотивацией. 

Формирование значения сложного слова основано на его внутренней форме и его 

мотивации. Внутренняя форма составного слова может быть очень ясной и легко 

понятной для носителей данного языка. Это относится к подавляющему большинству 

сложных слов. Однако при определённых условиях в языке наблюдается тенденция к 

затемнению и утрате как словообразовательных, так и смысловых связей внутри 

составного слова. Иногда внутренняя форма практически утрачивается, из-за чего не 

осознается составная природа слова. 

В статье рассматриваются основные причины и стадии демотивации значения слов в 

армянском языке. 

 

Ключевые слова: внутренняя форма слова, внешняя форма слова, семантическая 

мотивация, структурная мотивация, мотивирующий признак, демотивация, семан-

тические сдвиги лексики, опрощение и переразложение 

 

MANUK FELEKYAN – Demotivational Meaning of Words in the Armenian Language. – 

During the historical development of a language, the semantic structure of a compound word can 

change, which can lead to a blurring of the word's complex structure, even to its loss. This 

phenomenon is called demotivation. 

The formation of the meaning of a compound word is based on its internal form and its 

motivation. The internal form of a compound word can be very clear and easily understood by 

native speakers of a given language. This is true for the vast majority of compound words. 

However, under certain conditions, language tends to obscure and lose both the word-formation 

and semantic connections within a compound word. Sometimes, the internal form is virtually 

lost, resulting in a loss of understanding of the compound nature of the word.  

This article examines the main reasons and stages of demotivation of the meaning of words in 

the Armenian language. 

 



Լեզվաբանություն 
                     

 

87 

Key words: internal form of a word, external form of a word, semantic motivation, structural 

motivation, motivating feature, demotivation, semantic shifts of vocabulary, simplification and 

re-decomposition. 

 

References 
Ačaṙyan H., Hayeren armatakan bararan, Erevani hamalsarani hratarakčʿutʿyun, ht. I, Erevan, 1971, 

eǰ 149 (in Armenian). 

Ačaṙyan H., Hayeren armatakan bararan, Erevani hamalsarani hratarakčʿutʿyun, ht. IV, Erevan, 

1979, eǰ 23 Ačaṙyan H., Hayeren armatakan bararan, Erevani hamalsarani hratarakčʿutʿyun, ht. I, 

Erevan, 1971, eǰ 149 (in Armenian). 

Ačaṙyan H., Hayeren armatakan bararan, ht. III, Erevani hamalsarani hratarakčʿutʿyun, Erevan, 

1977, eǰ 278–279 (in Armenian). 

Aġayan E., Ardi hayereni bacatrakan bararan, Erevan, 1976, eǰ 1356 (in Armenian). 

Aġayan E., Ōndhanur ew haykakan baragitutʿyun, Erevani hamalsarani hratarakčʿutʿyun, Erevan, 

1984 (in Armenian). 

Bulakhovskij L. A., Deètimologizacija v russkom jazyke // Istorija sovetskogo jazykoznanija. 

Khrestomatija, izd. “Vysshaja škola”, Moskva, 1988, s. 238 (in Russian). 

Bulakhovskij L. A., Tipy deètimologizacii v russkom jazyke // Istorija sovetskogo jazykoznanija. 

Khrestomatija, Moskva, 1988, ss. 242–246 (in Russian). 

Čʿahukyan G., Hayeren stugabanakan bararan, “Asoghik” hratarakčʿutʿyun, Erevan, 2010, eǰ 516 (in 

Armenian). 

Čʿahukyan G., Žamanakakicʿ hayereni tesutʿyan himunkʿnere, Haykakan SSH Gitutʿyunneri 

akademiayi hratarakčʿutʿyun, Erevan, 1974, eǰ 150 (in Armenian). 

Čančina A. V., Sinkhronnyj i diakhronnyj podkhody k izučeniju slov s desemantizirovannym kornem // 

Vestnik Nižegorodskogo un-ta im. N. I. Lobačevskogo, 2008, № 4, ss. 193–196 (in Russian). 

Kubrjakova E. S., Osnovy morfologičeskogo analiza: na materiale germanskikh jazykov, Moskva, 

2008 (in Russian). 

Kubrjakova E. S., Tipy jazykovykh značenij. Semantika proizvodnogo slova, izd-vo “Nauka”, Moskva, 

1981 (in Russian). 

Łazaryan R., Grabari bararan, EPH hratarakčʿutʿyun, Erevan, 2000, eǰ 498 (in Armenian). 

Lukʹjanov N. A., Narušenie semantičeskoj sootnositelʹnosti meždu proizvodnymi i proizvodjaščimi 

slovami // Aktualʹnye problemy leksikologii (doklady 2-j lingvističeskoj konferencii), Novosibirsk, 

1969, ss. 17–25 (in Russian). 

Malkhasyan S., Hayeren bacʿatrakan bararan, ht. 3, Haykakan SSR petakan hratarakčʿutʿyun, 

Erevan, 1944, eǰ 166  (in Armenian). 

Maslova-Lašanskaja S. S., Leksikologija švedskogo jazyka, Izdatelʹstvo Leningradskogo universiteta, 

Leningrad, 1973 (in Russian). 

Nor bargirkʿ haykazean lezui, Erevani hamalsarani hratarakčʿutʿyun, ht. II, Erevan, 1981, eǰ 952. 

Potebnja A. A., Polnoe sobranie sočinenij, tom I, Odessa, 1922 (in Russian). 

Sukiasyan A., Žamanakakicʿ hayocʿ lezui, EPH hratarakčʿutʿyun, Erevan, 1999, eǰ 102 (in 

Armenian). 

Toropcev I. S., Leksičeskaja motivirovannostʹ (na materiale russkogo literaturnogo jazyka) // 

Orlovskij gosudarstvennyj pedagogičeskij institut. Učenye zapiski, tom XXII, Orel, 1964, st. 134 

(in Russian). 
Žamanakakicʿ hayocʿ lezvi bacʿatrakan bararan, ht. 3, Haykakan SSH GA hratarakčʿutʿyun, Erevan, 

1974, eǰ 412 (in Armenian). 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

88 

   
 

ԴԵՐԱՆՎԱՆ ԱԲՐԱՀԱՄՅԱՆԱԿԱՆ ԸՄԲՌՆՈՒՄԸ 
 

ԱՆՆԱ ԱԲԱՋՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 

 

Դերանվան՝ որպես խոսքի մասի ըմբռնումը հայ լեզվաբանության մեջ ոչ միօրի-

նակ է և հստակ, կան տարակարծություններ, տարբեր տեսակետներ: Չկա միօրի-

նակություն նույնիսկ դերանվանը տրված սահմանումների հարցում: 

Սույն հոդվածը նվիրված է այս խոսքի մասի՝ Սերգեյ Աբրահամյանի կողմից կա-

տարված ծավալուն և արժեքավոր հետազոտության վերլուծությանը, բերած նո-

րույթներին: 

Արդի հայերենի դերանուններն ուսումնասիրելով խորաքնին և նորովի՝ Ս. Աբրա-

համյանը դասակարգել է դրանք, տեսակավորել, բնութագրել յուրաքանչյուր տե-

սակը՝ որոշ դեպքերում առաջարկելով նոր անվանումներ դրանց համար, բացա-

հայտել դերանունների ձևաբանական, շարահյուսական առանձնահատկություն-

ները և, որ ամբողջովին նորություն էր հայ քերականագիտության մեջ, քննել 

դրանց կազմությունը, բառակազմական նշանակությունը և ոճական կիրառութ-

յունները:  

Գիտնականը իրավացիորեն մերժել է տարածված այն տեսակետը, թե դերանուն-

ների գլխավոր հատկանիշը այլ խոսքի մասերին փոխարինելու գործառույթն է, որ-

դեգրել այն համոզումը, որ դերանունների մեծ մասը զուրկ է փոխարինման գործա-

ռույթից, և որ այդ գործառույթը կատարող մի խումբ դերանուններ էլ ոչ միշտ են 

կատարում այն: 

Դերանունների դասդասման հիմքում դնելով առարկան, հատկանիշը ինչպես ար-

տահայտելու, ինչ հարաբերությամբ դրանք ցույց տալու հիմունքը՝ հայագետը փո-

փոխություն է մտցրել արդի հայերենի դերանվանական համակարգում՝ միավորե-

լով որոշ տեսակներ և վերանվանելով մի քանիսը: Արդյունքում տարբերակել է դե-

րանվան վեց տեսակ՝ անձնական (դիմային), ցուցական, փոխադարձ, որոշյալ 

                                                 
* Աննա Աբաջյան – բանասիրական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ԵՊՀ հայոց լեզվի 

պատմության և ընդհանուր լեզվաբանության ամբիոնի վարիչ 
Анна Абаджян – доктор  филологических наук, профессор, заведующая кафедрой истории 

армянского языка и общего языкознания ЕГУ 

Anna Abajyan – Sc. D. in Philology, Professor, Head of YSU Chair of History of the Armenian Language 

and General Linguistics 

Էլ․ փոստ՝ abajyan.anna@ysu.am https://orcid.org/0000-0003-3728-0862 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 29.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 13.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 88-100 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.088  

 

https://orcid.org/0000-0003-3728-0862
https://orcid.org/0000-0003-3728-0862
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Լեզվաբանություն 
                     

 

89 

(հանրական), անորոշ (մասնական), հարցական-հարաբերական (բացարձակ անո-

րոշ): Փոխել է անձնական, ցուցական դերանուններին տրվող սահմանումները, 

միավորել որոշյալն ու ժխտականը և այլն: 

 

Բանալի բառեր – դերանուն, ցուցական, փոխադարձ, հարաբերական, դերանվանա-
կան հոլովում, բառակազմություն, ածանց, բարդ դերանուն, շարահյուսական գործա-
ռույթ, ոճական կիրառություն 

 
Մեծ է ՀՀ ԳԱԱ ակադեմիկոս, բանասիրական գիտությունների դոկտոր, 

պրոֆեսոր Ս. Աբրահամյանի ավանդը ժամանակակից հայոց լեզվի քերակա-

նության ուսումնասիրության բնագավառում, որտեղ նա բացեց իր ուրույն՝ 

աբրահամյանական ակոսը: Լեզվական երևույթների խորքը թափանցելու 

բնատուր բացառիկ կարողությամբ օժտված գիտնականը իր աշխատութ-

յուններում ճշգրտել է հայերենի քերականական կառուցվածքի մի շարք 

ըմբռնումներ, տվել դրանց նորովի մեկնաբանություններ՝ իր նոր խոսքով 

զարգացնելով արդի հայ լեզվաբանությունը:  

Անուրանալի է Ս. Աբրահամյանի դերը հայերենի ձևաբանական կառուց-

վածքի ուսումնասիրության բնագավառում, ուր նա մուտք գործեց «Արդի հա-

յերենի դերանունները» (1956) աշխատությամբ, որին հաջորդեցին «Ժամանա-

կակից հայերենի չթեքվող խոսքի մասերը» (1959), «Չթեքվող խոսքի մասերը և 

նրանց բառական ու բառաքերականական հատկանիշների փոխհարաբե-

րությունը ժամանակակից հայերենում» (1965) մենագրությունները:  

Հայոց լեզվի տեսության համապարփակ քննության ընթացքում գիտնա-

կանին հետաքրքրել են հատկապես քիչ ուսումնասիրված, որոշակի բար-

դություն ներկայացնող հարցեր, ինչպիսիք են խոսքի մասերի համակարգն ու 

նրա դասակարգումը: Ս. Աբրահամյանն իր կուռ տրամաբանությամբ կարո-

ղացել է գիտականորեն հիմնավորել խոսքի մասերի համակարգի ոչ թե նույն 

բնույթի ու մակարդակի, այլ տարաբնույթ, տարբեր աստիճանի հակադրութ-

յունների ամբողջություն լինելը և արել նոր առաջարկ՝ խոսքի մասերի բազ-

մաստիճան դասակարգում: Խոսքի մասերի ավանդական համակարգում նա 

կատարել է գիտական ևս մի նորամուծություն՝ առաջին անգամ հայերենում 

առանձնացնելով եղանակավորող բառերը (վերաբերական) մակբայներից, 

քննել դրանց բառաքերականական յուրահատկությունները:  

Նշենք, որ ակադեմիկոսը համակողմանիորեն հետազոտել է հայերենի բո-

լոր խոսքի մասերը, սակայն դրանց մեջ առանձնանում է արդի հայերենի դե-

րանուններին նվիրված արժեքավոր մենագրությունը:  

Յոթ գլուխներից բաղկացած ծավալուն աշխատության մեջ Ս. Աբրահամ-

յանը ներկայացրել է խնդրո առարկա հարցի մանրամասն պատմությունը 

հայերենագիտության մեջ՝ սկսած Դ. Թրակացու հայ մեկնիչներից մինչև Գ. 

Ավետիքյան, Ա. Բագրատունի, Մ. Չամչյան, Ա. Այտընյան, Ս. Պալասանյան, 

Մ. Աբեղյան, Հ. Աճառյան, Գ. Սևակ և Ա. Ղարիբյան, ըստ անհրաժեշտության՝ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

90 

անդրադարձել նաև ռուս և օտար հեղինակներին: Քննելով հայերենի դերա-

նունները նոր մոտեցումով՝ նա դասդասել է դրանք, տեսակավորել, բնութագ-

րել յուրաքանչյուր տեսակը, բացահայտել դերանունների ձևաբանական, շա-

րահյուսական առանձնահատկությունները և քննել դրանց կազմությունը, 

բառակազմական նշանակությունը և ոճական կիրառությունները:  

Հնագույն շրջանից սկսած՝ դերանունը ճանաչվել է որպես առանձին խոս-

քի մաս և իբրև այդպիսին՝ ներկայացվել հայերենի քերականություններում: 

Դերանվան՝ որպես խոսքի մասի, ըմբռնումը հայ լեզվաբանության մեջ ոչ 

միօրինակ է ու հստակ, առաջ է բերել տարակարծություններ, տարաբնույթ 

տեսակետներ: Տարբերվում են անգամ լեզվաբանների՝ դերանվանը տված 

սահմանումները: Լեզվաբանության հիմնադիր Դիոնիսիոս Թրակացու «Քե-

րականական արվեստ» աշխատության թարգմանության մեջ գրված է. «Դե-

րանունութիւն է բառ փոխանակ անուան առեալ, որոշեալ դիմաց յայտա-

կան»1: Այն համարվել է ավանդաբար ընդունված ութ խոսքի մասերից մեկը 

(անուն, բայ, դերանուն, հոդ, ընդունելություն, մակբայ, նախդիր-նախադ-

րություն և շաղկապ)2: 

Դերանունը անվան փոխարինող է. այս հատկանշով են բնութագրել հիշ-

յալ խոսքի մասը՝ սկսած Դ. Թրակացու քերականության հայ մեկնիչներից 

մինչև տասնիններորդ դարի քերականները:  

Արևելահայերենի գիտական քերականության հիմնադիր Մ. Աբեղյանի 

անվան հետ է կապված հայ քերականագիտության պատմության մեջ նոր 

շրջանի սկսվելը: Հեղինակն իր «Աշխարհաբարի քերականություն» և «Հայոց 

լեզվի տեսություն» աշխատությունների մեջ տալիս է խոսքի մասերի՝ իր կող-

մից արված իմաստաբանական-շարահյուսական դասակարգումը: Աբեղյանը 

չի ընդունում դերանունը որպես առանձին խոսքի մաս և բաշխում է հարաբե-

րակից համապատասխան խոսքի մասերի՝ գոյականի, ածականի, թվականի 

և մակբայի մեջ: 

Այլ հայեցակետի կողմնակից է Ս. Աբրահամյանը: Նախևառաջ գիտնակա-

նը մերժում է տարածված այն տեսակետը, թե դերանունների գլխավոր հատ-

կանիշը այլ խոսքի մասերին փոխարինելու գործառույթն է: 

Քննելով դերանվան տարբեր տեսակները, աչքի առաջ ունենալով գրավոր 

աղբյուրներից քաղած փաստական հարուստ նյութ՝ գիտնականը հանգում է 

այն եզրակացությանը, որ դերանունների մեծ մասը զուրկ է փոխարինման 

գործառույթից, և որ այդ գործառույթը կատարող մի խումբ դերանուններ էլ ոչ 

միշտ են կատարում այն. «Նույնիսկ նման դեպքերում այլ բառերի փոխարեն 

դրվելը բխում է նրանց գործածության որոշ պայմաններից, այն բանից, որ այդ 

դեպքում նրանք ցույց են տալիս խոսողին հայտնի, անվանված առարկա, օբ-

                                                 
1 Адонц Н. (1915) Дионисий Фракийский и армянские толкователи, Петроград, с. 27․ 
2 Այս մասին տե՛ս Աբաջյան Ա․ (2012): Դերանվան ըմբռնումը // Հայոց լեզուն և գրականությունը 

դպրոցում, 3, էջ 31-38:  



Լեզվաբանություն 
                     

 

91 

յեկտ: Այդ ֆունկցիան դերանունների ոչ թե էությունն է հանդիսանում, այլ 

այդ էությունից ու գործածության յուրահատուկ պայմաններից բխող հե-

տևանք, ուրեմն և պայմանական ֆունկցիա է: Այդ նույն իմաստով փոխարին-

ման ֆունկցիա հաճախ կատարում են նաև այլ խոսքի մասեր: Նշանակում է՝ 

փոխարինման ֆունկցիան դերանունների՝ որպես խոսքի մասի, հիմնական 

հատկանիշը չէ»3: 

Հաջորդ խնդիրը, որ իր առջև դնում է գիտնականը, դերանունների և հա-

րակից խոսքի մասերի հարաբերակցությունների պարզաբանումն է: Որ դե-

րանուններն իրոք հարաբերակից են գոյականին, ածականին, թվականին, 

մակբային, դա կասկած չի հարուցում՝ ըստ լեզվաբանի, սակայն դերանուն-

ների բաշխման միակ հիմունքը շարահյուսական է և արդարացված չէ տեսա-

կանորեն ու քերականորեն4: Եզրակացությունը հետևյալն է. ա) դերանուննե-

րի՝ այլ խոսքի մասերի հետ ունեցած հարաբերակցությունը պետք է ընդունել 

զգալի վերապահությամբ, բ) չի կարելի դերանունները դասել այլ խոսքի մա-

սերի մեջ, եթե անգամ առկա է այդպիսի հարաբերակցություն, քանի որ դե-

րանունները առարկան, նրա հատկանիշը արտահայտում են ընդհանուր, 

չտարբերակված կերպով՝ ի տարբերություն մյուս խոսքի մասերի5: Այնու-

հետև հայագետը, քննելով դերանվան այս կարևոր յուրահատկությունը, զու-

գահեռներ է տանում որոշ գոյականների ունեցած ընդհանուր իմաստի հետ և 

կատարում հետևյալ եզրահանգումները, որ 1) բոլոր դերանուններին հատուկ 

է առարկան կամ հատկանիշը այս կամ այն հարաբերությամբ ցույց տալը, 2) 

որոշ դերանուններ չեն արտահայտում ո՛չ առարկայի, ո՛չ էլ որպիսության, 

չափ ու քանակի կամ գործողության հատկանշի իմաստ, որի արդյունքում 

հնարավոր չէ որոշել դրանց՝ այլ խոսքի մասերի պատկանելը:  

Այսպիսով՝ ամփոփելով դերանվան՝ որպես խոսքի մասի, վերաբերյալ ըն-

դարձակ շարադրանքը՝ Ս. Աբրահամյանը տալիս է դերանվան՝ իր տարբեր-

վող սահմանումը. «Դերանուն են կոչվում այն բառերը, որոնք, ունենալով 

ընդհանուր, չտարբերակված իմաստ, ոչ թե անվանում են առարկան, հատ-

կանիշը, այլ դրանք ցույց են տալիս կամ ակնարկում են որևէ հարաբերութ-

յամբ, որևէ ձևով»6: 

Անդրադառնանք դերանունների դասակարգման հարցին: Առաջնորդվե-

լով գիտական դասակարգման պահանջներով՝ Ս. Աբրահամյանը իրավացիո-

րեն ցույց է տալիս, որ դերանունների ընդունված դասակարգումը անմիօրի-

նակ է, կատարված չէ մեկ ընդունված հիմունքով: Դիցուք՝ եթե ժխտական դե-

րանունների էական առանձնահատկությունը ժխտում արտահայտելն է, 

հարցականներինը՝ հարցում արտահայտելը, ապա հարաբերականներինը 

                                                 
3 Աբրահամյան Ս․ (1956): Արդի հայերենի դերանունները, Եր., ՀՍՍՌ ԳԱ հրատ., էջ 48-49: 
4 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 40-62: 
5 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 53: 
6 Նույն տեղում, էջ 62: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

92 

ստորադասը գերադասին կապելն է և այլն: Ինչպես երևում է, կիրառված են 

միանգամայն տարբեր հիմունքներ: Շարունակելով դերանվան մնացյալ տե-

սակների քննությունը՝ գիտնականը եզրակացնում է, որ «դերանունների 

դասդասման հիմքում պետք է ընկած լինի այն, թե առարկան, հատկանիշը 

ինչպես են արտահայտվում դերանունների մեջ, ինչ հարաբերությամբ են 

վերջիններս ցույց տալիս դրանք»7։ Հաշվի առնելով դասակարգման նշյալ հի-

մունքը՝ հայագետը փոփոխություն է մտցնում արդի հայերենի դերանվանա-

կան համակարգում՝ միավորելով որոշ տեսակներ և վերանվանելով մի քա-

նիսը: Արդյունքում տարբերակում է դերանվան վեց տեսակ՝ անձնական (դի-
մային), ցուցական, փոխադարձ, որոշյալ (հանրական), անորոշ (մասնական), 
հարցական-հարաբերական (բացարձակ անորոշ): Նկատենք, որ Մ. Ասատր-

յանն էլ, այսպես կոչված, «իսկական» է համարում անձնական, ցուցական, 

փոխադարձ և հարցական-հարաբերական դերանունները, մնացածը՝ «անիս-

կական»8: 

Ինչպիսի՞ք են աբրահամյանական ընկալումները: Քննենք դրանք առան-

ձին-առանձին: 

Այսպես՝ լեզվաբանը մերժում է անձնական դերանուններին տրվող ըն-

դունված սահմանումը, այն է՝ անձ ցույց տվող դերանունը կոչվում է անձնա-

կան, որը խոսքի մեջ դրվում է բոլոր անձերի փոխարեն: Չէ՞ որ կան դերա-

նուններ, որոնք անձ են ցույց տալիս, դիցուք՝ ամենքը, յուրաքանչյուր ոք, ո-
մանք, ովևէ և այլն, որ ամենևին էլ անձնական դերանուններ չեն: Կամ՝ պար-

տադիր չէ, որ անձնական դերանունները անպայման անձ ցույց տան. կարող 

են նաև առարկա ցույց տալ (օրինակ՝ Դու, Արագա՛ծ, ալմաստ վահան…; Դու 
ինչո՞ւ չես բացվում, ա՛յ դուռ… և այլն): Թեպետ, ինչպես նշում է գիտնականը, 

անձնական դերանունների առաջին և երկրորդ դեմքերով առարկա ցույց տա-

լը այնքան սովորական չէ, որքան երրորդ դեմքով. «Երրորդ դեմքի անձնա-

կան դերանուններով թե՛ առարկա և թե՛ անձ ցույց տալը սովորական է այն 

պատճառով, որ երրորդ դեմքը ցույց է տալիս նրան, որի մասին խոսվում է, 

իսկ որպես այդպիսին հավասարապես կարող են հանդես գալ թե՛ առարկան 

և թե՛ անձը»9: 

Կարծում ենք՝ կարևոր էր այստեղ հաշվի առնել այն հանգամանքը, որ նա 
դերանունը հավասարապես և՛ անձնական է, և՛ ցուցական: 

Գիտնականը անձնական դերանունների համար ավելի առանցքային հա-

մարում է ոչ թե անձ, այլ դեմք ցույց տալը: Անձ ցույց տալը հետևանք է համա-

րում դիմային հարաբերության, այդ պատճառով կոչում է դիմային դերա-

նուններ (личные местоимения): Ի վերջո տալիս է հետևյալ ձևակերպումը. 

                                                 
7 Նույն տեղում, էջ 98: 
8 Տե՛ս Ասատրյան Մ․ (2002): Ժամանակակից հայոց լեզու. Ձևաբանություն, Եր., ԵՊՀ հրատ․, էջ 

167: 
9 Աբրահամյան Ս․, նշվ. աշխ., էջ 104:  



Լեզվաբանություն 
                     

 

93 

«Անձնական (դիմային) կոչվում են այն դերանունները, որոնք ցույց են տալիս 

անձ (երբեմն առարկա)՝ ըստ խոսողի նկատմամբ ունեցած հարաբերութ-

յան»10: 

Ցուցական դերանունների հետ կապված՝ Ս. Աբրահամյանն ունի իր նոր 

ասելիքը: Եթե սրանց բնորոշ տարածական հարաբերությունների իմաստ ու-

նենալու մասին բազմիցս խոսվել է, ապա ժամանակային հարաբերություն-

ների իմաստն առաջին անգամ նկատել և ուսումնասիրել է հեղինակը, հան-

գամանորեն քննել ժամանակային հարաբերությունների շատ նրբերանգներ՝ 

ժամանակ նշող բառերի հետ գործածվելով (ժամ, րոպե, գիշեր, գարուն, հուն-

վար և այլն): Ահա և ցուցականների փոքր-ինչ տարբերվող սահմանումը. 

«Ցուցական են կոչվում այն դերանունները, որոնք առարկա կամ հատկանիշ 

են մատնացույց անում տարածական ու ժամանակային հարաբերությամբ»11: 

Հետաքրքիր է ցուցական դերանունները երկու խմբի բաժանելու սկզբուն-

քը. մեկում ընդգրկված են նույն բաղադրիչով կազմված բոլոր միավորները և 

մյուս դերանունը, մյուսում՝ մնացածը՝ երեք առանձին շարքերով՝ ս-ունեցող 

(այս…), դ-ունեցող (այդ…) և ն-ունեցող (այն..):  

Ս. Աբրահամյանը չի ընդունում ժխտական դերանունը որպես դերանվան 

առանձին տեսակ և միավորում է որոշյալ դերանունների հետ՝ անվանելով 

հանրական դերանուններ: Դա հիմնավորում է հետևյալ կերպ. որոշյալ և 

դրանց համապատասխան ժխտական դերանունների ցույց տված հարաբե-

րության իմաստի միջև տարբերություն չկա, դրանք բոլորն էլ ունեն հանրա-

կան իմաստ. միայն եթե միևնույն իմաստը որոշյալ դերանունների մեջ հաս-

տատական ձևով է արտահայտված, ժխտական դերանունների մեջ ժխտա-

կան ձևով է՝ ամեն ոք - ոչ ոք, ամեն ինչ - ոչինչ, ամեն մի - ոչ մի, ամեն մեկը - 
ոչ մեկը: Կարծում ենք՝ հիմնավորումը սպառիչ է: 

Անորոշ դերանունների հետ կապված՝ Ս. Աբրահամյանը նշում է, որ ի 

տարբերություն որոշյալ դերանունների, որոնք հանրական իմաստ ունեն, 

անորոշ դերանունների իմաստը մասնական է, այսինքն՝ ցույց են տալիս 

առարկաներից մեկը կամ մի քանիսը (մասնական իմաստի մասին գրել է 

դեռևս Գ. Ավետիքյանը12)13: 

Իր ժամանակվա բոլոր դասագրքերում ընդգրկված անորոշների ցուցակից 

նա իրավացիորեն հանում է ուր որ է, ինչ որ է, որքան որ է կառույցները՝ հիմ-

նավորելով, որ դրանք չեն գիտակցվում որպես մեկ բառ, բառակապակցութ-

յուններ են: Փոխարենը ներմուծում է մի շարք և մի երկու ձևերը և բացատ-

                                                 
10 Նույն տեղում, էջ 105: 
11 Նույն տեղում, էջ 131: 
12 Տե՛ս Աւետիքեան Գ․ (1823): Քերականութիւն հայկական, ի Վէնէտիկ, ի վանս Սրբոյն 

Ղազարու, էջ 31: 
13 Տե՛ս Աբրահամյան Ս․, նշվ. աշխ., էջ 147-148: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

94 

րում, որ շարք, երկու բառերը տվյալ դեպքում կորցրել են իրենց բառային 

նշանակությունը14: 

Ս. Աբրահամյանը, անդրադառնալով հարցահարաբերական դերանուննե-

րին, բարձրացնում է մի շարք հարցեր և տալիս պատասխանները: 1) Ի՞նչ հի-

մունքով են միևնույն ձևն ունեցող դերանունները հին ու նոր քերականները 

համարում տարբեր. հարաբերականի՝ ստորադաս նախադասությունը գերա-

դասին կապելը շարահյուսական գործոն է: 2) Անճիշտ, թերի է հարցական 

դերանուններին տրվող սահմանումը, թե դրանք արտահայտում են հարցում 

գոյականի, ածականի, թվականի և մակբայի մասին: Բերված օրինակներով 

նա հիմնավորում է, որ այդ հարցումը ոչ թե գոյականի, ածականի, թվականի 

և մակբայի մասին է, այլ առարկայի, նրա հատկանշի կամ գործողության 

հատկանշի մասին (նկատենք, որ ցուցակում չկա ինչո՞ւ դերանունը): Հարցա-

կան և հարաբերական դերանունների առանձնացման հիմունքները քննելիս 

հեղինակը բերում է դասագրքից քաղված հինգ օրինակներ՝ ցույց տալու հա-

մար հարաբերական դերանվան կապակցական դեր կատարելը: Նշենք, որ 

այդ օրինակներից երկուսում հարաբերականները շփոթված են հարցական-

ների հետ (Ընկերդ կասի, թե ինչպիսի աշակերտ եմ ես: Ես քեզ կարող եմ ա-

սել, թե քանիսն են եկել: Դերանունների շարահյուսական կիրառություննե-

րին նվիրված բաժնում այդ վրիպումը ակնառու է): Գիտնականը պայմանա-

կան է համարում գործածության նշված երկու յուրահատկությունների հի-

ման վրա (հարցականների հարցում արտահայտելը և հարաբերականների 

կապակցական դերը) դրանց տարանջատումը: Բերում է նաև մեկ այլ կիրա-

ռություն՝ բացականչական նախադասությունների օրինակներ: Այստեղ ավե-

լորդ չենք համարում անդրադառնալ Ա. Մարգարյանի տեսակետին: Ա. Մար-

գարյանը Ս. Աբրահամյանի նման հարցական և հարաբերական դերանուննե-

րը միավորում է՝ կոչելով ոչ թե հարցահարաբերական, այլ հարաբերահար-

ցական՝ընդգծելով, որ հարցական դերանունների համար հիմք են ծառայել 

հարաբերական դերանունները և ոչ հակառակը15: Զարմանք է առաջացնում 

Ա. Մարգարյանի այն դիտարկումը, թե հարցական նշանի փոխարեն շեշտ 

կամ բացականչական նշան կրելու դեպքում դերանունը հարաբերական է16, 

որը, անտարակույս, մերժելի է: Առոգանության ո՛ր նշանն էլ լինի կիրառված, 

դերանունը մնում է հարցական: 

Ս. Աբրահամյանն այնուհետև բերում է որպես, ինչպես բառերի կապական 

կիրառությունների օրինակներ (դրանք հենց կապեր են նման դեպքերում) և 

եզրակացնում, որ հարցականը և հարաբերականը դերանվան տարբեր տե-

սակներ չեն, միևնույն տեսակի դերանուններ են17: 

                                                 
14 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 148-154: 
15 Տե՛ս Մարգարյան Ա․ (2004): Հայոց լեզվի քերականություն, Եր., ԵՊՀ հրատ․, էջ 297: 
16 Տե՛ս Աբրահամյան Ս․, նշվ. աշխ., էջ 300: 
17 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 155-167: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

95 

Հարցահարաբերական դերանունները լեզվաբանը կոչում է բացարձակ ա-

նորոշ անունով, քանի որ հենց բացարձակ անորոշն է նրանց էական ու բնո-

րոշ հատկանիշը: Ըստ հեղինակի՝ եթե անորոշ դերանունները իրենց մասնա-

կան հարաբերության շնորհիվ գոնե մոտավոր գաղափար տալիս են հատկա-

պես քանակի վերաբերյալ, ապա հարցահարաբերական դերանունները բոլո-

րովին անորոշ կերպով են արտահայտում քանակի գաղափար (համեմա-

տենք՝ մի քանի և որքան): 

Արդի հայերենի դերանունների ձևաբանական առանձնահատկություննե-

րին նվիրված գլխում լեզվաբանը մանրակրկիտ ուսումնասիրում է դերա-

նունների հոլովման և հոգնակիակազմության կրած փոփոխությունները, ո-

րից բխում են հետևյալ եզրահանգումները. 

1) Դերանվանական հոլովումը զգալիորեն իր տեղը զիջել է անվանական 

հոլովմանը։ Որոշ դերանուններ ամբողջովին են անցել անվանական հոլով-

ման, մի քանիսն էլ՝ մասամբ՝ որոշ հոլովներում18, գրաբարում դերանվանա-

կան հոլովմամբ հոլովվող մի քանի դերանուններ դարձել են չհոլովվող, վե-

րացել է գրաբարյան դերանունների անվանական հոլովման բազմազանութ-

յունը: Այս ամենը գալիս է ապացուցելու, որ լեզվի քերականական կառուց-

վածքի տարրերի կապը սերտ է, մասնավորապես՝ հայերենի երկու տեսակի 

հոլովումները՝ անվանական և դերանվանական, մեկուսացած չեն իրարից, 

գտնվում են փոխազդեցության մեջ, որի արդյունքում էլ տեղի է ունեցել ան-

վանական հոլովման սահմանների ընդլայնում՝ ի հաշիվ դերանվանականի19: 

Հավելենք մի դիտարկում՝ մաքուր դերանվանական հոլովում արդի հայերե-

նում չկա (բացառական, գործիական, մասամբ նաև ներգոյական հոլովները 

նկատի ունենք), անվանականը և դերանվանականը հանդես են գալիս գիր-

կընդխառն, այնպես որ ճիշտ կլիներ այդ հոլովումը կոչել դերանվանաանվա-

նական կամ անվանադերանվանական: 

2) Դերանունների թվի քերականական կարգը, ի տարբերություն գոյա-

կանների, աչքի է ընկնում անմիօրինակություններով, այսպես՝ ք հոգնակեր-

տը մեծ դեր է խաղում հատկապես արմատական դերանունների մեջ, դերա-

նունների մի մասի հոգնակին կազմվում է ոչ թե եզակիից, այլ ուրիշ արմա-

տից (ես-մենք), բավական շատ են հոգնակի չունեցող, ինչպես նաև եզակի 

չունեցող դերանունները, որոշ դերանուններ էլ գրաբարում ունեցել են հոգ-

նակի, հետագայում զրկվել դրանից (այս, այդ…)20: 

Չափազանց ուշագրավ են արդի հայերենի դերանունների կազմությանն 

ու բառակազմական նշանակությանը, ինչպես և նրանց ոճական կիրառութ-

յուններին նվիրված բաժինները, որոնք, կարելի է ասել, ամբողջովին նորութ-

                                                 
18 Այս մասին տե՛ս Աբաջյան Ա․ (2006): Հայերենի հոլովական համակարգի ըմբռնումը և պատ-

մական զարգացումը հայ քերականագիտության մեջ, Եր., ԵՊՀ հրատ․, էջ 397-400: 
19 Տե՛ս Աբրահամյան Ս․, նշվ․ աշխ․, էջ 168-192: 
20 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 199-200: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

96 

յուն էին դերանունների ուսումնասիրության մարզում: Դերանունների խո-

րազնին քննությունը գիտնականին բերում է այն ճշմարիտ եզրակացությանը, 

որ արդի հայերենի դերանունների մեծ մասը գոյություն ուներ գրաբարում, 

սակայն ոչ բոլորն են անցյալում համարվել դերանուններ, քանի որ գրաբարի 

քերականները դերանուն են համարել միայն գոյականին փոխարինող բառե-

րը: Ներկայիս դերանունների միայն շատ փոքր մաս չի եղել հին հայերենում, 

ինչպես՝ այստեղ, այդտեղ, այնտեղ, որտեղ, ինքս, ինքդ, միևնույն, մեկմեկու, 
մի երկու, մի շարք, քանիերորդ, որերորդ, որոնք կազմվել են հետագայում: 

Գիտնականը նշում է երեք ուղի, որոնցով տեղի է ունեցել գրաբար-աշխար-

հաբար անցումը.  

ա) Որոշ դերանուններ պահպանվել են գրական և խոսակցական լեզունե-

րում: 

բ) Մի զգալի մասը ձևով գրաբարյան է, հնչյունափոխված տարբերակով 

կան բարբառներում (էս, էդ, էն…): 

գ) Մի մասն էլ ժամանակակից հայերենին անցել է գրական ճանապարհով 

(յուրաքանչյուր, ամեն ոք, երբևէ և այլն): 

Կարծում ենք՝ ավելորդ էր երրորդ ուղին առանձնացնելը, քանի որ բոլորի 

ակունքն էլ գրաբարն է եղել21: 

Եթե ամբողջացնելու լինենք Ս. Աբրահամյանի կողմից կատարված՝ դերա-

նունների բառակազմական վերլուծությունը, ապա կստացվի հետևյալ պատ-

կերը. մեծ թիվ են կազմում բարդ դերանունները (հատկապես մեծ են այս, 
այդ, այն, նույն, որ, ինչ դերանուններ + պես, քան, չափ, տեղ կաղապարով 

կառույցները), կան կցական (երբևէ, միևնույն, մյուս), արմատի կրկնությամբ 

կազմված (այլևայլ, ինչ-ինչ) բարդություններ, իսկական բարդություններով 

կազմված դերանուններ չկան, մի երկուսը կազմվել են դերանուն+դերանուն 

կաղապարով (ամեն ինչ, յուրաքանչյուր ոք), մի մասը արմատական դերա-

նուններ են, դերանուններին բնորոշ չէ ածանցով կազմությունը. թերևս բա-

ցառություն են երորդ վերջածանցով երկու կազմությունները՝ քանիերորդ, ո-
րերորդ: Ինչ վերաբերում է մի երկու, մի շարք դերանուններին, ապա սրանք 

առանձնացվել են հենց Ս. Աբրահամյանի կողմից և հիմնավորվել ըստ ար-

ժանվույն22: 

Մինչև Ս. Աբրահամյանը ոչ մի լեզվաբան հատուկ ուշադրություն չէր 

դարձրել այն հարցին, թե բառակազմական տեսակետից ինչ դեր ունեն դերա-

նունները բառապաշարի հարստացման գործում: Ուսումնասիրելով դերա-

նունները նաև այս առումով՝ գիտնականը փաստում է՝ ինչքան որ անմիօրի-

նակ են այս խոսքի մասի մեջ զետեղված բառերը, նույնքան էլ անմիօրինակ է 

նրանց բառակազմական դերը և բերում է համոզիչ հիմնավորումներ: Այս-

պես՝ անձնական դերանունների մեջ ամենաակտիվը ինքն դերանունն է (ներ-

                                                 
21 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 240-245: 
22 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 245-250: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

97 

կայացնում է ինքն-ով սկսվող բառերի 178 միավորից բաղկացած ցուցակ), մի 

քանի բառեր կան՝ ես-ով բաղադրված, իսկ մնացածով բառեր չեն կազմվում: 

Դրա պատճառն այն է, որ դեմքի գաղափարը չկա ինքն, ես դերանունների 

մեջ: Ինքն դերանունը գրաբարում սաստկական իմաստ էր արտահայտում: 

Կենսունակ են նաև ամեն որոշյալ և այլ անորոշ դերանունները: Եզրակա-

ցությունը հետևյալն է. քիչ թվով դերանուններ են ընդունակ բառեր կազմելու, 

դրանց կարող է ավելանալ ան- ժխտական ածանցը: Այլ բաղադրյալ կազ-

մություններում դերանունը լինում է առաջին միավորը: Որպես բացառութ-

յուն լեզվաբանը բերում է ընդամենը բառը (մեր կողմից հավելենք՝միայն, այ-
սինքն): Կարևորում ենք Ս. Աբրահամյանի այն դատողությունը՝ կապված դե-

րանունների բառակազմական դերի հետ, որ բառային հիմնական ֆոնդի մեջ 

գտնվող մեծաքանակ արմատական դերանուններ չունեն բառակազմական 

դեր՝ ի տարբերություն գոյականական արմատների: Եվ դա նշան է այն բանի, 

որ միայն արմատական լինելը և դարավոր գոյությունը բավարար պայման 

չեն դրա համար23: 

Ինչպես վերը նշվեց, մինչև Ս. Աբրահամյանը դերանունների ոճական կի-

րառությունների քննությունը չի արժանացել լեզվաբանների ուշադրությանը: 

Մոտավորապես իննսունէջանոց շարադրանքում գիտնականը իրեն բնորոշ 

բծախնդրությամբ, հենվելով գեղարվեստական գրականությունից, մամուլից 

քաղված օրինակների վրա, բացահայտում է դերանունների կարևոր դերն ու 

նշանակությունը նաև այս առումով, խորհելու նյութ տալիս հետագա ուսում-

նասիրողին: Միայն ինչ հարցական դերանվան համար բերում է կիրառութ-

յան 14 հնարավոր դեպք, որպես օրինակ՝ նշենք մեկ-երկուսը՝ Դու ի՞նչ իրա-
վունք ունես- ժխտական իմաստով՝ չունես: Ի՞նչ, մի՞թե որդին պարտավոր չէ 
կատարել իր հոր վերջին կամքը- որպես վերաբերական: Շատ հետաքրքիր է 

մեկը դերանվան մի ինքնատիպ կիրառություն՝ բացասական երանգավոր-

մամբ, որ նկատել է Ս. Աբրահամյանը. Կեղծավորի մեկն է (հիշենք «Կախար-

դական հայելի» մուլտֆիլմը. խաբեբայի մեկն է, կաշառակերի մեկն է, այլան-

դակի մեկն է և այլն): 

Դերանունները ոճական կիրառությունների առումով ևս տարբերվում են 

իրարից, օրինակ՝ իրենց բնույթով պայմանավորված՝ փոխադարձ դերանուն-

ները չեն դրսևորում ոճական յուրահատկություններ: Ուսումնասիրության 

այս հատվածը հնարավորություն է տալիս նոր հայացքով նայելու դերանուն-

ներին, նրանց խոսքիմասային տեղաշարժերին, առանցքային այն դերին, որ 

ունեն նրանք բաղադրյալ շաղկապների, մանավանդ վերաբերականների 

(քանի դեռ, որտեղի՞ց - ոչ) կազմության մեջ: Պակաս հետաքրքրական չեն 

նաև բերված որոշ բառակապակցություններ: Այսպես՝ մի տեսակ նշանակում 

է անսովոր: Մի փոքր կապակցությունը, ըստ նրա, սովորաբար դրվում է բայի 

                                                 
23 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 260-261: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

98 

վրա, կարող է նաև հատկանիշ արտահայտել: Այստեղ նկատենք մի հանգա-

մանք. համեմատենք՝ մի փոքր համբերել – մի փոքր աղջիկ կառույցները. 

սրանցում տարբեր են դրանք: Միայն բայի հետ գործածվելիս, այսինքն՝ պա-

րագայի պաշտոնում է մի փոքր-ը դիտվում կապակցություն, նախադասութ-

յան մեկ անդամ, իսկ որպես որոշիչ՝ մի-ն և փոքր-ը ունեն առանձին շարահ-

յուսական պաշտոններ (Ս. Աբրահամյանի բերած վեց նախադասությունները 

դա են հաստատում)24: 

Այսպիսով՝ ամփոփենք մեր ասելիքը: 

Արդի հայերենի դերանուններն ուսումնասիրելով նորովի՝ Ս. Աբրահամ-

յանը դասակարգել է դրանք, տեսակավորել, բնութագրել յուրաքանչյուր տե-

սակը՝ որոշ դեպքերում առաջարկելով նոր անվանումներ դրանց համար, բա-

ցահայտել դերանունների ձևաբանական, շարահյուսական առանձնահատ-

կությունները և, որ ամբողջովին նորություն էր հայ քերականագիտության 

մեջ, քննել դրանց կազմությունը, բառակազմական նշանակությունը և ոճա-

կան կիրառությունները:  

1. Գիտնականը մերժել է տարածված այն տեսակետը, թե դերանունների 

գլխավոր հատկանիշը այլ խոսքի մասերին փոխարինելու գործառույթն է, որ-

դեգրել այն համոզումը, որ դերանունների մեծ մասը զուրկ է փոխարինման 

գործառույթից, և որ այդ գործառույթը կատարող մի խումբ դերանուններ էլ ոչ 

միշտ են կատարում այն: 

2. Դերանվան ընդհանուր կամ չտարբերակված իմաստը դերանվան միակ 

առանձնահատկությունը չէ, այլ առանձնահատկություններից մեկը: Դերան-

վան՝ որպես խոսքի մասի, մյուս առանձնահատկությունը առարկան կամ 

հատկանիշը որևէ հարաբերությամբ ցույց տալն է, այսինքն՝ հարաբերության 

իմաստը:  

3. Դերանունների դասդասման հիմքում, ըստ գիտնականի, պետք է ընկած 

լինի այն, թե առարկան, հատկանիշը ինչպես են արտահայտվում դերանուն-

ների մեջ, ինչ հարաբերությամբ են վերջիններս ցույց տալիս դրանք: Եվ հա-

մաձայն այդ հիմունքի՝ հայագետը փոփոխություն է մտցնում արդի հայերենի 

դերանվանական համակարգում՝ միավորելով որոշ տեսակներ և վերանվա-

նելով մի քանիսը: Արդյունքում տարբերակում է դերանվան վեց տեսակ՝ անձ-
նական (դիմային), ցուցական, փոխադարձ, որոշյալ (հանրական), անորոշ 
(մասնական), հարցական-հարաբերական (բացարձակ անորոշ): Փոխել է 

անձնական, ցուցական դերանուններին տրվող սահմանումները, միավորել 

որոշյալն ու ժխտականը:  

4. Դերանունների կազմության ու բառակազմական նշանակության հե-

տազոտությունից արված եզրահանգումներ են. արդի հայերենի դերանուննե-

րի մեծ մասը գոյություն ուներ հին հայերենում, սակայն ոչ բոլորն են անցյա-

                                                 
24 Տե՛ս նույն տեղը, էջ 321-322: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

99 

լում համարվել դերանուններ՝ գրաբարի քերականների՝ միայն գոյականին 

փոխարինող բառերը դերանուն համարելու պատճառով: Ներկայիս դերա-

նունների միայն շատ փոքր մասը չի եղել հին հայերենում: Բառակազմական 

տեսանկյունից դերանունները որոշակի դեր ունեն բառապաշարի հարստաց-

ման գործում: Սակայն այստեղ ևս անմիօրինակ են դրանք, և դա ունի իր հիմ-

նավորումները: Ամենաակտիվը նոր բառեր կերտելու գործում ինքն դերա-

նունն է: 

5. Ոճական կիրառություններին նվիրված մասը հնարավորություն է բա-

ցում նոր դիտանկյունից նայելու դերանուններին, առօրյա-խոսակցական լեզ-

վում նրանց յուրօրինակ, բազմիմաստ կիրառություններին, խոսքիմասային 

անցումներին, այն դերին, որ ունեն վերջիններս բաղադրյալ շաղկապների, 

մանավանդ վերաբերականների կազմության մեջ և այլն: 

6. Դերանունները մենիմաստ են: Ինը տասնյակից մի փոքր ավել քանակ 

ունեցող այս խոսքի մասը տարբերվում է իր գործածության հաճախակա-

նությամբ, մտնում գործուն բառապաշարի մեջ, նոր բառերով չի համալրվում: 

Սակայն, ինչպես տեսանք, Ս. Աբրահամյանը անորոշների մեջ ներմուծել է մի 
երկուսը, մի շարք դերանունները: 

Հավարտ բերենք Հ. Բարսեղյանի՝ խնդրո առարկա աշխատությանը տված 

գնահատականը. Ս. Աբրահամյանի՝ արդի հայերենի դերանունների տեսա-

կավորմանը, նրանց կազմությանը, ոճական կիրառություններին ու այլ խոս-

քի մասերի հետ ունեցած իմաստային ու գործառական փոխհարաբերութ-

յուններին վերաբերող նկարագրությունը համարյա սպառիչ է25: 
 

АННА АБАДЖЯН – Абраамяновское понятие местоимения. – Новым взглядом 

изучая местоимения современного армянского языка, Сергей Абраамян классифицировал 

и разделил их. В основе классификации местоимений, по мнению ученого, было то, как 

выражается предмет или качество в местоимениях, каким соотношением они указывают 

на предмет или его качество. И согласно этому, арменовед внес изменения в систему 

местоимений современного армянского языка. В итоге он различил шесть видов мес-

тоимений: личные, указательные, возвратные, определенные, неопределенные, вопро-

сительно-относительные. Он изменил определения, данные личным и указательным 

местоимениям, объединил определенные и негативные местоимения.  

Он раскрыл морфологические, синтаксические особенности местоимений и внес новизну 

в армянскую грамматику, изучая структуру, словообразование и стилистическое 

применение местоимений.  

 

Ключевые слова: местоимение, указательные, взаимные, относительные, возвратные, 

склонение местоимений, словообразование, суффикс, сложные местоимения, синтакси-

ческая функция, стилистическое применение  

 

ANNA ABAJYAN – Abrahamyan’s Approach to Pronouns. – While re-analysing the 

pronouns of Modern Armenian in a new way, S. Abrahamyan classified and categorized them. 

According to the scholar, the classification of pronouns should be based on how the object or 

                                                 
25 Տե՛ս Բարսեղյան Հ․ (1980): Հայերենի խոսքի մասերի ուսմունքը, Եր., ԵՊՀ հրատ․, էջ 258: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

100 

quality is expressed within them and what kind of relationship they indicate. Based on this 

principle, the Armenologist introduced modifications to the system of Modern Armenian 

pronouns by merging certain types and renaming others. As a result, he differentiated six types 

of pronouns: personal (subject), demonstrative, reciprocal, definite (general), indefinite (partial), 

and interrogative-relative (absolutely indefinite). He revised the definitions of personal and 

demonstrative pronouns and unified the definite and negative categories. He identified the 

morphological and syntactic features of pronouns and, as an entirely new contribution to the 

Armenian grammar, examined their structure, word-formation significance, and stylistic usages. 

 

Key words: pronoun, demonstrative, reciprocal, relative, pronominal declension, word 

formation, affix, compound pronoun, syntactic function, stylistic usage 

 
References 

Abajyan, A. 2012. Deranvan ymbrnumy // Hayoc lezun ev grakanut’yuny dprocum, N 3, 31-38 (in 

Armenian). 

Abajyan, A. 2006. Hayereni holovakan hamakargi ymbrnumy ev patmakan zargacumy haj 

k’erakanut’yan mej, Yerevan, Yerevani petakan hamalsarani hratarakchut’yun, 444 ej (in 

Armenian). 

Abrahamyan, S. 1956. Ardi hayereni deranunnery, Yerevan, HSSR GA hrat., 351 ej (in Armenian). 

Adonc, N. Dionisij Frakijskij i armjanskie tolkovateli. Petrograd, 1915 (in Russian). 
Asatryan, M. 2002. Zhamanakakic hayoc lezu. Dzevabanut’yun, Yerevan, Yerevani petakan 

hamalsarani hratarakchut’yun, 217 ej (in Armenian). 

Avetik’yan, G. 1823. K’erakanut’yun haykakan, I Venetik, I vans Srbuyn Xazaru, 231 ej (in 

Armenian). 

Barseghyan, H․ 1980. Hayereni xosqi maseri usmunqy, Yerevan, Yerevani hamalsarani 

hratarakchut’yun, 258 ej (in Armenian). 

Hayoc lezvi k’erakanut’yun, Yerevan, Yerevani petakan hamalsarani hratarakchut’yun, 625 ej (in 

Armenian). 



Լեզվաբանություն 
                     

 

101 

   
 
 

ԷԿՈԼԵԶՎԱԲԱՆԱԿԱՆ ՀՈԳՍԵՐԸ ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ 

ՀԱՆՐԱՊԵՏՈՒԹՅԱՆ ԼԵԶՎԱՄԻՋԱՎԱՅՐՈՒՄ 
 

ԱՆԱՀԻՏ ԱԴԻԼԽԱՆՅԱՆ* , ԶԱՐԻԿ ԱՂԱՋԱՆՅԱՆ**  

Երևանի պետական համալսարան 
 
 

Հոդվածում, օգտագործելով էկոլեզվաբանության (նաև լեզվաապագայաբանության) 

ընձեռած հնարավորությունները, փորձել ենք միջազգային չափանիշներին համա-

պատասխան ներկայացնել Հայաստանի Հանրապետության և Սփյուռքի լեզվամի-

ջավայրերը՝ որպես մարդ - բնություն – լեզու էկոհամակարգի բաղադրիչ, և քաղա-

քակիրթ աշխարհին ներկայացնել հայերենի առանձնահատկություններն ու «հոգսե-

րը»՝ «հայերենի՞, թե՞ հայության հիմնախնդիրներ» համատեքստում:  

Հոդվածի շարադրման ընթացքում նպատակային ենք դարձրել իբրև ուսումնասի-

րության ելակետ ընդունել գործառական դժվարություններ ունեցող, խնդրահա-

րույց, լեզվակրթական միջավայրի, խոսքի մշակութականացման գործընթացի վրա 

բացասաբար ազդող արտաքին և ներքին գործոնների, քաղաքական և սոցիալական 

վտանգավոր շերտերի վերլուծությունը և արձանագրել էկովերջնարդյունքները:  

Ամփոփելով ուսումնասիրության արդյունքները՝ հանգել ենք այն եզրակացության, 

որ ՀՀ լեզվամիջավայրում հայերենի գործառութային շրջանակներն ընդլայնվել են, և 

այսօր հայերենի մաքրության և պահպանության աստիճանը որոշվում է «էկո» հա-

մախմբով: Վերջնարդյունքային կարգախոսն այն է, որ արտաքին աշխարհի և հայ-

կական համայնքներ ունեցող բազմաթիվ երկրների հետ ՀՀ-ի հարաբերությունների 

կարգավորման հիմնական գործիքներից մեկը լեզվական-մշակութային բաղադրիչն 

է: 
 

Բանալի բառեր – մարդ-բնություն-լեզու էկոհամակարգ, ՀՀ լեզվական միջավայր, է-
կոլեզվամտածողություն, էկոխոսույթ, բազմալեզվություն, միջմշակութային երկխո-

                                                 
* Անահիտ Ադիլխանյան – բանասիրական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ հայոց լեզվի 

ամբիոնի դոցենտ  

Анаит Адилханян – кандидат филологических наук, доцент кафедры армянского языка ЕГУ 

Anahit Adilkhanyan – Candidate of Philological Sciences, Associate Professor at YSU Chair of 

Armenian Language 

Էլ․ փոստ՝ adilkhanyananahit@ysu.am  https://orcid.org/0009-0006-0917-4586 
** Զարիկ Աղաջանյան – բանասիրական գիտությունների թեկնածու, ԵՊՀ հայոց լեզվի ամբիոնի 

դոցենտ  

Зарик Агаджанян – кандидат филологических наук, доцент кафедры армянского языка ЕГУ 

Zarik Aghajanyan – PhD in Philology, Associate Professor at YSU Chair of Armenian Language 

Էլ․ փոստ՝ aghajanyanzarik@ysu.am  https://orcid.org/0009-0002-6573-3777 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 29.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 14.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 101-118 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.101  

 

https://orcid.org/0009-0006-0917-4586
https://orcid.org/0009-0002-6573-3777
https://orcid.org/0009-0002-6573-3777
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

102 

սություն, ընկերալեզվաբանություն, քննադատական խոսույթ, էկոլեզվաբանական 
հոգսեր, լեզվի փոփոխակներ 

 

21-րդ դարում մարդ – հասարակություն – բնություն – լեզու - միջավայր 

էկոհամակարգերի փոխներգործուն շղթայում լեզուն վերածվել է անփոխա-

րինելի բաղադրիչի: Այն ներքին և արտաքին աշխարհների փոխհարաբե-

րությունների, միջմշակութային հաղորդակցության, հասարակության կեն-

սագործունեության բնական միջավայրի և լեզվամիջավայրի փոխկապվա-

ծության նշանաձողն է:  

Նորդարյա մարտահրավերների թելադրանքով լեզվի գործառույթային 

համակարգման նոր հայեցակարգ մշակվեց, ինչի արդյունքում մարդակենտ-

րոն գիտահամակարգում ձևավորվեց լեզվաբանական նոր գիտաճյուղ՝ էկո-

լեզվաբանությունը (լեզվի էկոլոգիա կամ էկոլոգիական լեզվաբանություն)1: 

Բազմալեզվության և մշակութային բազմազանության հողի վրա ստեղծվեցին 

ընդհանուր լեզվաքաղաքականության հարցերով զբաղվող կառույցներ, ինչ-

պես օրինակ՝ Եվրոպայի խորհրդի ժամանակակից լեզուների եվրոպական 

կենտրոնը (1994 թ., Ավստրիա), որը մշակում-իրականացնում է միջմշակու-

թային իրազեկման և դարի մարտահրավերներին արձագանքելու՝ զարգաց-

ման և միջնորդական ծրագրեր, ծանոթացնում է եվրոպական ընդհանուր լեզ-

վաքաղաքականության դրույթներին, ազգային առանձնահատկությունների 

վրա խարսխված արժեքներին, օգնում է՝ ապահովելու ազգային լեզվական 

կրթության համապատասխանությունը միջազգային չափանիշներին և այլն2: 

Գործում է նաև «Էկոլեզվաբանության միջազգային խորհուրդը»՝ խարսխված 

հատկապես էկոլեզվաբանական քննադատական խոսույթի վրա։ Լեզվին և 

լեզվագործածությանը վերաբերող խնդրահարույց հարցերով շարունակեցին 

զբաղվել ակադեմիական շատ հաստատություններ և հանրային-հասարա-

կական ծառայություններ, ինչպես օրինակ՝ Ֆրանսիական ակադեմիան, 

«Служба русского языка» ինստիտուտը և նրան կից gramota.ru հարթակը ՌԴ-

ում և այլն: Էկոլեզվաբանական գործառույթներ է ստանձնել նաև 

ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ն՝ ի նպաստ լեզուների ճանաչման և գործածության աջակցման:  

Էկոլեզվաբանական տարրերը հայ լեզվաբանության մեջ։ Դարեր ի վեր 

հայ լեզվաբանների ուշադրության կենտրոնում առանց «էկոլեզվաբանութ-

յուն» անվանման մշտապես շրջանառվել են լեզվի / խոսքի կանոնարկման և 

մշակութականացման, պաշտպանության-պահպանության և փոխանցման, 

ազգային լեզվի և օտար լեզուների փոխկապակցվածությունների, փոխկախ-

                                                 
1 Տե՛ս Ադիլխանյան Ա․, Աղաջանյան Զ․, Էկոլեզվաբանությունը գիտական լեզվաշինության և 

ազգաշահ լեզվաքաղաքականության հիմքում // Բանբեր Երևանի համալսարանի․ Բանասի-

րություն, 2025, 2, էջ 52-63։  
2 Տե՛ս Եղիազարյան Գ., Եվրոպայի խորհրդի ժամանակակից լեզուների եվրոպական կենտրոնի 

լեզվաքաղաքականությունը // Բանբեր Վ. Բրյուսովի անվան պետական համալսարանի, 2004, 

1(68), էջ 248-261: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

103 

վածությունների և փոխազդեցությունների ուսումնասիրության, «լեզվի փո-

փոխիչների» կամ «լեզվաէկոլոգիական փոփոխականներ»-ի, բնության 

խորհրդի և լեզվի խորհրդի համաբանության և նմանատիպ շատ հարցեր: Ի 

հաստատումն ասվածի՝ վկայակոչենք Ա. Այտընյանին. լեզվի խորհուրդն էլ 

բնության խորհուրդն ունի․ «Ծնանիլ, ապրիլ, իւր նմանը յառաջ բերել եւ մեռ-

նիլ, ասոնք են մարդկութեան եւ անոր շատ իրողութեանցն էական վայր-

կեանները: Մարդկային խոսողութեան գործիքը՝ լեզուն, ան ալ հարկաւ այս 

չորեքպատիկ անցքերէն կանցնի»3: Խիստ արդիական է Մխիթարյան միաբա-

նության վարդապետ-լեզվաբանի՝ այն ժամանակ դեռևս «էկո» չանվանվող 

լեզվամտածողությունը: Նա լեզվի մահացման հիմնական պատճառը համա-

րել է չգործածվելը, լեզվի փոփոխության գլխավոր մղիչը՝ «մտաց» զարգացու-

մը կամ նորանոր «գաղափարաց պէսպէսությունը», իսկ լեզվի գլխավոր «այ-

լայլիչներից» առանձնացրել է քաղաքական իշխանությունը, կրոնը, գիրը, 

վարքուբարքը, կենցաղային, բարոյական արժեքները, նաև՝ պատմական դիր-

քը, քաղաքական անցքերը, տարածական հեռավորությունը, այլալեզու օտար-

ների մեջ հայտնվելը, մայր ազգի մարմնից զանգված առ զանգված անջատվելն 

ու վայրիվերո ցիրուցան լինելը (Մեծ գաղթ) և այլն։ Մահացող և մահացած լե-

զուների խնդրին անդրադառնալիս (դասական գրաբարի օրինակով) լեզուն 

մահացման չհասնելու խորհուրդով էկոաշխատանքների չափ է սահմանել՝ 

պետք չէ «մեռելահանությամբ» զբաղվել:  

Մյուս կողմից՝ հայերենի զարգացման տարբեր շրջաններում տերմինա-

համակարգում շարունակաբար ներմուծվել են «էկո իմաստատարրեր» նե-

րակայող բազմաթիվ եզրույթներ (լեզվամտածողություն, լեզվական մաքրա-

մոլություն, լեզվամիջավայրի աղտոտում, լեզվական օրենսդրություն, լեզվի 

եղծում, լեզվի աղճատում, լեզվական թափթփվածություն, լեզվի կաղապա-

րայնացում, լեզուների խառնում, լեզվական վթարներ, լեզվական դաստիա-

րակություն և այլն):  

Պարբերաբար հրապարակի վրա են հայտնվել լեզվագործածության 

ճիշտն ու սխալը մատնանշող, հայերենի գործառական միջավայրը մաքրե-

լուն և մաքուր պահելուն, հայերենի «հոգսերը» հոգալուն նպատակամիտված 

գրքույկներ, ուղեցույցներ, բառարաններ և այլն:  

Հայ էկոլեզվաբանություն։ Տրամաբանական էր, որ էկոլեզվաբանությունը 

պետք է դառնար նաև հայ լեզվաբանության բաղկացուցիչը։ ՀՀ լեզվաբանութ-

յունը որդեգրեց միջազգային դասական լեզվաբանության տեսական հիմնադ-

րույթները, ազգային լեզվաբանական տերմինահամակարգը (բառամթերա-

նոցը) համալրեց փոխաբերականացման ճանապարհով էկոլոգիական / լեզ-

վաբանական համանունական գործառությամբ հատկանշվող միավորներով, 

անուն տվեց լեզվամտածողության նոր տեսակին՝ հայ էկոլեզվամտածողութ-

                                                 
3 Այտընյան Ա., Քննական քերականություն աշխարհաբար կամ արդի հայերեն լեզվի, Եր., 1987, 

էջ 31:  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

104 

յուն կամ հայոց ազգային լեզվամտածողության էկոլոգիա: Այսօր լայն քայլե-

րով փորձում է ազգայնացնել նաև նորագույն գիտության գործնական ձեռք-

բերումները և անդամակցել միջազգային կառույցներին։  

Հայոց լեզվի զարգացման արդի շրջանում հստակեցվում են հայ էկոլեզվա-

բանության ուսումնասիրության առարկան, խնդիրներն ու նպատակները, 

լեզվամիավորների գծային հաջորդականության շղթայում վերջինիս նվազա-

գույն միավորի՝ էկոխոսույթ-ի տեղն ու դերը:  

Հայ էկոլեզվաբանության ուսումնասիրության առարկան հայերենն է՝ ու-

սումնասիրության նեղ ու լայն հայեցակարգերով: Նեղ առումով էկոլեզվաբա-

նությունը սահմանվում է իբրև լեզվի և խոսքի մշակույթի բնագավառում լեզ-

վաբանական հետազոտությունների ուղղություն, որի ուսումնասիրության ե-

լակետը գործառական դժվարություններ ունեցող, խնդրահարույց, լուսա-

բանման կարոտ լեզվամիավորներն են, խոսքային գործունեության վրա բա-

ցասաբար ազդող արտաքին և ներքին գործոնների և դրանց հետևանքների, 

նաև հանրակրթական, տեղեկատվական, լեզվաքարոզչական, լեզվաշինա-

կան, լեզվաօրենսդրական, լեզվաքաղաքական էկոխոսույթների վերլուծութ-

յունն ու քննադատությունը, տվյալագիտական լեզվաբանության, նաև 

ԱՐԵՎԱԿ-ի (կորպուսային լեզվաբանության հայերենյան կորպուսի) ընձե-

ռած փաստերի հիման վրա էկովերջնարդյունքների արձանագրումն ու հաշ-

վառումը և այլն:  

Լայն առումով էկոլեզվաբանությունը զբաղվում է լեզվահասարակագի-

տական և բնապահպանության հարացույցում բնության էկոլոգիա - մարդու 

էկոլոգիա - լեզվի էկոլոգիա եռամիասնության փոխներգործուն շղթայի ու-

սումնասիրությամբ:  

ՀՀ լեզվամիջավայրում ևս էկոլեզվաբանական ուսումնասիրությունները 

ծավալվում են դասական լեզվաղբյուրներում մատնանշված երեք դիտանկ-

յուններով՝ միջլեզվական, ներլեզվական, բազմալեզվյան։ Էկոլեզվաբանութ-

յան շրջանակներում լեզվի դասական գործառույթների կողքին կարևորվեցին 

այնպիսի գործառույթներ, ինչպիսիք են՝ ազգային ինքնության պահպանման, 

միասնականացնող, ազգակերտող, կրթամշակութային մարտահրավերներին 

դիմակայելու, նաև՝ հասարակությանը կառավարելու, պետական քաղաքա-

կանություն վարելու գործառույթները: 21-րդ դարում կրկին ու կրկին հաս-

տատվում է սողոմոնյան իմաստնությունը. «Մահն ու կեանքը լեզուի ձեռքին 

է. եւ նորան սիրողը կ’ուտէ նորա պտուղը» [ԱՌԱԿԱՑ ԳԻՐՔ. ԺԸ. 21] և կամ՝ 

«Մի թողնիր նորան, եւ նա քեզ կ՚պահէ. նորան սիրիր, եւ նա քեզ կ’պաշտպա-

նէ» [ԱՌԱԿԱՑ ԳԻՐՔ. Դ. 6]: 

Էկոլեզվաբանության հիմնաքարային հայեցակարգը «լեզվական միջա-

վայր» հասկացությունն է՝ լեզվի և շրջակա միջավայրի փոխհարաբերության, 

բնապահպանության, բնական աղետների, հասարակական կյանքի փոփո-

խությունների, լեզվական բազմազանության, ազգային փոքրամասնություն-



Լեզվաբանություն 
                     

 

105 

ների լեզուների, լեզվի միջոցով աղետների և վերահաս վտանգների մասին 

բարձրաձայնելու և հանրությանը տեղեկացնելու, «լեզվական» անցանկալի 

հետևանքները, դժվարությունները հաղթահարելու և նմանատիպ այլ խնդիր-

ների հարացույցում։ Իսկ ցանկացած երկրի լեզվական միջավայրի հիմնա-

րար հասկացությունը լեզվավիճակ-ն է, նրանում էլ՝ կրթականը:  

Արդի հայերենը որդեգրեց նաև էկոտերմինահամակարգային միավորներ՝ 

ներառյալ արհեստական բանականությանը և նրա մաքրությանը վերաբերող 

էկոտերմիններ՝ «լեզվի իմաստաբանական առողջություն», «հաղորդակցութ-

յան էկոլոգիական միջավայր», «բառի էկոլոգիա», «տեքստի էկոլոգիա», «լեզ-

վական միջավայրի էկոլոգիական բազմազանություն», «հնդեվրոպական լե-

զուների էկոլոգիական բազմազանություն», «մարդաբանական և տեղանվա-

նական ավանդույթների կորուստ», «քննադատական խոսույթ», «լեզվական 

էկոմիջավայր», «էկոխոսույթ», «թունավոր արհեստական բանականություն», 

«ընկերական արհեստական բանականություն» և այլն՝ «դրական էկոխո-

սույթ» / «բացասական էկոխոսույթ» հակադրությամբ:  

ՀՀ լեզվամիջավայր․ էկոլեզվաբանական ձեռքբերումներ։ Լեզվաբանական 

աշխարհը անհանգստացած է այն բանից, որ աշխարհաքաղաքական իրավի-

ճակը հանգեցրել է լեզվագործածության խտրականության՝ ձևավորելով լեզ-

վաբանական էլիտաներ, նաև լեզվաբանական ունակությունների հիերար-

խիկ բաշխմանը տարբեր գերտերությունների, սոցիալական խմբերի ներկա-

յացուցիչների միջև և այլն:  

Մի կողմից՝ ՀՀ լեզվական միջավայրը «Երկիր մոլորակի լեզվամիջավայ-

րի» հոգսերն է ուսել: Մյուս կողմից՝ համամոլորակային ահազանգերը 

(«Մտածելու ունակությունը գողացված է տեխնոլոգիաների կողմից» և այլն) 

սաստկացնում են հայկական լեզվամիջավայրի լեզվատագնապներն ու վա-

խերը՝ «դպրոցի մեջ տրորված հայերեն», «երկատված հայերեն», ««հիբրիդա-

յին» լեզվամիավորներով լցոնված գրական հայերեն», «ազգային հոգեկերտ-

վածքի փլուզում», «նահանջող հայերեն» «հայերեն լեզվամտածողության նա-

հանջ», «սփյուռքահայերենի սահմռկեցուցիչ նահանջ»… Համահայկական 

տագնապ է առաջացրել, օրինակ, UNESCO-ի այն դիտարկումը, որ 21-րդ դա-

րի վերջին 6000 լեզուներից կմնա միայն 10 տոկոսը. իսկ հայերենը կմնա՞ այդ 

10 տոկոսի մեջ… Կմնա… եթե… 

Մերօրյա հայ լեզվաբանության մեջ առավել չափով համակարգվում է լեզ-

վի էկոլոգիա ենթաճյուղը՝ լեզվամիավորների տեսական և գործնական նոր-

մավորման ճանապարհով: Առանձնակի ուշադրության կենտրոնում է խոսքի 

էկոլոգիան, քանի որ խոսքի մշակութականացման էկոլոգիական նկարագի-

րը, բացի լեզվի էկոլոգիայից, ներառում է բարոյավարքային և արժեհամա-

կարգային, հաղորդակցական (միջավայր, տեղ, ժամանակ և այլն) տարրույթ-

ներ: Խոսքի էկոլոգիական բազմազանության միջավայրում նրա մաքրության 

աստիճանը որոշվում է «էկոլոգիա»-ական համախմբով՝ շրջակա միջավայրի 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

106 

էկոլոգիա, մտածողության էկոլոգիա, լեզվի էկոլոգիա, լեզվագործածության 

էկոլոգիա, գեղագիտական էկոլոգիա, թարգմանության էկոլոգիա, հաղոր-

դակցության էկոլոգիա, բարոյավարքային էկոլոգիա և այլն՝ լեզվի և խոսքի 

գնահատման չափասանդղակում միայն վերջերս առանձնացված էկոլոգիա-

կան / ոչ էկոլոգիական գնահատմանը համապատասխան: Ըստ որում՝ լեզվի 

էկոլոգիական-էկոխոսույթային գնահատման չափանիշները տարբերակված 

են՝ սկսած լեզվական միավորների վերլուծությունից մինչև մտածողության, 

բանականության քննական-քննադատական վերլուծությունը:  

 «Էկոլեզվաբանութուն» եզրույթն արդեն արձանագրված է Լ. Խաչատրյա-

նի բառարանում. «Լեզվաբանական ուղղություն, որ ուսումնասիրում է տա-

րաբնույթ հարցեր՝ կապված լեզվական իրադրության, լեզվական միջավայրի, 

լեզվաքաղաքականության, խոսքի մշակույթի, խոսքի գեղագիտության, լեզ-

վական նորմայի շարժունության, էկոլոգիական և շրջակա միջավայրի 

խնդիրների հնարավոր լուծումների բնագավառում լեզվի դերի և այլ խնդիր-

ների հետ: Լեզվաբանական այս ուղղության հետաքրքրության շրջանակնե-

րում են լեզվի պահպանության և հոգածության հարցերը՝ որպես հաղորդակ-

ցության հիմնական միջոց, որպես մարդկային հասարակության կեցության 

գլխավոր պայման: ԷԼ նպատակն է ցույց տալ, թե արդյոք լեզվաբանությունը 

կարող է կիրառվել բնապահպանության առանցքային խնդիրները լուծելիս, 

ինչպիսին է, օրինակ, կլիմայական փոփոխության պատճառով կենսաբազ-

մազանության կորուստը, որն էլ սպառնում է լեզվի գոյությանը: ԷԼ ուսում-

նասիրությունները գործնականում երկու ուղղությամբ են ընթանում՝ քննա-

դատական խոսույթի և լեզվի էկոլոգիայի: Քննադատական խոսույթի ուսում-

նասիրությունը շրջակա միջավայրի, էկոլոգիային առնչվող տեքստերի լեզ-

վական քննությունն է: Լեզվի էկոլոգիան զբաղվում է բնապահպանության, 

բնական աղետների, հասարակական կյանքի փոփոխությունների, լեզվական 

բազմազանության, ազգային փոքրամասնությունների լեզուների հարցերի 

ուսումնասիրությամբ և այլն: Ըստ ԷԼ մշակած նոր հայեցակարգի՝ լեզուն դի-

տարկվում է որպես մեծ էկոհամակարգի բաղադրիչ, հետևաբար լեզվական 

ուսումնասիրությունները պետք է ձգտեն նպաստել և ծառայել նաև բնապահ-

պանական խնդիրների լուծմանը»4: 

Լ. Սարգսյանը այս գիտաճյուղի բերած նորույթը համարում է միջավայրի 

ու լեզվի փոխհարաբերության հարցը՝ լեզվի վրա ազդող գործոնների և 

դրանց ազդեցությունների համատեքստում: Ըստ օտարալեզու աղբյուրների՝ 

էկոլեզվաբանություն զարգացման 2 տարբեր ուղղությունների՝ էկոլոգիական 

լեզվաբանություն և լեզվային էկոլոգիայի մասին խոսելիս կարևորվում է «քե-

րականական / բառական սանդղակում» միջլեզվային տեղաշարժերի միջև 

գոյություն ունեցող լեզվական «հարմարակման» սկզբունքը («լեզվահանդուր-

                                                 
4 Խաչատրյան Լ., Լեզվաբանական տերմինների ուսումնական բառարան, Եր․, 2021, էջ 325: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

107 

ժողականություն» և «պուրիզմ»), տերմինահամակարգում ներմուծում է «լեզ-

վատոլերանտություն» նորաբանությունը5:  

Ն. Հարությունյանը էկոլեզվաբանության էությունը Երկիր մոլորակի վրա 

բազմազանության պահպանման կենսամշակութային մոտեցում է համա-

րում, ներառյալ լեզվաբանական բազմազանությունը6:  

Մ․ Սարգսյանը էկոլեզվաբանության՝ լեզվի ուսումնասիրության նոր հա-

յեցակարգի հիմքում դնում է լեզվի էկոկենտրոն բնույթի պահպանման խնդի-

րը և այլն7։ 

Բազմալեզվության զարգացման քաղաքականության շրջանակներում հա-

յերենի գերակա դերն ապահովելու անհրաժեշտության և Արևմուտքի մար-

տահրավերներին պատրաստ լինելու հարցերն է քննել Լ. Միրզոյանը8: 

Արևմտահայերենի և արևելահայերենի լեզվական միջավայրերի և լեզվա-

վիճակային էկոխնդիրներին են անդրադարձել Պ. Բեդիրյանը9, Դ․ Գյուրջին-

յանը, Յու. Ավետիսյանը, Հ. Զաքարյանը, Զ․ Աղաջանյանը10, Մ․ Սարգսյանը11 

և այլք։  

Հայերենի՞, թե՞ հայության խնդիրներ․ էկոլեզվաբանությունը Հայաստանի 

Հանրապետության լեզվաքաղաքականության և լեզվաշինության հիմքում: 

Աշխարհաքաղաքականության գործընթացում փոխշահավետ և կայուն հա-

րաբերությունների հաստատման, աշխարհի վերափոխման և գերտերութ-

յուններին ծառայելու գործիքաշարի վերածված նորագույն տեխնոլոգիաների 

սրընթաց գրոհման, համացանցի համընդհանուր ներդրման, մարդու՝ ի՛նքն 

իր նկատմամբ և բնության նկատմամբ ի՛ր անզորությունը հաղթահարելու 

բուռն ցանկության մարտահրավերները կենսական անհրաժեշտություն են 

դարձրել քաղաքականության մեջ լեզվաքաղաքականության պետական 

կարգավորման հարցը: Խաչմերուկային այս հարթակում չափազանց կարևոր 

է դառնում քաղաքական փոփոխությունների, տարածաշրջանային զարգա-

                                                 
5 Տե՛ս Սարգսյան Լ., Լեզվաբանության զարգացման որոշ միտումների մասին // Օտար 

լեզուները բարձրագույն դպրոցում, Եր., 2013, էջ 101-108: 
6 Տե՛ս Հարությունյան Ն․ Միջմշակութային հաղորդակցության տեսության զարգացման համա-

ռոտ պատմությունը // Օտար լեզուները բարձրագույն դպրոցում, 2016, 1-2 (20), էջ 120։ 
7 Տե՛ս Սարգսյան Մ., Էկոլեզվաբանությունը լեզվաբանության զարգացման նորագույն ուղղու-

թյուն // Լեզու և լեզվաբանություն, 2017, հ․ 2, էջ 57-58։ 
8 Տե՛ս Միրզոյան Լ., ՀՀ լեզվական պետական քաղաքականության և Արևմուտքի բազմա-

լեզվության փոխառնչությունները (Արդի հայերենի հիմնախնդիրներ), Եր․, 2016, էջ 103-107:  
9 Տե՛ս Բեդիրյան Պ., Հայերենագիտական հոդվածներ ու նոթեր «Արևելահայերենն ու 

արևմտահայերենն այսօր», Եր․, 2012, էջ 95-100: 
10 Տե՛ս Արդի հայերենի հիմնախնդիրներ (Միջազգային գիտաժողովի նյութեր), Եր․, 2016։ ա․ 

Ավետիսյան Յու., Կանոնարկումը որպես լեզվաքաղաքականություն, էջ 39-45: բ․ Զաքարյան Հ., 

ՀՀ լեզվավիճակը։ Ձեռքբերումներ, բացեր և հետընթաց, էջ 83-91: գ․ Աղաջանյան Զ., Լեզվի 

նորմավորման սկզբունքները, էջ 29-38: 
11 Տե՛ս Սարգսյան Մ․, Բայրամյան Ս․, Հայերենը որպես սփյուռքի լեզու․ Մարտահրավերներ և 

խնդիրներ // Լեզու և լեզվաբանություն, 2024, 1, էջ 81-92։ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

108 

ցումների, հայկական Սփյուռքի գոյության պայմաններում միջազգային իրա-

վունքի սկզբունքներին և նորմերին համապատասխան ներկայացնել հազա-

րամյա հայերենի լեզվավիճակային պատկերը՝ իրավական պահանջ հռչակե-

լով՝ հարգել հայ ժողովրդի (ի դեմս ՀՀ քաղաքացու և սփյուռքահայի) բարձ-

րագույն արժեքները, ազգային մշակույթի և արժեհամակարգային բաղադ-

րիչները (լեզու, պատմություն, ազգային հիշողություն, հավատ, սովո-

րույթ…), ազգօգուտ և ազգաշահ լուծումներ տալ նորօրյա խնդիրներին և 

այլն:  

Ե՛վ լեզվաքաղաքականությունը, և՛ էկոլեզվաբանությունը պատմական 

հասկացություններ են: Նորոգությանն ու բարեշրջությանը զուգընթաց՝ փոխ-

վում, փոփոխվում են լեզվաքաղաքականության նպատակների և խնդիրների 

համախումբը, բովանդակային կառուցվածքը, բադադրիչներն ու ծավալիչնե-

րը: Այն պետք է կարողանա ժամանակին արձագանքել լեզվամիջավայրում 

տեղի ունեցած-ունեցող փոփոխություններին՝ փնտրելով պատասխանը 

«հարցերի հարցի»՝ լեզվաէկոլոգիական ճգնաժամը կարո՞ղ է տանել-հասցնել 

ազգային աղետի՝ ազգային լեզվի մահացման՝ աղետաբեր հետևանքով՝ «Խլեք 

ժողովրդից լեզուն, նա կմեռնի»:  

Պետական լեզվաքաղաքականությունը լեզվի բնագավառում պետական 

միջոցառումների ամբողջություն է՝ ուղղված պետական լեզվի շահերի 

պաշտպանությանը, բոլոր ոլորտներում պետական լեզվի կենսագործու-

նեության ապահովմանն ու զարգացմանը: Պետական լեզվական քաղաքա-

կանության հիմնական ուղղություններին և հայոց լեզվի նկատմամբ պետա-

կան վերաբերմունքի դրսևորումներին անդրադարձել է Դ. Գյուրջինյանը. գի-

տականորեն սահմանելով «լեզվաքաղաքականություն» տերմինը՝ մտահոգիչ 

եզրահանգում է կատարում. «…լեզվի վտանգվածության և ազգային ինքնութ-

յան ճգնաժամի միջև ուղղակի կապ պետք է տեսնել»12:  

ՀՀ լեզվամիջավայրում լեզվաքաղաքականության գիտական կազմակերպ-

ման նպատակով էկոլեզվաբանական աշխատանքներն անհրաժեշտաբար 

պետք է ուղղորդել հայերենի պետաիրավական ամրակայմանը, նրա գերա-

կայության հաստատմանը, խոսքային գործունեության կարգավորմանն ու 

կանոնավորմանը, բոլոր ոլորտներում մայրենիի կենսագործունեության ա-

պահովմանը, ազգային լեզվական ժառանգության պահպանմանը, բազմա-

մշակութային հասարակության մեջ միջլեզվային և միջմշակութային հաղոր-

դակցման ապահովմանը: Ինքնուրույն լեզվաքաղաքականություն վարելու ի-

րավունքի նվաճումը ձեռք է բերվում գիտական լեզվաշինության և էկոլեզվա-

շինության, ազգային լեզվամտածողության ձևավորման, տեսական-գործնա-

                                                 
12 Գյուրջինյան Դ., «Լեզվի մասին» Հայաստանի Հանրապետության օրենքը և պետական լեզ-

վական քաղաքականության հիմնական ուղղությունները / Հայաստանի Հանրապետության լեզ-

վաքաղաքականությունը և լեզուների դասավանդման արդի հիմնահարցերը․ Հանրապետական 

գիտաժողովի նյութեր, Եր․, 2024, էջ 17: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

109 

կան, ուսումնական, դաստիարակչական խնդիրների վերհանման և քաղա-

քակիրթ լուծումների առաջադրման, հայերենի գերակայության կարգավոր-

ման, հայերենի և հայախոսների իրավունքների պաշտպանության քուրա-

յում:  

ՀՀ-ն, ի ձույլ Եվրախորհրդի առաջադրած լեզվաքաղաքական սկզբունքնե-

րին (պահպանել, զարգացնել լեզվական ժառանգությունը և եվրոպական 

մշակույթի բազմազանությունը՝ հարգելով յուրաքանչյուր ազգի արժանա-

պատվությունն ու ինքնիշխանությունը, լեզուն ու կրոնը, զգացմունքները ու 

սովորույթները…), սահմանել է իր ազգային լեզվաքաղաքականության կա-

նոնները. պաշտոնական գրագրությունների հայերենացում, դպրոցում և բու-

հում լեզվի ուսուցման մակարդակի բարձրացում, այլ պետություններում հա-

յոց լեզվի, հայկական պատմամշակութային արժեքների պահպանում, պայ-

քար լեզվի ապազգայնացման, լեզվական նիհիլիզմի դեմ և այլն:  

Հայերենի զարգացման արդի փուլում Էկոլեզվաբանության հիմնական 

խնդիրները ձևավորվում են ըստ ՀՀ լեզվաքաղաքականության հիմնարար 

դրույթների, որոնք ամրակայված են Սահմանադրությամբ13: Տեսական առու-

մով սահմանադրական ամրակայումները գերքաղաքակիրթ են, սակայն 

գործնականորեն «կաղում են». լեզվաքաղաքական և լեզվաշինական աշխա-

տանքները չեն ապահովում դրանց գործառական ճշտությունը, անջրպետ կա 

տեսական լեզվաքաղաքականության և գործնական լեզվաքաղաքականութ-

յան միջև. սա ՀՀ լեզվաքաղաքականության գերխնդիրն է:  

Լեզվաքաղաքականության և լեզվաշինության դիտանկյունից էկոլեզվա-

բանության խնդիրների համակարգը եռաստիճան է՝ Ա. Ի մի բերել, հավաքել 

այն ամենը, որտեղ կաղում են լեզվաքաղաքական օրենքներն ու լեզվական 

նորմը, առաջընթացների և բարեշրջումների կողքին նշել թերացումները, 

բացթողումները, ետընթացները և դրանք լեզվաշինության առանցքային 

խնդիրներ դարձնել: Բ. Ժամանակի տվյալ կտրվածքում ամփոփել ազգօգուտ 

և լեզվօգուտ գիտական լեզվաշինության արդյունքները և դրանք ծառայեցնել 

ՀՀ-ում էկոլեզվաքաղաքականություն իրականացնելուն: Գ. ՀՀ ակադեմիա-

կան լեզվաքաղաքականությունը վերածել ՀՀ պետական արտաքին և ներքին 

քաղաքականությունը կանոնակարգող գործիքի:  

Էկոլեզվաբանության գիտաճանաչողական խնդիրներից մեկը լեզվաքա-

ղաքականության գնահատման գործիքակազմի մշակումն է: Դրականը, 

ձեռքբերումը, առաջընթացը, բարեշրջումը գնահատելուն զուգընթաց էկոլեզ-

վաբանության արդյունավետությունը չափվում է լեզվաքաղաքական և լեզ-

վագործածական սխալների, լեզվաշինության մեջ թույլ տված ձախողումնե-

րի, անհաջողությունների, հետընթացների և վայրընթացների, լեզվական ան-

կումների և նահանջի արձանագրմամբ, դրանց ծագման, սնուցման աղբյուր-

                                                 
13 Հայաստանի Հանրապետության Սահմանադրություն (փոփոխություններով), 2015, էջ 12 

(Հոդված 3), էջ 14-15 (Հոդվածներ՝ 15, 19, 20): 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

110 

ների վերացման ուղիների մատնանշմամբ, լեզվական անցանկալի երևույթ-

ների ամենամեծ խողովակի՝ թարգմանական արտադրանքի «հայերենաց-

մամբ» և այլն: Էկոլեզվաբանական դիտանկյունից առավել վտանգաշատ են 

ազգային լեզվամտածողության վրա աննկատելիորեն՝ կաթիլ առ կաթիլ ազ-

դող օտարամուտ կամ օտարածին տարրերը. այս առումով էկոլեզվաբանութ-

յունը նաև հայապահպանության խնդիրներ է լուծում, և թիրախային շահա-

ռուն հայ լեզվակիրն է: Էկոլեզվաբանությունն այսբովանդակ իրողություննե-

րը ներկայացնում է աշխատանքային տարբեր գործիքներով՝ լեզվական 

սխալների ամփոփագրերով, հոդվածներով, հաղորդաշարերով, հորդորակ-

ներով, զանազան գրություններով: Վերջին շրջանում հասանելի է դարձել 

լեզվական աշխատանքների մաքրման, վերահսկման և գնահատման յուրա-

տեսակ մի գործիք՝ անտիպլագիատ Turnitin Similarity գործիքը, որի հիմնա-

կան գործառույթը ակադեմիական ազնվության ապահովումն է՝ բացառման 

ռազմավարությամբ:  

ՀՀ էկոլեզվաբանական հոգսեր․  

Ա. Լեզվագոյաբանական օրենք է՝ ցանկացած լեզվի ուժն ու զորությունը 

ամենից առաջ պայմանավորված են նրանով խոսողների թվի շատությամբ: 

Օրենքի բացառումն են դառնում փոքր ազգերը: Ըստ վերջիններիս համար 

սահմանված գոյաբանական օրենքի՝ հայ ժողովուրդը դարեր շարունակ իր 

ձեռքում է պահում և պե՛տք է պահի զորեղացման երկրորդ գործիքը (ազգա-

յին դիմագծի և հոգեկերտվածքի պահպանում, ազգաշահ և ազգօգուտ քաղա-

քականություն և լեզվաքաղաքականություն և այլն)։ 

Բ. Հինաշխարհյան մտածողության համաձայն՝ «Եւ բոլոր երկիրը մէկ լեզու 

եւ մէկ խօսուածք էր» [Ծննդոց. ԺԱ. 1], և բազմալեզությունը պատիժ համարվեց 

մարդկության համար: Այսօր աշխարհը իբր թե գնում է այդ անեծքից ազատվե-

լու ճանապարհով: Ոչ վաղ անցյալում լեզվաբանների գերակշռող մասի կար-

ծիքով՝ «Լեզուների զարգացման առաջիկա հանգրվանը համազգային միաս-

նական լեզվի հանգրվանն է»14: Մերօրյա մտածողության համաձայն՝ հանգր-

վանը երկլեզվությունն է՝ «ազգային լեզու և համամոլորակային մեկ լեզու» հա-

մագոյակցական բանաձևմամբ: Բայց սա Մեծն ժամանակի տիրույթում է, և այս 

ճանապարհի հարթումն ու համահարթումը նորագույն գիտաճյուղերից մեկի՝ 

լեզվապագայաբանության խնդիրներից են: Առայժմ բազմալեզվյան աշխար-

հում լեզուների իմացությունը լավագույն ոլորտն է միջմշակութային շփման 

համար: Երկլեզվության, բազմալեզվության զարգացման ճիշտ քաղաքակա-

նության գործընթացը 21-րդ դարում անհրաժեշտություն է, սակայն բոլոր ազ-

գերի համար մի ընդհանուր նախապայմանով՝ լեզուների իմացությունը պետք 

է ծառայեցնել սեփական արժեքները գնահատելու, համաշխարհային հոգևոր 

մշակույթին առնչվելու, ազգայինը և համամարդկայինը ներդաշնակ զարգաց-

                                                 
14 Սևակ Գ., Ժամանակակից հայոց լեզվի դասընթաց (վերահրատարակություն), Եր․, 2009, էջ 

23: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

111 

նելու նպատակին: Այս հարցում ոչ գիտական լեզվաքաղաքականությունը կա-

րող է հանգեցնել անցանկալի արդյունքների, իսկ ճիշտ լեզվաքաղաքակա-

նությունը թելադրում է ոչ թե օտար լեզուների մերժում կամ լեզվի մյուս գո-

յաձևերի բռնի վերացում, այլ դրանցից անկախ գրական լեզվի կատարյալ ի-

մացության ապահովում: Հայ լեզվակրի (և ոչ միայն հայ) կողմից երկրորդ (եր-

րորդ, չորրորդ...) լեզվի իմացությունը տարաշխարհիկ գիտելիքների կուտակ-

ման, համաշխարհային մշակութային արժեքների ճանաչման աղբյուր է դառ-

նում և այլն: Բնականաբար, հայկական լեզվամիջավայրում ևս լուծում պա-

հանջող կարևոր հարցեր են՝ ա. ազգային արժեքների մշակութականացումը,  

բ. տարբեր հանրությունների միջմշակութային հաղորդակցումը (երկխոսութ-

յունը), գ. լեզվամշակութաբանական հիմնական հասկացությունների՝ լեզվից 

լեզու փոխանցման կանոնակարգումը, դ. օտար մշակութային արժեքների յու-

րացման և տիրապետման գործընթացի կարգավորումը և այլն: Այս դեպքում 

կարևոր է դառնում նաև խաչաձևվող լեզվամշակույթների այն գործիքների ու-

սումնասիրությունը, որոնք դեպի իրենց «են ձգում» օտար մշակույթային ար-

ժեքները:  

Գ. Աշխարհում լեզվական բազմազանության կրճատման վտանգի թելադ-

րանքով էկոլեզվաբանության զգուշացումներից մեկը վերաբերում է լեզվա-

խառնությանը: Ժամանակակից հայերենին սպառնացող վտանգը առավելա-

պես անչափ ու անկշռույթ, շինծու փոխառություններն են: Փոխառում ենք՝ մի 

դեպքում պարզապես հայերեն համարժեքը չունենալու պատճառով, մյուս 

դեպքում՝ հայերեն համարժեքը չիմանալով կամ անտեսելով ու ստորադասե-

լով, երրորդ դեպքում՝ օտարն իրավացիորեն գերադասում ենք գոյություն ու-

նեցող իմաստախեղ կամ իմաստազուրկ հայերեն «համարժեքից»: Էկոլեզվա-

բանական խնդիրների շարքում փոխառությունների խնդիրն այսօր նաև քա-

ղաքական վտանգավոր երանգ ունի. փոխառության չվերահսկված, պետա-

կանորեն չկարգաբերված գործընթացը կարող է հասցնել «լեզվի փոխառութ-

յան»: Մերօրյա կյանքում երբեմն պարտադրվում է այս կամ այն «գերլեզվին» 

առաջնություն տալ, գործնական կամ գործառական նպատակներով «փոխա-

ռել» օտար լեզուն. այս դեպքում «մեղքը» գերլեզվինը չէ. մենք ինքներս ենք 

աննկատելիորեն նեղացնում ազգային մտածողության սահմանները և կա-

րող ենք հայտնվել լեզվի փոխառության գործընթացում՝ «սպիտակ ջարդ»-ին 

ընդառաջ։ ՀՀ պահպանիչ լեզվաքաղաքականությունն ամենից առաջ պետք է 

նպատակաուղղված լինի փոխառությունների գիտական վերահսկմանը: 

Դ. Հայ էկոլեզվաբանության առանցքային հարցերից մեկը էկոթարգմա-

նությունն է կամ թարգմանության էկոլոգիան, որը ձևավորվել է էկոլեզվաբա-

նություն, թարգմանության պատմություն, թարգմանական լեզվաբանություն, 

գրական թարգմանության ոճաբանություն, մշակութային թարգմանություն, 

թարգմանության սոցիոլոգիա, թարգմանության էթիկա, ներլեզվական թարգ-

մանություն (գրաբարից՝ գրական հայերեն, բարբառից՝ գրական հայերեն, 

նշանային մի համակարգից մյուսը՝ տեքստից նկար, երաժշտությունից 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

112 

տեքստ և այլն) գիտաճյուղերի հատման առանցքում։ Թարգմանությունը ոչ 

միայն լեզվական գործընթաց է, այլ նաև քաղաքական ու սոցիալական շեր-

տեր ունեցող գործունեություն։ Էկոլեզվաբանական այս ենթաճյուղի գեր-

խնդիրը սկզբնաղբյուրից էկոլոգիական տեքստի արտածումն է՝ շեշտադրված 

տեսական հասկացությունների (բառային համարժեքություն, իմաստային 

համարժեքություն…) գիտական գործառությամբ, թարգմանական հնարների 

(հարմարակում, բացատրություն, խտացում, կրճատում, փոխակարգութ-

յուն․․․) ճիշտ ընտրությամբ, ժամանակակից գործիքակազմի հմուտ օգտա-

գործմամբ։  

Ե․ ՀՀ-ում էկոլեզվաբանությունը ձեռք է բերում մի նոր գործառույթ ևս՝ ոչ 

միայն մաքրել, մերժել, կանխարգելել, այլ նաև սպասել և հետևել լեզվապա-

գայաբանական զարգացումներին: Այս դեպքում անհրաժեշտ գործիք է դառ-

նում արհեստական բանականությունը (Al): Լեզվաբանական գիտություննե-

րի համակարգում լեզվապագայաբանությունը նպատակաուղղված է լեզվի 

համակարգային փոփոխությունների միտումներն արձանագրելուն և գնա-

հատելուն, դրանց զարգացման ընթացքը հեռանկարային տիրույթում «տես-

նելուն», լեզվի կենսաբանական ապագան հարաբերականորեն կանխագու-

շակելուն և այլն: Լեզվապագայաբանական խնդիրներից են լեզվական համա-

կարգի տարբեր մակարդակների և նրանց միավորների զարգացման հեռա-

նկարների վերլուծությունը, լեզվաբանական վիճակագրության և տվյալագի-

տության փաստերի հիման վրա ապագայի մոդելների կազմումը, լեզվի հա-

մակարգային փոփոխությունների քարտեզագրումը և այլն:  

Զ. Լեզվաշինության և լեզվաքաղաքականության հիմնաքարը լեզվական 

նորմն է, հետևաբար կարևորվում են լեզվի տեսական և գործնական նորմա-

վորման գործընթացի կանոնակարգումը, մասնավորապես, էկոխոսույթների 

և դրանց քննադատական վերլուծություննների համակարգումը, նորմի շար-

ժունության ապահովումը և այլն:  

Է․ Հայերենն է հայության տարբեր հատվածներին միավորող ուժը, և ՀՀ 

լեզվաքաղաքականության թիրախային կետերից մեկը հայկական համայնք-

ներ ունեցող բազմաթիվ երկրների հետ ՀՀ-ի հարաբերությունների, հայերի և 

հայերենի միասնականացման կամ ընկերալեզվաբանության (ընկերալեզու-

աբանություն) հարցերի կարգավորման հիմնագործիքը լեզվական-մշակու-

թային բաղադրիչն է: Ճակատագրի բերումով, օտարվելով ««Մեկ ազգ՝ մեկ լե-

զու» ընդհանուր սկզբունքից, մեր «փոքր ածուի» լեզուն տարբերություններ 

գոյացրեց». ունեցանք 2 գրական լեզու՝ արևելահայերեն և արևմտահայերեն 

(«Գլխավոր պատճառը մեր պատմությունն է, մեր հայրենիքի և ժողովրդի աշ-

խարհագրական ու քաղաքական տևական բաժանումը»15): Այսօր 

ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի կազմած վտանգված լեզուների ցանկում ընդգրկված է արև-

մտահայերենը՝ ի հետևանք 1915 թվականի մեծագույն նախճիրի։ Հայի մեղ-

                                                 
15 Բեդիրյան Պ., նշվ․ աշխ․, էջ 97: 



Լեզվաբանություն 
                     

 

113 

քով չէ (գուցեև հայի մեղքով է), որ ունի Սփյուռք կամ, ոմանց կարծիքով, 

Սփյուռք-ներ, և օտար միջավայրերում «Հայրենիք»-ը համայնք դարձրած, հա-

մայնքներում էլ՝ բեկորների վերածված, ապրում է չորս կամ հինգ անգամ ա-

վելի հայություն: Այսօր «արևմտահայերեն» եզրույթը իմաստային նեղացման 

է ենթարկվել՝ ընդլայնելով «սփյուռքահայերեն»-ի իմաստային դաշտը՝ ի ցույց 

դնելով Հայրենիքից դուրս հայկական լեզվամիջավայրի հոգսաշատությունը. 

տարածական անջատվածություն, հայախոս համայնքների ցրվածություն, 

պետական հոգածության բացակայություն, երկլեզվություն (…), լեզվաշի-

նության գործին հետևող կենտրոնի բացակայություն, քաղաքական ուղղակի 

և անուղղակի սեղմումներ, ճնշումներ և ոգեճնշումներ, նաև՝ ՀՀ թույլ լեզվա-

քաղաքականություն16։ Կանադացի գրող – հրապարակախոս Վրէժ Արմէն 

Արթինեանը, չստորագնահատելով հայապահպանության և հայերենապահ-

պանության համար ի գործ դրած հերոսական ճիգերը, սփյուռքահայության 

հավաքական կանչն է հղում ոչ միայն Հայրենիքի և Սփյուռքի պատկան մար-

միններին, այլև «Համազգային» մշակութային տարբեր կազմակերպություն-

ների, բարեսիրական, մարդասիրական հաստատությունների՝ ահազանգե-

լով. «Գիտե՞նք ո՜րն է, որո՜նք են այս «սփիւռքներու» հայութեան գործածած լե-

զուն, լեզուները: Արեւմտահայերէ՞նը, արեւելահայերէ՞նը, թե՞ ո՜չ մէկը, ո՜չ 

միւսը: Ունկնդրա՞ծ էք խօսուած խառնիճաղանճ լեզուների խառնաղմուկը 

cacophonie»17 :  

Ը. Հայերենը բարբառաշատ լեզու է, և գրական լեզու-բարբառ փոխհարա-

բերություններում Էկոլեզվաբանական աշխատանքները երկսայրի են՝ 

«փրկել հայերենը բարբառներից», բայց և՝ «փրկել բարբառները»: Երկրորդ 

դեպքում էկոլեզվաբանական հոգսերի մեջ են ներառված տարածքային բար-

բառային քարտեզների կազմման, բարբառակիրների հետ հաղորդակցման, 

բարբառային բառապաշարի հավաքման ու բառարանների կազմման աշխա-

տանքները, և պետք է նշել, որ ՀՀ ԳԱԱ լեզվի ինստիտուտի բարբառագիտա-

կան խումբը լավագույնս իրականացնում է այս խնդիրը: 

ՀՀ լեզվաքաղաքականության և լեզվաշինության աշխատանքներին 

կցուրդվում են գրական հայերենի և նրա եկեղեցահայերենյան տարբերակի, 

գեղարվեստական, հրապարակախոսական, ԶԼՄ-ների լեզվի փոխհարաբե-

րությունների կարգավորման, խոսակցական լեզվի գրականացման հարցերը: 

Առանձնակի ուշադրություն են պահանջում համացանցի կամ էլեկտրոնային 

լեզվի համացանցային էկոլոգիա, մեդիայի (մեդիա-էկոլոգիա), հաղորդակ-

ցական (հաղորդակցական էկոլոգիա) էկոաշխատանքները, խորհրդանշա-

նային համակարգերի («արտալեզվաբանական էկոլոգիա», «շարժումնաբա-

նական էկոլոգիա») ազդեցության ուսումնասիրությունը մարդկային հասա-

                                                 
16 Տե՛ս Սարգսյան Մ․, Բայրամյան Ս․, Հայերենը որպես Սփյուռքի լեզու․ մարտահրավերներ և 

խնդիրներ // Լեզու և լեզվաբանություն, 2024, 1, էջ 81-92։ 
17 Արթինեան Վրէժ Արմէն, Հայերէնի՞, թե՞ հայութեա՜ն հիմնախնդիրները / Արդի հայերենի 

հիմնախնդիրներ (Միջազգային գիտաժողովի նյութեր), Եր․, 2016, էջ 47-52։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

114 

րակության սոցիալական կազմակերպման, հաղորդակցական, երկխոսութ-

յունների, ճանաչողական գործընթացների, քաղաքական ու փիլիսոփայա-

կան գաղափարախոսության, աշխարհայացքի ձևավորման վրա։  

ՀՀ լեզվաքաղաքականությունը նաև շտկումների կարիք ունի: Այսպես՝ Դ. 

Գյուրջինյանն առաջին հայացքից աննշան, բայց խորքային դիտարկում է ա-

նում հին (1995) ու նոր (2015) «Սահմանադրություն»-ներում «Հայաստանի 

Հանրապետության պետական լեզուն հայերենն է» հոդվածի դիրքային տե-

ղաշարժի (12-րդ հոդվածից՝ 20-րդ) վերաբերյալ՝ այլ երկրների համեմատութ-

յամբ (Ֆրանսիայի Սահմանադրության մեջ 2-րդ հոդվածն է, Վրաստանում՝ 

8-րդ և այլն), որը կարող ենք ձևակերպել «քաղաքականություն լեզվաքաղա-

քականության մեջ» հասկացույթով: Կիսելով լեզվաբանի կարծիքը՝ «այդ հոդ-

վածի «տեղաշարժը» նրա կարևորության վրա չի ազդում», կիսում ենք և նրա 

«փակագծված» մտահոգությունը. «…(այնուամենայնիվ, որքան էլ փորձենք 

չկարևորել կամ չգերագնահատել հոդվածի դիրքը երկրի հիմնական օրեն-

քում, այն որոշակի վերաբերմունքի ցուցիչ է)»18: 

Հ. Զաքարյանը, նկատի ունենալով 2011 թ. «Լեզվի մասին» և «Կրթության 

մասին» օրենքներում կատարված փոփոխությունները, գրում է. «...ՀՀ-ում 

թույլ տրվեց օտարալեզու ավագ դպրոց հիմնել ոչ միայն ազգային փոքրա-

մասնությունների համայնքներում: Փաստորեն, օրենքն այժմ բացառապես 

հայալեզու կրթություն է նախատեսում միայն նախադպրոցական հաստա-

տություններում, կրտսեր և միջին դպրոցներում: Բայց նույնիսկ այսքան կի-

սատ-պռատ օրենքը կոպտորեն խախտվում է»19: 

Լեզվաքարոզչություն։ ՀՀ լեզվաքաղաքականության տիրույթում արդա-

րացված է հայերենի շահերի պաշտպանությանը հետամուտ պետական լեզ-

վաքարոզչությունը: Բնականաբար տեղին են վարչագործառական որոշում-

ներն ու հրամանները՝ ընդդեմ «լեզվական մեղքի»20: Այս հարցում ցանկալի 

կլինի հաշվի առնել միջազգային փորձը: Այսպես՝ դեռևս 1976 թ. Ֆրանսիա-

յում ընդունվել է օրենք՝ «Ֆրանսերենի մաքրության և պահպանության մա-

սին»։ Կարելի է և՛ Ֆրանսիայի, և՛ Գերմանիայի օրինակով որոշումներ կա-

յացնել ընդդեմ «ամերիկանիզմների», «անգլիցիզմների»21, «ռուսիզմների» ան-

հարկի գործածությունների:  

Լեզվական դաստիարակություն։ ՀՀ լեզվաքաղաքականության թիրախա-

յին կետերից մեկը լեզվական դաստիարակության խնդիրն է՝ ներհյուսված 

էկոմտածողությանը =մտածողության էկոլոգիա: Լեզվի կենսունակության 

գլխավոր աղբյուրը հանրակրթական օջախներն են: 

Ոչ պակաս կարևոր է ընտանիքի գործոնը․ «մաքրել» ընտանեկան լեզվի 

փոխանցման խողովակները, մշակել նրա գրականացման գործընթացը՝ հաշ-

                                                 
18 Գյուրջինյան Դ., նշվ․ աշխ․, էջ 22: 
19 Զաքարյան Հ., նշվ․ աշխ․, էջ 83: 
20 Տե՛ս Տերմինաբանական և ուղղագրական տեղեկատու - 1956-2006, Եր․, 2006, էջ 298-310:  
21 Տե՛ս Гречко В. А. Теория языкознания. М., 2003. С. 3Ι7. 



Լեզվաբանություն 
                     

 

115 

վի առնելով այն հանգամանքը, որ ընտանիքը՝ որպես հասարակության բնա-

կան և հիմնական բջիջ, ոչ միայն բնակչության պահպանման և վերարտադր-

ման, այլ նաև լեզվի, ընդհանրապես մշակույթի, ազգային արժեհամակարգի 

ժառանգորդական փոխանցելիության հիմքն է: Եվ պատահական չէ, որ 

ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի փորձագետները լեզվի կենսունակության, նրա ապագան 

պաշտպանելու գլխավոր չափանիշ են դիտարկում ընտանեական լեզվի փո-

խանցումն ապահովելու պայմանների ստեղծումը:  

Գեղարվեստական գրականությունը («գրականության էկոլոգիա») և ԶՏՄ-

ների (ԶԼՄ-ների) լեզուն («ԶՏՄ-ների էկոլոգիա», «մեդիա-էկոլոգիա»), համա-

ցանցն ու էլեկտրոնային, օնլայն հարթակները («համացանցային էկոլոգիա») 

ևս կարող են բավարար չափով ծառայել այս նպատակին:  

Եվ վերջապես, պետք է առաջ մղել բանասիրական կրթությունը. «Բանա-

սիրությունը միշտ պետք է վերին ատյան լինի»՝ էկոլեզվամտածողական հի-

շեցումով՝ «Այս լեզուին տունկը … միշտ մշակի մը ճարտար ձեռքին կարօտ է, 

որ դարմանէ, ուղղէ, քշտէ եւ ազնուացընէ»22 :  

Էկոլեզվաբանական անելիքները ՀՀ լեզվամիջավայրում։ ՀՀ լեզվաքաղա-

քականության, լեզվաշինության և էկոլեզվաբանության համատեքստում 

փորձել ենք փոխլրացուցչության սկզբունքով ներկայացնել անելիքների հա-

մախումբը. 

Ա. Հայոց լեզուն դիտարկել մեծ էկոհամակարգի մաս՝ լեզու-մարդ, լեզու-

բնություն, լեզու-լեզու, մարդ-մարդ, մարդ-բնություն համատեքստում և ՀՀ 

լեզվամիջավայրում իրատեսական դարձնել մաքուր բնություն - քաղաքա-

կիրթ մարդ – կատարյալ լեզու շղթայակցումը: 

Բ. Համաշխարհային մշակույթի և ազգային մշակույթի զուգահեռականնե-

րում գիտականորեն բնութագրել ՀՀ և Սփյուռքի լեզվամիջավայրերի առանձ-

նահատկությունները, ի մի բերել առկա էկոլեզվաբանական խնդիրներն ու 

հոգսերը և ազգօգուտ քաղաքականությամբ ամրակայել հայերենի կենսաբա-

նական գոյության ապահովման հիմքերը:  

Գ. Միջմշակութային երկխոսության բազմախոսության տիրույթում հա-

մակարգել թե՛ օտար մշակութային տարածքներ փոխանցվող ազգային ար-

ժեքները և թե՛ փոխառվող արժեքները՝ կանոնակարգելով այլալեզու մշա-

կույթների յուրացման գործընթացը՝ ի նպաստ աշխարհի լեզվական քարտե-

զի վրա հայերենի ինքնության պահպանմանը:  

Դ. էկոլեզվաբանությունը գործառական գործիքի վերածել՝ ուղղորդված 

ՀՀ-ում հայերենի գերակա վիճակի կայունացմանը, լեզվաշինության, լեզվի 

նորմավորման և լեզվաքաղաքականության աշխատանքների գիտական 

կազմակերպմանը, էկոլոգիական աղետներին կամ ճգնաժամերին պատճա-

ռակցված լեզվագործածության ճգնաժամը ճգնաժամերը հաղթահարելուն և 

այլն:  

                                                 
22 Այտընյան Ա., նշվ. աշխ., էջ 41: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

116 

Ե. Շտկել լեզվաքաղաքականության խնդրահարույց (կնճռոտ) կետերը, 

բարեփոխել հայերենի օրենսդրությունը և նվազեցնել օրենսդրականի և նրա 

կատարողականի միջև եղած տարբերությունները: 

Զ. Համակարգել թիրախային մարտահրավերներն ու խնդիրները և դրանց 

գիտական հետազոտական-վերլուծական արդյունքները ծառայեցնել համաշ-

խարհային մշակույթի համատեքստում հայոց ազգային մշակույթի, ներառյալ 

և լեզվամշակույթի զանազանմանը:  

Է. Ուսումնասիրել շրջակա միջավայրի քննադատական խոսույթը և լեզ-

վական քննության ենթարկել՝ էկոխոսույթների դասակարգմամբ՝ «դիվանա-

գիտական էկոխոսույթ», «օրենսդրական էկոխոսույթ» «թարգմանական էկո-

խոսույթ» և այլն։  

Ը. Կանոնակարգել լեզվի նորմավորման և խոսքի մշակույթի ձևավորման 

գործընթացները, լեզվի արժանիքների կողքին ախտորոշել նրա թույլ և «հի-

վանդոտ կողմերը», գտնել «սնուցման» աղբյուրները, առանձնացնել «աղտոտ-

ված» լեզվի պատճառով գիտակցության «ախտահարվածության» կնճռոտ 

խնդիրները՝ առաջարկելով գիտական և ազգօգուտ լուծումներ:  

Թ. Հետևել լեզվի համակարգային փոփոխությունների ընթացքին, հնարա-

վորինս ճշգրտորեն կռահել և գնահատել հայերենի զարգացման միտումները 

ու հեռանկարները միջլեզվական և ներլեզվական տիրույթներում։ 

Ժ. Լեզվաքաղաքականության մեջ առանձնակի ուշադրություն դարձնել 

լեզվակրթական քաղաքականությանը23, նրանում՝ բազմալեզու կրթական 

քաղաքականությանը: Այսինքն՝ ա. մշակել հանրակրթական բարեշրջումնե-

րի լոգարիթմային քայլաշար. կազմակերպել էլեկտրոնային հայալեզու դա-

սընթացներ. ստեղծել հայերենի ուսուցման տպագիր և էլեկտրոնային ձեռ-

նարկներ, թվային հավաքածուներ, ապահովել հայերենի պատշաճ գործա-

ծությունը առցանց հարթակներում, թվային տիրույթում, մեդիա–խոսույթում 

և այլն. բ. կազմակերպել օտար լեզուների համաչափ բաշխումն ու ուսուցու-

մը. գ. մշակել լեզվաքաղաքականությունը կանոնակարգող և վերահսկող 

Էկոլեզվաբանական գործիքակազմ, ստեղծել ուսուցման կառավարման և ար-

ձագանքման համակարգեր, արհեստական բանականության (AI) գործիքնե-

րը ծառայեցնել հայերենը կատարելագործելու, Սփյուռքում հայերենի կար-

գավիճակը բարձրացնելու և օտար լեզուների տիրապետելու համար․ դ․ 

թարգմանական դասընթացների մշակում, թարգմանական տվյալների բա-

զայի ստեղծում և այլն։  

ԺԱ. Ակտիվացնել աշխույժ և բազմաթիրախ լեզվաքարոզչությունը: 

ԺԲ. Անդամակցել միջազգային կազմակերպություններին, ձևավորել «Էկո-

լեզվաբանության հայկական խորհուրդ» կամ «Լեզվի իրավունքների պաշտ-

                                                 
23 Տե՛ս «Հայաստանի Հանրապետության լեզվակրթական քաղաքականության ուրվագիծ. ազգա-

յին զեկույց», Եր․, 2008:  



Լեզվաբանություն 
                     

 

117 

պանի գրասենյակ», նաև՝ «լեզվաշտապօգնության հասարակական ծառա-

յություն(ներ)»՝ համացանցային տեղեկատվական հարթակներ և այլն:  

 
АНАИТ АДИЛХАНЯН, ЗАРИК АГАДЖАНЯН – Эколингвистические проблемы в 

языковой среде Республики Армения. – В статье мы использовали международные 

достижения эколингвистики (также лингвистической футурологии) и попытались в 

соответствии с международными стандартами представить языковые среды Республики 

Армения и Диаспоры, как компонент экосистемы человек - природа – язык․ Мы стреми-

лись представить особенности и «озабоченности» армянского языка цивилизованному 

миру в контексте «проблем армянского языка или армянства?»․ 

При написании статьи в качестве отправной точки мы выбрали проблемные языковые 

реалии с функциональными трудностями, проанализировали внешние и внутренние 

факторы, негативно влияющие на национальную среду, процесс культурализации речи, 

политические и социально опасные слои, зафиксировали эко-конечные результаты. 

В результате нашего исследования мы пришли к выводу, что функциональная сфера 

армянского языка в языковой среде Республики Армения расширилась, и сегодня степень 

чистоты и сохранности армянского языка определяется комплексом «эко». Итоговый 

девиз заключается в том, что одним из основных инструментов регулирования отношений 

Республики Армения с внешним миром и многочисленными странами с армянскими 

общинами является лингвокультурный компонент.  

 

Ключевые слова: экосистема человек-природа-язык, языковая среда РА, эколинг-

вистическое мышление, экоречь, многоязычие, межкультурный диалог, социолинг-

вистика, критический дискурс, эколингвистические проблемы, языковые переменные 

 

ANAHIT ADILKHANYAN, ZARIK AGHAJANYAN – Ecolinguistic Spirits in the 

Language Environment of the Republic of Armenia. – In the article, we have used the 

international achievements of ecolinguistics (also linguistic futurology) and have tried to 

comprehensively and in accordance with international standards present the language 

environments of the Republic of Armenia and the Diaspora as a component of the human - 

nature - language ecosystem․ We aimed to present the peculiarities and “concerns” of the 

Armenian language to the civilized world in the context of “problems of the Armenian language 

or Armenianness?”․ 

During the writing of the article, as a starting point, we chose problematic linguistic realities 

with functional difficulties, analyzed the external and internal factors negatively affecting the 

national environment, the process of culturalization of speech, political and social dangerous 

layers, and recorded eco-end results. 

As a result of our study, we came to the conclusion that the functional scope of Armenian in the 

language environment of the Republic of Armenia has expanded, and today the degree of purity 

and preservation of Armenian is determined by the “eco” complex. The final motto is that one of 

the main tools for regulating the relations of the Republic of Armenia with the outside world and 

numerous countries with Armenian communities is the linguistic-cultural component. 

 

Key words։ man-nature-language ecosystem, RA linguistic environment, ecolinguistic thinking, 

ecospeech, multilingualism, intercultural dialogue, sociolinguistics, critical discourse, 

ecolinguistic concerns, language variables 

 

 

 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

118 

References 

Adilkhanyan A․, Aghajanyan Z․ (2025)։ Ekolezvabanut’yuny gitakan lezvashinut’yan yev azgashah 

lezvak’aghak’akanut’yan himk’um, Banber Yerevani hamalsarani․ Banasirut’yun․ №2, ej 52-63 

(in Armenian). 

Ardi hayereni himnakhndirner (Mijazgayin gitazhoghovi nyut’er) (2016)։ Yerevan (in Armenian). 

Aytynyan A. (1987)։ K’nnakan k’erakanut’yun ashkharhabar kam ardi hayeren lezvi, Yerevan (in 

Armenian). 

Bediryan P. (2012)։ Hayerenagitakan hodvatsner u not’er, Yerevan, 2012, 100 ej (in Armenian).  

Grečko V. A. (2003)․ Teoriâ âzykoznaniâ. Moskva, S. 3I7 (in Russian). 

Gyurjinyan D. (2024)։ «Lezvi masin» Hayastani Hanrapetut’yan orenk’y yev petakan 

lezvak’aghak’akanut’yan himnakan ughghut’yunnery. (Hayastani Hanrapetut’yan lezvakan 

k’aghak’akanut’yuny yev lezuneri dasavandman ardi himnaharts’er (Hanrapetakan gitazhoghovi 

nyut’er), Yerevan, ej I6-34 (in Armenian).  

Harut’yunyan N․ (2016)։ Mijmshakut’ayin haghordakts’ut’yan tesut’yan zargats’man hamarrot 

patmut’yuny, Otar lezunery bardzraguyn dprots’um, №1-2 (20), Hayastan, ej 111-126 (in 

Armenian). 

Hayastani Hanrapetut’yan lezvakrt’akan k’aghak’akanut’yan urvagits. Azgayin zekuyts’․ (2008)։ 

Yerevan (in Armenian).  

Sargsyan L. (2013)։ Lezvabanut’yan zargats’man vorosh mitumneri masin, Otar lezunery 

bardzraguyn dprots’um (Gitakan ashkhatut’yunneri zhoghovatsu), Yerevan, ej 101-108 (in 

Armenian).  

Sargsyan M. (2017)։ Ekolezvabanut’yuny lezvabanut’yan zargats’man noraguyn ughghut’yun, Lezu 

yev lezvabanut’yun, №2, Ye․, ej 57-58 (in Armenian). 

Sargsyan M․, Bayramyan S․ (2024). Hayereny vorpes sp’yurrk’i lezu․ Martahraverner yev khndirner, 

Lezu yev lezvabanut’yun, 2024, №1, ej 81-92 (in Armenian). 

Yeghiazaryan G․ (2004)։ Yevropayi khorhrdi zhamanakakits’ lezuneri yevropakan kentroni 

lezvak’aghak’akanut’yuny, Banber V. Bryusuvi anvan petakan hamalsarani, №1(68), Yerevan, ej 

248-261 (in Armenian). 

Yevrakhorhrdi lezvak’aghak’anut’yuny: Zhamanakakits’ lezuneri usuts’man u dasavandman 

veraberyal p’astat’ght’eri yev nyut’eri zhoghovatsu․ (2001), Yerevan (in Armenian). 

 



Լեզվաբանություն 
                     

 

119 

   
 

 

«ՊԱՐ» ՀԱՍԿԱՑՈՒԹՅՈՒՆԸ ԵՎ ՆՐԱ ԲԱՌԱԿԱԶՄԱԿԱՆ 

ԱՌԱՆՁՆԱՀԱՏԿՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ ԳՐԱԿԱՆ ՀԱՅԵՐԵՆՈՒՄ 
 

ԼՈՒՍԻՆԵ ՂԱՄՈՅԱՆ*  

ՀՀ ԳԱԱ Հ. Աճառյանի անվան լեզվի ինստիտուտ 
 

 

Աշխատանքը ընդգրկում է «պար» արմատի ծագումնաբանական, իմաստաբանական 

առանձնահատկությունները հայերենի տարբեր ժամանակահատվածներում և բառա-

կազմական հնարավորությունների արտահայտությունը գրական հայերենում: Այն 

մի կողմից՝ տարժամանակյա քննություն է՝ «պար» հասկացության իմաստային զար-

գացումների դիտարկմամբ, մյուս կողմից համաժամանակյա քննություն՝ «պար» եզ-

րույթով բաղադրությունների վերլուծությամբ: Ներկայացված են «պար» բառի նրբի-

մաստները, բազմիմաստությունը և իմաստային փոփոխությունները տարբեր ժամա-

նակահատվածներում, որոնք արտացոլում են լեզվի զարգացման օրինաչափություն-

ները: Առանձնացվել են նաև «պար» արմատով բաղադրված նորակազմությունները, 

որը կարևոր է հայոց լեզվի բառապաշարի ուսումնասիրության տեսանկյունից։ Ու-

սումնասիրությունն ունի ինչպես լեզվաբանական, այնպես էլ պատմամշակութային 

կարևորություն՝ արտացոլելով հայոց լեզվի և մշակույթի զարգացման ուղին։ 

Ինչպես ցույց է տալիս ուսումնասիրությունը, «պար» արմատը ոչ միայն պահպանել է 

իր հնագույն իմաստները, այլև հարստացել է նորերով՝ պայմանավորված մշակութա-

յին և հասարակական փոփոխություններով։  

Բառակազմության տեսանկյունից այն դրսևորում է մեծ բազմազանություն՝ լինելով 

բազում ածանցավոր, բարդ և հարադրավոր բառերի հիմք։ Դրանց մի մասը պահպա-

նել է իր գործածությունը, մինչդեռ որոշ բառեր դարձել են հազվադեպ կամ հնացած։  

 

Բանալի բառեր - պար, գրաբար, միջին հայերեն, արևելահայերեն, արևմտահայերեն, 
բառակազմություն, արմատ, ածանց, բարդ բառեր, նորակազմություն 

 

                                                 
* Լուսինե Ղամոյան – բանասիրական գիտությունների թեկնածու, ՀՀ ԳԱԱ Հ. Աճառյանի 

անվան լեզվի ինստիտուտի ավագ գիտաշխատող 

Лусине Гамоян – кандидат филологических наук, старший научный сотрудник Института языка 

им. Г. Ачаряна НАН РА 

Lusine Ghamoyan – Candidate of Philological Sciences, Senior Researcher at the Institute of Language 

after H. Acharyan of the NAS of the RA  

Էլ․ փոստ՝ lgamoyan@mail.ru https://orcid.org/0009-0003-6552-5254 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 29.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 07.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 
 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 119-127 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.119  

 

https://orcid.org/0009-0003-6552-5254
mailto:lgamoyan@mail.ru
https://orcid.org/0009-0003-6552-5254
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

120 

«Պար» հասկացությունը՝ «շուրջ, շրջան, պար, խումբ, շարք» իմաստներով, 

իրանական փոխառություն է՝ *par- (<հնդեվրոպական *pero-)1-ից: 

Հին գրական հայերենում «պար» բառի նշանակություններն են՝ «1. պարե-

լը, պար գալը, 2. պարողների խումբ, 3. առհասարակ՝ բազմութիւն, խումբ, 

դաս, 4. կենդանիների խումբ՝ երամ, յատկապէս մեղուների, 5. աստղերի 

խումբ և նրանց շարժումը, 6. իրերի շարք, 7. նախածանց՝ շուրջ, շուրջանակի 

նշ.»2: 

Միջին հայերենի բառարանում պար արմատի բացատրությունն է «փառ»3, 

իսկ պարել բառը բացատրվում է «միացնել, կապել» բայերով (ՄՀԲ, 647): «Պա-

րել, պար գալ» հասկացությունն արտահայտվում է պարաւորիլ բառով՝ «1. 

պար բռնել, պարել, 2. խումբ կազմել, համախմբվել» (ՄՀԲ, 647):  

Գրական արևմտահայերենում «պար» բառի հիմնական նշանակությունն 

է՝ «շրջան, բոլորակ»4: 

Գրական արևելահայերենում որոշ իմաստային փոփոխություններ են ե-

ղել. գրաբարյան մի քանի իմաստներ դուրս են եկել գործածությունից, ավե-

լացել են նոր նրբիմաստներ: Այսպես՝ «1. նվագի կամ երգի տակ մարմնի բա-

րեձև ու ներդաշնակ շարժումների ամբողջություն (մենակ կամ խմբովին), 

պար գալը, 2. խաղ, խայտալը, 3. տե՛ս պարեղանակ, 4. (հզվդ.) կողք կողքի 

շարված առարկաների ամբողջություն, շարք»5:  

Բացի վերոնշյալ իմաստներից՝ «պար» հասկացությունն արդի հայերենում 

ունի նաև փոխաբերական իմաստներ՝ «արագ ու հաջորդականորեն իրար 

հերթագայող շարժումների շարք» (օրինակ՝ մկանների պար), «վետվետանք» 

(օրինակ՝ լույսի՝ երանգների՝ ցոլքերի պար), «թրթիռ, ծփանք» (օրինակ՝ ալիք-

ների պար) և այլն6:  

Հաշվի առնելով պար արմատի վերոնշյալ նրբիմաստները՝ նկատել ենք, 

որ այն ունի բառակազմական մեծ հնարավորություններ, որոնց կանդրա-

դառնանք ստորև: 

                                                 
1 Տե՛ս Գ. Ջահուկյան, Հայերեն ստուգաբանական բառարան (այսուհետև` ՀՍԲ), Եր., 2010, էջ 

629: (http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=51&dt), Հր. Աճառյան, 

Հայերեն արմատական բառարան (այսուհետև` ՀԱԲ), Եր., 1971-1979, հհ. Ա-Դ: 

(http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=7&dt)  
2 Ռ. Ղազարեան, Գրաբարի բառարան (այսուհետև՝ ԳԲ), հհ. 1-2, Եր., 2000: 

(http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=67&dt)  
3 Ռ. Ղազարյան, Հ. Ավետիսյան, Միջին հայերենի բառարան (այսուհետև` ՄՀԲ), Եր., 2009, էջ 

647: (http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=56&dt)  
4 Ռ. Սաքապետոյեան, Արեւմտահայերէն-արեւելահայերէն նոր բառարան (այսուհետև՝ ԱԱՆԲ), 

Եր., 2011, էջ 305: (http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=107&dt)  
5 Ժամանակակից հայոց լեզվի բացատրական բառարան (այսուհետև` ԺՀԼԲԲ), հհ.1-4, Եր., 

1969-1980: (http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=29&dt)  
6 Տե՛ս Էդ. Աղայան, Արդի հայերենի բացատրական բառարան (այսուհետև՝ ԱՀԲԲ), Եր., 1976, էջ 

1199: (http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=24&dt)  



Լեզվաբանություն 
                     

 

121 

Այսպես՝ ածանցման կաղապարը ենթադրում է նվազագույնը մեկ հիմնա-

կան և մեկ երկրորդական ձևույթ: Ըստ հիմքի նկատմամբ ունեցած դիրքի՝ 

դրանցում առանձնացնում ենք նախածանցավոր և վերջածանցավոր բառեր: 

Թերևս նախածանցավոր ձևերից հանդիպել ենք միայն մեկ բաղադրություն, 

այն էլ գրաբարում, օրինակ՝ անպար՝ «պարելու անվարժ, պարել չիմացող» 

(ԳԲ, 1, 137) նշանակությամբ7: 

Վերջածանցավոր ձևերից են հետևյալ կազմությունները՝ պարուհի 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 197), պարային (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), հազվադեպ գործածություն ունե-

ցող բառերից՝ պարավոր «1. պար բռնող, պարող, 2. շուրջը բոլորող՝ պատող» 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 186), պարական «պարող» (ԱՀԲԲ, 1200): 

Նշենք, որ Ա. Սուքիասյանի հոմանիշների բառարանում առկա է պարորդ 

ածանցավոր կազմությունը՝ «(արվ.) պարող, կաքավորդ»8 նշանակությամբ, ո-

րը, սակայն, մեր ձեռքի տակ եղած մյուս բառարաններում արձանագրված չէ: 

Այս բառը հանդիպում ենք Վարդան Այգեկցու առակներից մեկում. «Էշին 

պատվի արժանացրին և հրավիրեցին թագավորի որդու հարսանիքին: 

-Վա՜յ ինձ, - ասում է էշը,- ես ո՛չ շեփորահար եմ և ո՛չ պարորդ և գիտեմ, 

որ հարսանիքին ինձ վիճակված է ծանր բեռ կամ ջուր կրել» («Ավանակի մե-

ծարումը»)9: 

Պար արմատով բաղադրված բարդ բառերը համեմատաբար շատ են, ինչ-

պես՝ պարագլուխ (հնց.) «պարի գլուխ՝ ղեկավար» (ԺՀԼԲԲ, 4, 184), պարա-

զույգ «պարող զույգ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարախաղ «պար, պարեղանակ» 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարախումբ «պարողների խումբ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարակից 

«պարի ընկեր, միասին պարող» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարահանդես (ԺՀԼԲԲ, 4, 

185), պարահրապարակ (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարաշար «պարերի շարք» (ԺՀԼԲԲ, 

4, 185), պարաշղթա «պարերի շղթա» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարապտույտ (ԺՀԼԲԲ, 

4, 186), պարապետ «պարի պետ՝ ավագ, պարի ղեկավար, պարը վարող» 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 186), պարասպարեզ «պարելու տեղ՝ հրապարակ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 186), 

պարասեր (ԺՀԼԲԲ, 4, 186), պարասպետ «պարի ասպետ, պարերի ժամանակ 

զույգ կազմող տղամարդ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 186), պարասրահ (ԺՀԼԲԲ, 4, 186), պա-

րադահլիճ «պարի դահլիճ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարատեղ (ԺՀԼԲԲ, 4, 186), պա-

րարվեստ (ԺՀԼԲԲ, 4, 186), պարաքայլ «պարելու՝ պարի քայլ, պարելու ժամա-

նակ արված քայլ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 187), պարեղանակ (ԺՀԼԲԲ, 4, 188), պարերգ «1. 

պարի երգ՝ եղանակ, 2. (հնց.) չափածո գրվածքի հատուկ ձև, բալլադ» (ԺՀԼԲԲ, 

4, 189), պարընկեր (ԺՀԼԲԲ, 4, 191), պարեկ1 «պարող, պար եկող անձ» և այլն: 

                                                 
7 Տե՛ս նաև Ստ. Մալխասեանց, Հայերէն բացատրական բառարան (այսուհետև՝ ՀԲԲ), հ. 1, Եր., 

1944, էջ 171: (http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId)  
8 Ա. Սուքիասյան, Հայոց լեզվի հոմանիշների բառարան (այսուհետև` ՀԼՀԲ), Եր., 1967, էջ 545: 

(http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=47&dt)  
9 Վարդան Այգեկցի, Առակներ, Ոսկեփորիկ (Նմուշներ հին և միջնադարյան արձակից), Եր., 

1977, էջ 143: (http://armenianhouse.org/voskeporik/11-g.html)  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

122 

Նկատենք, որ վերջինս ունի համանուն՝ պարեկ2 «1. զորամասի կամ միլիցիա-

յի ոչ մեծ խումբ (կամ ռազմանավ, ինքնաթիռ) որոշ շրջանի կարգապահութ-

յանը՝ անվտանգությանը հսկելու համար, 2. պարեկություն անող (անձ)» 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 188): Այստեղից կարելի է ենթադրել, որ պարեկ2 բառը ևս ծագում է 

պար արմատից «շուրջը, շրջան» նրբիմաստներով, քանի որ, ի վերջո, դրանք 

մի խումբ զինծառայողներ են (ստորաբաժանում), որոնք նշանակված են հա-

կառակորդին հետևելու, որոշակի շրջան պահպանելու համար»: Հ. Աճառյա-

նը նշում է. «ՀՀԲ պար «շուրջ» + եկօղ» (ՀԱԲ, Դ, 59): 

Պարեկ բառից ունենք՝ պարեկել, պարեկություն անել: 

ԱՀԲԲ-ում արձանագրված է նաև պարածրագիր բարդությունը՝ «պարերի 

ծրագիր որևէ երեկոյի՝ երեկույթի ժամանակ» իմաստով, որը չկա ԺՀԼԲԲ-ում: 

Պար վերջնաբաղադրիչով մի շարք բարդություններ բնորոշում են պարի 

բնույթը, ինչպես՝ գեղապար (հզվդ.) «գեղեցիկ պար» (ԺՀԼԲԲ, 1, 380), կաքա-

վապար «կաքավելով պարելը, կաքավանք, մենապար» (ԺՀԼԲԲ, 3, 95), թատե-

րապար (հզվդ.) «թատերական ներկայացում, որ արտահայտվում է պարե-

րով՝ դիմախաղերով և երաժշտությամբ (բալետ)» (ԺՀԼԲԲ, 2, 149), մոլապար 

«սաստիկ արագությամբ կատարվող պար» (ԺՀԼԲԲ, 3, 553), ռազմապար 

«ռազմաշունչ պար» (ԺՀԼԲԲ, 4, 248), խենթապար «1. կատաղի՝ մոլեգին պար» 

(ԺՀԼԲԲ, 2, 513), կենտապար «առանց ուրիշների մասնակցության, ուրիշնե-

րից անկախ մի անհատի պարը, մենապար» (ԺՀԼԲԲ, 3, 109), կոծապար «կո-

ծի, սգի պար» (ԺՀԼԲԲ, 3, 164), այդպես նաև հարսնապար (ԺՀԼԲԲ, 3, 326), մե-

նապար (ԺՀԼԲԲ, 3, 517)՝ որից էլ՝ բարդածանցավոր մենապարուհի (ԺՀԼԲԲ, 

3, 517) և այլն:  

Պար վերջնաբաղադրիչով ունենք նաև օդապար «օդում թռչող, սավառ-

նող», որից էլ՝ օդապարիկ կամ օդապարուկ (ԺՀԼԲԲ, 4, 771) բարդածանցա-

վոր կազմությունները:  

Ինչպես նկատեցինք, բարդությունները ածանցավոր կազմությունների 

համեմատ բավականին շատ են: Սակավ չեն նաև բարդածանցավոր ձևերը, 

ինչպես՝ պարահարթակ (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարաշրջան (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պա-

րաշարք (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարակցություն «պարակից լինելը, պարակցելը» 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարահանդեսային (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարերգակ (ԺՀԼԲԲ, 4, 

189), պարերգու (ԺՀԼԲԲ, 4, 189), պարերգություն (ԺՀԼԲԲ, 4, 189), պարերե-

կույթ (ԺՀԼԲԲ, 4, 189), պարընկերուհի (ԺՀԼԲԲ, 4, 191), պարօղակ «պարողնե-

րի շրջան՝ օղակ կազմած խումբ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 198), պարուսույց «պար ուսուցա-

նող՝ սովորեցնող անձ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 198) և այլն: 

Արդի գրական արևմտահայերենում հանդիպում ենք պարագիտություն 

բարդածանցավոր կազմությանը (ԱԱՆԲ, 305), որն առկա չէ ԺՀԼԲԲ-ում, ու-

նենք նաև պարանցիկ «պարելով՝ խաղալով անցնող» (ԱԱՆԲ, 306), իսկ խո-
րեոգրաֆիա (պարարվեստ) փոխառյալ բառի դիմաց արևմտահայերենը տա-

լիս է պարագրություն կազմությունը (ԱԱՆԲ, 306):  



Լեզվաբանություն 
                     

 

123 

Կան բազմաթիվ բարդ և բարդածանցավոր բառեր էլ, որոնք ունեն հազվա-

դեպ գործածություն, ինչպես՝ պարամոլ «մոլի պարող, մոլի պարասեր (անձ)» 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարամոլություն «պարամոլ լինելը» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պա-

րաձև «պարի ձև» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարազվարճ «պարելով զվարճացած, պա-

րելով զվարճացող» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարախնդություն «պար և ուրախութ-

յուն, պարելով ուրախանալը» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), պարասաց «պարի ժամանակ 

խաղ՝ երգ ասող՝ երգող», պարապետուհի «պարի ղեկավար կին, պարը վա-

րող» (ԺՀԼԲԲ, 4, 186) և այլն: Այս բառաշարքից արդեն դուրս է մնացել պա-

րայր բարդությունը՝ «պարասպետ» իմաստով, որն արդեն գործածական չէ 

(ԱՀԲԲ, 1200): 

Պար արմատով ունենք նաև նորակազմություններ10՝ պարադեր «դեր պա-

րի համար» (ՆԲ, Բ, 118), պարադիր «պարի հեղինակ, պարաստեղծ» (ՆԲ, Ա, 

158), պարանմուշ «պարի նմուշ» (ՆԲ, Ա, 158), պարագետ «պարի մասնագետ» 

(ՆԲ, Դ, 132), մերկապար, որից էլ՝ բարդածանցավոր մերկապարուհի, մերկա-

պարորդ «մերկապար կատարող» (ՆԲ, Է, էջ 166), մերկապարող (ՆԲ, Դ, 113), 

պարերեկույթ «պարի երեկույթ» (ՆԲ, Է, 201), պարուսուցում «պար ուսուցա-

նելը» (ՆԲ, Զ, 151), պարաբեմադրիչ «պար բեմադրող» (ՆԲ, Դ, 132), պարե-

րաժշտություն «պարեղանակ» (ՆԲ, Գ, 118), ծաղրապար «պար՝ ծաղրական 

շարժումներով՝ մեկին ծաղրանքով ընդօրինակելով» (ՆԲ, Զ, 74), ծովապար 

«(բնստ., փխբ.) ծովի ջրերի շարժումը հիշեցնող պար» (ՆԲ, Զ, 78) և այլն:  

Դիպվածային բառերի մեջ հանդիպել ենք պարավազք անել «պարային 

շարժումներ անել» հարադրավոր բարդությանը, ինչպես՝ «[Ավտոմեքենանե-

րը] ընթանում էին մութ բեմի վրա լուսարձակի կլոր շողքի մեջ պարավազք 

անող պարուհու նման» (ՆԲ, Է, 200): 

Արևմտահայերենում արձանագրված է պարերգուհի նորակազմությունը՝ 

«պարային երգ կատարող աղջիկ, կին // պարող ու երգող աղջիկ, կին»11 ի-

մաստով: 

Պար+ել՝ պարել բայից ունենք՝ պարելացավ «պարելու ցավ՝ մոլություն» 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 188), մենապարել (ԺՀԼԲԲ, 3, 517), գեղապարել «գեղեցիկ պարել» 

(ԺՀԼԲԲ, 1, 380) կազմությունները: 

 Պար-ը, որպես բայարմատ, առկա է պարերգել «պարել և երգել» (ԺՀԼԲԲ, 

4, 189) և հազվադեպ հանդիպող պարազվարճ «պարելով զվարճացած, պարե-

լով զվարճացող» (ԺՀԼԲԲ, 4, 185) նշանակություններով բառերում: 

Պար արմատից՝ «պարելը, պար գալը» իմաստով, հայերենում կազմվել են 

բազմաթիվ հարադրավոր բարդություններ, ինչպես՝ գրաբարում՝պար առ-

նուլ, պար անցանել, ի պարու գալ, պար յօրինել և այլն (ԳԲ, 2, 402), արդի 

                                                 
10 Տե՛ս Նոր բառեր (այսուհետև` ՆԲ), Ա-Է, պր. Զ, Եր., 2015-2022: 

(http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=145&dt)  
11 Տիոյեան Ս., Ֆիշենկճեան Ա., Մարաշլեան Յ., Նոր բառեր արեւմտահայերէնի մէջ, Ա գիրք, Եր., 

2021, էջ 114: (http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=141&dt)  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

124 

գրական արևելահայերենում՝ պար ածել «1. պարել տալ, 2. խաղացնել», պար 

բռնել «ձեռք ձեռքի տված շրջան կազմել պարելու համար. սկսել պարել», 

պար բոլորել «պար բռնել, պար գալ», պար գալ «պարել», պար խաղալ «պա-

րել, պար գալ», պար մտնել «պարին միանալ, սկսել պարել», պար պարել 

«պարել» և այլն (ԺՀԼԲԲ, 4, 184), արևմտահայերենում՝ պար դառնալ «պար 

գալ» (ԺՀԼԲԲ, 4, 184) և այլն: 

Պարամեջ կազմությանը հանդիպում ենք միայն հետևյալ հարադ-

րություններում՝ պարամեջ մտնել «պարի մեջ մտնել, պարին մասնակցել, 

պարողներին միանալ», պարամեջ քաշել «պարել տալ, պարողներին միաց-

նել, պարի մասնակից դարձնել» (ԱՀԲԲ, 1200): 

Քիչ չեն նաև այնպիսի կազմությունները, որտեղ պար արմատն ունի 

«շուրջ, շրջան» նրբիմաստները: Այսպես. պարեգոտ բառի բառակազմական 

քննությանը մանրամասն անդրադարձել է Էդ. Աղայանը առանձին աշխա-

տության մեջ, որում հակադրվելով մի շարք լեզվաբանների՝ պնդում է, որ այն 

իրանական փոխառություն չէ, այլ բնիկ հայերեն բառ՝ հնագույն հայկական 

բարդություն, որտեղ գաւտ արմատը «նախապես նշանակել է «պատող, պա-

րուրող, ծածկող»: Ըստ այսմ՝ պարեգօտ նշանակել է «շուրջը պատող, չորս 

կողմից պատող», ինչպես որ շուրջառ բառը»: Այստեղից էլ եզրակացվում է, 

որ պար-ը ոչ թե նախամասնիկ է, որովհետև այդ դեպքում կլիներ պարագոտ 

կամ պարգոտ, ինչպես՝ պարագիծ, պարագոտել «մեջքին գօտի կապել» բառե-

րում, այլ արմատ է՝ վերոնշյալ «շուրջը» իմաստով և նշանակում է ոչ թե «գօ-

տի ունեցող, գօտիով կապվող վերարկու», ինչպես նշվում է ՆՀԲ-ում12 և այլ 

բառարաններում, այլ պարզապես «վերարկու»13: 

Ուշագրավ է նաև պարիսպ բառը՝ «1. քաղաք՝ բերդ՝ այգի՝ տուն և այլն 

պաշտպանելու համար մի կողմից կամ շուրջը քաշած պատ, 2. փխբ. արգելք, 

3. փխբ. ապահովություն, պաշտպանություն, նման առարկաների պարս-

պանման շարք» իմաստներով (ԺՀԼԲԲ, 4, 191): Միջին պարսկերենից փո-

խառված այս արմատը «ծագում է pari - «շուրջ» մասնիկով spā «արկանել, 

գցել» արմատից, իբր «շուրջ արկեալ»»: Ի դեպ, Աճառյանը նշում է, որ «այս 

բառը բոլոր իրանեան լեզուների մէջ կորած է, պահում է միայն հայերէնը» 

(ՀԱԲ, Դ, 62): 

Պարույկ «ոլորակ նշանը (՞) և սրա համեմատ առոգանութեան ձև» և պա-

րույր «ծիր, շրջան, պտույտ» արմատների ծագումը ևս կապվում է պար բառի 

հետ: Այս արմատների բուն նշանակությունը ևս «շրջան»-ն է, կազմված են 

պար «շուրջ» արմատից՝ -ոյկ և -ոյր մասնիկներով: Պարույկ արմատից գրա-

բարում ունենք հետևյալ կազմությունները՝ պարոյկ որմոյ «պարսպի շրջա-

                                                 
12 Տե՛ս Գ. Աւետիքեան, Խ. Սիւրմէլեան, Մ. Աւգերեան, Նոր բառգիրք հայկազեան լեզուի, հ. 2, 

Վենետիկ, 1837, էջ 632: (http://www.nayiri.com/imagedDictionaryBrowser.jsp?dictionaryId=26&dt)  
13 Տե՛ս Էդ. Աղայան, Բառաքննական և ստուգաբանական հետազոտություններ, Եր., 1974, էջ 

132-135:  



Լեզվաբանություն 
                     

 

125 

պատը», պարոյկանուն, յանգապարոյկ, յարապարոյկ, պարուկիլ «ձայնը ոլո-

րուիլ» (ՀԱԲ, Դ, 65), պարոյկացեալ «շրջապատուած», պարուկանալ «ձայնը ո-

լորակուել» (ԳԲ, 2, 408) և այլն: 

Արդի հայերենում պարույր արմատը («1. մի կետի կամ առանցքի շուրջը 

մի շարք պտույտներ գործող՝ պտուտակաձև լար, զսպանակ, 2. ծիր, շրջագիծ, 

պտույտ, ոլորք, 3. արական անձնանուն») մի շարք բառերի սկզբնաբաղադրիչ 

է՝ պարուրագիծ, պարուրազսպանակ, պարուրաթոկ, պարուրակ, պարուրա-

կահղկում, պարուրաձև, պարուրանման, պարուրաշարժում, պարուրապա-

րան, պարուրել, պարուրիչ, պարուրում (ԺՀԼԲԲ, 4, 198), պարույրագործ 

(ԺՀԼԲԲ, 4, 197) և այլն, իսկ որպես վերջնաբաղադրիչ առկա է գեղապարույր 

(ԺՀԼԲԲ, 1, 380), անպարույր (ԺՀԼԲԲ, 1, 130) և այլ կազմություններում: 

Գ. Ջահուկյանը պարան («պարան, չվան, երկարության մի չափ, որթա-

տունկերի շարք») արմատի ծագումը ևս կապում է պար արմատի հետ՝ -ան 

վերջածանցով, ապա այն համեմատում է պարանիլ «շրջվել, հետ դառնալ» 

արմատի հետ (ՀՍԲ, 629):  

Հ. Աճառյանը նշում է, որ հետոսկեդարյան շրջանում պար արմատը դար-

ձել է նախամասնիկ, ինչպես՝ պարագա, պարառել, պարունակել. այս գործա-

ծությամբ ունենք նաև փար- ձևով, ինչպես՝ փարաբառնալ, փարադրել և այլն 

(ՀԱԲ, Դ, 55), պար(ա)- բաղադրիչը, որպես նախդիր-նախածանց, առկա է 

հետևյալ բառերում՝ պարբերական, պարբերաբար և այլն (ՀԱԲ, Դ, 55): 

Որպես նախածանց՝ պար-ն առկա է նաև հետևյալ կազմություններում՝ 

պարագիծ «1. շրջագիծ, 2. (մաթ.) գծի երկարություն» (ԺՀԼԲԲ, 4, 184), պարա-

պինդ «(հնց.) ամեն կողմից պատած, ամուր նստած» (ԺՀԼԲԲ, 4, 186), որից՝ 

արդեն հնացած պարապնդել բաղադրությունը՝ «ամեն կողմից պատել, շրջա-

պատել» իմաստով (ԺՀԼԲԲ, 4, 186), պարփակ «(հզվդ.) պարփակող, պար-

փակված», որից էլ՝ պարփակել «1. ընդգրկել, ամփոփել, բովանդակել, տեղա-

վորել», պարփակվածություն «պարփակված լինելը, ամփոփվածություն», 

պարփակում և այլն (ԺՀԼԲԲ, 4, 198): 

ԱՀԲԲ-ում հանդիպում ենք պարակալ կազմությանը՝ «պատուհանի՝ դռան 

շրջանակի շուրջը դրվող ձողաձև տախտակ, երեսակալ, շրջակալ» նշանա-

կությամբ, այստեղից էլ՝ պարակալել (ԱՀԲԲ, 1200): 

«1. Շրջափակել, պարփակել, 2. պարունակել, բովանդակել, 3. սահմանել» 

իմաստներով արդի գրական արևմտահայերենում ունենք պարագրել 

(ԱԱՆԲ, 305), «(հզվդ.) շրջող, անցնող» իմաստով՝ պարագնաց (ԺՀԼԲԲ, 4, 184) 

կազմությունները, ինչպես նաև՝ պարածածկել՝ «(հզվդ.) չորս կողմից ծածկել, 

բոլորովին ծածկել՝ պատել, պարուրել» իմաստներով ածանցավոր կազմութ-

յունները (ԺՀԼԲԲ, 4, 185): 

Այս իմաստով գրաբարում հանդիպում ենք պարակտրել «շուրջանակի 

կտրել», պարահատումն «շուրջանակի կտրելը, պարաբառնալը», պարայա-

ծումն «շուրջը պտոյտ գալը, շրջահայելը» (ԳԲ, 2, 403) և այլն: 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

126 

Ի դեպ, եթե արդի գրական հայերենում պարաձև կազմությունն ունի 

«(հզվդ.) պարի ձև» իմաստը (ԺՀԼԲԲ, 4, 185), ապա գրաբարում «շուրջբոլորո-

ւած, շրջանաձև» նշանակությունն է ունեցել (ԳԲ, 2, 403): 

Ինչպես նշել էինք, պար արմատն ունի նաև «խումբ, շարք» նրբիմաստնե-

րը, որը նկատելի է հետևյալ բառերում. պարս «1. նոր ընտանիք կազմելու հա-

մար մայր փեթակից բաժանված ձագ տվող մեղուների երամ, 2. (հզվդ.) մեղու-

ների երամը փեթակի մեջ», պարսամայր «մեղվաընտանիքի մայր մեղուն», 

խորդապար//խորդապարս «կռունկների երամ» (ԺՀԼԲԲ, 2, 569) և այլն: 

Այս իմաստով գրաբարում առկա է պարայարմար կազմությունը՝«յարմար 

կերպով շարուած, շարքով դասաւորուած» նշանակությամբ: 

«Խումբ» իմաստն առկա է նաև գրաբարյան հետևյալ կազմություններում՝ 

պարաւորութիւն՝ «խումբ, խմբակցութիւն» (ԳԲ, 2, 405), պարապետ՝ «որևէ 

խմբի գլխաւոր՝ ղեկավար՝ առաջնորդ, պարագլուխ» (որից՝ պարապետու-

թիւն) (ԳԲ, 2, 404), պարառաջ «խմբի առաջնորդ՝ ղեկավար, պարագլուխ» (ԳԲ, 

2, 404) և այլն: Ի դեպ, այսօր արդի հայերենում պարապետ բառն ունի «պարի 

պետ՝ ավագ, պարի ղեկավար, պարը վարող» իմաստը (ԺՀԼԲԲ, 4, 186): 

Պար արմատից՝ «շուրջը» և «խումբ» նրբիմաստներով ևս ունենք հարադ-

րավոր բարդություններ, ինչպես՝ պարս տալ «մեղուների խմբուիլը» (ՀԱԲ, Դ, 

55), պար արկանել «շրջապատել» (ՀԱԲ, Դ, 55) և այլն: 

Այսպիսով՝ ինչպես ցույց է տալիս ուսումնասիրությունը, «պար» արմատը 

ոչ միայն պահպանել է իր հնագույն իմաստները, այլև հարստացել է նորե-

րով՝ պայմանավորված մշակութային և հասարակական փոփոխություննե-

րով։ 

Բառակազմության տեսանկյունից այն դրսևորում է մեծ բազմազանութ-

յուն՝ լինելով բազում ածանցավոր, բարդ և հարադրավոր բառերի հիմք։ 

Դրանց մի մասը պահպանել է իր գործածությունը, մինչդեռ որոշ բառեր դար-

ձել են հազվադեպ կամ հնացած։ 

 
ЛУСИНЕ ГАМОЯН – Понятие “танец” и его словообразовательные особенности в 

литературном армянском языке․ – Данная работа представляет собой углубленное и 

детальное исследование, охватывающее этимологические и семантические особенности 

корня «танец» в разные периоды развития армянского языка, а также выражение его 

словообразовательных возможностей в литературном языке. Исследование проводится в 

двух направлениях: диахронический анализ, рассматривающий смысловую эволюцию по-

нятия «танец»; синхронический анализ разбора составных слов с данным корнем. Особое 

внимание уделено оттенкам значения корня «танец», его полисемии и семантическим из-

менениям. Также выделены содержащие корень "танец" неологизмы, что является важ-

ным с точки зрения изучения лексического состава армянского языка. 

Как показывают исследования, корень слова «танец» не только сохранил свои древние 

значения, но и обогатился новыми в результате культурных и социальных изменений. 



Լեզվաբանություն 
                     

 

127 

С жанровой точки зрения он демонстрирует большое разнообразие, являясь основой 

многих известных, сложных и выразительных жанров. Некоторые из них сохранили свою 

функцию, в то время как другие стали редкими или устарели. 

 

Ключевые слова: танец, грабар, среднеармянский, восточноармянский, западно-

армянский, словообразование, корень, суффикс, сложные слова, неологизмы 

 

LUSINE GHAMOYAN – The Concept of “Dance” and Its Word-forming Features in the 

Literary Armenian Language. – This paper is an in-depth and detailed study covering the 

etymological and semantic features of the root “dance” in different periods of the Armenian 

language development, as well as the expression of its word-formation possibilities in the 

literary language. The study is conducted in two directions: diachronic analysis, which examines 

the semantic evolution of the notion of “dance”; and synchronic analysis of the parsing of 

compound words with this root. Special attention is paid to the nuances of the meaning of the 

root “dance”, its polysemy and semantic changes. Also neologisms containing the root “dance” 

are highlighted, which is important from the point of view of studying the lexical composition of 

the Armenian language. 

As research shows, the root of "dance" has not only preserved its ancient meanings, but has also 

been enriched with new ones, due to cultural and social changes. 

From the perspective of the genre, it exhibits great diversity, being the basis of many familiar, 

complex and expressive genres. Some of them have retained their function, while others have 

become rare or obsolete. 

 

Key words: dance, Grabar, Middle Armenian, Eastern Armenian, Western Armenian, word 

formation, root, suffix, compound words, neologisms 

 
References 

Aghayan, Ed. 1976. Ardi hayereni bacʿatrakan baṙaran. Yerevan (in Armenian). 
Aghayan, Ed. 1974. Baṙaknnikan ew stugabanakan hetazotutʿyunner. Yerevan (in Armenian). 

Ačaṙyan, H. 1979. Hayerēn armatakan baṙaran. Vol. D. Yerevan (in Armenian). 

Avetikʿean, G., Kh. Siwrmelean, and M. Awgerean. 1836–1837. Nor baṙgirkʿ haykazean lezui. Vols. 

1–2. Venetik (in Armenian). 

Zhamanakakicʿ hayereni bacʿatrakan baṙaran. 1969–1980. Vols. 1–4. Yerevan (in Armenian). 

Łazarean, R. 2000. Grabarī baṙaran. Vols. 1–2. Yerevan (in Armenian).  

Łazaryan, R., and H. Avetisyan 2009. Mijin hayereni baṙaran. Yerevan (in Armenian). 

Malkhaseancʿ, St. 1944. Hayerēn bacʿatrakan baṙaran. Vol. 1. Yerevan (in Armenian). 

Nor baṙer (compiled by A. Galstyan et al.). 2015–2022. A–Z. Yerevan (in Armenian). 

Čahukyan, G. 2010. Hayeren stugabanakan baṙaran. Yerevan (in Armenian). 

Sakʿapetoyean, R. 2011. Arevmtahayerēn–arevelahayerēn nor baṙaran. Yerevan (in Armenian). 

Sukiasyan, A. 1967. Hayocʿ lezvi homanišneri baṙaran. Yerevan (in Armenian). 

Vardan Aygekcʿi. 1977. Arakner, Voskeṗorik (Nmushner hin ew miǰnadaryan arzakicʿ). Yerevan (in 

Armenian). 

Tioyean, S. A. Fišenkčʿean, and Y. Marašlean. 2021. Nor baṙer arevmtahayereni mej. Book A. 

Yerevan (in Armenian). 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

128 

   
 

FIGURATIVE EXPRESSIVE MEANS AS A SUBJECT OF 

COMPARATIVE STUDY (BASED ON L. DURRELL’S 

“BALTHAZAR” AND ITS FRENCH TRANSLATION) 
 

ANOUSH AYUNTS*  

Yerevan State University 

 

In this article, the study is carried out within the framework of hermeneutics understood as a 

comprehensive method of philological analysis of a work of verbal creativity. As the art of 

interpretation, philological hermeneutics aims to uncover both the content and the expressive 

layers of a literary work. The goal of the article is to explore the aesthetic impact of figurative 

expressive means present in a work of literature by conducting a comparative analysis of the 

original and its translation. In this framework, the translation is treated as a parallel text, 

whose comparison with the original enables to identify expressive and aesthetic elements that 

might otherwise go unnoticed if examined within the framework of a single linguistic context. 

The study focuses on the English original of Lawrence Durrell’s “Balthazar” and its French 

translation. Through detailed analysis of examples, the article demonstrates that the full 

potential of figurative expressive means is most effectively revealed through comparative 

analysis. Moreover, comparing the translation with the original not only highlights the 

figurative richness of expressive means in the source text but also enhances their aesthetic 

impact upon the reader. It stands to reason to believe that the effective realization of the goal 

set in the present article will contribute to the solution of the all-important linguistic problem 

of understanding and interpreting a work of Verbal art. 
 
 
Key words: Verbal Art, philological hermeneutics, figurative expressive means, comparative 

study, interpretation of a work of verbal creativity, Lawrence Durrell, “Balthazar” 

 
Introduction 

A work of literary art presents a generalized yet self-evident image of the world, 

expressed in linguistic forms and illuminated by poetic consciousness. Appearing in an 

unfamiliar environment of the literary work, ordinary words are transformed acquiring 

a new essence and producing not only cognitive but also aesthetic impact. New 

semantic layers transform and enrich the structure of the words of everyday language. 

Words that are neutral from a semantic point of view can manifest a sharp expressive-

                                                 
* Anoush Ayunts – Candidate of Philological Sciences, Associate Professor at the Chair of English for 

Cross-Cultural Communication, YSU 

Անուշ Այունց – բ.գ.թ., ԵՊՀ միջմշակութային հաղորդակցության անգլերենի ամբիոնի դոցենտ 
Ануш Аюнц – кандидат филологических наук, доцент кафедры английского языка для межкуль-

турной коммуникации ЕГУ 

Email: anoushayunts.@ysu.am   https://orcid.org/0009-0006-4653-7841 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 17.09.2025 

Գրախոսվել է՝ 20.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 128-135 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.128  

 

https://orcid.org/0009-0006-4653-7841
mailto:anoushayunts.@ysu.am
https://orcid.org/0009-0006-4653-7841
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Լեզվաբանություն 
                     

 

129 

imaginative character in a work of literary creativity. It is the revealing of these very 

semantic layers that encompasses an inquiry into the study of literary works 

(Vinogradov, 1963).  

According to the stylistic framework of the literary work, expressive-evaluative 

overtones of speech characterize the individual style of the writer. This vibrant use of 

expressive devices, which is an important feature of the language of literary creativity, 

is aimed at influencing the reader’s imagination as well as creating an expressive 

impact on him (Budagov, 1980). 

The aim of the article is to reveal such figurative expressive means in a work of 

verbal creativity, the literary effect of which emerges as a result of the comparative 

study of the original and its translation. The analysis is carried out within the 

framework of hermeneutics as a comprehensive method of analysis of literary works. 

 In this article, the above-mentioned issues are examined from the standpoint of 

comparative analysis, studying the same phenomenon in English and French literary 

contexts. The comparative analysis is carried out based on the English version of the 

novel “Balthazar1” by L. Darrell and its French translation which, being rich in many 

figurative means of expression, create fertile ground for study. 

The choice of the method is conditioned by the fact that the translation of the 

original in the original-translation-original framework functions as a parallel text. This 

allows carrying meaningful comparisons between the original work and its translated 

version, making it possible to reveal expressive and emotional overtones across 

linguistic boundaries.   

 

Philological Hermeneutics as the Art of Interpreting a Work of Verbal Art 
Philological hermeneutics2 is the art of interpreting the content and meaning of 

literary works. Its development was initially driven by the need to analyze complex 

literary, religious, philosophical, and historical writings. The emergence of 

hermeneutics as a comprehensive method of textual analysis is associated with the 

name of the German philosopher, theologian, and orator Friedrich Schleiermacher. 

Schleiermacher considered hermeneutics to be the art and theory of interpretation. 

He introduced the term “interpretation” into philosophical discourse. According to him, 

the art of comprehending the meaning of texts was the practical aspect of text 

interpretation, while the study of their principles was the theoretical dimension, which 

was conditioned by understanding the methods of interpreting specific texts 

(Schleiermacher, 1998). 
The main focus of Schleiermacher's approach was the idea of the dialogue between 

the interpreter and the text, however, of equal importance was the dialogue between the 

author and the interpreter. He argued that any work of verbal creativity reflected a 

particular mentality. As a linguistic expression, it should be interpreted grammatically, 

                                                 
1 “Balthazar” is one of the four novels of “The Alexandria Quartet” by the British writer Lawrence 

Durrell, published between 1957 and 1960. 
2 The origin of the term “hermeneutics” is associated with the name of the god Hermes in ancient Greek 

mythology, who was considered the mediator between the gods of Olympus and humans. Hermes was 

obliged to make people aware of the will of the gods, to interpret their language. Therefore, the term 

"hermeneutics" means interpretation, translation (Schleiermacher, 1998). 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

130 

while as a reflection of thought, it required psychological interpretation. According to 

him, true understanding lied in the synthesis of those two approaches, i.e. grasping both 

the language and the intention behind it (Schleiermacher, 1998). Thus, the German 

scholar defined the main goal of hermeneutics as understanding the author and his 

work better than the author himself. 

In the course of development of hermeneutics, the prospects of its application 

broadened. Any text that could be interpreted became a subject of hermeneutic inquiry. 

Hermeneutics was gradually shaping into a general methodological and theoretical 

framework. 

One of the fundamental questions of hermeneutics dealt with the number of word 

meanings. How many meanings are there in a word? Two main approaches emerges in 

relation to this question. The first approach assumed the presence of only one meaning 

in a word, its objective meaning, while the second one focused on the polysemy of the 

word, highlighting the importance of subjective-psychological factors in the process of 

text interpretation (Kuznetsov, 1991: 15).  

Flacius Illyricus, who made significant contributions in the development of 

hermeneutic theories, attempted to resolve this debate. As an important hermeneutic 

requirement, he raised the issue of the relationship between the part and the whole - the 

interpreted expression and the context. Such an approach implied that in studying a text 

the context of the words, the idea of the text, the relationship of the part to the whole 

should be taken into account. In other words, any word, expression, or idea could 

convey different meanings in different contexts. The meaning depended largely on the 

context. Thus, the texts of the Holy Scripture had one sacred meaning (the literal 

meaning), the semantic variants of which depended on the context. Ultimately, 

philological hermeneutics aims to uncover the author’s intended meaning (Shpet, 1989: 

242). In this respect, J. Culler in his book Literary Theory: A Very Short Introduction 

writes: “If we must adopt some overall principle or formula, we might say that 

meaning is determined by context, since context includes rules of language, the 

situation of the author and the reader, and anything else that might conceivably be 

relevant” (Culler, 2000: 76). 

 

Peculiarities of Comparative Analysis in the Process of Analyzing the Original 

and Its Translation 

Many works have been dedicated so far to the comparative analysis of languages. In 

recent decades, this approach has been applied to the study of stylistic phenomena as 

well. Thus, for instance, Sh. Bali conducted comparative research of the stylistic 

features of the French and German languages. According to him, figurative means of 

expression of the native language are perceived subconsciously. A deeper perception of 

stylistic devices often becomes possible when they are studied in parallel with those of 

another language. The comparative perspective allows the identification of differences 

between imagery and figurative expressive means (Bali, 1961). 

The role of comparative analysis is also highlighted in the study of a work of verbal 

creativity. According to Zadornova, only through the comparative analysis of the 

original and its translated versions does the integrity of the stylistic features of the 

work emerge, which plays an essential part in the comprehensive understanding and 

interpretation of the work of verbal art (Zadornova 1992, Kukuryan 1990). 



Լեզվաբանություն 
                     

 

131 

Comparing the translation with the original allows for the identification of the most 

significant stylistic features of the source text. Through the comparative analysis, the 

subtle stylistic and semantic interactions of linguistic units are exposed, which makes it 

possible to reveal the key aspects of the author’s stylistic mindset. It is through the 

comparative study of the original and the translation that such stylistic markers appear 

which might otherwise remain unnoticed if studied only within the framework of a 

single language. Such linguistic elements, though seemingly insignificant and minor, 

often play a crucial role in shaping the overall style of the work. Therefore, 

comparative study acts as a valuable method in uncovering the finer nuances of the 

work of verbal art. 

In this article, the translation acts as a lens through which certain key features of the 

original work emerge. A deep and objective understanding of the source text becomes 

possible only by comparing it with the translation, since the translation serves as a 

mediator, which contributes to the maximum perception and interpretation of the 

meaning embedded in the original. It should also be noted that the horizontal context3 

plays a crucial role in identifying verbal images, without which many of them would 

remain obscure or lose significance. 

Let us study a few examples: 

In L. Durrell’s “Balthazar”, one of the central characters, Leila, is portrayed in 

bright colors. In her youth, she stood out among Coptic women for her exceptional 

beauty and charm. Defying tradition, she abandoned the veil and pursued education. 

Even after marriage, Leila frequently travelled to Europe, subscribed to magazines in 

four languages, and had a wide circle of friends and personal interests: 

As a girl, Leila had been both beautiful and rich. The daughter of a blue-stocking, 

convent-bred and very much in society, she had been among the first Coptic women to 

abandon the veil and to stare to take up the study of medicine against her parents’ will. 

(Balthazar, p. 259) 

However, the severe illness that struck her ultimately took all of that away. The 

author highlights this throughout the work using different wording and figurative 

expressions. 

The black hideous veil, which so long had seemed to her a symbol of servitude, 

became now a refuge in which she could hide the ruins of a beauty, which had been 

considered so outstanding in her youth. She had not the heart now to parade this new 

melted face through the capitals of Europe, to brave the silent condolences of friends 

who might remember her as she had once been.  

(Balthazar, p. 260) 

The beauty of her youth has fallen victim to smallpox. The veil, which she used to 

perceive as a symbol of humility, now conceals the ruins of her lost beauty. The 

disease has ravaged her beauty. The image of her beauty, which is reduced to ruins, is 

very powerful. A beauty that has not withered or disappeared over the years, but has 

                                                 
3 According to Boldyreva, horizontal context represents the work of verbal creativity in its entirety, 

while vertical context reflects the era in which the work was written, in its historical and cultural 

entirety (Boldyreva, 1997). 

  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

132 

been destroyed, like cities or castles. The epithet “ruins of a beauty” acquires vivid 

expressiveness in this context. 

To describe the same phenomenon, the author uses also a metaphor: 

Her beauty, of which until then she had taken no particular account, as is the way 

with the beautiful, had been suddenly ravaged by a confluent smallpox which melted 

down those lovely features and left her only the magnificent eyes of an Egyptian sibyl. 

(Balthazar, p. 259)  

The disease has melted away the beautiful features. Let us consider the dictionary 

meanings of the word “melt”. Webster’s New World Dictionary offers the following 

meanings: (1) to dissolve; (2) to disappear; (3) to soften, become gentle and tender 

(figurative). 

As we can see, the word “melt” in English has the meanings of “to dissolve”, “to 

disappear,” as well as a figurative usage. Thus, we may dare to claim that all the tree 

meanings of the word “melt” are intertwined in this metaphor – her beauty has 

disappeared, dissolved, leaving only expressive eyes as a remnant of the ruins.  

We face a different picture in the French translation: 

Sa beauté, dont elle ne s'était pas particulièrement souciée jusqu'alors, comme 

toutes les femmes vraiment belles, se trouva soudain ravagée par une petite vérole 

confluente qui brouilla ses jolis traits et ne lui laissa que les yeux magnifiques d'une 

sibylle égyptienne. 

(Balthazar, p. 296) 

In the French translation, the word "blurred" (brouilla) is used instead of the word 

“melted” (which blurred her lovely features). Unlike “melt,” the word “blur” lacks the 

sense of gradual transformation or dissolution. The choice of the word “blur” in French 

translation creates a neutral background, which in turn enhances the figurative power 

of the original English metaphor.   

In the narrow philological context, it is revealed that Leyla no longer appears in 

public due to her illness, and people remember her almost as a legend. 

She was now never seen in society and had become something of a legend amongst 

those who remembered her in the past, and who indeed had once nicknamed her the 

‘dark swallow’. 

(Balthazar, p. 260) 

 The epithet “dark swallow” in the above passage is especially striking. Covered in 

her long black Coptic dress and her face concealed, she truly resembles a swallow. At 

the same time, it can be assumed that the phrase may be the variation of the well-

known English expression “dark horse,” implying mystery, as Leila remains an enigma 

to those around her. 

Another striking image is created with the word “dark” in the following example:  

But when he raised his head to look at him, you saw at once what it was that had 

ruled Narouz’ life like a dark star. His upper lip was split literally from the spur of the 

nose – as if by some terrific punch: it was a hare-lip which had not been caught up and 

basted in time. It exposed the ends of a white tooth and ended in two little pink tongues 

of flesh in the center of his upper lip, which was always wet.  

(Balthazar, p. 252) 
As we can see, the passage is rich in diverse means of expression: “what it was that 

had ruled Narouz’ life like a dark star” (metaphor, simile, epithet), “pink tongues of 



Լեզվաբանություն 
                     

 

133 

flesh” (epithet). All these devices enhance the expressive power of the epithet “dark 

star”. 

Let us begin with the horizontal context. In the work, Narouz, although a secondary 

character, is portrayed in vivid and expressive tones. He is Leila’s youngest son and 

was born with a cleft lip, which severely distorts his appearance. In an attempt to 

conceal his defect, the young man grows a mustache, but the ugly lip remains visible, 

protruding from beneath the mustache. The author depicts this image using rich, 

figurative language, while the use of the simile enhances the vividness:   

He had grown a ragged and uneven moustache over his upper lip, as someone will 
train ivy over an ugly wall – but the scar showed through wherever the hair was thin; 

and his short, unsatisfactory beard too was a poor disguise: looked simply as if he had 

remained unshaven for a week.  

(Balthazar, p. 252) 

 Now let us examine the definitions of the word “dark” in Webster's New World 

Dictionary, which, among many other meanings, includes the following figurative 

ones: (1) hidden, secret; (2) gloomy, hopeless; (3) angry, sullen; (4) evil, sinister. 

It can be assumed that the epithet “dark star” carries the metaphorical connotations 

commonly associated with the word “dark,” which empowers the epithet with 

expressiveness, imagery and emotional depth. As they say, everyone is born under a 

certain star – symbolizing fate and destiny. Naruz, however, was born under a star that 

brings him misfortune; hence the author’s use of the adjective “dark.” Naruz’ 

unhappiness stems from his doomed fate: he is basically sad because he is hopelessly 

in love with a woman but is unable to express his feelings. The unfulfilled love makes 

him feel deeply unhappy.  

Let us now examine the French translation in parallel:  

Mais quand il leva la tête pour regarder son frère, on voyait tout de suite quel 

sombre destin pesait sur la vie de Narouz. 

(Balthazar, p. 288) 

As we can see, in the French version, the epithet “dark star” is translated as “sombre 

destin” (dark fate). 

According to the French-Russian dictionary (1967), the word “sombre” has the 

following meanings: темный (dark, gloomy), мрачный (grim), угрюмый (somber), 

печальный (sad). The synonyms are closely interconnected and derive from one 

another. Sadness is inherently linked to a gloomy mood and sad expression. Notably, 

the English word “star” is rendered as “fate” in the French version, which highlights 

the symbolic interpretation of “star” as destiny – an association that is currently present 

in the English language.   

Thus, the analysis of the above examples allows us to assert that the full potential of 

figurative means of expression is revealed most effectively through comparative 

analysis. Moreover, it is the comparison with the translation that helps to enhance the 

impact of the figurative devices of the original.    

 

Conclusion  

Considered an art of perception and aimed at elucidating the content of a work of 

verbal creativity, philological hermeneutics represents the practical dimension of text 

interpretation. It is shaped by the interpreter’s knowledge of methodologies for 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

134 

analyzing specific texts. At its core lies the dialogue between the author and the 

interpreter – a principle of interpreting texts that enables to understand the author and 

his work better than the author himself. The thorough and multifaceted study of 

figurative expressive means, the disclosure of their creative essence within the 

framework of philological hermeneutics enhances the appreciation of literary art and 

fosters the development of philological culture. In this article, a comparative analysis 

of the original English version of L. Darrell’s “Balthazar” and its French translation is 

undertaken with the aim to uncover those implicit means of expressiveness that would 

have remained hidden or would not have been perceived deeply if studied only within 

the framework of a single language. It should be noted that the application of the 

comprehensive method of comparative analysis to a work of literary art allows a 

profound understanding and fuller interpretation of the artistic text. In this study, the 

translation functions as a parallel text, on the basis of which the figurative means of 

expression of the original acquire greater potential and expressiveness. The 

comparative analysis reveals that the figurative expressive means acquire inner strength 

and more deeply convey the entire mechanism of the author’s imaginative worldview 

and his philosophical conviction.  
 

ԱՆՈՒՇ ԱՅՈՒՆՑ – Պատկերավոր արտահայտչամիջոցները որպես զուգադրական 
ուսումնասիրության առարկա (Լ. Դարրելի «Բալթազար» ստեղծագործության անգլե-
րեն բնօրինակի և դրա ֆրանսերեն թարգմանության հիման վրա) – Սույն հոդվածում 

ուաունմասիրությունն իրականցվում է հերմենևտիկայի՝ որպես գեղարվեստական 

ստեղծագործության բանասիրական վերլուծության համապարփակ մեթոդի, շրջա-

նակներում: Համարվելով ընկալման արվեստ՝ բանասիրական հերմենևտիկան միտ-

ված է մեկնաբանելու գեղարվեստական ստեղծագործության բովանդակային և ար-

տահայտչական շերտերը։ Հոդվածի նպատակն է բացահայտել քերթողական արվես-

տի ստեղծագործության մեջ առկա պատկերավոր արտահայտչամիջոցների գեղագի-

տական ներգործությունը՝ բնօրինակ և թարգմանություն տեքստերի զուգադրական 

դիտարկման միջոցով։ Սույն ուսումնասիրության մեջ թարգմանությունը դիտարկ-

վում է որպես բնօրինակին զուգահեռ ստեղծագործություն, որի հետ համեմատությու-

նը հնարավորություն է տալիս բացահայտել այնպիսի գեղագիտական, ներունակ ար-

տահայտչամիջոցներ, որոնք աննկատ կմնային կամ չէին ընկալվի առավել խորութ-

յամբ, եթե ուսումնասիրվեին միայն մեկ լեզվի շրջանակներում: Հոդվածում վերլու-

ծության են ենթարկվում Լոուրենս Դարրելի  «Բալթազար»  ստեղծագործության ան-

գլերեն բնօրինակը և դրա ֆրանսերեն թարգմանությունը։ Օրինակների վերլուծութ-

յունը վկայում է, որ փոխաբերական արտահայտչամիջոցների ողջ ներուժը առավել 

լիարժեք բացահայտվում է զուգադրական վերլուծության շնորհիվ: Ավելին՝ թարգմա-

նության հետ զուգադրումը ոչ միայն ընդգծում է բնօրինակի արտահայտչական 

հնարքների պատկերավորությունը, այլև ուժեղացնում է դրանց գեղագիտական ներ-

գործությունը: Սա, իր հերթին, կնպաստի քերթողական արվեստի ստեղծագործութ-

յան խորացված ընկալման ու մեկնաբանման՝ որպես գրականագիտական առանցքա-

յին խնդրի, արդյունավետ լուծմանը։     

 



Լեզվաբանություն 
                     

 

135 

Բանալի բառեր – քերթողական արվեստ, բանասիրական հերմենևտիկա, պատկե-
րավոր արտահայտչամիջոցներ, զուգադրական ուսումնասիրություն, գեղարվեստա-
կան տեքստի մեկնաբանություն, Լոուրենս Դարրել, «Բալթազար» 
 
АНУШ АЮНЦ – Образные средства выражения как предмет сравнительного изу-

чения (на материале английского оригинала произведения Л. Даррелла «Бальтазар» и 

его французского перевода). – В данной статье исследование осуществляется в рамках 

герменевтики как комплексного метода филологического анализа художественного 

произведения. Будучи искусством восприятия, филологическая герменевтика стремится 

интерпретировать содержательные и выразительные слои художественного произведения. 

Цель статьи – раскрыть эстетическое воздействие образных средств выражения, присут-

ствующих в произведении литературы, посредством сравнительного изучения оригинала 

и перевода. В данном исследовании перевод рассматривается как произведение, 

параллельное оригиналу, сравнение с которым позволяет выявить такие эстетические 

образные средства выражения, которые остались бы незамеченными или не были бы 

восприняты глубже, если бы изучались только в рамках одного языка. В статье 

анализируются английский оригинал произведения Лоренса Даррелла «Бальтазар» и его 

французский перевод. Анализ примеров показывает, что весь потенциал образных 

средств выражения наиболее полно раскрывается посредством сравнительного анализа. 

При этом сравнение с переводом не только подчёркивает образность выразительных 

средств оригинала, но и усиливает их эстетическое воздействие. Можно полагать, что 

эффективная реализация поставленной в настоящей статье цели будет способствовать 

решению важнейшей лингвистической проблемы понимания и интерпретации произ-

ведения словесно-художественного творчества. 

 

Ключевые слова: Словесно-художественное творчество, филологическая герменев-

тика, образные средства выражения, сравнительное изучение, интерпретация 

художественного текста, Лоуренс Даррелл, «Бальтазар» 
 
References 

Balli, Sh. (1961). (Frantsuzskaya stilistika. M., Inostr. Lit,-ra (in Russian). 

Boldireva, L. (1997). Sotsial’no-istoricheskij vertikal’nij kontekst (na material anglijskoj 

khudozestvennoj literaturi), Dialog MGU, Moskva (in Russian). 

Budagov, R. (1980). Philologiya i kultura. Moskva (in Russian).. 

Culler, J. (2000). Literary theory: A Very Short Introduction. Oxford University Press. 

Durrell, L. (1998). The Alexandria Quartet. USA: Penguin Books. 

Durrell, L. (2003). Le Quatuor d'Alexandrie. Le livre de Poche. 

Frantsuzsko-russki’ slovar’ (1967). (sostavili V.V. Pototskaya i N.P. Pototskaya) izd. 12-oye M. 

Sovetskaya entsiklopediya (in Russian). 
Kukuryan, I. (1990). Anglisskie perevodi romana A.S. Pushkina “Evgeni’ Onegin” kak predmet 

lingvopoeticheskogo analiza: Dis. kand. philol. Nauk, Moskva (in Russian). 

Kuznetsov, V. (1991). Germenevtika i gumanitarnoe poznanie. “Nauka”, Moskva (in Russian). 

Shlayermakher, F. (1998). Akademicheskie rechi 1829 g. (1) (perevod Anan’eva E.M.), 

Metafizicheskie issledovaniya, Vip. 3, 4, SPB (in Russian). 

Shpet, G. (1989). Germenevtika i yeyo problemi // Kontekst: literaturno-teoretichesskiye 

issledovaniya, “Nauka”, Moskva, (ch. 1, s. 231-260) (in Russian). 

Vinogradov, V. (1963).  Stilistika. Teoriya poeticheskoy rechi. Poetika. Moskva (in Russian). 

Webster’s New World Dictionary (1978). Nashville, Tn., Southwestern.  

Zadornova, V. (1992). Slovesno-khudojestvennie proizvedeniya na raznikh yazikakh kak predmet 

lingvopoeticheskogo issledovaniya, Avtoref. doct. Phil. Nauk, Moskva (in Russian). 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

136 

 

 

AUTHOR AND TEXT INTERPRETATION: F. SCOTT 

FITZGERALD AND «THE GREAT GATSBY» 
 

GAIANE MURADIAN* , ZARUHI ANTONYAN**  

Yerevan State University 

 
To fully understand a literary work, we must explore its origins – who wrote it, when and why it 

was created, and the meanings the author intended to convey. In The Great Gatsby (1925), F. 

Scott Fitzgerald’s personal views, emotions, and thoughts are deeply embedded in the novel’s 

structure and themes. Therefore, to interpret the novel more effectively, we need to consider 

these influences and how they shape Fitzgerald’s stylistic and linguistic choices. This analysis 

will examine Fitzgerald’s narrative techniques, including first-person and retrospective 

narration, as well as his use of language to establish tone and meaning. Through the linguo-

stylistic method of analysis, we will explore his figurative language such as metaphors, similes 

and other literary tools to uncover deeper layers of expression. Additionally, a cognitive-stylistic 

approach will help us understand how Fitzgerald’s language choices evoke emotions in 

characters and influence the reader’s perception of the novel’s themes. 

 

Key words: author, F. Scott Fitzgerald, the Great Gatsby, interpretation, linguistic/stylistic 

choices, emotions, themes. 

 
Introduction 

Literature/fiction has an invisible power to enable people to see through the lenses 

of others, therefore, it is like a looking glass into the world. Literature teaches life 

experiences from the saddest stories to the happiest ones that will touch the hearts of 

the readers. Pieces of literature are created by humans, authors who, being a member of 

a certain society, are singled out due to their profound understanding of the world, 

nature, feelings and emotions, and sometimes it is difficult to interpret and understand 

the works of verbal art without “seeing” the author. Hence, it is important to reveal the 

                                                 
* Gaiane Muradian – Doctor of Philological Sciences, Professor of the Department of English Philology, 

YSU 

Գայանե Մուրադյան – բանասիրական գիտությունների դոկտոր, ԵՊՀ անգլիական բանասի-

րության ամբիոնի պրոֆեսոր 
Гаяне Мурадян – доктор филологических наук, профессор кафедры английской филологии ЕГУ 
E-mail: gaiane.muradian@outlook.fr  https://orcid.org/0000-0002-7588-5849 
** Zaruhi Antonyan – Assistant at the YSU Chair of English Philology 

Զարուհի Անտոնյան – ԵՊՀ անգլիական բանասիրության ամբիոնի ասիստենտ 
Заруи Антонян – ассистент кафедры английской филологии ЕГУ 

E-mail: zaraantonyan@ysu.am  https://orcid.org/0009-0005-8965-950X 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 04.11.2025 

Գրախոսվել է՝ 05.11.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 
 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 136-142 
https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.136  

 

https://orcid.org/0000-0002-7588-5849
https://orcid.org/0009-0005-8965-950X
mailto:gaiane.muradian@outlook.fr
mailto:zaraantonyan@ysu.am
https://orcid.org/0009-0005-8965-950X
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

137 

role of the author in the creation of the overall meaning of a literary work. The search 

for a better understanding of a given text and a closer interpretation of literature come 

to one point – the origin and mindset of the author. In other words, the possible precise 

interpretation of a literary text and a possible reproduction of the genuine idea or 

meaning lying behind the text calls for a specific attention to the creator of the literary 

text and the real motive of his/her creation. The author, the sole creator of the literary 

text, takes on a special importance in this respect. 

This point has been given an eloquent expression by F. Schlieremacher (1977) and 

E. Hirsh (1967) who are convinced that for a more in-depth understanding and deeper 

interpretation of a literary text we need to discover its origin – the author of the work 

and the author’s intended meanings. This is a fundamental fact inherent in any literary 

experience as “In it is comprised everything that we prize in literature; so much so that 

to ignore the presence of the author is wholly to ignore literature” (Nagao, 1991, p. 

162).  

Fitzgerald as creator was concerned “of his time and his country”, of his 

experiences that he examined and re-examined, of things that made him the kind of 

author he is (Keshmiri & Mahdikhani, 2015, p. 78). Therefore, in our pursuit of a better 

interpretation of the novel The Great Gatsby by F. S. Fitzgerald (1925), we should 

accept the fact that the author’s life, views of life, emotions and feelings, thoughts as 

well as circumstances in which he wrote his novel – play a crucial role in the 

organization and realization of the text.  

It should also be mentioned that the problem of the author’s role in text 

interpretation is very topical today in terms of linguo-stylistics and cognitive-stylistics 

which allow to focus on the close interconnection between the true self of the creator 

and his language, on the reader’s comprehension and interpretation of the narrative 

voice and viewpoint of the author (Semino and Culpeper, 2002; Leech and Short, 2007; 

Bretones Callejas, et al., 2021). Thus, on the one hand, due to the linguo-stylistic and 

cognitive-stylistic analyses of the text, it is possible to reveal the specific style and the 

hidden self of the author, his views and beliefs, emotions and feelings, life experiences 

and dreams, and on the other – help the reader find keys to the doors of comprehension 

of the creator and his creation. 

 

How to disclose author as an integral part of the text 
The author and his individual style are integral parts of the internal coherence of the 

text that need to be respected during the process of interpretation (Capozzi 1997, p. 

225). The individual style of the author is the accumulation of certain linguistic 

features which may be encountered in the work of a particular writer. It is the reflection 

and linguistic expression of the author’s life experiences and intentions, “the emotional 

state and the inner world” (Madoyan 2013, p. 159) that allow to read between the lines 

and decipher the hidden meanings of a literary work.  

Style distinguishes author in the use of language. It consists of individual choices 

from the general language, i.e., what choices to make in a particular text. It is the 

author’s stylistic choice and linguistic expression that condition perceptions dependent 

on the creativity of the reader to interpret the text. Besides the general reader, there is 

also the literary analyst – the linguistic observer that discloses the creator’s language 

and style and helps the reader in setting up an objective dialogue with him/her. This 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

138 

observer’s “scrutiny is not just a matter of looking at the text, but of looking through 

the text to its significance […] to check or validate intuitions by detailed analysis” not 

aiming at replacing the reader’s own aesthetic perceptions but prompting, directing and 

shaping them into a better understanding (Leech and Short, 2007, p. 4). In this sense, 

the interpretation of F. Scott Fitzgerald’s The Great Gatsby is the disclosure of the 

author as an intrinsic part of the text and his style as his “dress of thought” (ibid, p. 13).  

As already mentioned, Fitzgerald’s authorial style and the linguistic choices typical 

of it can be investigated through (1) linguo-stylistic and (2) cognitive-stylistic 

methods of analysis. The former will focus on the (1a) application of narrative 

techniques (first-person narration and retrospective narration); (1b) identification of 

lexical choices to convey meaning/tone, (1c) usage of figurative language (metaphors, 

similes, epithets, symbols and other literary tools) in The Great Gatsby. The latter will 

enable to comprehend how Fitzgerald’s stylistic choices of language shape (2a) 

emotions of characters and (2b) perceptions of themes, thus enabling interpretation of 

the text based on linguistic cues.  

  

Comprehension of the creator and interpretation of his creation 

The (1) linguo-stylistic tools in F. Scott Fitzgerald’s The Great Gatsby are not 

randomly selected – they constitute an indispensable part of the world he has created 

and function in close conjunction with his individual writing style, world vision, life 

perceptions, personal attitudes and approaches and, in their turn, shape the overall 

meaning of the text.  

The author’s (1a) narrative techniques include first-person narration (Nick 

Carraway as a narrator shapes the understanding of the protagonist and other 

characters) and retrospective narration (Nick Carraway recounts certain events after 

they have happened). Below is example of first-person narration that aims at shaping 

the reader’s comprehension and experience:  

He stretched out his arms toward the dark water in a curious way, and, far as I was 

from him, I could have sworn he was trembling. Involuntarily I glanced seaward – and 
distinguished nothing except a single green light, minute and far away, that might have 

been the end of a dock. (p. 20) 

Overall, the first-person narrative helps the reader to interpret Nick as a subjective, 

often ambiguous and unreliable narrator. However, Nick’s eloquent narrations are rich 

with imagery and elevate the novel’s prose. Nick’s retrospective narrations, his recount 

and analysis of events give the novel an account of the moral decay of the wealthy elite 

and an air of nostalgia and mystery. Just in the opening of the novel Nick reflects on a 

past event: 

In my younger and more vulnerable years my father gave me some advice that 

I’ve been turning over in my mind ever since. ‘Whenever you feel like criticizing 

anyone,’ he told me, ‘just remember that all the people in this world haven’t had the 

advantages that you’ve had.’ (p. 1) 

Nick’s reflections of the past signal reconsideration of his past judgments and 

conclusions based on his past experiences. 

Fitzgerald’s (1b) lexical choices are crucial in establishing the tone and mood of the 

novel and contribute greatly to the authorial individual style. His words create 

luxuriant, fascinating descriptions of Gatsby’s parties (lights, bright, sun, chatter, 



Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

139 

laughter, cocktails, garden, orchestra, music, glistening, hors d’oeuvre, spiced, 

champagne) which, however, specify the ultimately worthless, hollow, superficial 

spirit of the jazz age. The characters’ portrayal and discourse reflect either high or low 

social class. Daisy and Tom Buchanan’s use of refined lexical units testify to a 

privileged status while Myrtle Wilson’s rough words demonstrate her working-class 

background and low status. For example, Tom is supercilious (superior looking), 

Daisy’s voice has the sound of money in it (rich person’s voice), Myrtle uses harsh 

words (he wasn’t fit to lick my shoe). The lexical units such as descriptive and sensory 

adjectives (bright, rosy-colored, fantastic, grotesque, dreamy, thrilling, passionate, 
grotesque, powdery, brisk), concrete and abstract nouns (light, valley, gold, hope, 

dream, love), active and sensory verbs (grow brighter, lurch), adverbs enhancing mood 

and atmosphere (within, without, simultaneously), greatly contribute to Fitzgerald’s 

signature style. Adjectives create a vivid imagery and enhance themes of wealth and 

decay, nouns mostly ground personal ambition, verbs evoke movement and feeling and 

unexpected adverbs, although less dominant than adjectives, intensify emotions.  

Fitzgerald’s use of (1c) figurative language enhances themes of 

illusion/disillusionment and elevates his individual style. The metaphors and the simile 

in the passage below express wealth and extravagance.  

Gatsby was overwhelmingly aware of the youth and mystery that wealth 

imprisons and preserves, of the freshness of many clothes, and of Daisy, gleaming 

like silver, safe and proud above the hot struggles of the poor. (p. 150)  

The metaphors youth and mystery that wealth imprisons and preserves and safe and 

proud above the hot struggles of the poor, as well as the verbal simile gleaming like 

silver arouse associations of affluence as opposed to poverty and the poor. 

The metaphors below illustrate Gatsby’s extravagant social world: 

On Sunday morning while church bells rang in the villages along the shore, the 

world and its mistress returned to Gatsby’s house and twinkled hilariously on his 

lawn. (p. 61) 

The world and its mistress as a metaphor exemplifies wealth and glamour. It may 

function as a periphrasis for Gadsby’s party guests, as well as personification for them 

as the world itself. The metaphor twinkled hilariously on his lawn evokes images of 

being distant (twinkling like distant stars) on the one hand, and being superficial (in an 

unserious, hilarious way) on the other. 

Fitzgerald’s individual style becomes most striking due to literary tools which add 

vividness and depth to descriptions. 

This is a valley of ashes – a fantastic farm where ashes grow like wheat into ridges 
and hills and grotesque gardens; where ashes take the forms of houses and chimneys 

and rising smoke and, finally, with a transcendent effort, of men who move dimly and 
already crumbling through the powdery air. (p. 23) 

The epithets valley of ashes and grotesque gardens will be interpreted as a 

wasteland for the poor people in contrast to the shining wealth of the elite. The simile 

ashes grow like wheat symbolizes destruction and decay. The ashes, then, are 

personified, extended metaphorically (ashes take the forms of houses and chimneys and 

rising smoke and, finally, with a transcendent effort, of men to symbolize a crumbling 

existence. The epithets transcendent effort and powdery air imply barely existing, 

suffocating figures and symbolize lifelessness.  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

140 

On week-ends his Rolls-Royce became an omnibus, bearing parties to and from the 

city between nine in the morning and long past midnight, while his station wagon 

scampered like a brisk yellow bug to meet all trains. (p. 39)  

While not a direct simile, the implicit contrast Rolls-Royce became an omnibus 

symbolizes Gatsby’s hospitality, his ability to receive and serve endless guests. To 

enhance the authorial style and imagery still more, the simile station wagon scampered 

like a brisk yellow bug is used. This simile reinforces the idea of movement/action 

(scampered) and agility (bug) symbolizing wealth through yellow (the color of gold) 

and unabating, intense social life. 

Overall, the stylistic devices in the novel serve the aim of reinforcing the 

contrasting notions of illusion and disillusionment, dreams and reality, grandness and 

unattainability.  

The analysis of (2) cognitive-stylistic tools in The Great Gadsby makes it possible 

to demonstrate how the reader is affected mentally and emotionally by the author’s 

language and how s/he builds and interprets meaning. Let us try to interpret pieces 

from the novel based on linguistic cues, first of all to comprehend how Fitzgerald’s 

stylistic choices shape both (2a) emotions of characters and (2b) perceptions of 

themes. 

She held my hand impersonally, as a promise that she’d take care of me in a 
minute, and gave ear to two girls in twin yellow dresses who stopped at the foot of the 

steps. (p. 47) 

The emotions of the characters are expressed via different linguistic units. For 

example, held my hand implies intimacy, however, the adverb impersonally signals 

detachment, which means there is certain emotional distance between the two 

characters. Next, as a promise envisions attention, but in a minute delays the 

fulfillment of the promise which indicates to indifference between the two of them. 

Narrator’s indirect speech testifies to emotional inconstancy which is intensified by 

gave ear to two girls, suggesting that social interaction with the girls is a priority.  

Themes to be perceived include superficiality and detachment (impersonally, in a 
minute), wealth and uniformity (twin yellow dresses) and finally – isolation and 

solitude in an endless number of people. 

Let us analyze another example to see how Fitzgerald’s stylistic choices shape both 

emotions of characters and perceptions of themes:  

So, the whole caravansary had fallen in like a card house at the disapproval in her 
eyes. (p. 115)  

The caravansary which had fallen in like a card house presents Gadsby’s emotional 

devastation at the collapse of everything he has built around Daisy. Here the simile 

compares the luxuriant parties, the house and all the wealth in it with a fragile card 

house that crumbles in a moment. The disapproval in her eyes intensifies Gadsby’s 

catastrophic emotional defeat. 

The themes perceived include illusion (caravansary as American Dream) and 

idealization (card house as fragile dreams). The broader themes are presented in 

disillusionment at the past that can never return and love that has fallen apart.  

Thus, Fitzgerald the creator is always present in his creation. His life, authorial style 

and intensions underlie interpretation of The Great Gadsby. As the artist puts it himself 

“That was always my experience – a poor boy in a rich town; a poor boy in a rich boy’s 



Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

141 

school; a poor boy in a rich man’s club at Princeton [...]. However, I have never been 

able to forgive the rich for being rich, and it has colored my entire life and works” 

(Fitzgerald, 2010, p. 586) 

Conclusion 
Interpreting a literary text with accuracy and depth requires an understanding of its 

creator since a book is never just words on a page – it carries the voice, experiences, 

and emotions of the person who wrote it. In the case of The Great Gatsby, F. Scott 

Fitzgerald’s own life, struggles, and dreams are woven into the novel’s very fabric. His 

choices – how he tells the story, the words he uses, the symbols he creates – aren’t 

random. They reflect his perspective on wealth, love, and the pursuit of an unattainable 

dream. Hence, this study reaffirms that: 

 The author plays a pivotal role in shaping the meaning of a literary work. 

 The structure, themes, and characters of a novel are inherently tied to the 

writer’s personal vision. 

 A writer’s life, as well as the historical and social milieu of his time, influence 

both the narrative and its underlying messages. 

 Linguistic and stylistic analysis provides essential insights into an author’s 

intentions, allowing for a richer and more nuanced interpretation of the text. 

Ultimately, language isn’t just about style; it’s a key to unlocking intended 

meanings and emotions of the creator who never really leaves his work. Every time 

someone reads The Great Gatsby, Fitzgerald is there, speaking through his words, 

waiting to be understood. And every new interpretation is an act of rediscovery, a way 

to keep the creator’s voice, proof that a great writer never truly fades away, that his 

presence endures as long as his words continue to be read and reinterpreted. 

 

ԳԱՅԱՆԵ ՄՈՒՐԱԴՅԱՆ, ԶԱՐՈՒՀԻ ԱՆՏՈՆՅԱՆ – Հեղինակ և երկի մեկնաբանութ-
յուն. Ֆ. Սքոթ Ֆիցջերալդը և «Մեծն Գեթսբին» – Գրական ստեղծագործությունը լիո-

վին ընկալելու և մեկնաբանելու համար անհրաժեշտ է դիտարկել հեղինակի այն 

մտքերն ու գաղափարները, որ նա մտադիր է փոխանցել ընթերցողին: Իր «Մեծն 

Գեթսբի» վեպում Ֆ. Սքոթ Ֆիցջերալդի հայացքները, հույզերն ու մտքերը խորապես 

ներկառուցված են վեպի կառուցվածքի և թեմատիկայի մեջ: Հետևաբար, վեպն ավելի 

արդյունավետ մեկնաբանելու համար պետք է հաշվի առնել, թե ինչպես են նշված 

գործոնները ձևավորում Ֆիցջերալդի ոճական և լեզվական տարրերի ընտրությունը: 

Հեղինակի պատմողական տեխնիկայի, ներառյալ առաջին դեմքի և հետահայաց շա-

րադրանքի, փոխաբերական լեզվի, իմաստային տարրերի կիրառությունը նպաստում 

են շարադրանքի ընկալմանն ու ճիշտ մեկնաբանությանը։ Լեզվաոճական ուսումնա-

սիրության մեթոդը հնարավորություն է տալիս ուսումնասիրելու վեպի լեզուն և ոճը 

(փոխաբերություններ, գեղարվեստական համեմատություններ և գրական այլ հնար-

ներ)՝ բացահայտելու համար արտահայտչականության խորը շերտերը, իսկ ճանաչո-

ղական-ոճական վերլուծության մեթոդը օգնում է ըմբռնելու, թե ինչպես է լեզվական 

տարրերի ընտրությունը նպաստում թեմաներ ձևավորելու, հույզեր կերտելու և ըն-

թերցողի՝ դրանք ընկալելու և մեկնաբանելու գործընթացների վրա: 

 

Բանալի բառեր – հեղինակ, Ֆ․ Սքոթ Ֆիցջերալդ, Մեծն Գեթսբի, մեկնաբանություն, 
լեզվական/ոճական ընտրություն, հույզեր, թեմաներ 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

142 

ГАЯНЕ МУРАДЯН, ЗАРУИ АНТОНЯН – Автор и интерпретация текста: Ф. 

Скотт Фицджеральд и «Великий Гэтсби»․– Чтобы полностью понять литературное 

произведение, необходимо изучить его истоки: кто его написал, когда и почему оно было 

создано, а также смыслы, которые автор намеревался передать. В «Великом Гэтсби» 

(1925) личные взгляды, эмоции и мысли Ф. Скотта Фицджеральда глубоко укоренены в 

структуре и темах романа. Поэтому для более эффективной интерпретации романа 

необходимо учитывать эти влияния и то, как они формируют стилистические и языковые 

решения Фицджеральда. В данном анализе будут рассмотрены повествовательные 

техники Фицджеральда, включая повествование от первого лица и ретроспективное 

повествование, а также использование им языка для создания тона и смысла. С помощью 

лингвостилистического метода анализа мы изучим его образный язык, такой как 

метафоры, сравнения и другие литературные инструменты, чтобы раскрыть более 

глубокие слои выражения. Кроме того, когнитивно-стилистический подход поможет нам 

понять, как языковые решения Фицджеральда вызывают эмоции у персонажей и влияют 

на восприятие читателем тем романа. 

 

Ключевые слова – автор, Ф. Скотт Фицджеральд, «Великий Гэтсби», интерпретация, 

лингвистические/стилистические решения, эмоции, темы. 

 
References 

Bretones Callejas, C. M., et al. (2021). Language, Cognition and Style: Cognitive Stylistics Section. 

ODISEA, 22, 9-13. DOI: https://doi.org/10.25115/odisea.v0i22.7151 

Capozzi, R. (1997) Reading Eco: An Anthology (Advances in Semiotics). Bloomington: Indiana 

University Press. 

Fitzgerald, F. S. (2010). A Life in Letters. New York: Simon and Schuster. 

Hirsch, E. D. (1967). Validity in Interpretation. New Haven & London: Yale University Press. 

Keshmiri, F. & Mahdikhani, M. (2015). F. Scott Fitzgerald’s Unique Literary and Writing Style. 

English Language and Literature Studies; 5(2), 78-86.  

Leech, G. and Short, M. (2007). Style in Fiction. Malaysia: Pearson. 

Madoyan, G. (2013). In Defense of the Author. Armenian Folia Anglistika, 9(11), 156-160. 

DOI: https://doi.org/10.46991/AFA/2013.9.1-2.156 

Nagao, T. (1991). E. D. Hirsch's Validity in Interpretation Revisited. Hokkaido University Collection 

of Scholarly and Academic Papers, 40(1), 161-180. 

Schleiermacher, F. (1977) Hermeneutics: The Handwritten Manuscripts. Missoula: Scholars’ Press. 

Semino, E. and Culpeper, J. (2002). Cognitive Stylistics: Language and cognition in text Analysis. 

Amsterdam: John Benjamins. 

Source of Data 

Fitzgerald, S. (1925) The Great Gatsby. New York: Charles Scribner’s Sons. 



Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

143 

 

 

THE NOTION OF ABSURDITY IN ALBERT CAMUS’S  

«THE MYTH OF SISYPHUS»  

 

NAIRA AVAGYAN* , ИТА ЗАКАЛАШВИЛИ**  

 

Yerevan State University 

 
The present research is an attempt to analyze The Myth of Sisyphus by Albert Camus on the 

literary and philosophical levels, giving a general notion about Camus’s approach to absurdity. 

The original book is in French but the translation by J. O’Brien is too close both in style and 

vocabulary, thus making it possible to be a subject of analysis. First Camus explains what the 

absurd is, how a person obtains it, and then represents some ways out of absurdity, which are 

suicide and leap of faith. The author rejects both of the attempts of making life meaningful, thus, 

giving his own solution to the problem which is recognition. For Camus, the meaningful life lies 

in recognizing the following: life itself is meaningless and you are the one who can make it 

meaningful. At the end of the work Camus puts his theory into practice by presenting Sisyphus, 

the main character of the book as an absurd hero. 

 

Key words: absurd, suicide, philosophy, happiness, faith, existence, rebel, freedom, passion. 

 
Introduction 

The Myth of Sisyphus is a philosophical essay by Albert Camus. The main concern 

of the work is the absurd. To start giving the general notion and the summary of the 

work, we should perceive the concept of absurdity which is a common topic in many 

existential works. The absurd comes from the comparison between the human need and 

the unreasonable silence of the world. We want things to make sense, but this is not 

what the world has prepared for us. Because of this comparison, boredom and lack of 

meaning in life arise. As Camus states, there is a fundamental conflict between what 

                                                 
* Naira Avagyan – Associate Professor, Assistant at the YSU Chair of English Philology 

Նաիրա Ավագյան – ԵՊՀ անգլիական բանասիրության ամբիոնի դոցենտ, ասիստենտ 
Наира Авагян – Ассистент, доцент кафедры английской филологии ЕГУ 

E-mail: naraavakyan@ysu.am   https://orcid.org/0009-0000-6716-055X 
** Ita Zakalashvili – 2nd year master's student at the Department of Applied Psychology, Faculty of 

Philosophy and Psychology, YSU 

Իտա Զակալաշվիլի – ԵՊՀ փիլիսոփայության և հոգեբանության ֆակուլտետի Կիրառական 

հոգեբանության բաժնի մագիստրատուրայի 2-րդ կուրսի ուսանողուհի 

Ита Закалашвили – студентка 2-го курса магистратуры кафедры прикладной психологии 

факультета философии и психологии ЕГУ 

E-mail: itazakalashvili@gmail.com https://orcid.org/0009-0005-7671-0185 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 04.11.2025 

Գրախոսվել է՝ 05.11.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 143-154 

https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.143 
 

https://orcid.org/0009-0000-6716-055X
https://orcid.org/0009-0005-7671-0185
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

144 

we want from the universe (meaning, order, sense, reasons) and what we find in the 

universe (formless chaos).  

The analysis of Camus’ The Myth of Sisyphus is conducted methodologically 

through a comparative approach, contrasting Camus’ philosophy of the absurd with 

existentialism, particularly focusing on the differences between Camus’s rejection of 

meaning creation and Sartre’s emphasis on it, as well as examining the existential and 

absurdist contexts of the period. The objective of the present research is to represent 

the ways out of the absurd and, more precisely, the relationship between the absurd and 

suicide, the exact degree to which suicide is a solution to the absurd.  

Albert Camus is often linked to existentialism because his works, such as The 

Stranger and The Myth of Sisyphus, The Rebel explore similar ideas, like alienation, 

freedom, and the search for meaning. Existentialism is a philosophical movement that 

focuses on human existence in a universe without inherent meaning, emphasizing the 

importance of individual freedom, choice, and responsibility to create purpose in life 

(Sartre, 1943/2007). However, Camus rejected being called an existentialist, even 

though many consider him one. 

The main difference between Camus and existentialists lies in their approach to 

life’s lack of meaning. Sartre believed that people must create their own meaning in a 

meaningless world. In contrast, Camus developed the idea of the absurd, which refers 

to the conflict between humans’ need for meaning and the universe’s indifference. In 

The Myth of Sisyphus (1942/1991) Camus argued that we should accept this absurdity 

instead of trying to resolve it through religion or other philosophies. He believed in 

facing life with defiance and embracing it as it is. 

Camus’ rejection of existentialism is also personal. Although he and Sartre were 

once friends and intellectual allies, they later disagreed on political and philosophical 

issues, leading to a famous split (Aronson, 2017). Despite their differences, Camus’ 

works continue to be closely associated with existential themes, even though he always 

saw his philosophy of the absurd as separate from existentialism. 

Camus describes the absurd condition. Life is meaningless and nonsensical, but 

humans strive constantly for meaning and sense in it and that is the main problem. 

Science can only describe existence: it cannot explain why there is existence or what its 

meaning or purpose is. We will never find in life itself the expected meaning.  

Camus represents how absurdity strikes the characters, but his main concern in the 

works is the way out of the absurdity. For example, in The Stranger we observe the 

change of Meursault’s approach to life, whereas in Sartre’s works we observe the 

obtaining of absurdity and not the way out. The description of absurdity is not very 

distinct in Camus’ and Sartre’s works. The characters become sarcastic, ignorant and 

uncaring in both authors’ works. 

Albert Camus’ The Myth of Sisyphus (1942) was written during a period of 

immense global crisis, as World War II unfolded, exposing the horrors of fascism, 

widespread violence, and human suffering. The work reflects the existential and 

absurdist philosophical trends of the early 20th century, shaped by the decline of 

traditional religious and moral structures and a growing skepticism toward universal 

truths following World War I and the Great Depression (Aronson, 2017). 

Sisyphus is probably more famous for his punishment in the underworld than for 

what he did in his life. According to the Greek myth, Sisyphus is forced to roll a rock 



Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

145 

up to a hill. However, every time he reaches the top, the rock rolls down the bottom.  

There are various versions of myths, giving explanations for the reasons for such a 

heavy punishment that befell Sisyphus. According to one story, punishment in the 

underworld was because of Aegina, the daughter of Asopus. When Asopus searched 

for her, Sisyphus agreed to report that she was abducted by Zeus, provided that Asopus 

would give him water in the citadel at Corinth. 

The most common version of the myth is that Sisyphus kept in captivity the spirit of 

Death. So during the absence of Death people stopped dying. The gods are concerned 

about this situation, and in a few years Ares, the god of war, liberates the god of Death. 

Afterwards the latter plucks the soul of Sisyphus and takes him back to the realm of the 

shadows of the dead. But even then, Sisyphus managed to deceive the gods. He forbade 

his wife to perform funeral rites after his death. Following the request of Sisyphus, 

gods let him return briefly to the ground to punish him for violating sacred customs. 

However, Sisyphus refused to return to the underworld, and lived to an old age before 

returning to the underworld the second time to endure his eternal punishment. 

For most of us Sisyphus’s fate is horrible and helpless. However, Camus argues that 

this fate is horrible only on condition that we think there is something better to strive 

for. Pushing the rock up the hill seems to be a meaningless punishment. Yet, Camus 

insists on imagining Sisyphus happy. As soon as he accepts his fate, he becomes an 

absurd hero. He takes an absurd situation and tries somehow to give meaning to it. 

Camus implies there is no sun without shadow pointing out to the dual nature of 

opposite things (Camus, 1942/1991). 

The reception of The Myth of Sisyphus was polarized. Some critics praised its 

intellectual depth and literary brilliance, while others critiqued Camus’ perceived 

nihilism and lack of concrete solutions. Over time, it has become a cornerstone of 

absurdist philosophy, reflecting the disillusionment and existential crises of the 20th 

century (Cruickshank, 1959). 

 

The concept of absurdity 

Albert Camus’s psychological approach to life is rooted in his concept of the 

absurd, where the human desire for meaning clashes with the universe’s indifference. 

This creates psychological tension similar to Freudian conflict, where the psyche seeks 

order but faces chaos. Camus rejects Freud’s notion of repression or escape and instead 

advocates confronting the absurd directly, acknowledging life’s meaninglessness 

without despair (Camus, 1942/1991). 

In The Stranger, Meursault’s emotional detachment represents a psychological 

defense against the absurd, akin to Freudian denial. Unlike Sartre, who argued that 

individuals create their own meaning through choices (Sartre, 1943/2007), Camus 

believed that life offers no inherent truth, and any attempt to find universal truths is 

futile. Camus emphasizes that true freedom lies in accepting the absurd and continuing 

to live with passion, without resorting to false hope or fabricated meanings (Camus, 

1942/1991). In contrast to Sartre’s emphasis on individual meaning creation, Camus’s 

more resigned acceptance of life’s futility highlights the conflict between humans’ 

search for meaning and the universe’s indifference. In The Myth of Sisyphus Camus 

undertakes the task of answering what he considers to be the only question of 

philosophy that matters: do the realization of the meaninglessness and absurdity of life 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

146 

necessarily require suicide? This is how Camus states that the meaning of the life is the 

most important question: 

I have never seen anyone die for the ontological argument. Galileo, who held a 
scientific truth of great importance, abjured it with the greatest ease as soon as it 

endangered his life. In a certain sense, he did right. That truth was not worth the stake. 
Whether the earth or the sun revolves around the other is a matter of profound 

indifference. To tell the truth, it is a futile question. On the other hand, I see many 

people die because they judge that life is not worth living. I see others paradoxically 
getting killed for the ideas or illusions that give them a reason for living (what is called 

a reason for living is also an excellent reason for dying). I therefore conclude that the 

meaning of life is the most urgent of questions. 
This idea is proved by Camus in many of his works. For example, in The Stranger 

Meursault lives a normal life full of expectations and goals unless once he wonders: 

Does it really matter if I die at the age of 13 or 30? Absurdity strikes him only because 

of this one thought, and his whole life changes.  

Thus, absurdity refers to the condition when life expectations do not meet the 

reality and the disappointment causes questions like what the purpose of life is. 

 

Ways out of absurdity 
Camus analyzes the concept of suicide which is committed in order to free oneself 

from absurdity. Later we will see that he is against this solution, and life is worth 

living, despite its absurdity.  

He calls the way out of absurdity leap of faith which is belief in God in order to 

give meaning to life. Many philosophers, like Søren Kierkegaard, Lev Shestov, Fyodor 

Dostoyevsky choose this way out, which is also not acceptable for Camus. 

Shestov discovers the fundamental absurdity of all existence, he does not say: “This 
is the absurd,” but rather: “This is God: we must rely on him even if he does not 

correspond to any of our rational categories.” So that confusion may not be possible, 

the Russian philosopher even hints that this God is perhaps full of hatred and hateful, 
incomprehensible and contradictory; but the more hideous is his face, the more he 

asserts his power. His greatness is his incoherence. His proof is his inhumanity. One 

must spring into him and by this leap free oneself from rational illusions. 

In this part Camus describes Shestov’s approach to absurdity. Shestov thinks that 

belief in God is the only true solution and when human judgment sees no solution, then 

we should turn toward God, even if he is unkind, unfair and hateful (Shestov, 1969). 

For Camus, Shestov’s approach to absurdity is absurd, and he believes that this is not a 

way out but just an escape (Camus, 1942/1991). 

I am taking the liberty at this point of calling the existential attitude philosophical 

suicide. But this does not imply a judgment. It is a convenient way of indicating the 
movement by which a thought negates itself and tends to transcend itself in its very 

negation. For the existential, negation is their God. To be precise, that god is 

maintained only through the negation of human reason. But, like suicides, gods change 
with men. There are many ways of leaping, the essential being to leap. 

Camus calls faith to God, arisen by despair, a philosophical suicide. He does not 

want to sound judgmental but he sees God far from the human reason. He regards this 



Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

147 

way out as an act of betrayal to philosophers’ mind, a desperate attempt to obtain hope 

that death does not make life meaningless but it is a beginning of some new life. 

Fyodor Dostoyevsky puts his choice forward in The Brothers Karamazov (1880) 

and Crime and Punishment (1886). If God does not exist, everything is permitted is 

Dostoyevsky’s popular phrase exploited by theists, theologians and conservatives when 

questioned about the connection between faith in God and morality. In his view, 

without the belief in a supernatural figure who maintains law and order in the universe, 

a man cannot regulate himself as a socially and morally acceptable individual 

(Dostoyevsky, 1990; 1993). 

On the grounds of rejecting both suicide and leap of faith, Camus gives his own 

way out of absurdity: 

Thus, I draw from the absurd three consequences, which are my revolt, my freedom, 
and my passion. By the mere activity of consciousness, I transform into a rule of life 

what was an invitation to death – and I refuse suicide. 

Camus chooses the third, his own way out of absurdity, which is recognition. He 

refuses suicide; he is free to think whatever he wants and to behave as he wants. He 

accepts absurdity and overcomes it considering that it is still worth living even if life is 

meaningless. Camus quotes: You will never be happy if you continue to search for what 

happiness consists of. You will never live if you are looking for the meaning of life. 

There is not any general meaning of life and it is pointless to waste life looking for 

the meaning because it does not exist. Camus says that the meaning of life is the 

meaning that one gives to life. Hence the idea that life is meaningless does not 

presuppose that one cannot create one’s own meaning and make one’s own life 

meaningful. In the last chapter Camus represents The Myth of Sisyphus to sum up the 

idea that suicide is not a rational solution to absurdity. 

Camus’ works are interrelated. Let us compare The Stranger (1942) and The Myth 

of Sisyphus. Sisyphus makes his absurd life meaningful. He struggles, he is not 

desperate. He makes the boring process of eternal struggle into a creative game, 

pleasure. He is happy and he is not annoyed. In The Stranger, we witness Meursault’s 

(the main character indifference to surroundings. He has already obtained absurdity and 

now nothing really matters for him. Why would anything matter if everything ends 

with death? Nevertheless, when he is taken to prison and death is so near, he suddenly 

remembers even the most trivial things he used to ignore. Life becomes so meaningful, 

that he says: At that time, I often thought that if I had had to live in the trunk of a dead 

tree, with nothing to do but look up at the sky flowing overhead, little by little I would 

have gotten used to it (Camus, 1988). 

In both works the mood changes from negative to a positive one. If first there is no 

hope, nothing to be happy about, then in the end everything attains meaning, and in 

both of the cases it becomes the choice of the characters to give meaning to life. In both 

cases Camus adopts the idea that humans are able to get used to anything and what 

really matters is our approach to the outer world. You can choose to be happy. But is it 

just a choice to make? Do we need preconditions for happiness? (Camus, 1942/1991). 

In his work A Happy Death written two years before The Stranger, Camus 

exemplifies the main character Patrice Meursault, who is in search of happiness 

throughout the work. The pondering over happiness starts when he has a conversation 

with Zagreus, a disabled character, who thinks the most important precondition for 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

148 

happiness is money. To his mind, happiness is a long process; it takes a lot of patience 

and time. Once you have money, you have a choice what to do with your time and you 

do not need to spend your life earning money so as to be able to do what you really 

want to. Time is what life is made of. So if you have money, you can buy time and use 

it without any obligations. But is it really enough to be happy? After killing Zagreus 

with his own consent, Meursault takes all his fortune. Now he is rich, but that does not 

make him happy; he goes in search of finding true happiness. After a long search, he 

says: You make the mistake of thinking you have to choose, that you have to do what 
you want, that there are conditions for happiness. What matters – all that matters – is 

the will to happiness, a kind of enormous, ever-present consciousness. The rest – 

women, art and success – is nothing but excuses.  

As we can see, Camus comes to his utter thought that one will never be happy if 

one keeps searching for what happiness consists of.  

Sisyphus gives up melancholy and sorrow the moment he accepts his absurd life. 

Pushing his rock up the mountain is nothing but struggle. He knows he will struggle 

forever and he knows that this struggle will get him nowhere, it is pointless. This 

awareness is precisely the same awareness that an absurd man has in life. Camus 

believes that the way out of such absurdity is through revolt, freedom and passion 

leading to happiness. 

 

Revolt as a way out of absurdity 
In The Myth of Sisyphus, Albert Camus presents revolt as a response to the absurd. 

Unlike existentialists who seek to create meaning, Camus suggests that embracing the 

absurd without resignation or escape is the most honest approach to life. Revolt, in this 

sense, is an attitude – an ongoing defiance of life’s meaninglessness rather than a 

search for transcendence. Sisyphus, condemned to roll a rock up a hill for eternity, is 

Camus’ ultimate symbol of revolt. Camus writes: The struggle itself toward the heights 

is enough to fill a man’s heart. One must imagine Sisyphus happy (The Myth of 

Sisyphus, 1942). This statement captures the essence of revolt: awareness of one’s 

condition, rejection of false hope, and an embrace of existence despite its futility. 

Sisyphus’ defiance lies not in escaping his fate but in continuing to push the rock, fully 

conscious of its absurdity. 

Camus expands on this idea in The Rebel (1951) where he distinguishes between 

metaphysical rebellion and political revolution. He argues that the true revolt is an 

individual act, rooted in the recognition of absurdity rather than a quest for ultimate 

justice or utopia. He states, I rebel – therefore we exist (The Rebel, 1951). Revolt is 

more than mere resistance; it is the foundation of human solidarity. By rebelling 

against absurdity, individuals affirm life and create their own meaning through 

defiance. 

In The Plague (1947), Camus illustrates revolt through Dr. Rieux who fights against 

the meaningless suffering caused by the plague. Though he knows he cannot get rid of 

death, he chooses to struggle against it anyway, stating: The only way to fight the 
plague is with decency (The Plague, 1947). Rieux’s actions mirror Sisyphus’s struggle: 

both engage in seemingly futile tasks but persist nonetheless. Their revolt is not about 

achieving victory but about maintaining dignity in the face of absurdity. For Camus, 

revolt is not about achieving justice or meaning but about embracing struggle with full 



Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

149 

awareness. From Sisyphus’ rock to Rieux’s fight against disease, Camus presents 

revolt as the ultimate assertion of human freedom. By choosing to rebel, one asserts 

life’s worth despite its inherent absurdity. From a psychological standpoint, revolt can 

be seen as a fundamental response to existential crisis, oppression, or personal struggle. 

Revolt is not just a philosophical concept but a deeply human reaction to external and 

internal constraints. Camus’ idea of revolt aligns with existential psychology, which 

sees resistance as a way to assert personal agency in an indifferent universe. Camus’ 

concept of revolt can be seen as a form of coping – not the search for meaning but the 

refusal to succumb to nihilism. 

In The Myth of Sisyphus, the moment of consciousness is critical – Sisyphus 

recognizes his condition, and yet, he continues his struggle. This aligns with cognitive 

dissonance theory, which suggests that when individuals face conflicting realities (e.g., 

desiring meaning in a meaningless world), they must either change their beliefs or find 

a way to accept the contradiction. Camus’ concept of revolt offers a third option: rather 

than rejecting absurdity or deceiving oneself with false meaning, one embraces the 

contradiction without resolving it. 

From a resilience perspective, revolt can be understood as a form of adaptive 

coping. Studies in positive psychology suggest that people who engage with struggle 

rather than avoid it tend to develop greater psychological strength. Camus’ Sisyphus, 

by continuing to push the rock despite its futility, embodies this resilience. In The 
Plague Dr. Rieux demonstrates the same principle by fighting against the plague 

without illusions of ultimate success. This reflects the psychological strength of 

individuals who endure suffering without giving in to despair. 

Psychological research on rebellion suggests that revolt is driven by a desire for 

authenticity – a refusal to conform to imposed meanings or constraints. Camus’ revolt 

reflects this idea by rejecting false hopes, whether in ideological systems or religious 

salvation, and choosing to face reality head-on. This individual autonomy, central to 

psychological theories of rebellion, aligns with Camus’ belief that revolt is not a quest 

for utopia but a direct engagement with the absurd. 

 

Freedom as a way out of absurdity 
For Camus, freedom is central to the human response to absurdity. Freedom is not 

about escaping the absurd but about recognizing that we are free to define our 

response to it. In accepting the absurd, we become free to act, create, and engage with 

the world on our own terms, without the constraint of seeking a higher meaning or 

purpose. Camus argues that freedom arises from the recognition of absurdity itself. 

Once we accept that life has no ultimate meaning, we are free to live authentically, 

without the need for external validation. In The Myth of Sisyphus, he writes: The 
absurd man is he who is aware of the lack of meaning, and yet continues to live with 

that awareness (The Myth of Sisyphus, 1942). This awareness gives the individual the 

freedom to choose how to live in an indifferent world. In The Rebel, Camus expands 

on this idea: revolt and freedom are inextricably linked. Rebellion against the absurd 

affirms one’s freedom to act independently of the imposed meaning of society, 

religion, or political ideology, Freedom is the freedom to say no (The Rebel, 1951). 

This freedom is not just about external liberation but about inner autonomy – the 

ability to choose one’s attitude and response to life’s challenges. 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

150 

Camus also discusses freedom in terms of freedom from the need for an afterlife 

or God. In the face of the absurd, we are liberated from traditional religious doctrines 

that promise transcendence beyond death. The rejection of a divine order or afterlife 

opens up the possibility of authentic freedom in the present. When we accept that 

there is no afterlife, no divine purpose, we are free to live fully in the here and now, 

without relying on any higher authority to give our lives meaning. As Camus puts it, 

embracing the absurd allows us to see that life itself, despite its lack of inherent 

meaning, is worth living, In the depth of winter, I finally learned that within me there 
lay an invincible summer (The Myth of Sisyphus, 1942). This freedom is not a negative, 

nihilistic freedom but a positive affirmation of life and our ability to shape our 

experiences without recourse to supernatural justifications. 

Freedom, in Camus’s view, is a kind of liberation from the illusion of meaning. 

When one no longer seeks a higher purpose, they are free to create meaning in the 

present. This aligns with existential psychology’s view that humans have the capacity 

to create purpose in their lives, despite a lack of inherent meaning. Authentic freedom 

lies in embracing life’s unpredictability and uncertainty while choosing to engage fully 

with it, much like Camus’ Sisyphus, who finds meaning not in the task but in his 

freedom to continue it. 

In The Myth of Sisyphus, Camus argues strongly against suicide as a response to the 

absurd. He sees suicide as a form of escape, not a solution. To Camus, suicide is an act 

of giving up on life and avoiding the challenge of facing the absurd. He believes that 

true freedom comes from confronting life’s meaninglessness and continuing to live 

fully, even without finding any ultimate purpose. 

For Camus, freedom is not just about choice in life but also about being free from 

the fear of death. He thinks that death is inevitable, but we should not let the fear of it 

control us. Instead of wasting time being afraid of death or waiting for it to happen, we 

should embrace life as it is and live it with passion and awareness. Freedom, in 

Camus’s view, is about accepting that we will all die some day and not letting this 

acceptance stop us from living. 

One reason people may commit suicide, Camus suggests, is because they are afraid 

of death. They might think that death is coming for them, and they try to take control 

by ending their own lives. But Camus believes this fear of death is what makes life feel 

meaningless in the first place. Instead of letting this fear hold us back, we should 

accept that death will come, and use that awareness to live our lives fully, rather than 

wasting time waiting for death. 

Camus famously declares, One must imagine Sisyphus happy. Even though 

Sisyphus faces an endless and pointless task, his defiance against the absurd is a refusal 

to let death or despair take away his will to live. By continuing his struggle, Sisyphus 

shows that we should keep going in life, not because we expect things to get better, but 

because we choose to live despite knowing it has no ultimate meaning. 

For Camus, true freedom is not about avoiding death but about accepting it. It is 

about choosing to live fully, knowing that death will eventually come. In this way, we 

free ourselves from the fear of death and embrace life as it is, with all its absurdities. 

By rejecting suicide and continuing to live, we show that life is still worth living, even 

in its imperfection. Moreover, rebelling against death is not committing suicide, so that 



Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

151 

death does not come and get one, but the opposite – rebelling against death is not being 

afraid of it because fear of death can be worse than death itself. 

 

Passion as a way out of absurdity 
Passion for Camus becomes a means of confronting the absurd by embracing life 

fully, even without any inherent meaning. Passion is about immersion in experience, 

where individuals choose to engage with life’s pleasures and challenges intensely, 

regardless of their ultimate futility. Passion does not deny the absurd; rather, it 

amplifies life’s vitality despite its meaninglessness. 

In The Myth of Sisyphus Camus suggests that Sisyphus, while condemned to an 

eternal and pointless task, is able to transcend despair through his passionate 

engagement with the struggle itself. His energy is not in the outcome but in the fullness 

of his experience, even in the face of absurdity. Camus writes that the struggle toward 

the heights is a thing to fill a man’s heart (The Myth of Sisyphus, 1942). 

In The Rebel passion is tied to the individual’s revolt against the absurd. Revolt 

becomes a passionate commitment to life, to living fully, with awareness of life’s 

limitations. It is through this passionate defiance that one can affirm existence without 

illusion. Camus states, Rebellion cannot exist without passion (The Rebel, 1951). 

Passion can be seen as a mechanism for engaging with life in the face of adversity. 

When individuals immerse themselves fully in an activity, they experience a state of 

intense focus and enjoyment, where the experience itself becomes the purpose. 

Similarly, Camus’ philosophy asks individuals to find their flow in life’s struggles, 

embracing each moment with intensity, regardless of the lack of final meaning. 

Passion is also a response to existential boredom – the feeling of nothingness that 

comes from a lack of meaning. Engaging passionately with life, whether through art, 

love, or work, allows one to escape the suffocating indifference of the universe. 

Passion becomes a self-affirming act, an assertion of vitality and self-worth even 

when faced with futility. Camus argues that individuals often fill their lives with 

passionate distractions to avoid confronting the absurdity of existence and seek purpose 

in various activities to avoid the deeper realization of life’s meaninglessness. 

 

The concept of happiness 

In The Myth of Sisyphus Camus touches on the theme of happiness in relation to the 

absurd. For Camus, happiness is not something that comes from finding an ultimate 

meaning in life or from searching for a grand purpose. Instead, happiness is found in 

accepting the absurd and fully engaging with life as it is. Camus believes that one of 

the keys to overcoming the absurd is to stop worrying about whether life has meaning 

or whether we are truly happy. Rather, we should focus on living in the present 

moment and appreciating life for its own sake. 

Camus writes that Sisyphus, despite his endless and pointless task, can be imagined 

as happy because he has accepted his fate without illusion. As he famously states, One 
must imagine Sisyphus happy. This powerful line suggests that happiness does not 

come from achieving an end goal or escaping the absurd but from how we choose to 

face and engage with life, even in its most difficult or pointless moments. For Camus, 

happiness is a choice – it is about actively deciding to embrace life, no matter how 

absurd or futile it may seem.  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

152 

For Camus, constantly questioning the meaning of life or searching for happiness in 

distant, future goals is a trap that prevents us from enjoying the present. Instead of 

striving endlessly for some idealized version of happiness, Camus urges us to 

appreciate the present moment and find joy in the simple acts of existence. Whether it 

is the joy of a shared conversation, the beauty of nature, or the act of working toward a 

personal goal, these moments of connection with life are where happiness lies – not in 

any final solution or escape from the absurd. 

In other words, Camus believes that happiness is found in revolt – in the decision to 

live fully despite the absurd. By accepting life without needing it to be anything other 

than what it is, we are able to experience true freedom and happiness. The struggle 

against the absurd becomes, in itself, the affirmation of life, and this is where happiness 

resides. By focusing on living fully, in each moment, we can experience joy without 

needing to prove or justify our happiness through some greater meaning. 

According to Camus, happiness is not an outcome that will come from finding 

meaning or escaping the absurd – it is a choice, an active decision to live with 

awareness, to embrace the present, and to defy the absurd. By choosing to live fully in 

the moment, we can find happiness in the very act of existence.  

We can find this idea in the song The Gambler by Kenny Rogers, written by Don 

Schlitz. The song tells the story of a gambler sharing life advice with a fellow traveler, 

using gambling metaphors to reflect on life choices. The lines You never count your 

money, when you’re sitting at the table, there’ll be time enough for counting, when the 

dealing’s done suggest that one should focus on the present moment and not get caught 

up in worrying about the future or the outcome. This resonates with Camus’ idea of 

accepting life’s inherent absurdity and choosing to live fully in the present, rather than 

constantly seeking meaning or worrying about an uncertain future. 

The Myth of Sisyphus covers the main ideas of Albert Camus’ philosophy, focusing 

on revolt, passion, and freedom as responses to the absurd. Through the story of 

Sisyphus, Camus shows how humans can live with meaninglessness by embracing life 

with defiance and awareness. These ideas appear throughout his other works, like The 
Rebel and The Plague, where he continues to explore revolt, freedom, and the search 

for authenticity. Camus’ philosophy ties all his books together, offering a consistent 

way to understand the human experience in an indifferent world. 

 

Conclusion 
In The Myth of Sisyphus Camus presents a profound meditation on life’s inherent 

absurdity and human response to it. Through his analysis of Sisyphus’ eternal struggle 

Camus constructs a philosophical framework that transforms apparent futility into a 

source of authentic joy. This transformation hinges not on false hope or escape but on 

clear-eyed recognition of life’s fundamental nature. 

The essay’s enduring significance lies in its radical reframing of happiness. Rather 

than viewing it as something achieved through external circumstances or the 

fulfillment of specific goals, Camus positions happiness as emerging from our 

relationship with existence itself. By declaring One must imagine Sisyphus happy he 

suggests that joy is possible, perhaps even inevitable when we fully embrace life’s 

absurdity rather than trying to escape it. 



Արտասահմանյան գրականություն 
                     

 

153 

Sisyphus becomes the archetypal figure of this philosophical position. His triumph 

lies not in changing his circumstances, which remain eternally unchangeable, but in his 

conscious acceptance of the circumstances. Each time he descends the mountain, free 

momentarily from his boulder, Sisyphus experiences the full weight of his awareness. 

It is precisely this lucidity, this unflinching confrontation with the absurd that 

constitutes his victory. He neither surrenders to despair nor seeks refuge in false 

consolation, but instead finds freedom in clear recognition of his situation. Through 

this metaphor, Camus articulates a threefold response to absurdity: revolt against 

despair, freedom through acceptance, and passion for life itself. This response 

represents not merely a philosophical position but a practical approach to existence. It 

suggests that meaning need not be discovered in the universe but can be created 

through our engagement with life, when we acknowledge its ultimate meaninglessness. 

The contemporary relevance of Camus’s analysis extends beyond purely 

philosophical considerations. In an age often characterized by existential uncertainty 

and the search for meaning, his insights offer a powerful alternative to both nihilistic 

despair and ungrounded optimism. The essay suggests that authentic happiness is 

possible not despite life’s absurdity, but through our conscious recognition and 

embrace of it. He argues that once we recognize life’s inherent meaninglessness, we 

have the freedom to give our own life purpose and significance. This does not mean 

escaping into illusions or false hope, but instead fully embracing the absurd and 

choosing to live with passion and defiance. He believed that this act of creating 

meaning in the face of absurdity is what gives life value. This attitude can be seen as 

encouraging a form of self-determined meaning of life. Ultimately, The Myth of 

Sisyphus demonstrates that the acceptance of life’s inherent absurdity, far from leading 

to despair, can become the foundation for a more genuine form of happiness – one 

based not on illusion but on clear-sighted engagement with reality. In this way, Camus 

transforms Sisyphus from a figure of tragic punishment into an exemplar of human 

dignity and resilience. 
 

ՆԱԻՐԱ ԱՎԱԳՅԱՆ, ԻՏԱ ԶԱԿԱԼԱՇՎԻԼԻ – Աբսուրդի հասկացությունը Ալբեր Կամ-
յուի «Սիզիփոսի առասպելը» ստեղծագործության մեջ – Սիզիփոսի անավարտ պայ-

քարի միջոցով Ալբեր Կամյուն ներկայացնում է փիլիսոփայական այն մոտեցումը, ո-

րը թվացյալ անիմաստությունը կարող է իսկական երջանկության աղբյուր դարձնել։ 

Կամյուն կարծում է, որ երջանկությունը կարելի է գտնել գոյության հանդեպ մարդու 

դրական վերաբերմունքի միջոցով։ Կյանքի աբսուրդը ընդունելով՝ կարելի է հասնել 

ազատության և իրական երջանկության։ Իր անփոփոխ ճակատագիրը գիտակցաբար 

ընդունելով՝ Սիզիփոսը դառնում է այս փիլիսոփայության հիմնաքարը։ Նրա հաղթա-

նակն այն է, որ, հստակ գիտակցելով այն իրավիճակը, որում ինքը հայտնվել է, նա 

կարողանում է գտնել ազատություն և արժանապատվություն։ Կամյուն առաջարկում 

է երջանիկ զգալու երեք միջոց․ ապստամբություն, ազատություն և կիրք, որոնք մար-

դուն թույլ են տալիս իմաստ հաղորդել սեփական կյանքին՝ չնայած դրա անիմաս-

տությանը։ Սիզիփոսի առասպելը ցույց է տալիս, որ կյանքի անհեթեթության ընկա-

լումը կարող է իրական երջանկության հիմք լինել՝ կառուցված ոչ թե մոլորություննե-

րի, այլ իրականության հանդեպ հստակ գիտակցության վրա։ 

 



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

154 

Բանալի բառեր – աբսուրդ, ինքնասպանություն, փիլիսոփայություն, երջանկություն, 
հավատ, գոյություն, ապստամբություն, ազատություն, կիրք 
 
НАИРА АВАГЯН, ИТА ЗАКАЛАШВИЛИ – Понятие абсурда в романе Альбера 

Камю «Миф о Сизифе».– Настоящее исследование представляет собой попытку 

стилистического и литературного анализа «Мифа о Сизифе» Альбера Камю, давая общее 

представление о подходе Камю к абсурду. Оригинальная книга написана на французском 

языке, но перевод слишком близок как по стилю, так и по лексике, что позволяет 

рассматривать его как предмет анализа. Сначала Камю объясняет, что такое абсурд, как 

человек его достигает, а затем описывает некоторые пути выхода из абсурда: 

самоубийство и прыжок веры. Автор отвергает обе попытки наполнить жизнь смыслом, 

предлагая собственное решение проблемы – осознание. Для Камю осмысленная жизнь 

заключается в осознании того, что сама жизнь бессмысленна, и именно ты можешь 

сделать её осмысленной. В конце произведения Камю претворяет свою теорию в жизнь, 

изображая Сизифа, абсурдного героя, главного героя книги. 

 

Ключевые слова: абсурд, самоубийство, философия, счастье, вера, существование, 

восстание, свобода, страсть 

 
References 
Aronson, R. (2017) Stanford Encyclopedia of Philosophy. Stanford: Stanford University Press. 

Aronson, R. (2017). Camus and Sartre: The story of a friendship and the quarrel that ended it. 

Chicago: University of Chicago Press. 

Camus, A. (1951). The rebel: an essay on man in revolt. Paris: Gallimard. 

Camus, A. (1972). A happy death. Translated by R. Howard. New York: Knopf. 

Camus, A. (1989). The stranger. Translated by M. Ward, New York: Vintage Books. 

Camus, A. (1991). The myth of Sisyphus. Translated by J. O’Brien. New York: Vintage International. 

Camus, A. (2018). The myth of Sisyphus and other essays. Translated by J. O’Brien. New York: 

Vintage Books. 

Cruickshank, J. (1959). Albert Camus and the literature of revolt. Oxford: Oxford University Press. 

Dostoyevsky, F. (1993). Crime and punishment. Translated by R. Pevear & L. Volokhonsky. New 

York: Vintage Classics.  

Dostoyevsky, F. (2002). The brothers Karamazov․ Translated by R. Pevear & L. Volokhonsky․ New 

York: Farrar, Straus and Giroux. 

 Fromm, E. (1941). Escape from Freedom. New York: Farrar & Rinehart, Inc. 

Hamilton, E. (1942). Mythology: Timeless tales of gods and heroes. Boston: Little, Brown and 

Company. 

Joyce, J. (1914). Dubliners. London: Grant Richards Ltd. 

Kierkegaard, S. (1980). The concept of anxiety․ Translated by R. Thomte. Princeton: Princeton 

University Press. 

Sartre, J.-P. (2007). Being and nothingness (H. Barnes, Trans.). Routledge. (Original work published 

in 1943) 

Sartre, J-P. (2007). Existentialism is a humanism. Translated by C. Macomber. Yale University Press. 

(Originally published in 1946). 

Shestov, L. (1969). Athens and Jerusalem. Translated by B. Martin. Ohio University Press. 

(Originally published in 1938) 

Solomon, R. C. (1981). The myth of Sisyphus: Camus’s existential allegory. Philosophy and 

Literature, 5(1), 76-90. 

 



Գրքերի տեսություն 
                     

 

155 

   
 

ՆԱԻՐԱ ՀԱՄԲԱՐՁՈՒՄՅԱՆ, Էլպիս Կեսարացյան. Էսսեներ, բա-

նաստեղծություններ, նամակներ, Եր․, «Էդիթ Պրինտ», 2025, 272 էջ 
 

ԱԼԲԵՐՏ ՄԱԿԱՐՅԱՆ*  

Երևանի պետական համալսարան 

 
«Էդիթ Պրինտ» հրատարակչությունը 2025 թ. լույս է ընծայել գրող, գրակա-

նագետ, բանասիրական գիտությունների թեկնածու, դոցենտ Նաիրա Համ-

բարձումյանի կազմած և խմբագրած՝ «Էլպիս Կեսարացյան. Էսսեներ, բանաս-

տեղծություններ, նամակներ» ժողովածուն, որը տպագրվել է գրականագետ, 

մատենագետ Յովսեփ Նալպանտեանի մեկենասությամբ՝ ՀՀ ԲԳԿԿ-ի «Հասա-

րակական գիտությունների, հայագիտության և հումանիտար գիտություննե-

րի բնագավառներում հետազոտություններ-2024» մրցույթի (24SSAH-6B006) 

շրջանակում: Գիրքը կարևոր ներդրում է հայ մտավորական կանանց գրա-

կան ժառանգության վերականգնման, լուսաբանման և հանրայնացման գոր-

ծում:  

Անթոլոգիական նշանակություն ունեցող այս ժողովածուում Ն. Համբար-

ձումյանը համակարգված ձևով հայ ընթերցողին է ներկայացրել XIX դարա-

վերջի արևմտահայ առաջին կին խմբագիր, լրագրող, հրապարակախոս և ֆե-

մինիստուհի Էլպիս Կեսարացյանի բազմաշերտ գործունեությունն ու գրա-

կան ժառանգությունը: Գրքի նպատակն է ընթերցողների առավել լայն շրջա-

նակների հանգամանորեն ծանոթացնել արևմտահայ իրականության մեջ, 

այսպես կոչված, կանացի գրականության հիմնադրի երկերին:  

Ժողովածուն բացվում է Ն. Համբարձումյանի գիտական ընդարձակ առա-

ջաբանով (55 էջ), որում մանրամասնորեն ներկայացված են օսմանյան 

պետությունում XIX դարի երկրորդ կեսի աշխարհաքաղաքական, սոցիալ-

հասարակական, գրական-մշակութային իրողությունները, այդ համատեքս-

                                                 
* Ալբերտ Մակարյան – բանասիրական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր, ԵՊՀ  ակադ. 

Հրանտ  Թամրազյանի  անվան հայ  գրականության պատմության և գրականության տեսության 

ամբիոնի վարիչ   
Альберт Макарян – доктор филологических наук, профессор, зав. кафедрой истории армянской 

литературы и теории литературы им. академика Г. Тамразяна ЕГУ  

Albert Makaryan – Doctor of Philological Sciences, Professor, Head of the Chair of History of Armenian 

Literature and Theory of Literature after Academician Hrant Tamrazyan, YSU 

Էլ. փոստ՝ albert.makaryan@ysu.am  https://orcid.org/0000-0001-5111-5412 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-Non-

Commercial 4.0 International License. 

Ստացվել է՝ 21.10.2025 

Գրախոսվել է՝ 23.10.2025 

Հաստատվել է՝ 06.11.2025 

© The Author(s) 2025 

 

Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն                        
2025, Vol. 16, No. 3 (48), նոյեմբեր, 155-157 

https://doi.org/10.46991/BYSU.B/2025.16.3.155 
 

https://orcid.org/0000-0001-5111-5412
mailto:albert.makaryan@ysu.am
https://orcid.org/0000-0001-5111-5412
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

156 

տում՝ Էլպիս Կեսարացյանի կենսագրությանը, գրական-մշակութային ու հա-

սարակական գործունեությանը վերաբերող փաստերը: Խմբագրի հավաստ-

մամբ՝ գիրքը նվիրված է հայ բոլոր կին գրողներին, և այդ գաղափարը Ն. Համ-

բարձումյանը հղացել է 2016 թ. ակադեմիական այցով Լոնդոնի SOAS համալ-

սարանում գտնվելիս:  

Ժամանակակից հասարակության կյանքում այսօրինակ ժողովածուները 

կարևոր և արդիական են, քանի որ կատարում են նաև կրթական գործա-

ռույթ, որոշակի ազդեցություն թողնում գիտության և մշակույթի զարգացման 

վրա, խթանում հետազոտություններ գրականության պատմության հիմնա-

հարցերի վերաբերյալ։  

Որպես խմբագիր՝ Ն. Համբարձումյանը ամբողջությամբ վերականգնել է 

Կեսարացյանի՝ «Կիթառ» (1861-1863) հանդեսում և «Նամականի առ ընթեր-

ցասեր հայուհիս» (1879) ժողովածուում տպագրված նյութերը՝ կից ծանոթա-

գրություններով: Դրանք ընթերցողին հնարավորություն են տալիս խորութ-

յամբ ուսումնասիրելու հեղինակի գաղափարաբանությունը, աշխարհայաց-

քը, ինչպես նաև ժամանակի սոցիալական և քաղաքական պայմաններն ու 

դրանց ազդեցությունը հայ մտավորական կյանքի վրա:  

Այս առումով Էլպիս Կեսարացյանի դերը XIX դարի մտավոր և հասարա-

կական դիսկուրսում առանձնահատուկ է․ Օսմանյան կայսրության գրա-

քննության սահմանափակումների և սոցիալական կարծրատիպերի պայ-

մաններում նա համարձակորեն բարձրաձայնում է կնոջ կրթության, հասա-

րակական ներգրավվածության հիմնահարցերը, առաջ քաշում հայրենասի-

րության և բարոյական արժեքների հետ առնչվող խնդիրներ։ Կանացի գրա-

կանության առանձնահատկություններից ամենաառանցքայինը կնոջ կեր-

պարում կանացի նախասկիզբը տեսնելու, արժևորելու և վերստեղծելու կա-

րողությունն է, որն իրագործելի է բացառապես կնոջ կողմից։ Եվ կանացի 

գրականության զարգացման տրամաբանության ուսումնասիրությունը պա-

հանջում է մշակույթը դիտարկել որպես համակարգ. այդ մոտեցումը կենսա-

կան նշանակություն ունի ժամանակակից գիտական և գրական-մշակութա-

յին հետազոտությունների համար։  

«Էլպիս Կեսարացյան. Էսսեներ, բանաստեղծություններ, նամակներ» ժո-

ղովածուն բաղկացած է առաջաբանից՝ «Հայոց պատմության և մշակույթի 

անտեսված մի փաստ 19-րդ դարի երկրորդ կեսի Կ. Պոլսում», և երկու հիմ-

նական բաժիններից՝ ««Կիթառ», հանդէս ամսօրեայ, հրաւէր հայկազն օրիոր-

դաց», «Նամականի առ ընթերցասէր հայուհիս», որոնք ընդգրկում են հեղինա-

կի էսսեները, բանաստեղծությունները, նամակները և ունեն իրենց ներքին 

բաժանումները:  

Այսօրինակ համակարգման միջոցով Ն. Համբարձումյանը ձգտել է բացա-

հայտել նաև կանացի գրականության հայեցակարգային բովանդակությունը, 

որն առնչվում է պոետիկայի հարցերին. այս հանգամանքը հնարավորություն 



Գրքերի տեսություն 
                     

 

157 

է տալիս Կեսարացյանի գրականությունը դիտարկելու նաև սոցիոլոգիական 

և տիպաբանական տեսանկյուններից։  

Ժողովածուի արժեքն ավելին է, քան փաստաթղթային հրատարակությու-

նը. այն գիտական-վավերագրական գործիք է հայ մտավորական կին հեղի-

նակների գրականության, ֆեմինիստական շարժման և XIX դարի երկրորդ 

կեսին Կ. Պոլսի հայ հասարակական մտքի ուսումնասիրության համար: 

Գիրքը վկայում է Էլպիս Կեսարացյանի բազմաշերտ գործունեության և մտա-

վոր ներկայության մասին, ցույց է տալիս, թե ինչպես է կարողացել հայ առա-

ջին կին խմբագիրն ու հրապարակախոսը համարձակորեն ազդել հասարա-

կության զարգացման և կրթության վրա՝ պահպանելով ազգային ինքնությու-

նը, պաշտպանելով հավասարության ու ազատության գաղափարները:   

Ընթերցողների լայն շրջանակի համար նախատեսված այս ժողովածուն 

կարող է օգտակար լինել ինչպես Հայաստանի Հանրապետության, այնպես էլ 

արտերկրի բուհերի բանասիրական և արևելագիտական ֆակուլտետների ու-

սանողների ու դասախոսների, հանրակրթական դպրոցների ուսուցիչների, 

աշակերտների, ինչպես նաև մշակույթի խնդիրներով զբաղվող այլ անձանց 

համար։ Միևնույն ժամանակ այն կարող է նաև խթանել կանանց հիմնախն-

դիրների ուսումնասիրությունն ու վերլուծությունը՝ գրական, պատմական և 

սոցիոլոգիական տեսանկյուններից։  



Բանբեր Երևանի համալսարանի. Բանասիրություն 

 

 

158 

 

 

 

 

Խմբագրության հասցեն՝ Երևան,  Խ. Աբովյան փող., 52ա 

Адрес редакции: Ереван, yл. Абовяна 52а 

Address: 52a, Kh. Abovyanstr., Yerevan 

 

Կայք՝ journals.ysu.am 

Էլ. փոստ՝ ephbanber@ysu.am 
 

 

 

 

 

Հրատարակչական խմբագիր և 

թողարկման պատասխանատու՝ 

 

Արմեն Հովակիմյան 

Издательский редактор  и 

օтветственный выпуска 

 

Армен Овакимян 

Publishing Editor and Issued by Armen Hovakimyan 
  

Վերստուգող սրբագրիչ՝ Գայանե Գրիգորյան 

Контрольный корректор Гаяне Григорян 

Proofreader Gayane Grigoryan 
 

 

 

 

 

 

Ստորագրված է տպագրության՝ 06. 11. 2025: 

 

 


