
 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

213 

DOI: https://doi.org/10.46991/FLHE.2024.28.2.213 
 

Ամալյա ՍՈՂՈՄՈՆՅԱՆ 

https://orcid.org/0009-0007-8819-1102  

Երևանի պետական համալսարան  
 

20-ՐԴ ԴԱՐԻ ՄՈԴԵՌՆԻՍՏԱԿԱՆ ԵՎ 

ՊՈՍՏՄՈԴԵՌՆԻՍՏԱԿԱՆ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ 

ԷԿԶԻՍՏԵՆՑԻԱԼ ՄԵԿՆԱԲԱՆՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ 

 
  Մոդեռնիզմի մարդն Արարիչ է, որ ինքնաստեղծվում է գործողու-

թյունների ու ընկալումների միջոցով և դրան գումարվում է արևմտյան 
մտքի մյուս դիլեման՝ մարդն ազատ է ցանկացած գործողություն անելու, 
թեպետ կյանքն իսկապես աբսուրդ է, և ամեն ինչ անիմաստ է: Ամեն ինչ 
անիմաստ է, բայց մահվան պրիզմայով սկսվում է նոր արարչագործու-
թյուն, որը նշանավորվում է անիմաստության մեջ գործելու, առավել ևս 
ստեղծագործելու հումանիստական քաջությամբ: Վոլտերն ասում է. «Եթե 
Աստված չլիներ, պետք կլիներ ստեղծել նրան: Կրոնը երկրորդական է, 
բայց անհրաժեշտ. մարդկանց ուղեցույց է պետք»: Նախածին մեղքի մոդելը 
մոդեռնիզմի լույսի ներքո վերածվում է «ընդունած, համակերպված» մտքի 
մոդելի հետ, որտեղ գործողությունն արդեն անկարևոր է: Դա համահունչ է 
մոդեռնիստական ուղղության կերպարի ընդհանուր բնութագրին, քանզի 
կերպարն այստեղ մտքի շարժում է, հետևաբար նրա գործած մեղքը նմա-
նապես զուտ մտքի շարժում է: Միաժամանակ «Իմացության Ծառի» սիմվո-
լը, Ֆրեզերի «Ոսկե Ճյուղի», «Կենաց Ծառի» սիմվոլիկայի համաժամանա-
կյա մեկտեղման փորձ է, որը վերացնում է սահմաններն անցյալի և ներ-
կայի, կատարվածի և չկատարվածի միջև՝ ի ցույց դնելով ժամանակակից 
կերպարի ամենուր և ոչ մի տեղ գտնվելու պարադոքսը, որն ամրագրվում և 
գոյության իրավունք է ստանում միայն մեղքի տեսլականի շնորհիվ: 

  Բանալի բառեր. մոդեռնիզմ, պոստմոդեռնիզմ, աբսուրդիզմ, նախա-
ծին մեղք, պատիժ, բարոյական կլիշե, ճշմարտություն, վախ 

                                                           
 a.soghomonyan@ysu.am                     Received: 28/05/2024 

                                                      Revised:   08/10/2024 

        Accepted: 26/11/2024 

 
This work is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommer-

cial 4.0 International License. 

 

 

© The Author(s) 2024 

 

https://doi.org/10.46991/FLHE.2024.28.2.213
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


 FLHE   2024, Vol. 28, N2 (37)  
 

214  

Ներածություն 
 Անհնազանդություն Աստծուն կամ մեղք է համարվում կամովին կամ 

ակամա գործած այն արարքը, խոսքը, զգացմունքը կամ միտքը, որը 
հակառակ է Աստծո կամքին, նրա սահմանած կարգին և 
պատվիրաններին: Առաջին մարդը՝ Ադամը, հնազանդվեց սատանայի 
(չարի) թելադրանքին, ճաշակեց բարու և չարի գիտության ծառի 
արգելված պտուղը և վտարվեց դրախտից: Այսպիսով սկզբնական կամ 
«ադամական մեղքը» (արգելված պտղի ճաշակումը) տարածվեց ողջ 

մարդկային ցեղի վրա, որը կարող է ջնջվել միայն մկրտության խորհրդով, 
այնինչ մեր ներգործական մեղքերը կարող են մաքրվել միայն 
ապաշխարության խորհրդով: Բնագիր լեզուներում «մեղք» բառը նշա-
նակում է «վրիպել թիրախից»: Օրինակ Հին Իսրայելում զինվորները 
կարողանում էին առանց վրիպելու պարսատիկով մազի վրա քար նետել: 
Այս արտահայտությունը բառացի թարգմանվում է «առանց մեղք 
գործելու»: Ուստի մեղք գործել նշանակում է վրիպել Աստծո կատարյալ 
չափանիշներին հետևելուց: Աստվածաշունչն ասում է, որ հնարավոր չէ 
լիովին խուսափել մեղքերից և որ «Բոլորը մեղք գործեցին և չհասան 

Աստծո փառքին» (Հռոմեացիներ 3:23; 1 Թագավորներ 8:46; Ժողովող 7:20; 
1 Հովհաննես 1:8): Մեղքի թեման մշտապես կապված է հիշողության 
թեմայի հետ: Դրանք ավելի հաճախ գտնվում են փոխազդեցության մեջ: 
Հիշողությունն արթնացնում է մեղքի ակունքները և դրա հետագա 
իներցիոն ընթացքը, միևնույն ժամանակ մեղքի պատճառներն ու հիմքերը 
որոնելիս մոդեռնիզմի հերոսները ստիպված են լինում կինոժապավենի 
սկզբունքով ետ պտտել իրենց հիշողությունները: Քննադատ Ռ. Լերոյն 
ասում է. «Աբսուրդ աշխարհում մեղքի գաղափարը գործնականորեն 
կորցնում է ցանկացած իմաստ» (Leroy, 1973, էջ 3): Եթե փորձենք 
վերլուծել աբսուրդի և օտարացման խնդիրները մոդեռնիզմի գրակա-

նության մեջ, կտեսնենք, որ չկա ավելի մեծ իմաստ, քան հաստատել 
կյանքի անիմաստությունը: Այն ինչ կյանքի իմաստ է համարվում, կարող 
է նաև մեռնելու հիմնարար պատճառ դառնալ: 

 
Ինքնության խնդիրը աբսուրդ աշխարհում 
 

 Աբսուրդ մարդու համար աշխարհը թափանցիկ ու սահմանափակ 
տիեզերք է, ուր ամեն ինչ տրված է, բայց ոչինչ անել հնարավոր չէ, և որից 
այն կողմ կործանում է ու անէություն: Այս պարագայում մենք ունենք 

երկու տարբերակ. կա՛մ մենք ազատ չենք, և ամենազոր Աստված է 
պատասխանատու չարի համար, կա՛մ մենք ազատ ենք և պատասխա-
նատու, բայց Աստված ամենազոր չէ: Մարդ արարածն իր գիտակցական 



 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

215 

կյանքի ընթացքում հանգում է այն եզրակացության, որ Աստված 
անհրաժեշտություն է և պետք է, որ գույություն ունենա, որպեսզի մենք 
միայնակ չլինենք այս աշխարհում: 

 Բոլոր այն ճգնաժամերից, որոնք պոստմոդեռնը առաջացնում է, 
ինքնության ճգնաժամն ամենատարածվածն է համարվում: Ինքնության 
որոնումը մոդեռնիզմի հրամայականն էր, որն իր գագաթնակետին 
հասավ էքզիստենցիալիստական գրականության մեջ: Պոստմոդեռնիզ-
մում անհատի կտրվելը տրանսցենդենտությունից, էության և գոյության 

իմաստի կորուստն այլևս ողբերգություն չի համարվում: Մարդը շրջվում 
է դեպի անցյալը հոգևոր վերածննդի գոյաբանական կարիքով: 

 Ինքնության ճգնաժամ արտահայտությունը, որը կրկնվում է պոստ-
մոդեռնի մասին քննարկումներում, կարող է օգտագործվել տարբեր 
ձևերով: Մենք, օրինակ, կարող ենք խոսել տեքստի ինքնության մասին 
դեկոնստրուկտիվ տեսանկյունից: Միանգամայն հասկանալի է, որ մենք 
սահմանափակվում ենք պոստմոդեռնիստական գրականության ակունք-
ներով, որտեղ առավելապես նկատվում է էքզիստենցիալիստական փիլի-
սոփայության ազդեցությունը։ Հետպատերազմյան ամերիկյան վեպը, 

ինչպես նաև եվրոպականը, մանրամասն ներկայացնում է «ես»-ի 
մոտալուտ կորստի ցուցադրությունը (որը Յունգը անվանում էր «անձ-
նական միջուկ», իսկ Ուիլյամ Ջեյմսը «Մեր անձնական ինքնության 
իրական կորիզը»): Նոր տիեզերքի առջև կանգնած անհատը չի կարող 
գտնել այն վստահության խարիսխները, որոնք նախկինում կային։ 
Ժամանակակից արագ փոխակերպվող աշխարհում պատկանելության 
խնդիրը մնում է հրամայական: Մենք բոլորս ազգի, համայնքի, հասարա-
կության մի մասնիկն ենք, բայց մի օր կտրվում ենք մեր պատմությունից, 
արմատներից ու աքսորվում։ Ի՞նչ է տեղի ունենում մեր ինքնության, 
անհատականության կամ հոգեբանական ինքնապատկերի հետ: Այլու-
թյուն և աքսոր բառերը սկսում են նկարագրել ինքնության ապակա-
ռուցման և վերակառուցման գործընթացը: Այստեղ մենք ունենք մի քանի 
տարբերակ՝ վերստեղծել մեր նախկին ես-ի տարրերը, ստեղծել նոր 
ինքնություն, զգալ օտար, կամ ապրել միաժամանակ ներսում և դրսում: 
Ինքնության ապակառուցումը կամ վերակառուցումը պատմում է 
կորուստների, փոփոխությունների, հակամարտությունների, անզորու-
թյան և անսահման տխրության մասին, որը դաժանորեն ստուգում է մեր 
հուզական ամրությունը և մեր նոր ինքնության վերահաստատումը դառ-
նում է մխիթարություն: Երբեմն ինքնության փոփոխությունը խորհրդա-
նշվում է անվանափոխությամբ։ Երբեմն մենք չենք ցանկանում, որ մեզ 
ուշադրություն դարձնեն։ Երբեմն մենք նույնիսկ ցանկանում ենք փոխել 
մեր կրոնական և էթնիկ ինքնությունը, և դրա համար մենք պետք է 



 FLHE   2024, Vol. 28, N2 (37)  
 

216  

ենթարկվենք որոշ վերափոխումների: Ե՛վ մշակութային, և՛ սոցիալական 
հարմարվողականությունը կարող է երկար գործընթաց լինել, որի ընթաց-
քում մենք կորցնում եք մեր հույսը և սկսում վերադառնալ անցյալի 
հիշողություններին և մեր տառապանքի պատճառներին: Այստեղ մենք 
ունենք երկու լուծում. կա՛մ ջնջել հիշողությունները, կա՛մ ապրել դրան-
ցով ողջ կյանքի ընթացքում: Ինքնությունը փոխելը տարբեր մարդկանց 
համար այլ բան կարող է նշանակել: Դա կարող է նշանակել փոխել 
երկիրը, հայրական տունը, մայրենի լեզուն, ընտանիքը, ընկերներին, 

ազգային և անձնական սովորությունները, ժեստերը, քայլելու և խոսելու 
եղանակները, կարճ ասած մեր ողջ կյանքը: Հեշտ չէ վերականգնել այն, 
ինչ ունեիր նախկինում։ 

Ինքնություն տերմինը, որը կրում է ինչ-որ բանի եզակիության կամ 
միասնության իմաստը սեփական ես-ի հետ, առանցքային հասկացու-
թյուն է բոլոր ժամանակների գրական տենդենցների և ստեղծագործու-
թյունների համար: Պոստմոդեռնիզմում, սակայն, գոյության էության և 
իմաստի կորուստն այլևս ողբերգություն չի համարվում: 

 «Ես-ի կորուստը ժամանակակից գրականության և արվեստում» 

ուսումնասիրության մեջ ցույց է տրվում, որ արևմտյան գրականությունն 
ու արվեստը ստիպված են եղել փոխել ինքնության գաղափարը և փնտրել 
նոր ինքնություն՝ երկար ժամանակ քողարկված մանրամասները բա-
ցահայտելու հույսով։ Հետպատերազմյան ամերիկյան վեպը մանրամասն 
ներկայացնում է ես-ի մոտալուտ կորստի ցուցադրությունը: Բոլոր 
աքսորված, անհեթեթ, օտարված, էկզիստենցիալիստ հակահերոսները 
փորձում են գտնել գոյության հստակ իմաստը։ Բոլոր հերոսները տառա-
պում են ներքին կոնֆլիկտից, ձախողման սուր զգացումից, կողմնորոշ-
ման պակասից, նույնիսկ ինքնության կորստից, և երբ նրանք ընդունում 
են հասարակության տված դերը, դա արվում է ազատության երազանքը 

կորցնելու գնով: Հետպատերազմյան գեղարվեստական գրականության 
հերոսի համար երազը և մեկուսացման վախը հակակշիռ են։ Պետք է 
խոստովանել, որ պոստտմոդեռն իրականություն մտնելն ինտելեկտուալ 
գրողի կամ ցանկացած այլ մարդու համար երկար ու ցավոտ գործընթաց 
է, որովհետև նոր հասարակությունն այլևս որոշակի չէ, քո ազատությունը 
սահմանափակ է, բոլոր տեսությունները կարծես անհետանում են, բոլոր 
հիմնարար արժեքները ոչնչացված են։ Էկզիստենցիալիստները, ինչպի-
սիք են Ալբեր Կամյուն կամ Ժան-Պոլ Սարտրը, նույնպես հարում էին 
պոստմոդեռն գրականությանը, թեև նրանց ուշադրությունը կենտրոնա-

ցած էր անհատի ազատության վրա: Պոստմոդեռն դիսկուրսում մենք 
բոլորս կողմնակի մարդիկ ենք, որոնք դիմակներ են կրում: Մենք պետք է 
հասկանանք, որ մենք այնպիսին ենք, ինչպիսին կանք, և անհրա-



 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

217 

ժեշտություն չկա փոխել ինքներս մեզ։ Իհարկե, երբեմն մեզ օգնում է 
ինքնամեկուսացումը, բայց մենք պետք է ենթարկվենք մի շարք կերպա-
րանափոխությունների՝ պարզելու մեր մշակութային տարածքը։ Արթնա-
ցումը և սեփական անձի ճանաչումը ինքնազարգացման առաջին քայլերն 
են: Երբ մենք շփվում ենք այլ մշակույթների և արժեքային համակարգերի 
հետ, մենք դառնում ենք ավելի օբյեկտիվ: Յուրաքանչյուր ոք, ով ցանկա-
նում է գտնել իրական ինքնությունը, պետք է կանգնի ավանդույթի, 
մշակույթի և նույնիսկ նույնականացման պարադոքսի միջև: 

 
Մոդեռնիստական գրականության առանձնահատկությունները 
 

Երբ անցնում ենք մոդեռնիստական գրականության բոլոր փուլերով՝ 
լինի դա էկզիստենցիալիզմ, աբսուրդիզմ թե նիհիլիզմ, տեսնում ենք, որ 
ընդհանուր առմամբ փոփոխություն է կատարվել մարդու աշխարհա-
յացքում և մարդկային բնույթի մեջ տեղի են ունեցել հիմնարար 
տեղաշարժեր: Ունիվերսալ հումանիզմն ավարտվում է և գալիս է այն, ինչ 
Կամյուն անվանում է «խիզախ հումանիզմ» (Կամյու, 1942): Այս 

քաջությունը մարդուն պետք է, որովհետև ըստ Նիցշեի՝ «Աստված մեռել 
է» (Նիցշե, 1881-1882) և դա նշանակում է, որ մարդը կորցրել է ի վերուստ 
պաշտպանված լինելու իր հույսը: Մոդեռնիզմի ժամանակաշրջանում 
Աստված մահացել է, ավելի ճիշտ մահացել է հավատն իր հանդեպ, և 
մարդն արդեն ուրիշ հնարավորություն չունի, քան լինել կա՛մ միայնակ, 
կա՛մ էլ ոչինչ ոչնչի մեջ, կա՛մ երկուսը միասին: Ամբողջ մոդեռնիստական 
գրականությունը բանավեճ է աստվածաշնչյան թեմատիկայի շուրջ: 
Նիցշեն ասում է՝ «Աստված մեռած է», միևնույն ժամանակ ապացուցում է 
իր ասածը՝ մեջբերումներ անելով Աստվածաշնչից, Քրիստոսի հայտնու-
թյունից: Դա այն փիլիսոփայական դիսկուրսն է, երբ ժխտման մեջ 
հաստատվում են ժխտվող իրողությունները (երբ մի բանի շուրջ վիճում 
ես, դրանով հաստատում ես դրա գոյությունը): Կամյուն «Սիզիփոսի 
առասպելի», իսկ հետագայում «Օտարի» օրինակով փաստում է այդ 
ժխտման մեխանիզմը: ««Օտարի» կոմպոզիցիան հենվում է հակապատ-
վիրանային մեթոդաբանության վրա, պատվիրանների ժխտման, բացաս-
ման և այդ ժխտման մեջ գոյութան բարոյական ուղենիշների ինվերսիայի 
վրա» (Սեդրակյան, 2016, էջ 42): Վեպի հերոսը՝ Մերսոն, բացարձակապես 
անտարբեր է ծնողի մահվան փաստի հանդեպ, ծնողի մահից անմիջապես 
հետո առանց սիրելու կենակցում է ինչ-որ կնոջ հետ: Դրանից 
անմիջապես հետո մարդ է սպանում: Ներկայացնելով առաջին հայացքից 
այս արգահատելի կերպարը, Կամյուն անսպասելիորեն նշում է. «Ես եկել 
եմ ստեղծելու մի նոր Հիսուս» (Կամյու, 1989): Ուշադիր դիտարկելու դեպ-



 FLHE   2024, Vol. 28, N2 (37)  
 

218  

քում ակնհայտ է, որ նոր Հիսուսի կերտման գաղափարախոսությունը 
հենված է բարոյական ընդունված թեզերին (պատվիրաններին) հակա-
դրվելու սկզբունքի վրա («Հարգի՛ր ծնողիդ» – «Դու ազատ ես չհարգել 
ծնողիդ», «Մի՛ շնացիր» - «Դու ազատ ես շնանալ», «Մի՛ սպանիր» - «Դու 
ազատ ես սպանել»): Նոր դարաշրջանում մարդը ստիպված է ստեղծել 
աշխարհ՝ նախօրոք իմանալով, որ այն անիմաստ է: Մարդը մտնում է 
պայքարի մեջ՝ ստեղծելու մի բան, որն ի վերուստ դատապարտված է: Եվ 
այստեղից գալիս է Կամյուի «Սիզիփոսի առասպելը» երկի հիմնադրույթը. 

մարդը կարող է լինել այնքան հումանիստ, այնքան խիզախ, որ հնա-
րավոր դառնա այդ պայմաններում ստեղծել մի աշխարհ, որն իրականում 
անիմաստ է, որովհետև բոլորը մահկանացուներ են: Սա ամենապար-
զունակ բացատրությունն է, որովհետև մինչ դու զբաղված ես աշխարհ 
ստեղծելով, ինչ-որ մեկը կողքիդ ստեղծում է իր աշխարհը, մյուսը՝ իր 
աշխարհը, և ամեն մարդ մյուսի աշխարհում տեղ չունի:  

 
Պոստմոդեռնիզմի ազդեցությունը գրականության վրա 
 

 Պոստմոդեռնիզմը ներխուժեց արվեստ և մշակույթ, երբ մարդիկ 
սկսեցին մտածել, որ այն իրականությունը, որտեղ իրենք գտնվում են, 
միակը չէ: Պիտեր Ֆրից Ուոլտերը իր “Creative Genius: “Four-Quadrant 
Creativity in the Lives and Works of Leonardo” աշխատության մեջ, 
անդրադառնալով զուգահեռ իրականությունների կիրառման մոդելին, 
մեջբերում է արել Սալվադոր Դալիի թևավոր արտահայտություններից. 
«Միակ տարբերությունը Դալիի և խելագարի միջև այն է, որ Դալին 
խելագար չէ»: Ուոլտերը զուգահեռ իրականության գոյության և ստեղծա-
գործական վերաիմաստավորման փաստը դիտում է իբրև մտային 
խանգարման օրինակ՝ վկայակոչելով այն իրողությունը, որ իրականու-

թյան զուգահեռական մոդելը որոշակի շեղում է իրականության դասա-
կան ընկալումից: Մինչդեռ սյուրռեալիզմի մանիֆեստներում զուգահեռ 
իրականության ընկալումը ներկայացվում է իբրև յուրահատուկ մեթոդա-
բանություն, որն ընկած է նոր ստեղծագործական սկզբունքի հիմքում: 
«Զուգահեռ իրականության» սկզբունքը տառացիորեն ապակառուցեց 
մշակութային, հանրային և հետևաբար գրական հայեցակարգի էթիկա-
կան առանցքը, քանի որ էթիկան պահանջում է միասնական մոտեցում 
մարդկային գործունեության հիմնարար ասպեկտներին: Հենց այդ միաս-
նական էթիկական սկզբունքն է կազմում մոդեռնիզմի առանցքը, որի վրա 

խարսխվում է անհատի և հանրության վերաբերմունքը կյանքի և մահվան 
ընկալման, արժեքների և չափանիշների հանդեպ: Դրանցից մեկը մեղքի և 
մեղավորության խնդիրն է, որը մոդեռնիզմի էթիկական համակարգում 



 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

219 

հանգեցվել է մեղքի ընդունման կամ մերժման գաղափարին: Մոդեռնիզմի 
ենթատեքստում մեղքը դառնում է գրական և փիլիսոփայական այն դիս-
կուրսը և հենակետը, որի վրա հենվելով դասակարգվում են մոդեռնիս-
տական աբսուրդը և էկզիստենցիալ փիլիսոփայական արձակը: Մեղքի 
ընդունումը մեղքը դարձնում է էթիկական նորմ, մեղքի ժխտումը բացա-
ռում է մեղքի փաստը անկախ դրա իրական գոյությունից: Փաստորեն 
մոդեռնիզմն առարկայական և երևակայական մեղքը դարձնում է էթիկա-
կան նորմ, մեղքի ժխտումը բացառում է հանրային դիսկուրսը՝ մեղքի 

փաստի հանդեպ վերաբերմունքը թողնելով միայն անհատական տիրույ-
թում: Պատահական չէ, որ թե՛ Կամյուի «Օտարի» համատեքստում, թե՛ 
կաֆկյան «Դատավաության» մեջ հանրային մասնակցությունն անհատա-
կան մեղքին համարվում է ավելորդ, շինծու և խիստ բացասական՝ 
անկախ նրանից առկա՞ է մեղքի ընկալումը հերոսի մեջ, թե՞ ոչ: Այսպես, 
Կամյուի «Օտարի» հերոսը չի ընդունում կատարված հանցագործությունն 
իբրև մեղք, մինչդեռ Կաֆկայի հերոսը «Դատավարության» մեջ ընդունում 
է չգործած հանցանքն իբրև մեղք: Մոդեռնիստական այս երկու մոտեցում-
ները հիմնվում են աստվածաշնչյան երկու արքետիպային մոդելների 

վրա. չգործած ու ընդունած մեղքի գաղափարը համահունչ է նախածին 
մեղքի գաղափարին, իսկ գործած, բայց չընդունած մեղքի գաղափարը 
«ների՛ր ինձ, տե՛ր, քանզի չգիտեմ՝ ինչ եմ անում» կոնստրուկտին: Այս 
երկու մոդելները կազմում են քսաներորդ դարի մոդեռնիստական արձա-
կի էթիկական առանցքը: Ջեյմս Ջոյսի «Ուլիսեսի» գլխավոր հերոսին 
անվերջ հետապնդում է մեղքի տեսիլքը տարբեր կերպավորումներով, և 
նա փորձում է քողարկել սեփական վախը արվեստագետի անաչառու-
թյան և ազատության փիլիսոփայությամբ: Կամյուի «Անկում» երկի հերո-
սը նույնպես կանգնած է մեղքն ընդունելու կամ չընդունելու երկընտ-
րանքի առաջ, ընդ որում դարձյալ մեղք է դառնում չգործած արարքը, 
«մտային մեղավորությունը» միայն անհատական ընկալման մակարդակի 
վրա: Ընդ որում, դա կարող է լինել բացահայտ կատարված մեղք ինչպես 
«Օտարը» վեպում, կամ միջնորդավորված անուղղակի մեղսագործու-
թյուն, բայց էթիկայի սկզբունքը խարսխվում է հենց մեղքի հանդեպ 
անհատի վերաբերմունքի վրա. հանրության կարծիքը միշտ երկրորդա-
կան է: Ումբերտո Էկոն իր էսսեներից մեկում մեղքի ընդունման ու 
չընդունման գաղափարը մեկանաբնում է հետևյալ կերպ. «Անհավատ-
ները, որոնք վստահ են, որ երկնքից ոչ ոք իրենց չի հսկում, նաև վստահ 
են, որ ոչ ոք նրանց չի ներելու գործած մեղքի համար»: Մոդեռնիստական 
էթիկան վերապահում է մարդուն, որ նա ինքը որոշի մեղքի իր չափա-
բաժինը, բայց այդ փոփոխված էթիկան պահպանում է մեղքի և պատժի 
հարաբերկացության համաչափությունը և համամասնությունը: Օսկար 



 FLHE   2024, Vol. 28, N2 (37)  
 

220  

Ուայլդի մոտ դա առավել բացահայտ է խորհրդանիշների մակարդակի 
վրա, քանի որ «Դորյան Գրեյի դիմանկարը» վեպում փորձ է արվում 
էթիկան փոխարինել էսթետիկայով, որն ի վերջո ավարտվում է 
էսթետիկական խորհրդանիշի պահպանմամբ (դիմանկար) և էթիկական 
սուբյեկտի հանդեպ (հերոսի) պատժի կիրառմամբ: Մեղքն է դառնում 
նորացված մշակութային ընկալման հիմնախնդիրն ու առանցքը, փա-
խուստը դրանից, կամ դրա անտեսումն աստվածաբանական խնդրից 
դառնում է փիլիսոփայական խնդիր, իսկ փիլիսոփայականից վերաճում է 

գրական ու մշակութային խնդրի: «Մենք պատժվում ենք մեր մերժումների 
համար: Մեր կողմից խեղդվող ամեն ազդակ ծվարում է մեր մտքերում և 
թունավորում մեզ: Մարմինը, մի անգամ մեղանչելով, վերացնում է մեղքը, 
քանզի գործողությունը մաքրման ձև է: Դիմադրելու փորձից միտքը 
հիվանդանում է՝ ցանկանալով այն, ինչ հրեշավոր օրենքները դարձնում 
են անօրինական: Ասում են, որ ամենամեծ իրադարձությունները կա-
տարվում են մարդու ուղեղում, բայց այնտեղ են կատարվում նաև ամենա-
մեծ մեղքերը» (Wilde, 1993): Այս հատվածի մեջ ներկայացված մտքին 
արձագանքում է աստվածաշնչյան մյուս մոդելը. «Մտքով մեղանչեցիր, թե 

մարմնով՝ միևնույնն է», որն արտաքուստ ձևական համընկնումներով 
հանդերձ, շեշտադրում է մեղքի անկարևորությունը և էթիկայի սկզբունք-
ներին հետևելու անկարողությունը: Ֆորմալ մտակառույցը նույնն է, 
ուղղակի մոդեռնիստական էթիկան, մեղքը դարձնելով մտային, այլ ոչ 
առարկայական կատեգորիա, հեռացնում է այն պատժի գաղափարից, 
զրկում բարոյական և հանրային պատասխանատվության համատեք-
ստից: Հենց այդ «մտային մեղքի և «անհատական պատասխանատվու-
թյան» խնդրով է պայմանավորված մոդեռնիստական արձակի կարևոր 
առանձնահատկություններից մեկը՝ կերպարի բնութագրական հատկա-
նիշների աստիճանական վերացումը: Սկզբում անհետանում են արտա-

քին բնորոշումները, այնուհետև երկրորդական են դառնում կերպարի 
սոցիալական դիմագիծն ու պատմական կոնտեքստի համապատաս-
խանությունը, իսկ վերջին փուլում նույնիսկ հոգեբանական կերպավո-
րումը մղվում է երկրորդ պլան: Կամյուի և Կաֆկայի հերոսները, նաև 
ջոյսյան կերպարների ներաշխարհը, նույնիսկ ջոյսյան դետալական ներ-
կայացմամբ չեն կարող դասվել որևէ կոնկրետ հոգեբանական տիպի, 
նրանց «գիտակցության հոսքը» բարդագույն բլումյան վայրիվերումներից 
մինչև Կամյուի «Օտարի» գլխավոր հերոսի բառային պրիմիտիվիզմի 
խոսքային ու հոգեբանական հոսքը խանգարում է այդ դասակարգման 

բյուրեղացմանը, նաև այն պատճառով, որ մոդեռնիստական արձակից 
հեռանում են հեղինակը և հերոսին տված նրա ներքին գնահատականը: 
«Ճիշտ» և «սխալ» արարքների և մտքերի դասակարգման անհնարինու-



 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

221 

թյունը, բարոյական կլիշեների ապակառուցումը բերում է «տարբերակ-
ված իրականության» և դրա գրական արտացոլման գաղափարին: Ինչ-
պես ասել է Միլան Կունդերան. «Դոն Կիխոտը դուրս եկավ տնից և էլի 
չկարողացավ ճանաչել աշխարհը»:  

 
Մեղքի ընկալումը մոդեռնիստական  գրականության մեջ 
 

 Մեղքի գաղափարի ածանցյալ կոնցեպցիան «կյանքի ավարտունու-

թյան» պարադոքսի ընկալումն է: Մինչև մոդեռնիստական ընկալումը 
մեղքի թեման այսպես թե այնպես հիմնվում էր «կյանքի շարունակա-
կանության», «հավերժական կյանքի» գաղափարի վրա: «Դուք ստիպեցիք, 
որ ես խոստովանեմ, թե ինչ վախեր ունեմ: Բայց նաև պատմեմ, թե ինչից 
չեմ վախենում: Չեմ վախենում մենակ կամ լքված լինելուց, կամ ինչ-որ 
բանից հրաժարվելուց: Եվ նաև չեմ վախենում սխալ գործելուց. անգամ 
եթե դա լինի ողջ կյանքի սխալ կամ հավերժական սխալ» (Joyce, 1977, էջ 
2): Մոդեռնիզմի հերոսը հայտարարում է, որ չի վախենում լինել մենակ 
կամ հավերժ սխալական, սակայն իր վախերի խոստովանության ժամա-

նակ կենտրոնանում է մեղքի գերակայության վրա: Մեղքի թեմայի նոր 
գրական ընկալման համար անկյունաքարային դեր են կատարում քսան-
երորդ դարում դեռևս լայն ժողովրդականություն վայելող նիցշեակա-
նությունն ու դրա գրական վերաիմաստավորումը մի շարք հեղինակների 
գործերում: Այսպես Հենրի Միլլերի պնդմամբ. «Մեղքը, մեղավորությունը 
և նևրոզը նույն ծառի՝ իմաստության ծառի պտուղներն են»:  Աստվա-
ծաշնչյան անդրադարձը միլլերյան տողերում անխուսափելի է, որովհետև 
աթեիստական, կամ ինչպես կասեր Նիցշեն «նիհիլիստական» դիրքորո-
շում ունեցող մոդեռնիստ գրողներն իրենց գնոստիկական և ագնոստիկա-
կան մոտեցումները բացատրում էին աստվածաշնչի խորհրդանիշների 
օգնությամբ: 

«Դժոխքն ուրիշներն են» (Սարտր, 1943) ասում է Սարտրը: Մարդն 
իրեն ընկալում է միայն ուրիշի աչքերում, այլ կերպ նա չի կարող հաս-
կանալ, թե ով է ինքը: Սարտրն իր «Դռնփակ» ստեղծագործության մեջ 
բացահայտում է, որ նույնիսկ դժոխքում դուռ կա, և նույնիսկ էկզիս-
տենցիայի փաստացի ավարտից հետո մարդն ազատ ընտրության իրա-
վունք ունի: «Ազատությունն այն է, ինչ մենք անում ենք այն ամենի հետ 
ինչ արված է մեզ հետ» (Սարտր, 1943): Նույնիսկ գոյության ավարտից 
հետո մարդուն մնում է մի բան՝ իր ազատությունը՝ լինի դա գոյության թե 
անգոյության ազատություն: Էկզիստենցիալիզմի ներքին հումանիզմի 
ամփոփումն ամբողջանում է Կամյուի «Նամականեր գերմանացի ըկերո-
ջից» գործի հետևյալ մեջբերումով. «Ոչ ոք ի զորու չէ իմաստալից 



 FLHE   2024, Vol. 28, N2 (37)  
 

222  

գոյություն վարել այնտեղ, որտեղ ոգին խաչելության է մատնվում հանուն 
գոյության»: Երկրորդ համաշխարհային պատերազմի ընթացքում հասու-
նացավ այն գաղափարը, որ մարդկանց գոյությունը մի վայրկյանում 
ավարտվում է, և այդ ակնթարթային վախճանը կրում է կյանքի անիմաս-
տության խորհուրդը: Հենց այսպես էլ զարգացավ աբսուրդի ժանրը: 
Կամյուի «Սիզիփոսի առասպելը» ցույց տվեց, որ մարդկային գոյությունն 
աբսուրդ է և հարատևում է միայն բողոքի ու կրքի մոտիվացիայով: 
Մարդն ապրում է առանց կոնտեքստի՝ շպրտված լինելով աշխարհ հայտ-

նի չէ ինչի համար: Մարդը ծնվում և մահանում է ակամա ու անտեղյակ: 
Սա մարդու գոյության անխուսափելիության և անիմաստության միաժա-
մանակյա թակարդն է: 

Մոդեռնիզմի գրականության մեջ Աստծո կերպարը կարող ենք 
մեկնաբանել մի քանի կերպ: Հնարավոր է, որ Աստված մեռել է, բայց սա 
նշանակում է, որ Աստված ինչ-որ ժամանակ գոյություն է ունեցել, իսկ 
եթե գոյություն է ունեցել, ապա նա չի կարող մահանալ քանի դեռ ապրում 
է նրա ստեղծագործությունը՝ տիեզերքն ու աշխարհը: Եթե այլ տեսան-
կյունից դիտարկենք, ապա Աստված զուտ մարդկային հասկացություն է, 

և չի կարող գոյություն ունենալ առանց մարդու, այն է՝ առանց սուբյեկտիվ 
գիտակցության: Երրորդ տարբերակն Աստծո նույնականացումն է մու-
սայի հետ: Գուցե Աստված ընդամենը զգացողություն է, որը ոգեշնչում է 
մարդկանց և նրանց հաղորդում ստեղծագործական էներգիա: Հիմա մենք 
ապրում ենք մի ժամանակում, երբ մարդու համար Աստծո գաղափարն ու 
կրոնական, հատկապես քրիստոնեական արժեհամակարգն այլևս ներ-
շնչման աղբյուր չէ, ինչպես Դանթեի կամ Շեքսպիրի ժամանակաշրջա-
նում: Իսկ երբ որևէ գաղափար, հատկապես կրոնական, դադարում է 
ներշնչման աղբյուր լինել, այն դատապարտված է մահվան: Գրականու-
թյան մեջ այս արժեհամակարգային փոփոխությունը բավականին տեսա-

նելի է դառնում մոդեռնիստական և պոստմոդեռնիստական վեպերում: Ի 
դեպ, եթե մոդեռնիզմում հոգևորի անէացումն ու տարրալուծումը կենցա-
ղի մեջ ֆիքսվում է որպես կործանարար երևույթ, ապա պոստմոդեռ-
նիզմում այն դառնում է նպատակ: 

 Մոդեռնիստական վեպի հիմնական գրական մեթոդը «գիտակցու-
թյան հոսքն» է, որը հնարավորություն է տալիս ներկայացնել մարդու բուն 
էությունը՝ հարահոս ու միևնույն ժամանակ հակասական անտրամա-
բանական: Գիտակցության այս նոր մոդելը, որը հատուկ է քսաներորդ 
դարի մարդուն, Վուլֆն անվանում է «ֆրագմենտար գիտակցություն»: Սա 

մի գիտակցություն է, որը կորցնում է ժամանակագրական հաջորդակա-
նության, փոխադարձ կապի ռացիոնալ-տրամանաբանական շղթան, 
որտեղ թեմատիկ անցումներն ու զգացողությունները խիստ պատճառա-



 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

223 

բանված ու բացատրելի են: Ֆրագմենտար գիտակցությունն Առաջին համ-
աշխարհային պատերազմից հետո առաջացած նոր մարդու տագնապ-
գիտակցությունն է, որտեղ ամբողջն այլևս տեղ չունի, մնում են միայն 
պատահական-զգայական-զուգորդային կադրեր, որոնք լցվում են գի-
տակցության մեջ՝ կազմելով մեկ ամբողջություն, միաժամանակ կտրված 
լինելով միմյանցից: 

  Աստծո մահվան գաղափարը չափազանց մեծ դեր ունի նaև Ջեյմս 
Ջոյսի գլուխգործոց «Ուլիսես» վեպում: Աստծո մահը նույն հոգևորի մահն 

է: Հենց նման իրավիճակում է հայտնվում Ջոյսի հերոս Սթիվեն Դեդա-
լուսը, որը Ջոյսի վեպերի շրջիկ-ինքնակենսագրական կարևորագույն 
կերպարն է: Ներշնչանքի և մուսայի մահը հերոսին ստիպում է որպես 
հոգևոր հայր ընտրել իրենից թե՛ գիտակցական, թե՛ հոգևոր, թե՛ ստեղծա-
գործական մակարդակներում ավելի ցածր դիրք զբաղեցնող մեկին՝ 
Լեոպոլդ Բլումին, որը լցված է միայն առարկաների անվերջանալի աշ-
խարհով և հավերժական պարտությամբ, որի մեղավորն առաջին հերթին 
հենց ինքն է: 

Մոդեռնիստական գրականության մեջ կարևոր տեղ է զբաղեցնում 

նաև պատերազմի անիմաստության թեման: Ֆիզիկական առումով պա-
տերազմը գուցե առավել դյուրըմբռնելի է, քանի որ կա տեսանելի և 
իրական թշնամի, որին պետք է վերացնել` ապահովագրելու համար 
սեփական կյանքը: Իսկ ինչպե՞ս կարելի է մարտնչել անտեսանելի թշնա-
մու՝ հոգեկան անասելի տառապանքի, մեկուսացվածության, աշխարհում 
սեփական անկյան անարդյունավետ փնտրտուքի դեմ, որը նույն այդ 
պատերազմի թողած դառը մրուրն է: Մարդը ստիպված է ապրել ներքին 
«պատերազմ», որը հիասթափության, փշրված երազանքների ցավալի 
ծնունդ է: Իրական պատերազմի հետևանքով առաջացած անհատի 
«ներաշխարհի պատերազմի» գեղարվեստական յուրօրինակ պատկեր-
ների ու կերպարների կարող ենք հանդիպել ամբողջ համաշխարհային 
գրականության մեջ: Էռնեստ Հեմինգուեյի, Պասսոսի, Ուիլյամ Ֆոլքների, 
Թոմաս Վուլֆի, Ֆիցջերալդի, Ռեմարկի, Ապոլիների, Շերվուդ Անդերսոնի 
և Ջոն Օ’Հարայի գրական ժառանգության մեծ մասը հենց պատերազմի 
թեմային է նվիրված: Ամերիկացի գրողները, անդրադառնալով պատե-
րազմի խնդրին, փորձում էին բացահայտել զինվորների հոգեկան աշ-
խարհը: Պատերազմից հաշմված հերոսը փորձում է կերտել սեփական 
աշխարհը, որն էականորեն տարբերվում է իրական աշխարհից: Պատե-
րազմն ու դրա թողած դառը հետևանքներն անհատին զրկում են լիարժեք 
կյանքից, նրան դարձնում ժամանակի խամաճիկ, որի թելերը ճակա-
տագրի ձեռքում են, քանի որ միշտ չէ, որ անհատն ունակ է պայքարելու 
սեփական ներաշխարհը տակնուվրա անող մրրիկների դեմ: Անհատի 



 FLHE   2024, Vol. 28, N2 (37)  
 

224  

հոգեկան պատերազմը` բարոյահոգեբանական ցավալի փլուզումներով 
հանդերձ, ճիգ է փնտրելու հոգու օազիսներ: Պատերազմից հետո կա  
երկու տարբերակ՝ կա՛մ կերպարները լռելյայն ապրում են իրենց հոգե-
կան «պատերազմը», զոհ գնում ներքին երկվությանը` պահպանելով, սա-
կայն, իրենց ինքնատիպ դիմագիծը, որը նույնիսկ կյանք է արժենում, կա՛մ 
մոռացության չեն մատնում պատերազմի դաշտում կրած տառապանք-
ները, բայց, այնուամենայնիվ, համակերպվում են նոր կյանքին ու գտնում 
գոյատևման սեփական բանալին: Պատերազմող զինվորն անցնում է 

հիասթափությունների, ինքնահաստատման ու ինքնաժխտումի, սեփա-
կան ես-ի ներքին անհաշտության ու հավատի կործանման դժվարին ճա-
նապարհով: Պատերազմում կռվող զինվորը նախ պաշտպանում է ուրիշ-
ների ազատությունը և դրա հետ մեկտեղ սեփական գոյատևման պայ-
քարն է մղում: Ամենաբարդը պատերազմի իրական սարսափը գիտակ-
ցելն է՝ մարդկային դիմագծի աղավաղումը, երբ պատերազմից վերադար-
ձած զինվորը պարտավոր է ապրել մի քանի տասնյակ կյանքեր: Պատե-
րազմից հետո անհատի մոտ գլուխ են բարձրացնում օտարման, ինքնա-
օտարման, ինքնաոչնչացման զգացումները: Պատերազմն ընդգծում է 

մարդկային դաժանությունը, այլափոխում մարդուն: Պատերազմի թեման 
հաճախ կաշկանդում է, սահմանափակում, սակայն գրականության մեջ 
այն ազատություն է ստանում: 

 Մոդեռնիզմին հաջորդում է պոստմոդեռնիզմը: Այն որպես 20-րդ 
դարի մշակութային խոշորագույն տենդենց, ժամանակային հստակ 
որոշակիացում չունի. տեսաբանները պոստմոդեռնիզմի դրսևորման 
ժամանակային տարբեր շրջաններ են առանձնացնում` ինչպես 40-
ական, այնպես էլ 60-70-ական թվականներ: Լինելով միաժամանակ և´ 
հակառեակցիա նախորդած մշակութային էտապին` մոդեռնիզմին, և´ 
պատմական հայտնի դեպքերին (Երկրորդ համաշխարհային պատե-

րազմ, Հերոսիմայի և Նագասակիի ատոմային ռմբակոծում և այլն)` 
պոստմոդեռնիստական մշակույթի ժամանակային ընթացքը, ըստ էու-
թյան, համապատասխանում է 40-ական և 60-70-ական թվականների 
համակցված հաջորդականությանը` 40-ականները մշակութային որա-
կական նոր սկիզբ, 60-70-ականները` հասունացման, բուռն զարգաց-
ման շրջան: Յուրաքանչյուր ժամանակաշրջան ունի իրեն բնորոշ 
պոստմոդեռնիզմը: Նախ և առաջ, պոստմոդեռնիզմը հանդես է գալիս 
որպես որոշակի մտածելակերպի հատկանիշ, աշխարհընկալման, 
վերաբերմունքի և գնահատման հատուկ ձև, ինչպես մարդու ճանաչո-

ղական կարողությունների, այնպես էլ նրա տեղի ու դերի վերաբերյալ: 
 Լայն առումով պոստմոդեռնիզմը 20-րդ դարի երկրոդ կեսի մշակույ-

թի ընդհանուր անվանումն է, որի հիմքում ընկած է աշխարհն իբրև քաոս 



 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

225 

ընկալելը: Այս մշակութային շարժումը էական ազդեցություն է ունեցել 
տարբեր ոլորտների վրա, ինչպիսիք են արվեստը, գրականությունը, 
փիլիսոփայությունը և ճարտարապետությունը: Մոդեռնիզմի հայրը Շառլ 
Բոդլերն է, իսկ պոստմոդեռնիզմինը՝ Ֆրիդրիխ Նիցշեն: Եթե մոդեռնիզ-
մում տիրապետողը պարոդիան և հենգնանքն են, ապա պոստմոդեռ-
նիզմում հանդես է բերվում ծաղրի պարոդիայի միասնություն և պոստ-
մոդեռնիզմը երբեմն հեգնում է նաև ինքն իրեն: Մոդեռնիզմում,եթե առկա 
է իրականության վերարտադրություն, ապա պոստմոդեռնը սեփական 

իրականությունն է մոդելավորում: Կանտյան մետաֆիզիկային հարող 
պոստմոդեռնիստական մտքի համաձայն՝ այն ամենը, ինչն ընկալվում է 
որպես իրականություն իրականում ոչ այլ ինչ է, քան դրա մասին մեր 
պատկերացումը, որը նաև կախման մեջ է դիտորդի ընտրած տեսա-
կետից, և դրա փոփոխությունը հանգեցնում է պատկերացման կտրուկ 
փոփոխության: Դեկոնստրուկցիայով զբաղված պոստմոդեռնիստ արվես-
տագետը նախընտրում է կոլաժ և մոնտաժ հասկացությունները: Վճռորոշ 
դերակատարում ունի պոստմոդեռնիստական մտածողության մեջ ժամա-
նակի հայդեգերյան տեսությունը, ուր ժամանակը դիտարկվում է որպես 

մեկ ամբողջություն: Ըստ այդմ պոստմոդեռնիզմը հրաժարվում է ժամա-
նակի գծային ընկալումից (անցյալը ներկան և ապագան հաջորդում են 
միմյանց) և նախապատվությունը տալիս է ժամանակի շրջանաձև շարժ-
մանը, երբ անցյալը ներկայի միջոցով փոխակերպվում է ապագայի, և 
ապագան էլ իր հերթին անցյալի: Փակ շրջան (որտեղ ամեն ինչ 
վերադառնում է սկզբին), որը բառի ժամանակագրական ծագումը նույն-
պես ներառում է: Բոլոր բառերն արդեն ասվել են, այդ իսկ պատճառով 
ամեն մի տառն անգամ դիտարկվում է որպես մեջբերում անցյալից: 
Ուստի ռացիոնալությամբ, կարգուկանոնով և համընդհանուր ճշմարտու-
թյան հանդեպ հավատքով բնութագրվելու փոխարեն, պոստմոդեռնիզմը 
նշանավորվում է համընդհանուր ընդունելություն ստացած պատմու-
թյունների մերժմամբ, օբյեկտիվ ճշմարտության հանդեպ թերահավա-
տությամբ և բազմակարծության և բազմազանության վրա կենտրոնա-
նալով: Այն արձագանք է մոդեռնիզմի գաղափարների ճգնաժամի 
նկատմամբ, ինչպես նաև գերհիմքերի այսպես կոչված «մահվանը»: 

Պոստմոդեռն արվեստը հրաժարվում է համընդհանուր կանոն ստեղ-
ծելու փորձերից՝ գեղագիտական արժեքների նորմերի խիստ հիերար-
խիայից։ Պոստմոդեռնիստական փիլիսոփայության համաձայն՝ ճշմար-
տությունն անհնար է, իսկ նրա որոնումները՝ հին փիլիսոփայական 
պատրանք: Եթե ռեալիզմը ճշմարտություն էր ճշմարտության մասին, 
սյուրռեալիզմը խաբկանք էր ճշմարտության մասին, ապա պոստմոդեռ-
նիզմը խաբկանքի մասին ճշմարտությունն է: Ըստ այդմ՝ աանհրա-



 FLHE   2024, Vol. 28, N2 (37)  
 

226  

ժեշտություն է դառնում այնպիսի կենսաստեղծագործական մշակույթի 
ստեղծումը, որը կհաստատի անձի և ստեծագործության լիակատար 
ազատությունը: Արվեստը հարմարեցվում է հեղինակի երևակայությանը՝ 
ջնջելով արվեստի և կյանքի այլ ոլորտների միջև եղած սահմանները: 
Այդպես պոստմոդեռնիզմի փիլիսոփայության մեջ ճշմարտացիությունից 
բացի իմաստազրկվում է նաև արդարություն հասկացությունը և դրանք 
փո-խարինվում են «խաղ» հասկացությամբ: Ճշմարտությունն ընդունվում 
է միայն իբրև բառախաղ: Միակ անվիճելի ու անփոխարինելի արժեքը 

ոչնչով չսահմանափակվող հեղինակային գերազատ ինքնարտահայտումն 
է, որը հենվում է «ամեն ինչ թույլատրելի է» սկզբունքի վրա: Բոլոր մյուս 
գեղագիտական արժեքները հարաբերական են և պայմանական, անհրա-
ժեշտ չեն արվեստի գործ ստեղծելու համար, ինչը հնարավոր է դարձնում 
պոստմոդեռն արվեստի պոտենցիալ համընդհանուրությունը՝ կյանքի 
երևույթների ողջ գունապնակը ներառելու նրա կարողությունը, բայց նաև 
հաճախ հանգեցնում է նիհիլիզմի, կամայականության և աբսուրդի։  

Իրականության սահմաններն ընդլայնվում են ոչ միայն դեպի երևա-
կայություն, այլ ամենն ինչն իբրև իրողություն կարող է ըմբռնվել ենթագի-

տակցական խոր շերտերում: Այս ուղղության կրողների կողմից օգտա-
գործվող հիմնական հասկացություններն են՝ «աշխարհը որպես քաոս» և 
«պոստմոդեռն զգայականություն», «աշխարհը որպես տեքստ» և «գիտակ-
ցությունը որպես տեքստ», «ինտերտեքստուալություն», «հեղինակություն-
ների ճգնաժամ» և «իմացաբանական անորոշություն», «հեղինակի դիմակ», 
«կրկնակի ծածկագիր» և «պատմության պարոդիա», «հաղորդակցության 
ձախողում» և այլն: Երբ խոսում ենք կոնկրետ գրականության մասին, ապա 
այստեղ պոստմոդեռնիզմն առանձնանում է որպես «գրելու ոճ»։ Բնորոշ 
առանձնահատկություններից են մասնատվածությունը, անորոշությունը, 
երկիմաստությունը, հեգնանքը, սև հումորը, միֆականության առկայու-

թյունը, տեղափոխությունները, միջտեքստայնությունը, ինչպես նաև ար-
ձագանքը մոդեռնիստական գրականությանը բնորոշ Լուսավորության 
գաղափարներին:  

Նոր ժամանակաների հերոսը բնութագրվում է իր լքվածությամբ և 
դատապարտվածությամբ, ինչպես նաև իր յուրահատկությամբ: Հերոս, ով 
կյանքն ընկալում է իբրև խաղ և գտնվում է ոչ միայն անորոշ ժամանա-
կամիջոցում, այլ անգամ մի քանի իրականությունների միջև, ու իրականի 
կողքին ազատորեն գոյություն ունեն նաև անբացատրելին ու հեքիաթայինը:  

Պոստմոդեռն գրողները պատահականությունը դնում են տաղանդի 

փոխարեն, և ինքնահեգնանքի և մետապրոզայի միջոցով կասկածի տակ 
են դնում հեղինակի հեղինակությունն ու ուժը: Կասկածի տակ է դրվում 
նաև բարձր և մասսայական արվեստի սահմանի գոյությունը, որը պոստ-



 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

227 

մոդեռնիստ հեղինակը ջնջում է՝ համադրելով նախկինում գրականու-
թյան համար ոչ սովորական թեմաներ։ 

 Թեև «պոստմոդեռն գրականություն» տերմինը չի վերաբերում այն 
ամենին, ինչ գրվել է տվյալ ժամանակաշրջանում, որոշ հետպատերազ-
մյան շարժումներ (օրինակ՝ աբսուրդի թատրոնը, բիթնիկները և մոգական 
ռեալիզմը) զգալի նմանություններ ունեն պոստմոդեռնիզմի հետ։  

Այս հոսանքները երբեմն միասին կոչվում են պոստմոդեռնիզմ, քանի 
որ այդ հոսանքների առանցքային դեմքերը (Սեմյուել Բեքեթ, Էժեն 

Իոնեսկո, Ուիլյամ Բերոուզ, Խորխե Լուիս Բորխես, Խուլիո Կորտասար և 
Գաբրիել Գարսիա Մարկես) նշանակալի ներդրում են ունեցել պոստ-
մոդեռնիզմի գեղագիտության մեջ: 

Օրինակ անկախ այն հանգամանքից, որ մահը կյանքի անխուսափելի 
մասն է, մահվան վախն առկա է: Հոգեբանական տեսանկյունից մահը 
հուզական ապրում է, որից խուսափելու նպատակով մարդը կարող է 
կառուցել անտարբերության պատնեշ: 

 Առաձնապես նշանակալի է Բեքեթի գրական ներդրումը պոստմո-
դեռնիստական աբսուրդայնության ձևավորման հարցում: Նրա հատկա-

պես ուշ շրջանի ստեղծագործություններն աչքի են ընկնում միմյանց 
չհասկացող և անելանելի վիճակներում հայտնվող կերպարներով, որոնք 
փորձում են ելք գտնել, սակայն անարդյունք: Անվերջ սպասման մեջ 
լինելով՝ լավագույնը որ նրանք կարող են անել, խաղալն է: 

Չնայած նրան, որ պոստմոդեռնիզմը բերեց արվեստի ապամարդկայ-
նացման տարրեր, այդուհանդերձ, այն չկարողացավ ոչնչացնել աբսուր-
դային սպասումն ու հավատն անհայտության նկատմամբ:  

Եթե Աբսուրդի դրաման անտիդրամա էր կոչվում, ապա պոստմոդեռ-
նիզմն ընդհանրապես անտիֆորմա է համարվում, և թե՛ պոստմոդեռ-
նիզմին, թե՛ Աբսուրդի թատրոնին բնորոշ հատկանիշներ են տեղի և ժա-
մանակի անորոշությունը, պատճառահետևանքային կապերի խզումը, 
այսինքն՝ քաոսի հաստատումը: Սա, թերևս, հետազոտողներին հիմք է 
տալիս կարծելու, որ «Աբսուրդի դրամա» հասկացությունն առավել մեծ 
չափով նույնանում է պոստմոդեռնիստական դրամայի հետ: 

Պոստմոդեռնիստական պիեսներում այս կամ այն ձևով ընդգծվում է 
ժամանակային լաբիրինթոսում անդադար պտտվելու կամ առհասարակ 
անժամանակության զգացումը: 

Դրաման՝ իբրև միասնական կառույց, կազմալուծվել և վերածվել է 
դրվագային, հեռահար կերպով միմյանց հետ առնչվող տեսարանների, 
այն պայմանականորեն կոչում են նաև լռության արվեստ:  

 
Եզրակացություն 
 



 FLHE   2024, Vol. 28, N2 (37)  
 

228  

Ամփոփելով կարող ենք ասել, որ Եվրոպական ողջ մշակույթն 
ինքնամեկնաբանման պրոցես է, որի ընթացքում մարդը փորձում է 
հասկանալ իր գոյության օբյեկտիվ և սուբյեկտիվ պատճառները: Չդադա-
րելով լինել իր գոյության դժոխքում, սովորելով ապրել առանց հույսի, 
աբսուրդի ձանձրույթի մեջ նա հասկանում է, որ ազատությունը շնորհ 
լինելուց բացի նաև դատապարտվածություն է: «Դժոխքը ուրիշներն են» 
(Սարտր, 1943) ասում է Սարտրը: Մոդեռնիստական գրականության մեջ 
Արևմուտքի մարդու համար Աստծո գաղափարն ու կրոնական քրիստո-

նեական արժեհամակարգը դադարում է ներշնչման աղբյուր լինելուց՝ 
ազդարարելով հին կրոնական համակարգի մահը, կամ նորի՝ «գերմար-
դու կրոնի» ծնունդը: 

Գրականություն 
 

Առաքելյան, Ա. (2016), Ֆրանց Կաֆկայի օրագրերը, Երևան: 
Կամյու, Ա. (1994), Օտարը, Երևան: 
Կաֆկա, Ֆ. (1991), Դատավարություն, Ապոլոն: 
Կաֆկա, Ֆ. (1922), Դղյակ, Ապոլոն: 
Ջոյս, Ջ. (2014), Ուլիսես, Հեղինակային հրատ.: 
Սարտր, Ժ. (1943), Գոյն ու Չգոյը, Երևան: 
Սեդրակյան, Ա. (2016), Ակնարկներ արտասահմանյան գրականության 

պատմության, Երևան: 
Joyce, J. (1977). A Portrait of the Artist as a Young Man. London. 

Leroy, R. (1973). Die Blechtrommel von Gnter Grass. Paris. 

Pollard, C. (2004). New World Modernisms. Paperback. 

 

A. Soghomonyan – Existential interpretations of modernist and post-

modernist literature in the 20th century. – The aim of the article is to present the 

changes that have occurred to the human being through the literature of modernism 

and postmodernism. The modernist individual is seen as a Creator, shaping their 

own existence through actions and perceptions, facing the following dilemma of 

Western thought: despite the absurdity and meaninglessness of life, humans possess 

unfettered freedom to act. Everything is meaningless, but through the prism of death, 

a new creation begins, marked by the humanistic courage to act and create in 

meaninglessness. As Voltaire said: “If God did not exist, it would be necessary to 

invent him. Religion is secondary but necessary: people need guidance.” The model 

of original sin in the light of modernism is transformed into an “accepted, 

reconciled” model of thinking, where action loses its significance. This aligns with 

the general characteristics of characters in modernist literature, for the character 



 ԳՐԱԿԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ / LITERARY STUDIES 

 

229 

here is a movement of thought, therefore the sin they commit is also simply a 

movement of thought. At the same time, the symbol of the "Tree of Knowledge" is 

an attempt to combine the symbolism of Frazer's "Golden Bough" and the "Tree of 

Life", which blurs the boundaries between past and present, accomplished and 

unfinished, showing the paradox of a modern character who is everywhere and 

nowhere, and their very existence, depends on the acknowledgment of sin. 

Keywords: modernism, postmodernism, absurdism, original sin, punishment, 

moral cliché, truth, fear 

 

А. Согомонян – Экзистенциальные интерпретации модернистской и 

постмодернистской литературы XX века. – Цель статьи – представить 

изменения, произошедшие с человеком через литературу модернизма и пост-

модернизма. Человек модернизма предстает как Творец, формирующий своё 

существование через действия и восприятия, сталкиваясь со следующей 

дилеммой западной мысли: несмотря на абсурдность и бессмысленность 

жизни, человек обладает абсолютной свободой действий. Все бессмысленно, 

но сквозь призму смерти начинается новое творение, отмеченное гуманисти-

ческой смелостью действовать и творить в бессмысленности. Как говорил 

Вольтер, «если бы Бога не было, его следовало бы выдумать. Религия вторич-

на, но необходима: людям нужно руководство». Модель первородного греха 

в свете модернизма трансформируется в «принятую, примиренную» модель 

мышления, где действие уже не имеет значения. Это соответствует общей ха-

рактеристике персонажей в модернистском направлении, ибо персонаж здесь 

есть движение мысли, поэтому совершаемый им грех также есть просто дви-

жение мысли. В то же время символ «Древа познания» представляет собой 

попытку объединить символику «Золотой ветви» Фрезера и «Древа жизни», 

которая размывает границы между прошлым и настоящим, свершившимся и 

незавершенным, показывая парадокс современного персонажа, находящегося 

повсюду и нигде, а само его существование зависит от признания греха. 

Ключевые слова: модернизм, постмодернизм, абсурдизм, первородный 

грех, наказание, моральное клише, истина, страх 

 

  




