


1 

ԵՐԵՎԱՆԻ ՊԵՏԱԿԱՆ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆ  
ԱՐԵՎԵԼԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՖԱԿՈՒԼՏԵՏ 

 
ЕРЕВАНСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

ФАКУЛЬТЕТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 

YEREVAN STATE UNIVERSITY 
FACULTY OF ORIENTAL STUDIES 

 
 
 

ԱՐԵՎԵԼԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՀԱՐՑԵՐ 

ВОПРОСЫ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 

JOURNAL OF ORIENTAL STUDIES 
 

№ 26 
 
 
 
 

Նվիրվում է ակադեմիկոս Միխայիլ Բորիսի Պիոտրովսկու 
 ծննդյան 80-ամյակին  

 
К 80-летию академика Михаила Борисовича Пиотровского  

 
Festschrift in Honour of Professor Mikhail B. Piotrovsky 

 
 

ԵՐԵՎԱՆ 

ԵՊՀ ՀՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆ | 2024 
  



 

2 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ժողովածուն հրատարակվել է քաղաքական գիտությունների դոկտոր, 
արտակարգ և լիազոր դեսպան  

Վարդան Սուրենի Տողանյանի հովանավորությամբ 
 

Сборник издан при содействии доктора политических наук, 
чрезвычайного и полномочного посла  

Вардана Суреновича Тоганяна 
  

 

 



3 

Երաշխավորվել է հրատարակության  
ԵՊՀ գիտական խորհրդի կողմից 

 
Գլխավոր խմբագիր՝ 
Մելքոնյան Ռուբեն  պ.գ.դ., պրոֆեսոր, ԵՊՀ արևելագիտության 

ֆակուլտետ 
 
Խմբագրական խորհուրդ  
Մելիքյան Գուրգեն բ.գ.թ., պրոֆեսոր,ԵՊՀ արևելագիտության 

ֆակուլտետ 
Հովհաննիսյան Դավիթ  բ.գ.թ., պրոֆեսոր, ԵՊՀ արևելագիտության 

ֆակուլտետ 
Սաֆարյան Ալեքսանդր  պ.գ.թ., պրոֆեսոր, ԵՊՀ արևելագիտության 

ֆակուլտետ 
Ոսկանյան Վարդան  բ.գ.թ., պրոֆեսոր, ԵՊՀ արևելագիտության 

ֆակուլտետ 
Քոչարյան Հայկ  պ.գ.թ., դոցենտ, ԵՊՀ արևելագիտության 

ֆակուլտետ 
Տեր-Մաթևոսյան Վահրամ  պ.գ.դ., Հայաստանի ամերիկյան համալսարան 
Պիոտրովսկի Միխայիլ  պ․գ․դ․, պրոֆեսոր, ՌԴ ԳԱ ակադեմիկոս, 

Արևելագիտական ֆակուլտետ, Սանկտ 
Պետերբուրգի պետական համալսարան, 
Պետական Էրմիտաժ, ՌԴ 

Մասլով Ալեքսեյ  պ․գ․դ․, պրոֆեսոր, Ասիայի և Աֆրիկայի 
երկրների ինստիտուտ, Մոսկվայի պետական 
համալսարան, ՌԴ 

Րեպենկովա Մարիա  բ.գ.դ., պրոֆեսոր, Ասիայի և Աֆրիկայի 
երկրների ինստիտուտ, Մոսկվայի պետական 
համալսարան, ՌԴ 

Կուզնեցով Վասիլի  ք.գ.դ.,Արևելագիտության ինստիտուտ, ՌԴ ԳԱ  
Էքմեքչիողլու Լեռնա  Մասաչուսեթսի տեխնոլոգիական 

համալսարան, ԱՄՆ 
Ուռազաևա Կուռալայ բ․գ․դ․, պրոֆեսոր, Եվրասիական ազգային 

համալսարան,Ղազախստան 
Սարգսյան Անի  բ․գ․թ., Համբուրգի համալսարան, Գերմանիա 



 

4 

Recommended by the Scientific  
Council of YSU 

 
Editor-in-chief  
Dr., Professor Ruben Melkonyan Dean of the Faculty of Oriental Studies, 

YSU 
 
Editorial Board 
Dr., Professor Gurgen Melikyan        Faculty of Oriental Studies, YSU 
Dr., Professor Davit Hovhannisyan    Center for Civilization and Cultural 

Studies, YSU, 
Dr., Professor Alexander Safarian       Faculty of Oriental Studies, YSU 
Dr., Professor Vardan Voskanyan       Faculty of Oriental Studies, YSU 
Dr. Hayk Kocharyan                     Faculty of Oriental Studies, YSU 
Dr. Vahram Ter-Matevosyan        American University of Armenia, RA 
Dr., Professor Mikhail Piotrovsky     Faculty of Asian and African Studies, 

SPBSU, State Hermitage, RF 
Dr., Professor Alexey Maslov             Institute of Asian and African Studies, 

MSU, RF 
Dr., Professor Mariya Repenkova       Institute of Asian and African Studies, 

MSU, RF 
Dr. Vasiliy Kuznetsov                  Institute of Oriental Studies, Russian 

Academy of Sciences, RF 
Dr. Lerna Ekmekcioglu                 Massachusetts Institute of Technology, 

USA 
Dr., Professor Kuralay Urazaeva         Eurasian National University, Kazakhstan 
Dr. Ani Sargsyan                           University of Hamburg, Germany 
 

  



5 

Издается по решению  
Ученого Совета ЕГУ 

 
Главный редактор  
Рубен Мелконян                   д.ист. н., профессор, декан факультета 

Востоковедения ЕГУ 
 
Члены редакционной коллегии 
Гурген Меликян к.ф.н., профессор, факультет 

востоковедения ЕГУ 
Давид Ованнисян к.ф.н., профессор, факультет 

востоковедения ЕГУ 
Александр Сафарян к.ист.н., профессор, факультет 

востоковедения ЕГУ 
Вардан Восканян к.ф.н., профессор, факультет 

востоковедения ЕГУ 
Айк Кочарян к.ист. н., доцент факультета востоковедения 

ЕГУ  
Ваграм Тер- Матевосян д. ист. н., Американский Университет, РА 
Михаил Пиотровский д. ист. н., профессор, академик РАН, 

Восточный факультет СПбГУ, 
Государственный Эрмитаж РФ 

Алексей Маслов д.ист.н., профессор, Институт стран Азии и 
Африки, МГУ, РФ 

Мария Репенкова д.ф.н., профессор, Институт стран Азии и 
Африки, МГУ, РФ 

Василий Кузнецов д.п. н., доцент, Институт востоковедения, 
РАН, РФ  

Лерна Экмекчиоглу Массачусетский Технологический Институт, 
США 

Куралай Уразаева д.ф.н., профессор Евразийский 
Национальный Университет, Казахстан 

Ани Саргсян  Гамбургский Университет, Германия 
 



 

6 

Բովանդակություն 
 
Ռուբեն Մելքոնյան  
ՀԱՅ-ՌՈՒՍԱԿԱՆ ԻՆՏԵԼԵԿՏՈՒԱԼ ԵՎ ԳԻՏԱԿԱՆ ԿԱՊԵՐԻ 
ԽՈՐՀՐԴՆԻՇԸ․ ՄԻԽԱՅԻԼ ՊԻՈՏՐՈՎՍԿԻ ............................................. 12 

Մ․ Բ․ ՊԻՈՏՐՈՎՍԿԻ․ ԿԵՆՍԱԳՐԱԿԱՆ ԱԿՆԱՐԿ ..................................... 15 
 

Արաբագիտություն 
Վահան Տեր-Ղևոնդյան 
ԴԻՎԱՆԱԳԻՏԱԿԱՆ ՆԱՄԱԿԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ԴԵՐԸ  «ԱՆՏԻՈՔՅԱՆ  
ՊԱՏԵՐԱԶՄԻ» ԵԶՐԱՓԱԿԻՉ ՓՈՒԼՈՒՄ (1216) ........................................ 19 

Դավիթ Հովհաննիսյան 
ՎԱՂ ՄԻՋՆԱԴԱՐՅԱՆ ԻՍԼԱՄԱԿԱՆ ԱՎԱՆԴՈՒՅԹՈՒՄ «ԴՐՈՇԻ» 
ԻՄԱՍՏԻ ԵՎ ՆՇԱՆԱԿՈՒԹՅԱՆ ԶԱՐԳԱՑՄԱՆ ՇՈՒՐՋ .......................... 37 

Գոռ Գևորգյան  
ԵԳԻՊՏՈՍԻ ԴԵՐԱԿԱՏԱՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ՍԻՐԻԱՅԻ «ԱՐԱԲԱԿԱՆ 
ԸՆՏԱՆԻՔ» ՎԵՐԱԴԱՐՁԻ ԳՈՐԾԸՆԹԱՑՈՒՄ (2013-2023 թթ.) ............... 56 
 

Իրանագիտություն 
Գուրգեն Մելիքյան 
ԱՐՑԱԽԻ ԲԱՐԲԱՌՈՒՄ ՎԱՂ ԻՐԱՆԱԿԱՆ ՄԻ  
ՓՈԽԱՌՈՒԹՅԱՆ ՇՈՒՐՋ ....................................................................... 67 

Վարդան Ոսկանյան, Արտյոմ Տոնոյան 
ԱԿՆԱՐԿՆԵՐ ԹԱԼԻՇԵՐԵՆԻ ԵՎ ԿՈՎԿԱՍՅԱՆ ՊԱՐՍԿԵՐԵՆԻ 
(ԹԱԹԵՐԵՆ) ԲԱՌԱՊԱՇԱՐԻ .................................................................. 78 
 

Թյուրքագիտություն 
Ռուբեն Սաֆրաստյան  
ՄՈՒՍԹԱՖԱ ՔԵՄԱԼԸ ԿՈՍՏԱՆԴՆՈՒՊՈԼՍՈՒՄ. ԻՇԽԱՆՈՒԹՅԱՆ 
ՀԱՄԱՐ ՊԱՅՔԱՐԻ ԴՐՎԱԳՆԵՐ  
(1918 Թ. ՆՈՅԵՄԲԵՐ - 1919 Թ. ՄԱՅԻՍ) ................................................. 86 
 



7 

Վահրամ Պետրոսյան, Ալեքսանդր Սաֆարյան 
ԹՅՈՒՐՔԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ XXI ԴԱՐԻ ՍԿԶԲԻՆ. ԻՄՊԼԵՄԵՆՏԱՑԻԱՆ և 
ԷՎՈԼՅՈՒՑԻԱՆ (ՀԱՅԱՑՔ ԵՐԵՎԱՆԻՑ) ............................................... 102 

Լուսինե Սահակյան  
ՀԱՅՈՑ ԲՆՕՐՐԱՆ ԽԱՂՏԻՔԸ ԲՅՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ՎԱՐՉԱԿԱՆ 
ԲԱԺԱՆՈՒՄՆԵՐՈՒՄ .............................................................................. 114 

Ռուբեն Մելքոնյան, Գոռ Հովհաննիսյան 
ԱԶԳԱՅՆԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ ԱՆԴՐԱԴԱՐՁՆԵՐԸ ԹՈՒՐՔԻԱՅԻ ԻՍԼԱՄԱՄԵՏ 
ԿՈՒՍԱԿՑՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԾՐԱԳՐԵՐՈՒՄ 1960-1980-ԱԿԱՆ ԹԹ․ ....... 142 

Նաիրա Պողոսյան  
ԲԱՑԱՀԱՅՏԵԼՈՎ «ՀԻՇՈՂՈՒԹՅԱՆ (ՈՉ) ԱՎԱՆԴԱԿԱՆ ՎԱՅՐԵՐԸ»․ 
ՀԱՅԱՏԱՌ ԹՈՒՐՔԵՐԵՆ ՀՈՒՇԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ .............................. 156 

Վարուժան Գեղամյան  
«ԹԱՔՍԻՄԻ ՃԱԿԱՏԱՄԱՐՏԸ». ՔԱՂԱՔԱՅԻՆ ՀՐԱՊԱՐԱԿԸ ՈՐՊԵՍ 
ՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ՊԱՅՔԱՐԻ ՕԲՅԵԿՏ ՀԱՆՐԱՊԵՏԱԿԱՆ  
ԹՈՒՐՔԻԱՅՈՒՄ ................................................................................... 169 
 

Քաղաքագիտություն 
 

Վահրամ Տեր-Մաթևոսյան, Հովհաննես Նիկողոսյան 
ՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ՀԱՂՈՐԴԱԿՑՈՒԹՅՈՒՆԸ 2020 ԹՎԱԿԱՆԻ ՊԱՏԵՐԱԶՄԻ 
ԸՆԹԱՑՔՈՒՄ․ ՊԱՐՏՈՒԹՅԱՆ ՆԱԽԱՊԱՏՐԱՍՏՈՒՄԸ ........................ 185 
 

Չինագիտություն 
 
Նատալյա Գոնչար-Խանջյան  
ԻՆՏԵՐՏԵՔՍՏԱՅԻՆ ԼԱԲԻՐԻՆԹՈՍՆԵՐ. ԲՈՐԽԵՍԸ ԵՎ 
ՍԻՆՈՄՇԱԿՈՒԹԱՅԻՆ ՊԱՐԱԴԻԳՄԸ ................................................... 210 
 
ԱԿԱԴԵՄԻԿՈՍ Մ․ Բ․ ՊԻՈՏՐՈՍՎԿՈՒ ՀԻՄՆԱԿԱՆ ԳԻՏԱԿԱՆ  
ԱՇԽԱՏԱՆՔՆԵՐԻ ՑՈՒՑԱԿ 1967-2024 ................................................. 231 
  



 

8 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
Рубен Мелконян  
СИМВОЛ АРМЯНО-РОССИЙСКИХ ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНЫХ И НАУЧНЫХ 
ОТНОШЕНИЙ: МИХАИЛ ПИОТРОВСКИЙ ................................................... 12 

М. Б. ПИОТРОВСКИЙ: БИОГРАФИЧЕСКИЙ ОЧЕРК  .................................. 15 
 

Арабистика  
Ваан Тер-Гевондян  
РОЛЬ ДИПЛОМАТИЧЕСКОЙ ПЕРЕПИСКИ НА ФИНАЛЬНОМ ЭТАПЕ 
«АНТИОХИЙСКОЙ ВОЙНЫ» (1216 Г.) ........................................................ 19 

Давид Ованнисян 
К ИСТОРИИ ЭВОЛЮЦИИ СМЫСЛA И ЗНАЧЕНИЯ «ЗНАМЕНИ» В 
РАННЕСРЕДНЕВЕКОВОЙ ИСЛАМСКОЙ ТРАДИЦИИ ................................. 37 

Гор Геворгян 
РОЛЬ ЕГИПТА В КОНТЕКСТЕ ПРОЦЕССА ВОЗВРАЩЕНИЯ СИРИИ В 
«АРАБСКУЮ СЕМЬЮ» (2013-2023 ГГ.) ..................................................... 56 
 

Иранистика 
Гурген Меликян 
ОБ ОДНОМ РАННЕИРАНСКОМ ЗАИМСТВОВАНИИ В АРЦАХСКОМ 
ДИАЛЕКТЕ ............................................................................................... 67 

Вардан Восканян, Артем Тоноян 
Этюды по талышской и кавказско-персидской (татской) лексике .............. 78 
 

Тюркология 
Рубен Сафрастян 
МУСТАФА КЕМАЛЬ В КОНСТАНТИНОПОЛЕ: ЭПИЗОДЫ БОРЬБЫ ЗА 
ВЛАСТЬ (НОЯБРЬ 1918-МАЙ 1919 ГГ.) ...................................................... 86 

Ваграм Петросян, Александр Сафарян  
«ТЮРКЧЮЛЮК» В НАЧАЛЕ ДВАДЦАТЬ ПЕРВОГО СТОЛЕТИЯ: 
ИМПЛЕМЕНТАЦИЯ И ЭВОЛЮЦИЯ (ВЗГЛЯД ИЗ ЕРЕВАНА) ...................... 102 



9 

Лусине Саакян 
КОЛЫБЕЛЬ АРМЯН ХАХТИК (ХАЛДИЯ) В ВИЗАНТИЙСКИХ 
АДМИНИСТРАТИВНЫХ ДЕЛЕНИЯХ ........................................................ 114 

Рубен Мелконян, Гор Оганесян 
ОТРАЖЕНИЕ НАЦИОНАЛИСТИЧЕСКИХ ИДЕЙ В ПРОГРАММАХ 
ПРОИСЛАМИСТСКИХ ПАРТИЙ ТУРЦИИ В 1960-Х И 1980-Х ГГ․ ............... 142 

Наира Погосян 
РАСКРЫВАЯ (НЕ)ТРАДИЦИОННЫЕ «МЕСТА ПАМЯТИ»: 
АРМЯНОГРАФИЧНЫЕ ТУРЕЦКОЯЗЫЧНЫЕ МЕМУАРЫ ........................... 156 

Варужан Гегамян 
«ТАКСИМСКАЯ БИТВА»: ГОРОДСКАЯ ПЛОЩАДЬ КАК ОБЪЕКТ 
ПОЛИТИЧЕСКОЙ БОРЬБЫ В РЕСПУБЛИКАНСКОЙ ТУРЦИИ ................... 169 
 

Политология 

Ваграм Тер-Матевосян, Ованнес Никогосян 
ПОЛИТИЧЕСКАЯ КОММУНИКАЦИЯ ВО ВРЕМЯ ВОЙНЫ 2020 Г.: 
ПОДГОТОВКА К ПОРАЖЕНИЮ ............................................................... 185 
 

Синология 

Наталия Гончар-Ханджян  
ИНТЕРТЕКСТУАЛЬНЫЕ ЛАБИРИНТЫ: БОРХЕС И СИНОКУЛЬТУРНАЯ 
ПАРАДИГМА .......................................................................................... 210 
 
БИБЛИОГРАФИЯ ОСНОВНЫХ НАУЧНЫХ ТРУДОВ  
АКАД. М. Б. ПИОТРОВСКОГО 1967–2024 ............................................... 231 
 
 
 
  



 

10 

Content 
 
Ruben Melkonyan  
SYMBOL OF ARMENIAN-RUSSIAN INTELECTUAL AND SCIENTIFIC RELATIONS:  
MIKHAIL PIOTROVSKI ............................................................................... 12 

M. B. PIOTROVSKY: BIOGRAPHICAL SKETCH ............................................. 15 
 

Arabic Studies 
Vahan Ter-Ghevondian 
THE ROLE OF DIPLOMATIC CORRESPONDENCE AT THE FINAL STAGE OF 
THE “ANTIOCHIAN WAR” (1216) ................................................................. 19 

David Hovhannisyan  
ON THE HISTORY OF THE EVOLUTION OF THE MEANING AND SENSE OF THE 
“BANNER” IN THE EARLY MEDIEVAL ISLAMIC TRADITION ......................... 37 

Gor Gevorgyan 
THE ROLE OF EGYPT IN THE CONTEXT OF SYRIA’S RETURN TO THE  
“ARAB FAMILY” (2013-2023) ..................................................................... 56 
 

Iranian Studiess 
Gurgen Melikyan 
ON AN EARLY IRANIAN LOANWORD IN THE ARTSAKH DIALECT ................. 67 

Vardan Voskanian, Artyom Tonoyan 
Etudes on Talyshi and Caucasian Persian (Tati) lexicon ................................. 78 
 

Turkic Studies 
Ruben Safrastyan  
MUSTAFA KEMAL IN CONSTANTINOPLE: EPISODES OF THE  
STRUGGLE FOR POWER (NOVEMBER 1918 – MAY 1919) ............................. 86 

Vahram Petrosyan, Alexander Safarian  
“TÜRKÇÜLÜK” AT THE BEGINNING OF THE 21 ST CENTURY:  
IMPLEMENTATION AND EVOLUTION (A VIEW FROM YEREVAN) .................. 102 
 



11 

Lusine Sahakyan  
KHAKHTIQ (KHALDIA) IN THE BYZANTINE ADMINISTRATIVE DIVISIONS ..... 114 

Ruben Melkonyan, Gor Hovhannisyan  
THE REFLECTIONS OF NATIONALISM IN THE PROGRAMS OF  
THE ISLAMIC PARTIES IN TURKEY 1960-1980 .......................................... 142 

Naira Poghosyan  
EXPLORING THE (UN)USUAL “SITES OF MEMORY”: ARMENIAN-SCRIPT 
TURKISH MEMOIRS ................................................................................. 156 

Varuzhan Geghamyan  
“THE BATTLE OF TAKSIM”: CITY SQUARE AS AN OBJECT OF POLITICAL 
STRUGGLE IN REPUBLICAN TURKEY ....................................................... 169 
 

Polıtıcal Studies 
Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan 
POLITICAL COMMUNICATION DURING THE 2020 WAR:  
SETTING THE STAGE FOR DEFEAT ........................................................... 185 
 

Synology 
Natalie Gonchar-Khanjyan 
INTERTEXTUAL LABYRINTHS: BORGES AND THE SINO-CULTURAL 
PARADIGM ............................................................................................. 210 
 
THE BIBLIOGRAPHY OF THE MAIN SCHOLARLY WORKS  
AUTHORED BY M. B. PIOTROVSKI 1967-2024 .......................................... 231 
 

 
 

 



Предисловие 

12 

СИМВОЛ АРМЯНО-РОССИЙСКИХ ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНЫХ И 
НАУЧНЫХ ОТНОШЕНИЙ: МИХАИЛ ПИОТРОВСКИЙ 
 

Фамилия Пиотровский знакома в Армении многим, и относятся к ней 
с особой теплотой. Конечно, в первую очередь это связано с личностью 
Бориса Борисовича Пиотровского, который, будучи преданным своей 
профессии, изучал древнюю армянскую историю и культуру, само-
отверженно работал над раскрытием ее тайн и стремился обосновать их 
с научной точки зрения. В этом процессе любовь к работе шла парал-
лельно с другой любовью, любовью к историку, ученой, арменоведу 
Рипсиме Джанполадян. И в результате сформировалась семья. Это вто-
рое обстоятельство, благодаря которому фамилия Пиотровский многими 
армянами воспринимается как родная. Логично и закономерно, что 
Микаель/Михаил Пиотровский, родившийся в семье, ставшей результа-
том совместной трудовой, профессиональной деятельности и настоящей 
любви, также должен был перенять любовь к науке, искусству, красоте и 
к человеку. Выбрав специальность востоковеда, Михаил Борисович 
Пиотровский стремился открыть для себя сказочный мир – мир «Чу-
жого», мир Востока, воспринимая его с востоковедческих, а не с ориен-
талистских позиций. Кроме того, Михаил Пиотровский был призван 
совместить востоковедение с музееведением, став директором Санкт-
Петербургского Государственного Эрмитажа, одной из уникальных 
сокровищниц мира, и руководить им на протяжении многих лет. 

Для меня как востоковеда, а также для моих коллег, востоковедов 
старшего поколения, фамилия Пиотровский также воспринимается как-
то особо, в связи с двумя упомянутыми обстоятельствами, к которым 
прибавляется и третье – фактор самого Михаила Пиотровского. И 
поскольку этот текст написан в связи с 80-летием со дня рождения 
Михаила Пиотровского, я позволю себе немного личного – отступления 
или признания, но опять же в рамках профессии. Поддержка – это слово 
ассоциировалось у меня с Михаилом Пиотровским еще до того, как я 
познакомился с ним лично, а после знакомства еще больше убедился в 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 

13 

этом. Востоковедение – действительно уникальная и самобытная про-
фессия. Некоторые нюансы этой науки иногда трудно объяснить не 
востоковедам, которые иногда тонко, иногда с иронией, а иногда прямо 
могут обвинить востоковедов в том, что они считают себя «всезнаю-
щими». И в лабиринте моих теоретических размышлений о роли, значе-
нии, особенностях востоковедения мне на помощь приходят моногра-
фии, статьи, интервью Михаила Пиотровского, в которых опытный и 
всемирно известный востоковед с уверенностью, основанной на своем 
жизненном опыте, говорит на волнующие меня темы и высказывает 
свое мнение, к которому я и сам, казалось, постепенно приходил. 

То, о чем я думал, то, в чем я не был уверен или сомневался, – на 
всё я заочно получал подтверждение: это было своеобразной поддерж-
кой старшего коллеги и опытного востоковеда младшему востоковеду, 
уже взявшему на себя ответственность руководства важнейшей колы-
белью востоковедения в Армении – факультетом востоковедения Ере-
ванского государственного университета. 

В 2024 г., в феврале, мне посчастливилось лично встретиться и поз-
накомиться с Михаилом Пиотровским в его родном Санкт-Петербурге, 
куда я отправился из его родного Еревана. С первых же минут встречи 
поддержка, которую я чувствовал заочно, стала гораздо более пред-
метной, практической и превратилась в конструктивные переговоры и 
договоренности о сотрудничестве между востоковедческими школами 
Еревана и Санкт-Петербурга. Это сотрудничество очень быстро начало 
давать конкретные результаты. Оно с еще более широким размахом 
продолжается и сегодня. Бывают дела, которые продвигаются с трудом, 
но бывают и такие, которые идут быстро и легко, в том числе благодаря 
позитивной энергетике и искренности. Именно таким и является наше 
сотрудничество. 

Встреча с Михаилом Пиотровским была для меня, как востоковеда, 
не только действительно историческим событием, но и очень поучитель-
ным уроком о научном и аристократическом протоколе, уроком скром-
ности при наличии величайших заслуг, высших званий и достижений. 



Предисловие 

14 

Михаил Пиотровский действительно является носителем уникального 
умения сочетать интеллигентность, вкус, светскость со скромностью. 
Наиболее типичным визуальным отражением этого является его образ со 
скромной улыбкой и стильным шарфом среди роскоши Эрмитажа. 

Именно люди такого типа обладают умением объединить, соединить 
две страны, две культуры, две научные школы. И Михаил Пиотровский 
является носителем этой миссии и действительным символом армяно-
российских интеллектуальных и научных отношений. Михаил Борисович 
– настоящий Почетный гражданин Санкт-Петербурга и Еревана, который 
объединил два города: город императора Петра I и город урартского 
царя Аргишти – Санкт-Петербург и Ереван. Он также является уни-
кальным символом этого единства. Михаил Пиотровский живет красиво, 
работает в окружении прекрасного – в Эрмитаже, проповедует прекрас-
ное, поэтому его по праву можно назвать «востоковедом-ценителем 
прекрасного». 

Многоуважаемый Михаил Борисович, от имени армянской восто-
коведческой школы, от имени Ваших армянских коллег, друзей, ува-
жающих и любящих Вас, и от Вашего родного Еревана позвольте 
поздравить Вас с 80-летием и пожелать крепкого здоровья, и чтобы еще 
долгие годы Вы продолжали передавать поколениям Знание, чувство 
Прекрасного, Общечеловеческое и Доброе, которым Вы были преданы 
всю свою жизнь. 

 
С уважением и осознанием чести быть вашим коллегой, 
  

Рубен Оганесович Мелконян 
доктор исторических наук,  

профессор, декан факультета востоковедения  
Ереванского государственного университета 

 
 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

15 

М. Б. ПИОТРОВСКИЙ: БИОГРАФИЧЕСКИЙ ОЧЕРК 
 

Михаил Борисович Пиотровский родился в Ереване в 1944 году. Его 
отец, Борис Борисович Пиотровский, – выдающийся археолог, директор 
Государственного Эрмитажа с 1964 по 1990 год. В 1967 году М. Б. 
Пиотровский с отличием окончил Восточный факультет Ленинградского 
Государственного Университета по кафедре Арабской филологии, в 
период с 1965 по 1966 год стажировался в Каирском Университете. С 
1967 по 1991 год Михаил Борисович работал в Ленинградском отделении 
Института востоковедения, защитил кандидатскую (1973) и докторскую 
(1985) диссертации. В 1991 году был приглашён в Эрмитаж заместите-
лем директора музея по научной работе. В июле 1992 года постанов-
лением Правительства России Михаил Борисович Пиотровский был 
назначен директором Государственного Эрмитажа. 

М. Б. Пиотровский участвовал в археологических раскопках на 
Кавказе, в Центральной Азии и Йемене. Он является автором более 300 
научных работ, среди которых: каталоги арабских рукописей, издания 
средневековых памятников и древних надписей, работы по духовной и 
политической истории ислама и арабской культуре, археологии Аравии. 
Среди научных работ – серии статей по мусульманской мифологии в 
энциклопедии «Мифы народов мира», статьи о пророке Мухаммеде и 
монографии: «Предание о химйаритском царе Асаде ал-Камиле» (М., 
1977; арабские переводы – Сана, Дамаск, Аден, 1978, 1979), «Основы 
арабо-исламского искусства» (1984), «Южная Аравия в раннее средневе-
ковье» (М., 1985), «Йемен до ислама и в первые века хиджры» (Бейрут, 
1987), «Коранические сказания» (М., 1991), «Ислам. Энциклопедический 
справочник» (М., 1991, в соавторстве), «Земное Искусство – Небесная 
красота. Искусство Ислама», (СПб., 2000), «О мусульманском искусстве» 
(СПб., 2001), «Исторические предания Корана» (СПб., 2005), «Мусуль-
манское искусство. Между Китаем и Европой» (СПб., 2008), «Истори-
ческие предания Корана» (СПб., 2005), «Мусульманское искусство. 
Между Китаем и Европой» (СПб., 2008), «Обретение двух святынь. 



М. Б. Пиотровский: Биографический Очерк 

16 

Футух аль-харамайн» (СПб., 2011), «Исламское искусство в России» на 
английском и русском языках (СПб., 2021, 2022). Опубликовал серию 
книг об Эрмитаже, среди которых – «Эрмитаж. Собрания и собиратели» 
(СПб., 1997, в соавторстве), «Великие коллекции великого музея. Эрми-
таж» (СПб., 2003), «Эрмитаж» в серии "Великие музеи мира"» (М., 
2003), «Взгляд из Эрмитажа» (СПб., 2009, 2014), «Мой Эрмитаж» на 
русском, английском и китайском языках (СПб., New York, Wuhan, 2014, 
2015, 2019), «Для музеев нет табу» (СПб., 2016), «От скифов до Кифера. 
50 выставок за 25 лет» (СПб., 2019); «Выбор директора. Эрмитаж» (СПб, 
2019); «Мосты культуры: статьи, интервью, выступления» (СПб; 2019); 
«Хороший тон. Разговоры запросто, записанные Ириной Кленской» (М., 
2022), «Культура как скандал. Из истории Эрмитажа» (М.,2023, в 
соавторстве). 

М. Б. Пиотровский – автор и ведущий телевизионной программы об 
Эрмитаже на канале «Культура» (около 450 выпусков), автор постоянной 
рубрики в «Санкт-Петербургских ведомостях» (издано три книги). 

Михаил Борисович Пиотровский – действительный член Российской 
Академии наук и Российской Академии художеств. Член Совета при 
Президенте Российской Федерации по культуре и искусству (в 2001–2011 
годах – заместитель Председателя Совета). В 2012–2017 годах – член 
Совета при Президенте Российской Федерации по науке и образованию. 
Профессор Санкт-Петербургского Государственного Университета, где 
он заведует кафедрами «Музейное дело и охрана памятников» и 
«Древний Восток», декан Восточного факультета. Почётный доктор 
Казанского государственного университета, почётный доктор Саратов-
ского государственного университета, почётный доктор Санкт-Петер-
бургского Гуманитарного университета профсоюзов, почётный про-
фессор Северо-Осетинского Государственного университета, председа-
тель Попечительского совета Европейского университета в Санкт-Петер-
бурге, президент Школы искусств и культурного наследия Европейского 
университета в Санкт-Петербурге и Государственного Эрмитажа. Ино-
странный член Академии наук Армении, почётный член Академии наук 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

17 

Татарстана, член-корреспондент Германского археологического институ-
та, член-корреспондент Института Франции (Академии надписей и изящ-
ной словесности), иностранный член Американской Академии искусств и 
наук. Президент Союза музеев России, главный редактор журнала 
«Христианский Восток», председатель петербургского отделения Импе-
раторского Российского православного палестинского общества, пред-
седатель Совета Петербургского отделения Российского исторического 
общества, Президент Всемирного клуба петербуржцев. 

Михаил Борисович Пиотровский награждён орденом Почёта (Россия, 
1997), орденом «За заслуги перед Отечеством» (Россия, 2004, 2009), 
орденом «Аль-Фахр» (Совет Муфтиев России, 2005), медалью Анатолия 
Кони (Россия, 2013), орденом Александра Невского (2014), орденом 
Святого Иоанна Иерусалимского (2015), орденом Дружбы (2016), орде-
ном «За заслуги перед Отечеством» II степени (Россия, 2019), Почётным 
знаком «За заслуги перед Санкт-Петербургом» (2019), золотой медалью 
Законодательного собрания Санкт-Петербурга (2019), почётным знаком 
«За заслуги перед музейным сообществом» (2019), знаком отличия «За 
вклад в развитие Ленинградской области» (2019), орденом Королевского 
дома Оранских-Нассау (Нидерланды, 1996), орденом Почётного Легиона 
(Франция, 1998, 2004), орденом Полярной Звезды (Швеция, 1999), 
орденом «За заслуги перед Итальянской Республикой» (Италия, 2000, 
2004), орденом Святого Месропа (Армянская апостольская церковь, 
2000), орденом Ярослава Мудрого (Украина, 2003), орденом «За заслу-
ги» (Польша, 2004), орденом Льва Финляндии (Финляндия, 2005), орде-
ном Восходящего солнца (Япония, 2007), Серебряной медалью Амстер-
дама (2009), наградой Международного научного центра Вудро Вильсо-
на, (США, 2009), орденом Короны (Бельгия, 2011), орденом за заслуги в 
области науки и искусства (Австрия, 2014), орденом «За заслуги перед 
Республикой Татарстан» (2014), орденом Франциска Скорины (Беларусь, 
2014), медалью Аргишти Первого (Армения, 2016), Знаком отличия 
Командора Ордена Искусств и Литературы (Франция, 2018), «За заслуги 
перед Венгрией» (Венгрия, 2019), орденом Дружбы «Дуслык» (Республи-



М. Б. Пиотровский: Биографический Очерк 

18 

ка Татарстан 2020), орденом «Полярная звезда» (Монголия, 2021), орде-
ном Почёта Султаната Оман (2023). 

В 2003 году Михаил Борисович Пиотровский награждён Президент-
ской премией в области литературы и искусства, в 2017 году – Государ-
ственной премией Российской Федерации в области литературы и ис-
кусства. Михаил Борисович отмечен благодарностью Президента Рос-
сийской Федерации (2019). Лауреат общественной премии «Небесная 
линия» (2010), премии имени Людвига Нобеля (2021), Научной Деми-
довской премии (2022). В 1997 году в честь отца и сына – Бориса Бори-
совича и Михаила Борисовича Пиотровских – Международный Астроно-
мический Союз присвоил одной из открытых малых планет имя 
«Пиотровский». 

25 мая 2011 года Михаилу Борисовичу Пиотровскому присвоено зва-
ние почётного гражданина Санкт-Петербурга, в 2019 году – звание 
почётного гражданина Еревана. 

 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

19 

Vahan Ter-Ghevondian1 
Doctor of Historical Sciences,  

Senior Researcher,  
Mesrop Mashtots Institute of Ancient Manuscripts “Matenadaran” 

 
THE ROLE OF DIPLOMATIC CORRESPONDENCE AT THE FINAL 

STAGE OF THE “ANTIOCHIAN WAR” (1216) 
 

DOI 10.46991/jos.2024.26.2.019 
 
For about fifteen years, King Levon I struggled to defend the legitimate rights 

of his brother’s grandson, Raymond-Ruben, in order to raise him to the Antioch’s 
throne. After several attempts, he eventually took over Antioch in 1216. Taking into 
consideration previous years’ experience, this time the Armenian king tried to 
prevent Cilicia from being attacked simultaneously by three neighboring states. To 
this end, he made great diplomatic efforts, not only releasing Muslim captives and 
sending expensive gifts to al-Malik al-Zahir, but also sending him two skillfully 
worded letters that no doubt played an important role in making the Ayyubid Sultan 
of Aleppo change his mind and abdicate from the idea of attacking Cilicia. No less 
important role was played in this matter by Sultan of Egypt al-Malik al-Adil, who 
had close ties with King Levon since 1208, acted as his patron and forbade his 
nephew to participate in the adventure initiated by the Sultan of Iconium. XIII-
century Arab historians Kamal ad-Din Ibn al-Adim, Ibn Wasil and Izz al-Din Ibn 
Shaddad provide exceptional information about the diplomatic steps of the 
Armenian kingdom, as well as the complex relations between the Ayyubids of Cairo 
and Aleppo. 

Keywords: Levon I, Raymond-Ruben, Cilician Armenia, Princedom of Antioch, 
Ayyubid Sultanate of Egypt, Ayyubid Sultanate of Aleppo, Sultanate of Iconium, al-
Malik al-Adil, al-Malik al-Zahir, Bohemond IV, Kamal al-Din Ibn al-Adim, Ibn Wasil, 
Izz al-Din Ibn Shaddad 

 
In the Northern part of Eastern Mediterranean, a conflict started in 1201 

over the succession of the throne of the Princedom of Antioch, which lasted 
                                                            
1 E-mail: vterghevondian@gmail.com, ORCID 0009-0004-7212-4683. 



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

20 

until 1216. It included a great number of states directly or indirectly involved 
in the conflict. The two main opponents in this issue were Bohemond IV, 
Count of Tripoli (1187-1233) and Levon I, King of Cilician Armenia (1198-
12192), who was trying to place his brother’s grandson, Raymond-Ruben, on 
the throne of Antioch, by using both legal factors (according to the Cilicia-
Antioch treaty signed in 1194, Raymond-Ruben was the legal heir) and 
military force. During that period, King Levon tried at least three times 
(1201, 1203, 1208) to place his nephew on the throne by military force, but 
without lasting success. 

Bohemond IV had powerful allies in this struggle: the Seljuk Sultanate of 
Iconium and the Ayyubid Sultanate of Aleppo. Meanwhile, King Levon tried 
to get the support of the Pope, but already in 1208-1209 it was obvious that 
the Roman Church’s intervention was not enough to get out of the hostile 
siege. Therefore, the Armenian king took a bold step by sending a message 
to Al-Malik al-Adil (1200-1218), the Sultan of Egypt and the elder of the 
Ayyubid dynasty3. According to the valuable information provided by two 
historians (Anonymous of Edessa4 and Kamal ad-Din Ibn al-Adim5), in 605 
AH (1208-1209), in response to the request of King Levon, al-Malik al-Adil 
sent letters to Kay Khosrov and al-Malik al-Zahir, persuading or forcing 
them, to make peace with the Armenian side. According to the 
reconciliation, established between parties, the Seljuks of Rum and the 
Ayyubids of Aleppo stopped their joint attack against Cilicia. Instead, the 
Armenian side had to fulfill some of their demands.  

                                                            
2 Prince of Cilicia in 1187-1198. 
3 It was then that the positions of the Egyptian Ayyubids in Jazira expanded and strengthened. 
In 1207 they conquered Khilat and the basin of Lake Van, territories that even Salah ad-Din 
had not conquered. Thus, they became direct neighbors to the Selcuks of Rum. See Օտար 
աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին, 11, Արաբական աղբյուրներ Բ, արաբ․ 
թարգմ․, առաջաբան և ծանոթագր․ Ա․ Տեր-Ղևոնդյան, Երևան, 1981, էջ 291-293։ 
4 Անանուն Եդեսացի, Ժամանակագրութիւն, Օտար աղբյուրները Հայաստանի և հայերի 
մասին, 12, Ասորական աղբյուրներ Բ, 12, թարգմ․ և խմբ․ Լ․ Տեր-Պետրոսյան, Երևան, 
1982, էջ 171-172։ 
5 Kamal ad-Din Ibn al-Adim, Zubdat al-halab min tarikh Halab [The cream of the History of 
Aleppo], ed. Sami ad-Dahhan, French Institute in Damascus, vol. III, Damascus, 1968, p. 160. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

21 

The main demand was “not to interfere in the affairs of Antioch”. The 
fact is that such an attempt was not made during the next eight years (from 
1208 to 1216), and there was a relative peace around the issue of Antioch. 
And yet, Levon I’s dream was accomplished in 1216, ending a 15-year long 
conflict. This was already the last stage of that conflict, in which all the 
aforementioned actor-states took part again, and diplomatic correspondence 
(especially two messages of Levon I to al-Malik al-Zahir and the Cairo-Aleppo 
diplomatic missions), this time also had a decisive role, greatly affecting the 
final result of the conflict. It clearly demonstrated, that Egyptian Sultanate-
Armenian Kingdom relations had been maintained during those eight years 
on the level of the monarchs, and that the correspondence of 1208-1209 
was not an accidental or unique phenomenon. 

The purpose of this study is to examine the role played by the diplomatic 
correspondence between Sis and Aleppo in 1216, also Cairo’s position 
towards the same issues (expressed in different ways), paying particular 
attention to the rich information of Arab historians, which is sometimes 
exclusive and not found in other sources. 

 
* * * 

Let’s try to follow what events took place in the region between 1208 
and 1216. When Sultan Kay Khosrov of Iconium died in 1211, Levon the 
Great rushed to intervene in the struggle for the throne between two 
brothers. Levon was supporting Ala al-Din against the heir to the throne Izz 
al-Din Kay Kaus I (ruled 1211-1219). Trying to seize power, Ala al-Din called 
the Armenian king for help, promising to hand over the city of Caesarea to 
him. Levon approached Caesarea with his army, but the legitimate sultan 
eventually convinced him to withdraw his troops and not to interfere in the 
internal struggle. Al-Malik al-Ashraf Ayyubid, the Lord of Jazira, also played a 
role in the decision to withdraw the Armenian troops, who also mediated in 
favor of Kay Kaus6. 

                                                            
6 Shukurov R., The Image of Cilician Armenia in Anatolian Muslim Sources, in: Cilician 
Armenia in the Perceptions of Adjacent Political Entities (Historical-Philological Essays), ed. A. 
Bozoyan, V. Ter-Ghevondian, R. Shukurov, G. Danielyan, Yerevan, 2019, p. 87.  



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

22 

In those same years, an internal struggle was going on inside Antioch as 
well. Bohemond IV tried to get rid of his opponents in every possible way. In 
1208, he imprisoned the Latin Patriarch of Antioch Peter of Angouleme, who 
was the leader of the Raymond-Ruben supporters or “pro-Armenian” party. 
So the Patriarch was encarcelated were he found his death7. However, 
Bohemond did not manage to remove his other opponents either. Some 
years later the Armenian king and his protégé made brilliant use of that 
circumstance8.   

 
* * * 

In the colophon of a manuscript written in 2016 the scribe testifies “…in 
the year when Levon, the victorious Armenian king by the power of God, 
captured Antioch, the great capital of Syrians”9. 

Among the Armenian authors, the most detailed description of the 
capture of the city gives Smbat Sparapet (Constable), a historian of XIII c. 
According to him on February 14, 1216 Levon the Great captured Antioch 
“with skill and wisdom”10. Then he explains what that “skill and wisdom” 
consisted of. According to Smbat, Levon I wooed some of the princes of 
Antioch (including Seneschal Amaury) by promising great rewards. The 
latter opened the gates of the city at night and the Armenian army entered 
the city. Most of the Franks concentrated in the citadel of Antioch, but were 
soon forced to surrender. The Latin Patriarch of Antioch, accompanied by 
the nobles of the city and led by King Levon, raised Raymond-Ruben on the 
throne of the Princedom11. 

Hethum of Korikos considering the defection of Seneschal Amaury and 
other Frankish nobles narrates: “Levon, the Armenian king, captured the 

                                                            
7 Burgtorf J․, The Antiochene war of succession, Chapter twelve in: The Crusader world, ed. 
by Adrian J. Boas, Routledge, London & New York, 2016, p. 205. 
8 Cahen C․, La Syrie du Nord et la principauté franque d’Antioche, Institut Français de 
Damas, Paris: P. Geuthner, 1940, p. 611-613; Moutafian Cl., L’Arménie du Levant (XIe –XIVe 
siècle), 1, Paris, 2012, p. 107-108. 
9 See Հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ. ԺԳ դար, խմբ․ Ա․ Մաթևոսյան, Երևան, 
1984, էջ 96, 103: 
10 Սմբատայ Սպարապետի Տարեգիրք, Վենետիկ- Ս․ Ղազար, 1956, էջ 219: 
11 Ibid. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

23 

city of Antioch in a conspiracy at night and made his nephew Ruben Prince 
there”12.  

Arabic writing authors cover the issues we are interested in from other 
perspectives. Sibt ibn al-Jawzi, whom al-Malik al-Ashraf, the lord of Jazira, 
had sent as an ambassador to Aleppo, to al-Malik al-Zahir, testifies that he 
himself gave the news of the capture of Antioch to the Sultan of Aleppo. “On 
the 24th of Shawwal, 612, a Sunday (February 14, 1216) Lawin (Levon) took 
away Antioch from the Franks”13. Another historian Izz ad-Din Ibn Shaddad 
is more aware of the problem of the succession to the throne of Antioch. His 
report is more detailed, though he erroneously dates the event to late 2015 
“On Monday, the 23rd of Shaaban, 612 (December 17, 1215), Ibn Lawun14 
attacked Antioch, captured it, and handed it over to his sister’s15 son. The 
reason for this was that the father of the ruler at that time, Prince Raymond 
the Elder, had two sons. One of them was the aforementioned Baimund 
(Bohemond IV), who ruled there, and the other was named Raymund. His 
father’s approval was on his side, so he betrothed him to the daughter of Ibn 
Lawun, and [then] they were married. [Then] the kingdom was bequeathed 
to him and his people recognized him”16. 

Izz al-Din Ibn Shaddad is also aware of the fact that Bohemond had 
retaliated against the Patriarch of Antioch (Peter of Angoulem). Describing 
                                                            
12 Մաթևոսյան Կ․, Հեթում պատմիչ Կոռիկոսցին և նրա «Ժամանակագրությունը», Երևան, 
2011, էջ 50, also Small Chronicles, XIII-XVIII cc., 1951, 1, p. 79, 94 as well as Small Chronicles, 
XIII-XVIII cc., 1956, 2, p. 63, and one of the Continuators of Samuel of Ani mistakenly mentions 
the capture of Antioch among the events of the year 1218, See Սամուէլ Անեցի և 
Շարունակողներ, Ժամանակագրութիւն․ խմբ․ Կ․ Մաթևոսյան, Երևան, 2014, էջ 239։ 
13 Sibt ibn al-Jawzi, Mirat az-zaman fi tarikh al-ayan [Mirror of time in histories of the notables], 
v.VIII, ed. (with introduction) by J.R. Jewett, The University of Chicago, 1907, p. 374. 
14 By “Ibn Levon” Arab historians mean “Levonid dynasty” (or someone from that dynasty), 
which is same as the Rubenid dynasty, because they call the dynasty not after Prince Ruben I 
(1080-1095), but after Prince Levon I (1129-1137), See Ter-Ghevondian V., The Rubenids in 
Arab Historiography, in: Cilician Armenia in the Perceptions of Adjacent Political Entities 
(Historical-Philological Essays). Ed. A. Bozoyan, V. Ter-Ghevondian, R. Shukurov, G. 
Danielyan, Yerevan, 2019, pp. 113-150. 
15 Alice was not Levon’s, but his brother Ruben’s daughter. An error that occurs several times 
in the text. 
16 Izz al-Din Ibn Shaddad, Al-Alaq al-Khatira fi thikr umara al-Sham wa-l-Jazira [Dangerous 
comments on the princes of Sham and Jazira], 1.2, ed. Yahya Zakarya Abbara, Dimashq, 1991, 
p. 407. 



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

24 

the events that happened years ago (before 1208-1209) the historian adds: 
“Ibn Lawun had received a letter from the Patriarch of Antioch stating that 
the kingdom belonged to his sister’s son. This letter he sent to him (to 
Bohemond), and when Bohemond received it and became acquainted with 
its contents, he said: This is my kingdom, and it is in my hands, the 
Patriarch was raised to the citadel and drowned”17. 

A contemporary to Ibn Shaddad, Syrian historian Gregory Bar Hebraeus 
provides with even more precise data: “At this time PRAYNS BAIMOND 
(BOHAIMOND) died, and he left a son, whose name was RUFIN, which the 
daughter of RUFIN, the king of the ARMENIANS, had borne to him. And 
although the kingdom belonged rightly to him, his uncle made bold and 
snetched it for himself. Then LION, the king of the ARMENIANS, the brother 
of RUFIN the ARMENIAN, because he RUFIN the FRANK, was the son of his 
brother’s daughter, was enraged and he came to ANTIOCH, and he made 
the people of ANTIOCH swear oaths of fealty to him”18. 

Of greater interest is not so much the capture of Antioch as the first 
steps undertaken by King Levon immediately after that event. Despite the 
fact that there were no military operations in the previous 7-8 years, the 
anti-Cilician alliance of three states was still alive and the Armenian king, 
taking into account the bitter experience of the past, tried to avoid the 
perspective of fighting on several fronts. First, he showed a favorable 
attitude towards the population of the City, which the Arab historian Ibn 
Wasil talks about. “In the month of Shawwal of this year (612 AH) (January-
February, 2016) Armenian king “Ibn Levon” took possession of Antioch, 
dealt well with the local people and exercised justice. Its (Antioch’s) lord the 
Brins (Prince)19 was a tyrannical man, and “Ibn Levon”s position rose high 
[in the eyes] of the people of Antioch”20.  

                                                            
17 Ibid. 
18 The Chronography of Bar Hebraeus Gregory Abu-l Faraj 1225-1286, Second Edition, trans. 
by E.W. Budge. London-Amsterdam: Apa-Philo Press, 1976, p. 370. 
19 Bohemond IV. 
20 Ibn Wasil, Muhammad ibn Salim Ibn Wasil’s Mufarrij al-kurub fi akhbar bani Ayyub [The 
Dissipater of Anxieties in the Report of the Ayyubids]. Ed. Jamāl Dīn al-Shayyāl, Publisher: 
Ihya al-Turath al-Qadim, vol. III, Cairo, 1957, p. 233. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

25 

The next preventive measure taken by Levon I was the release of Muslim 
captives. This time the goal was to prevent a possible attack by the Ayyubids 
of Aleppo, something that happened in 1208. Once more we turn to Ibn 
Wasil. “…and he (Levon) released a group of Muslim captives who were in 
Antioch and transferred them to [Aleppo], and there was peace between him 
and al-Malik al-Zahir”21. 

Immediately after, or at the same time, as the release of the captives, 
King Levon decides to send a letter to Sultan of Aleppo and, probably 
considering that the release of the captives is not enough to prevent a 
possible attack by al-Malik al-Zahir, he spices his letter with exaggerated 
compliments. We come across this information from an already familiar 
author Izz al-Din Ibn Shaddad. “When “Ibn Lawun” took possession of the 
Citadel and Baymund (Bohemond) returned to Tripoli, “Ibn Lawun” wrote to 
al-Malik al-Zahir Abu al-Fath Baybars, informing him that he was in his 
service and would [never] go against his orders and opinion, and that he 
himself had captured Antioch on his (al-Zahir’s) behalf and released the 
Muslim captives there and sent them to Aleppo”22. 

We will soon make sure that King Levon’s preventive steps combined 
with the position of the Sultan of Egypt al-Malik al-Adil restrained the Sultan 
of Aleppo. 

Immediately after conquering Antioch, King Levon fulfilled an obligation 
that Cilician Armenia assumed but did not fulfill in the peace made back in 
1208-1209. It was about returning the fortress of Gaston (or Baghras) to the 
Templars. At the same time, he restored the episcopal seats of the Catholic 
Church in Tarsus and Mamistra, thereby restoring relations with the Roman 
Church. In other words, he removed the two reasons that led to the 
excommunication of Levon by Innocent III in 121123.  

Here is the report of Ibn Wasil “”Ibn Lawun” surrendered Baghras to 
the Templars (Dawiyya), appointed his sister’s24 son deputy at Antioch, and 
returned to his country, fearing Izz al-Din Kay Kaus”25. 
                                                            
21 Ibn Wasil, 1957, p. 233. See also Cahen Cl., 1940, p. 621. 
22 Izz al-Din Ibn Shaddad, v. 1.2, 1991, p. 408-409. 
23 Cahen Cl. 1940, p. 617. 
24 Has to be “brother’s grandson”. 
25 Ibn Wasil, 1957, p. 233. 



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

26 

It is interesting that King Levon, at the cost of great efforts, was able to 
win sympathy of the people of Antioch, regulate relations with the Pope and 
the Knights Templar, and seem to keep the Ayyubids of Aleppo in a neutral 
position (as we shall see, not completely). The Seljuks of Iconium were the 
only ones against whom he had no diplomatic tools. 

As in 1208, in 1216 also the Seljuks of Asia Minor were the first to 
respond to Bohemond IV, who after losing Antioch, appealed to his allies for 
help. Ibn Wasil among events in the year 612 (May 2, 1215 – April 20, 2016) 
mentions the capture of the fortress of Lulua and some other fortresses in 
the Armenian kingdom by the Seljuks. It was probably this news that forced 
Levon to leave Antioch and return to Cilicia in a hurry. According to one of 
the Continuators of the Chronography of Samuel of Ani, Kay Kaus lay siege 
to the fortress of Kapan. The Armenian king went into battle and was 
winning at first, but then the army was “foolishly” defeated by the Sultan26. 
Another historical source – a Colophon of a Gospel written in 1216 in Tarsus 
narrates that the Armenian forces were unable to show serious resistance 
near Kapan and even some princes were captured, including the Constable 
Costandine27. 

Sultan Kay Kaus of Iconium also tried to revive the anti-Cilician alliance 
and encircle the Armenian kingdom. Ibn Wasil addresses this question, 
writing that Kay Kaus in 613 AH, in the month of Muharram (April-May 
1216), i.e., two months after the capture of Antioch, turned to al-Malik al-
Zahir, offering to jointly free Antioch from King Levon. Answering him, the 
Sultan of Aleppo offers the following strategy: let the Seljuks attack from 
Marash, he himself will aim Darbsak, and Bohemond attack Antioch, with the 
troops of Damascus, Hama and Homs under his command28. 

Immediately after designing the plan of attack against Cilician Armenia 
Al-Zahir sends a mission to Cairo to get his uncle’s opinion. “So al-Malik al-

                                                            
26 Samuel of Ani and Continuators 2014, p. 238: 
27 Colophons of Armenian Manuscripts, XIII c., 1984. p. 101: Samuel of Ani and Continuators 
2014, p. 238, Smbat Sparapet. 1956, p 221-222: Levon released the mentioned captives only 
three years later, ceding Lulua and Lozat fortresses to the Sultanate of Rum as a ransom, See 
Smbat Sparapet, 1956, p. 222. 
28 Ibn Wasil, 1957, p. 234. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

27 

Zahir sent [a messenger] to al-Malik al-Adil to consult him about that29, but 
al-Malik al-Adil rejected his opinion and pointed to the corruption in that, so 
al-Malik al-Zahir fell into great confusion between betraying what he had 
promised Izz al-Din (Kay Kaus) and disobeying his uncle al-Malik al-Adil”30. 

Kamal al-Din Ibn al-Adim describes the same events in a slightly 
different way. According to him, correspondence was established between 
the sultans of Iconium and Aleppo in 1216. It was agreed that al-Malik al-
Zahir would come under the rule of Kay Kaus and make an alliance with him 
as he was afraid of his uncle (al-Malik al-Adil)31. 

Kamal al-Din adds that the Sultan of Aleppo nevertheless regretted what 
he had done and sent an embassy to Cairo to seek al-Malik al-Adil’s approval 
of his intentions: “The Sultan regretted what he had done and saw that 
preserving his household was a priority and that his agreement with his 
uncle was more important”32. This time he could not have high hopes for his 
uncle, because, as narrates Ibn al-Adim “And he (al-Malik al-Zahir) sent an 
ambassador to Egypt. The Sultan prepared post horses to receive fresh news 
from his uncle (al-Malik al-Adil), so that he would know what to do if he saw 
any suspicious moves on his part. And he himself appealed to Kay Kaus, and 
in all this his purpose was to keep the army in readiness, and to be ready to 
meet Kay Kaus and join him in order to [attack] the land of “Ibn Levon” 
first.”Ibn Levon” had taken possession of Antioch, and the Sultan was in a 
desperate situation, for he bordered him, but he knew that [Levon] was 
under the patronage of his uncle (Al-Adil)”33.  

It is very important what word the narrator uses to express the 
relationship between Levon and al-Malik al-Adil. He uses the phrase ”Intima 
ila”, which literally means “to belong to something”, or “to be part of 
something”, but in our opinion it is not wrong to translate as “under the 
patronage”. The information of Arab historians allows us to assume that 
from 1208 until 1216, King Levon accepted the Egyptian sultan’s supremacy 

                                                            
29 About the joint attack on Cilician Armenia and Antioch. 
30 Ibn Wasil, 1957, p. 234. 
31 Kamal al-Din Ibn al-Adim 1968, p. 168. 
32 Ibid. 
33 Ibid, p. 168-169. 



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

28 

(albeit formally) on his own initiative in order to counterbalance the 
neighboring hostile states.  

Levon was well aware of the internal contradictions between the various 
representatives of the Ayyubid dynasty and sought, in cooperation with al-
Adil, to restrain his nephew, thereby neutralizing the key member of the 
anti-Cilician alliance. There was an additional reason (it is difficult to guess 
whether the Armenian king knew about it) because of which al-Zahir would 
avoid angering his uncle. The fact is that al-Malik al-Zahir, foreseeing his 
imminent death (it happened a few months later), was going to transfer the 
throne of Aleppo to his son, and this would be considered legitimate only if 
he received the approval of the Sultan of Egypt34. Al-Zahir sent his 
ambassador – Baha ad-Din, the judge of Aleppo to Cairo with a letter in 
which he asked to confirm his son as the future sultan of Aleppo. Soon he 
received a positive answer from Cairo. Immediately after that phrase we 
come across the following sentence: “He kept thinking that his uncle had 
agreed with him and he did not see the need to return to the king of Rum 
and spoil what was between him and his uncle”35.  

Unlike the previous tense situations during the “Antiochian War”, this 
time the Ayyubids of Aleppo avoided attacking Cilicia. Al-Malik al-Zahir not 
only did not receive the support of Egypt, but also could annoy his uncle for 
starting a war against the monarch under his patronage. In order to finally 
prevent the possible attack of the Sultanate of Aleppo, King Levon sent 
another letter to Aleppo (already the second one in two months) together 
with rich gifts. In his message, he uses diplomatic tricks to the maximum 
extent, trying to get his point across between phrases full of sometimes 
exaggerated compliments. This is how Anne-Marie Eddé describes Levon I’s 
initiative “…il (Al-Zahir) reçut de nombreux cadeaux de Léon, accompagnés 
d’un message très habilement rédigé…”36. 

The content of the letter is reported (or retold) only by Ibn Wasil. “I am 
the sultan’s slave (“mamluk” in the original text), and the seedling (“ghars” 

                                                            
34 Eddé A.-M., La Principauté Ayyoubide d’Alep (579/1183 – 658/1260), Stuttgart, Franz 
Steiner Verlag, 1999, p. 84. 
35 Kamal al-Din Ibn al-Adim, 1968, p. 169. 
36 Ibid. He received many gifts from Leon, accompanied by a very cleverly written message. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

29 

in the original text)37 of his state. I came to him as an Arab38. And I ask him 
to save me from this predicament and I will be his slave as long as I live. And 
I have preserved the Sultan’s country more than once and served him. 
Including when the Sultan besieged Damascus the first time and the country 
remained empty of soldiers, I did not occupy his heart (I didn’t give him any 
worries) nor did I harm his country, rather I helped him and supported him 
with my money and men. And also when he besieged Damascus the second 
time39, I was offered money so that I would be a concern for him and make 
him stop the siege, I did not do anything about it. Even though the Prince40 
had served the Sultan, but my service was greater than his. The Sultan will 
see my service and my constant attendance at his noble court as I have 
recommended my nephew41, whom I have appointed in Antioch, to adhere to 
his service”.42 

Summarizing King Levon’s letter, the Ibn Wasil adds the following: 
““Ibn Laun” sent a great and luxurious gift together with this message, so al-
Malik al-Zahir became disposed to his (Levon’s) saying (appeal) and 
remained (became) hesitant [to attack]”43 

This report of Ibn Wasil is unique and significantly helps to reveal the 
relationship between the Armenian Kingdom and the Ayyubids. After quoting 
Levon’s letter, the narrator goes on to say that ambassadors from the Sultan 
of Iconium were coming to Aleppo to persuade al-Malik al-Zahir to hasten 
the withdrawal of troops against Cilicia. However, the Sultan of Aleppo sent 
the Seljuk ambassadors back and refused the promise he made earlier44.  

                                                            
37 Probably referring to the recently joined Ayyubids. A.-M. Eddé translated as “prosélyte” 
(neophyte, new believer) (See A.-M. Eddé, 1999, p. 84). 
38 The word “Arab” in this phrase could also have the meaning of “local”, “one of our own” 
(not “foreign” or “stranger”) in opposition to the crusaders (Bohemond IV). 
39 Probably refers to the sieges of Damascus in 1199-1201 in which al-Malik al-Zahir took part 
with his army. See Humphreys S. R., From Saladin to the Mongols, The Ayyubids of 
Damascus, 1193-1260. New York. 1977. 
40 Bohemond IV. 
41 Raymond-Ruben. 
42 Ibn Wasil, 1957, p. 235. 
43 Ibid. 
44 Ibid. 



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

30 

* * * 
Usually 1216 is mentioned as the end of the conflict45, but, for example, 

Jochen Burgtorf46 brings it up to 1219. In the first case, the military 
operations and hostile steps between the countries of the region are over, 
and the conflict reaches to some conclusion, while in the second case, as an 
endpoint is chosen the moment, when the question of the ownership of 
Antioch is finally resolved by passing back to Bohemond IV. However we 
prefer to follow the traditional point of view, considering that after 1216, the 
conflict loses its regional and international character, and the events of 1219 
had much less international impact and were the result of internal changes 
in the Princedom of Antioch. 

Summarizing the data of Armenian, Syrian and Arab historical sources, 
but especially the unique information provided by two historians of XIII c. 
Kamal ad-Din Ibn al-Adim and Ibn Wasil about the last stage of the 
“Antiochian War” we get the following picture. After a series of unsuccessful 
attempts (1201, 1203, 1208), the Armenian king Levon finally chose a 
suitable moment in the middle of February 1216 and entered Antioch with 
his army and installed his brother’s grandson, Raymond-Ruben on the 
throne of the Princedom. Bearing in mind the bitter experience of the past, 
he immediately took steps to prevent the attack of the anti-Cilician states. To 
this end, he  

 Secured a just government in Antioch by winning the trust of the 
population, 

 Released the Muslim captives previously captured and held in 
Antioch, 

 Sent the captives to Aleppo, to al-Malik al-Zahir as an expression of 
goodwill, 

 At the same time a letter of a friendly nature was sent to the sultan of 
Aleppo, seasoning it with compliments, 

                                                            
45 The famous researcher Claude Cahen named a chapter of his research as such, marking 
the dates we use as the beginning and end of the conflict: “La guerre de succession 
d’Antioche (1201-1216)”. 
46 See Burgtorf J․, The Antiochene war of succession, Chapter twelve in: The Crusader world, 
edited by Adrian J. Boas, Routledge, London & New York, 2016, p․ 196. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

31 

 Returned the fortress of Gaston (Baghras) to the Templars, 
 Restored the episcopal sees of the Roman Church in Tarsus and 

Mamistra. 
All these steps were taken in the second half of February. And despite 

all the precautionary measures, about two months later, in April 2016, the 
situation escalated. Kay Kaus Sultan of Iconium and al-Malik al-Zahir, the 
Ayyubid Sultan of Aleppo, agreed to launch a simultaneous attack on Cilicia, 
one by Marash and the other by Darbsac, and to provide Bohemond with 
additional forces to capture Antioch. Immediately after designing the plan of 
attack against the Armenian kingdom, Al-Zahir sent a mission to Cairo to get 
his uncle’s opinion. Al-Adil conveyed his opinion to the Aleppo mission, 
which was desidedly negative, urging al-Zahir to stay away from the 
adventurous endeavors of the Seljuks of Rum. Also it was known that since 
1208, Levon I enjoyed the patronage of Sultan Al-Adil. Apart from other 
circumstances, there was another factor that acted as a deterrent for Al-
Zahir. He wanted to get the consent of the Sultan of Egypt in declaring his 
son the heir to the throne of Aleppo. In the end, he received that approval, 
but he was well aware that if he went against his uncle’s will it could be 
revoked. It is at that moment that, as if sensing Al-Zahir’s hesitation and to 
finally convince him, King Levon sent a second letter (this time probably 
from capital Sis) two months after the previous one along with a lavish gift. 
And it is only after that that Al-Zahir abandons the idea of attacking Cilicia 
and sends back the ambassadors from Iconium. 

Thus, the diplomatic efforts bear fruit; unlike in 1208-1209, the 
Armenian kingdom avoids the danger of fighting three states at the same 
time, and Raymond-Ruben remains on the throne of Antioch for another 
three years (1216-1219). 

 
* * * 

Thus, thanks to great diplomatic efforts and particularly intensive 
correspondence, it becomes possible to neutralize the danger hanging over 
Cilician Armenia. All that remained for King Levon was to fight against his 



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

32 

implacable northern rival, the Sultanate of Rum. However, during the last 
years of Levon the Great (1216-1219), the unity within Cilicia was partially 
broken. The weakness and illness of the king contributed to this. Some 
important feudal lords refused to help him in the fight against the Sultanate 
of Iconium, so King Levon was only able to make peace with the Seljuks at 
the cost of concessions. After the death of the king (May, 1219) the 
centrifugal aspirations of these feudal lords became more apparent. 
Raymond-Rubem also tried to take advantage of this opportunity; he became 
an enemy of Levon in the last years of his reign and even tried to arrest him. 
As the Prince of Antioch he showed himself to be an incompetent ruler by 
turning against him the princes who had supported him before. Having 
apparently received no support from either Cilician Armenia or the 
population of Antioch, Raymond-Ruben was defeated by Bohemond IV’s 
army (with almost no resistence), and after a three-year (1216-1219) reign, 
Antioch once again ceded to his uncle, who stayed on the throne of the 
united Tripoli-Antioch state up to his death (1233)47 . 

Raymond-Ruben fled to the port city of Damietta in Egypt, which was 
besieged by the participants of the Fifth Crusade under the leadership of 
Cardinal Pelagius. The dethroned prince hoped to conquer Cilicia with their 
help 48. 

The situation also changed in the Sultanate of Aleppo. Al-Malik al-Zahir 
died in 1216, and was succeeded by his son al-Aziz Muhammad, who was 
only two-three years old49 . Atabek Shihab al-Din Tughril took charge of the 
country. Aleppo's foreign policy also changed drastically. Not only was it not 
hostile to the Armenian Kingdom, but a certain cooperation began between 
Sis and Aleppo in 1216-1230. 

 

                                                            
47 Տեառն Միխայէլի պատրիարքի ասորւոց Ժամանակագրութիւն, Երուսաղեմ, 1870, էջ 
520-521։ 
48 About the motives of Raymond-Ruben’s actions and his fate see Տեր-Պետրոսյան Լ., Խա-
չակիրները և հայերը, Հատոր Բ, Պատմա-քաղաքագիտական հետազոտություն, Երևան, 
2007, էջ 225-229։ 
49 Bar Hebraeus, 1976, p. 369. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

33 

ԴԻՎԱՆԱԳԻՏԱԿԱՆ ՆԱՄԱԿԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ԴԵՐԸ «ԱՆՏԻՈՔՅԱՆ 
ՊԱՏԵՐԱԶՄԻ» ԵԶՐԱՓԱԿԻՉ ՓՈՒԼՈՒՄ (1216) 

Վահան Տեր-Ղևոնդյան50 
 

Լևոն Ա թագավորը շուրջ մեկուկես տասնամյակ համառ պայքար մղեց իր 
եղբոր թոռան՝ Ռայմոնդ-Ռուբենի օրինական իրավունքները պաշտպանելու և 
նրան Անտիոքի գահին բազմեցնելու համար: Մի շարք փորձերից հետո, ի վեր-
ջո, 1216 թվականին նրան հաջողվեց գրավել Անտիոքը: Հաշվի առնելով նա-
խորդ տարիների, հատկապես 1208-1209 թվականների փորձը, Հայոց թագա-
վորը այս անգամ փորձեց թույլ չտալ, որ Կիլիկիան ենթարկվի հարևան երեք 
պետությունների միաժամանակյա հարձակմանը: Այդ նպատակով նա դիվանա-
գիտական մեծ ջանքեր գործադրեց, ոչ միայն ազատ արձակելով մուսուլման 
գերիներին ու թանկարժեք նվերներ ուղարկելով ալ-Մալիք ալ-Զահիրին, այլև 
նրան հղելով երկու հմտորեն ձևակերպված գրություններ, որոնք անկասկած 
կարևոր դեր խաղացին այն հարցում, որ Հալեպի Այյուբյան սուլթանը փոխեց իր 
որոշումը և հրաժարվեց Կիլիկիայի վրա հարձակվելու գաղափարից: Այս հար-
ցում ոչ պակաս կարևոր դեր խաղաց նաև Եգիպտոսի սուլթան ալ-Մալիք ալ-
Ադիլի դիրքորոշումը, որը դեռևս 1208 թվականից սերտ կապեր ունենալով Լևոն 
թագավորի հետ, հանդես եկավ որպես նրա հովանավոր և արգելեց իր եղբո-
րորդուն մասնակցելու Իկոնիայի սուլթանի նախաձեռնած «արկածախնդրու-
թյանը»: Հայոց թագավորության դիվանագիտական քայլերի, ինչպես նաև Կա-
հիրեի և Հալեպի Այյուբյանների բարդ հարաբերությունների մասին բացառիկ 
տեղեկություններ են հաղորդում XIII դարի արաբ պատմիչներ Քամալ ալ-Դին 
Իբն ալ-Ադիմը և Իբն Վասիլը: 

Բանալի բառեր՝ Լևոն I, Ռայմոնդ-Ռուբեն, Կիլիկյան Հայաստան, Անտիոքի 
իշխանություն, Եգիպտոսի Այյուբյան սուլթանություն, Հալեպի Այյուբյան սուլթա-
նություն, Իկոնիայի սուլթանություն, ալ-Մալիք ալ-Ադիլ, ալ-Մալիք ալ-Զահիր, 
Բոհեմունդ IV, Քամալ ալ-Դին Իբն ալ-Ադիմ, Իբն Վասիլ, Իզզ ալ-Դին Իբն 
Շադդադ 

 

                                                            
50 Վահան Տեր-Ղևոնդյանը Մեսրոպ Մաշտոցի անվան հին ձեռագրերի ինստիտուտ «Մա-
տենադարանի» ավագ գիտաշխատող է, պ․գ․դ․, էլ․ փոստ՝ vterghevondian@gmail.com, 
ORCID: 0009-0004-7212-4683: 



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

34 

РОЛЬ ДИПЛОМАТИЧЕСКОЙ ПЕРЕПИСКИ НА ФИНАЛЬНОМ ЭТАПЕ 
«АНТИОХИЙСКОЙ ВОЙНЫ» (1216 Г.) 

Ваан Тер-Гевондян51 
 

Царь Левон I около пятнадцати лет последовательно защищал законные 
права своего внучатого племянника Раймонда-Рубена с целью возведения 
последнего на престол Антиохии. В 1216 г. попытки царя увенчались успехом, 
и он наконец завладел Антиохией. Учитывая опыт предыдущих (особенно 
1208-1209 гг.) лет, армянский царь на этот раз сделал все, чтобы 
предотвратить одновременное нападение на Киликию трех соседних 
государств. С этой целью он приложил большие дипломатические усилия, не 
только освободив мусульманских пленников и отправив дорогие подарки аль-
Малик аль-Захиру, но и отправив ему два искусно сформулированных письма, 
которые, несомненно, сыграли важную роль в том, чтобы заставить 
Айюбидского султана Алеппо отказаться от идеи нападения на Киликию. Не 
менее важную роль в этом вопросе сыграла позиция султана Египта аль-
Малик аль-Адиля, который с 1208 г. имел тесные связи с царем Левоном. Он 
выступил в качестве его покровителя и запретил племяннику участвовать в 
«авантюре», инициированной султаном Иконии. Арабские историки XIII века 
Камаль ад-Дин Ибн аль-Адим и Ибн Василь предоставляют уникальную 
информацию о дипломатических шагах Армянского царства, а также о 
сложных отношениях между Айюбидами Каира и Алеппо. 

Ключевые слова: Левон I, Раймонд-Рубен, Киликийская Армения, Антио-
хийское княжество, Египетский Айюбидский султанат, Алеппский Айюбидс-
кий султанат, Иконийский султанат, аль-Малик аль-Адиль, аль-Малик аль-
Захир, Боэмунд IV, Камаль аль-Дин Ибн аль-Адим, Ибн Василь, Изз аль-Дин 
Ибн Шаддад  

  

BIBLIOGRAPHY 
 

1. Անանուն Եդեսացի, Ժամանակագրութիւն, Օտար աղբյուրները Հայաս-
տանի և հայերի մասին, 12, Ասորական աղբյուրներ Բ, թարգմ. և խմբ. Լ. Տեր-
Պետրոսյան, Երևան, 1982. 
                                                            
51 Ваган Тер-Гевондян - старший научный сотрудник Института древних рукописей  
имени Месропа Маштоца «Матенадаран», д․ ист․ наук, эл. почта: 
vterghevondian@gmail.com, ORCID: 0009-0004-7212-4683. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 

35 

2. Իբն ալ-Ասիր, Օտար աղբյուրները Հայաստանի և հայերի մասին, 11, 
Արաբական աղբյուրներ Բ, արաբերենից թարգմ., առաջաբան և ծանոթ. Ա. 
Տեր-Ղևոնդյան, Երևան, 1981: 

3. Հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ. ԺԳ դար, խմբ. Ա. Մա-
թևոսյան, Երևան, 1984: 

4. Մաթևոսյան Կ., Հեթում պատմիչ Կոռիկոսցին և նրա «Ժամանակա-
գրությունը» Երևան, 2011.  

5. Մանր Ժամանակագրություններ, XIII-XVIII դդ., հտ. 1, խմբ. Վ. Հա-
կոբյան, Երևան, 1951.   

6. Մանր Ժամանակագրություններ, XIII-XVIII դդ., հտ. 2, խմբ. Վ. Հա-
կոբյան, Երևան, 1956. 

7. Սամուէլ Անեցի և Շարունակողներ, Ժամանակագրութիւն, խմբ. Կ. Մա-
թևոսյան, Երևան, 2014. 

8. Սմբատայ Սպարապետի Տարեգիրք, Վենետիկ-Ս. Ղազար, 1956 
9. Տեառն Միխայէլի պատրիարքի ասորւոց ժամանակագրութիւն, Երուսա-

ղեմ, 1870. 
10. Տեր-Պետրոսյան Լ., Խաչակիրները և հայերը, հատոր Բ. պատմա-քա-

ղաքագիտական հետազոտություն, Երևան, 2007: 
11. Burgtorf J․, The Antiochene war of succession, Chapter 12 in: The Crusader 

world, ed. by A. J. Boas, Routledge, London & New York, 2016, pp. 196-211․ 
12. Cahen C․, La Syrie du Nord et la principauté franque d’Antioche, Institut 

Français de Damas, Paris: P. Geuthner, 1940. 
13. Cahen C․, La Turquie pré-ottomane (Varia Turcica VII), Institut Français 

d’Études Anatoliennes, Istanbul, 1988. 
14. Eddé A.-M., La Principauté Ayyoubide d’Alep (579/1183 – 658/1260), 

Stuttgart, Franz Steiner Verlag, 1999. 
15. Grousset R., Histoire des croisades, III, 1188-1291, L’anarchie franque. 

Paris: Perrin, 1936. 
16. Humphreys S. R., From Saladin to the Mongols, The Ayyubids of Damascus, 

1193-1260, New York: SUNY Press, 1977. 
17. Ibn Wasil, Muhammad ibn Salim Ibn Wasil’s Mufarrij al-kurub fi akhbar 

bani Ayyub [The Dissipater of Anxieties in the Report of the Ayyubids], Ed. Jamāl Dīn 
al-Shayyāl, Publisher: Ihya al-Turath al-Qadim, vol. III, Cairo, 1957 

18. Izz al-Din Ibn Shaddad, Al-Alaq al-Khatira fi thikr umara al-Sham wa-l-Jazira 
[Dangerous comments on the princes of Sham and Jazira], v. 1.2, ed. by Y. Z. 
Abbara, Dimashq, 1991. 



Vahan Ter-Ghevondian                                                                                   Arabic Studies 

36 

19. Kamal ad-Din Ibn al-Adim, Zubdat al-halab min tarikh Halab [The cream of 
the History of Aleppo], Ed. Sami ad-Dahhan, French Institute in Damascus, vol. III, 
Damascus, 1968. 

20. Moutafian Cl., L’Arménie du Levant (XIe –XIVe siècle), tome 1, Paris, Les 
Belles Lettres, 2012. 

21. Shukurov R., The Image of Cilician Armenia in Anatolian Muslim Sources, 
in: Cilician Armenia in the Perceptions of Adjacent Political Entities (Historical-
Philological Essays), ed. A. Bozoyan, V. Ter-Ghevondian, R. Shukurov, G. Danielyan, 
Yerevan, 2019. 

22. Sibt ibn al-Jawzi, Mirat az-zaman fi tarikh al-ayan [Mirror of time in histories 
of the notables], v.VIII, ed. (with introduction) by J. R. Jewett, The University of 
Chicago, 1907. 

23. Ter-Ghevondian V., The Rubenids in Arab Historiography, in: Cilician 
Armenia in the Perceptions of Adjacent Political Entities (Historical-Philological 
Essays), ed. A. Bozoyan, V. Ter-Ghevondian, R. Shukurov, G. Danielyan, Yerevan, 
2019. 

24. The Chronography of Bar Hebraeus Gregory Abu-l Faraj 1225-1286, Second 
Edition, trans. by E.W. Budge. London-Amsterdam: Apa-Philo Press, 1976․ 
 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

37 

Давид Ованнисян1 
к.ф.н., профессор, 

директор Центра цивилизационных и  
культурных исследований ЕГУ 

 
К ИСТОРИИ ЭВОЛЮЦИИ СМЫСЛA И ЗНАЧЕНИЯ «ЗНАМЕНИ» В 

РАННЕСРЕДНЕВЕКОВОЙ ИСЛАМСКОЙ ТРАДИЦИИ 
 

DOI 10.46991/jos.2024.26.2.037 
 
В XX в., на фоне подъема исламского радикализма, несколько исламист-

ских организаций стали использовать флаг как символ своих целей и идей. 
Это обстоятельство вызвало интерес как среди исламских ученых и 
мусульман, так и среди западных исследователей. Чтобы понять значитель-
ное символическое значение, приписываемое флагу, необходимо определить, 
какую роль флаг играл в ранний исламский период. Цель статьи – проанали-
зировать значение, смыслы и применение символа флага в ранний исламский 
период, а также то, как эти смыслы и функции менялись с течением вре-
мени под влиянием исторических обстоятельств. При жизни пророка Мухам-
мада флаг в умме выполнял только военную функцию. Только после его смер-
ти, и особенно в последние годы правления династии Омейядов, он приобрел 
значение религиозного символа и трансформировался в идеологический. 

Ключевые слова: знамя, ранний ислам, смысл, черное знамя, Абассиды, 
ИГИЛ 

 
Прежде чем перейти к основной теме данной статьи – анализу значе-

ния и логики изменений смысла использования знамени и флага в ран-
неисламский период, мы считаем необходимым объяснить выбор данной 
темы.  

Дело в том, что интерес к проблеме истории использования знамен 
и флагов проявился во второй четверти прошлого века, когда под 

                                                            
1 Эл.почта: dhovhanissyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-5015-9496. 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

38 

влиянием исламской революции в Иране и ввода советских войск в 
Афганистан резко активизировались фундаменталистские направления 
ислама. На основе мифологем, возникших еще в период мединской 
уммы и праведных халифов, были сгенерированы соответствующие вре-
мени идеологемы, нашедшие свое отражение в ритуалах и символах, 
относительно которых последовательно насаждалось мнение, что все 
они соответствуют идеальному исламу периода руководимой Аллахом и 
пророком уммы. 

Использование религиозных символов приобрело особую интенсив-
ность с провозглашением возрожденого халифата во главе с халифом с 
говорящим именем Абу Бакр Ибрахим ал-Багдади, указывающим на 
прямую, согласно авторам идеи, связь происходящих в XXI в. событий 
как с эпохой первого халифа Абу Бакра (632-634), так и с Аббасидским 
халифатом со столицей в Багдаде. Имя Ибрахим же отсылает к 
архетипным представлениям, связано с мифом о сооружении Каабы 
«отцом арабов» пророком Ибрахимом. 

K числу таких весьма широко и эффективно используемых рели-
гиозных символов относится черный флаг с надписью (la ilahi illa-l-lah 
wa Muhammadu rasul Allah), тиражирование изображений которого в 
самых различных ситуациях и контекстах (казнь заложников на фоне 
развернутого знамени, развевающийся над машинами, бронетранспор-
терами и мотоциклами черный флаг и пр.) вызвало множество обсуж-
дений и споров. 

Споры среди верующих мусульман относительно черного флага 
были, в основном, связаны с вопросом, был ли у пророка Мухаммада 
черный флаг или нет. В частности, широкая дискуссия вокруг этой про-
блемы развернулась на довольно авторитетном и в тоже время салла-
фитском сайте asar-forum.com, где было приведено мнение известного 
мусульманского ученого шейха ал-Албани: «Я скажу тебе кое-что в об-
щем, посредством чего ты, возможно, избавишься от вопросов о мно-
жестве хадисов, в которых упоминаются черные флаги. И это кое-что – 
мои слова: все хадисы, в которых упоминаются черные флаги, – ничто 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

39 

из них не является достоверным. А что основано на несостоятельном, то 
– несостоятельно. Таким образом, я избавил тебя от ряда вопросов , вся 
хвала Аллаху».2  

Этому же вопросу посвящена работа М. Бахари и М. Ханиф Хассана 
«The Black Flag Myth: An Analysis from Hadith Studies».3 Авторы 
отмечают, что «черный флаг нигде в Коране не упоминается. Там нет 
даже ни одного намека на использование черного флага в целях  
пропаганды – считать его святым или священным (holy or sacred)».4  

Использование религиозной символики и, в частности, черного 
флага привлекло внимание также европейских и американских арабистов 
и исламоведов. Отметим лишь некоторые из множества работ, 
посвященных этому вопросу. М.С. Баконина в своей статье5, посвящен-
ной исследованию существующих в современном арабском мире знамен 
и отношению халифата к ним, отмечает: «Наряду с прославлением 
собственного знамени, одним из центральных пунктов пропаганды «Ис-
ламского Государства» (ИГ) является делегитимация символики против-
ников и оппонентов. Подчеркивается антиисламская сущность символи-
ки на флагах и гербах практически всех мусульманских государств, 
называемых в ИГ отступившими от единобожия». Она подчеркивает, что 
пропагандисты ИГ на страницах своих изданий и в своих публичных 
выступлениях заявляют, что единственно истинным и легитимным 
знаменем, объединяющим всех верующих мусульман, является их знамя, 
унаследованное от пророка.6 

                                                            
2 Шейх Аль-Альбани: Все хадисы о черных флагах недостоверны, 
https://www.youtube.com/watch?v=HjlCngf0-90. (дата обращения 11.05.2024) Примеров 
подобных дискуссий, особенно в период провозглашения и деятельности халифата, 
можно привести очень много. 
3 Bahari M., Haniff Hassan M., The Black Flag Myth: An Analysis from Hadith Studies, 
Counter Terrorist Trends and Analysis, 6 (8), September 2014, pp. 15-20. 
4 Там же, с. 16. 
5 Баконина М., Стяги халифата: генезис современной исламской символики, знамя ислам-
ского государства и критика традиционных знамен и эмблем мусульманских стран как 
инструмент пропаганды. https://jx.ax/6Fp. (дата обращения 19.05.2024) 
6 Там же. 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

40 

Примерно по той же логике данный вопрос рассматривается  
А. Яковлевым.7 

Очень интересна работа, выполненная майором Полом Эйтчисоном8, 
в которой автор представляет результаты проведенного им сопостави-
тельного анализа использования религиозной символики, а, в частности, 
знамен, как информационного сопровождения военных действий во 
время завоевания Англии норманнами в XI в. и ИГ в XXI в. Главный вы-
вод заключается в следующем: Папа Александр II прислал Вильгельму, 
будущему Завоевателю, знамя с изображением атрибутики Св. Петра и 
кольцо с его волосами, тем самым подтвердив легитимность его притя-
заний на престол Англии; черное знамя пророка с надписью на нем 
также является свидетельством легитимности возрожденного халифата. 
Предъявление этих знамен миру как в II в., так и в XXI в. должно было 
заявить о законности притязаний кандидатов в короли и халифы. 

Практически все радикальные организации пытались так или иначе 
обосновать законность своих целей, связывая используемую ими сим-
волику, в частности, на знамени, с наследием Пророка. Так, например, в 
январе 2007 г. «Исламское государство Ирак, предтеча современного 
халифата, выпустило в свет документ «О законности флага в исламе», в 
котором дало описание своего собственного флага и информацию о его 
символике. Учредители ИГИ объясняют, что текст на знамени: «Нет Бога, 
кроме Аллаха, и Мухаммад – Посланник Аллаха», – это слова на знамени 
Пророка, которое несли в бой в те славные времена благочестивые 
предки и завещали его своим последователям».9 

Среди множества работ, посвященных рассматриваемому нами 
вопросу, следует отметить также монографию Уильяма Маккантиса, в 

                                                            
7 Яковлев А., Доклад об арабских подписях на знаменах и о значении их в глазах мусуль-
ман, Геральдика – вспомогательная историческая дисциплина, Семинар, 17.04.2013, 
Санкт-Петербург, 2013, с. 7-35. 
8 Maj P., Aitchison M., Banners and Signs: the Use of Religious Symbolism in Combat 
Operations-School of Advanced Military Studies, US Army Command and General Staff 
College, Fort Leavenworth, Kansas. 2019. 
9 Баконина М., Указ. соч., с. 11. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

41 

которой довольно обстоятельно представлены пропагандистская дея-
тельность ИГ и использование в ней религиозной символики.10  

Подчеркиваемый исследователями смысл используемого знамени – 
подтверждение и закрепление легитимности – вызывает, с нашей точки 
зрения, правомочный вопрос: каким было первоначальное значение11 
знамени и как в истории появлялись новые смыслы его использования? 
Знамя как знак, которому присуще конкретно обозначенное определен-
ное значение, по мере развития человеческого общества и наделения 
этого знака различными функциями, приобретало различные смыслы. 
Один из основателей семиотики Ч.У. Моррис выделял три функции 
знака: 

1. Репрезентативная функция (знак представляет объект); 
2. Экспрессивная (знак организовывает восприятие, передает 

эмоционально-оценочную характеристику означаемого объекта); 
3. Прагматическая (знак способен организовать действия, связан-

ные с обозначаемым объектом).12 
При рассмотрении дошедших до нас соответствующих текстов 

средневековых арабо-мусульманских авторов, как будет показано ниже, 
в различных случаях использования знамени реализуются определенные 
функции, присущие этому знаку, вследствие чего значение в конкретной 
ситуации наделяется точным конкретным смыслом.   

В историческом аспекте, по всей видимости, с древнейших времен 
знамена использовали охотники и воины, чтобы обозначить свою при-
частность к той или иной группе людей. Кроме вышеназванной функции 
принадлежности, знамена имели также функцию различения по 
принципу «свой-чужой». 
                                                            
10 McCantis W., The ISIS Apocalypse: The History, Strategy and Doomsday Vision of the 
Islamic State, New-York, 2016. 
11 «Значение» - это семиотический термин, а не имя в языке, на котором говорят о ве-
щах; сказать, что в природе существуют значения, вовсе не значит утверждать, что 
имеется класс сущностей наравне с деревьями, скалами, организмами, а значит только, 
что такие объекты и свойства функционируют в рамках процесса семиозиса. См. Моррис 
Ч., Основания теории знаков, Москва, 2001, с. 86. 
12 См. Morris Ch.W., Writings on the General Theory of Signs, The Hague: Mouton, 1971, pp․ 
409-411. 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

42 

Эти знаки/флаги были очень примитивными, но форма появилась 
уже тогда: к шесту привязывали шкуры животных, птичьи перья. Укра-
шать верхушку шеста могли также глиняными фигурками животных, 
птиц, богов, что, очевидно, свидетельствует, кроме указания на принад-
лежность, еще об одном смысле – тотемном, и это часто увязывалось с 
функцией почитания предков. Иначе говоря, эти знаки имели еще один 
смысл – духовный. 

Очень скоро флаги, знамена, знаки приобретают еще одну функцию 
– управления. Так они использовались в армиях древнего Египта, 
Александра Македонского, Ахеменидской и Римской империй13, указывая 
место расположения командира или же направление движения войска, в 
случае, если «знаменосец», наклонял знак/флаг в ту или иную сторону. 

Интересна эволюция воинских знаков в древнеримских легионах. 
Как отмечает А.М. Кузнецов, «первоначально символом пехоты и 
конницы служил пучок сена, привязанный к наконечнику копья, затем 
был в виде человеческой кисти, а в период поздней Римской республики 
знаком легиона стал римский одноглавый золотой или серебряный орел 
(аквила), закрепленный на вершине древка».14 В последний период 
именно орел (аквила) легиона приобретает еще один смысл – он 
олицетворяет, дух, мужество, воинскую славу и достоинство данного 
воинского соединения. Его несет особо отличившийся легионер – акви-
лифер, получающий двойное жалование. Утеря орла считалась тягчай-
шим военным преступлением. Подразделение, лишившееся своего орла, 
распускалось, а его имя покрывалось позором.  

Очевидно, что в отмеченный выше более ранний период знаки – 
пучок сена и кисть руки – имели репрезентативную и прагматическую 
функции, а возникший позднее римский орел – также и экспрессивную. 

 

                                                            
13 См., например, Smith W., Flags Тhrough the Аges and Аcross the World, New-York, 2017; 
Nadler B., Where Do Flags Come From? The Atlantic, 2019.  
14 Кузнецов А., Воинский этикет в армии Древнего Рима. 
https://cyberleninka.ru/article/n/voinskiy-etiket-v-armii-drevnego-rima/viewer. (дата обраще-
ния 11.05.2024). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

43 

* * * 
В доисламский и раннеисламский периоды арабы использовали для 

обозначения знамен, флагов, флажков несколько терминов (имен): liva`, 
raya, ‘alam. 

Корень la-ua-ya имеет следующие значения: ‘скручивать’, ‘сверты-
вать’, ‘сгибать’, ‘искривлять’, ‘вывертывать’ (словарь Х.К. Баранова). 
Арабские и английские толковые словари приводят также следующие 
значения: ‘выжимать, скручивая, как это делают женщины после стир-
ки’, ‘быть кривым, извиваться’. Вероятно, первоначальное значение 
слова «liva`» было связано именно с действием по сложению знамени для 
передачи ему определенной формы и никакого иного смысла не несло, 
реализуя репрезентативную функцию. Возможно, в этот же период 
термин «liva`» приобретает еще один смысл – «развевающийся», если 
принимать во внимание соответствующее толкование из «Лисан ал-
араб».15 

Корень ra-a`-ya не преподносит нам ничего неожиданного, т.к. 
имеет полностью подходящее к исследуемому понятию первое и основ-
ное значение – «видеть». Таким образом, термин «rayatun» означает 
«видимый», т.е. выполняет функцию указывания (репрезентативную). 

Корень ‘a-la-ma означает ‘знать’, ‘быть сведущим’, ‘понимать’. Сло-
во «’alamun» в рассматриваемый период, очевидно, означало не знамя 
или флаг, а имело единственное значение – «знак» (функция – репрезен-
тативная).   

К сожалению, мы практически ничего не знаем об использовании 
знамен в доисламский период арабской истории. До нас благодаря 
сочинениям арабо-мусульманских авторов (начиная со второй половины 
VIII в.) дошли лишь разрозненные полулегендарные свидетельства.  

Как отмечает в своей опубликованной в 1930 г., но отнюдь не 
устаревшей сегодня работе М.М. Гирс, «арабы, вероятно в подражание 
персам, очень рано начали употреблять знамя, как эмблему или символ 
войны. Первые достоверные сведения восходят к V в. нашей эры, когда 
                                                            

 ٢٦٦https://ft.ax/b8Jالصفحة  -  ١٥ج  -ابن منظور  -لسان العرب 15 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

44 

власть в Мекке перешла к курейшитам в лице Кусая (предка Мухаммеда 
в пятом колене), который сосредоточил в своих руках права охраны 
храма, обслуживания паломников, председательствования в совете и 
поднятия знамени – liva`. В «доме совета» Кусай сам привязывал к копью 
кусок белой ткани и передавал это знамя лично или через одного из 
своих сыновей назначенному им предводителю отправляющегося в 
поход отряда. Эта церемония называлась «‘акд-ал-лива» и соблюдалась 
с того времени вплоть до самого падения арабского владычества».16 По 
всей видимости, именно с этого времени можно говорить о liva` как о 
знамени, имеющем определенную военную функцию (прагматическую в 
добавок к уже имевшейся репрезентативной) и как о несущем именно 
этот смысл. 

В том же «доме совета», в здании, имевшем общегородское значе-
ние, но принадлежавшем абд ад-дарр, которые обладали почетным пра-
вом быть знаменосцами, на постоянном хранении находилось и liva`.17   

Имеются также упоминания, которые, однако, по различным причи-
нам не внушают доверия, о разноцветных флагах и знаменах, принадле-
жавших различным племенам. 

М.М. Гирс, ссылаясь на различные источники (например, на И.Ю. 
Крачковского или известного немецкого ориенталиста Г. Якобса), пишет, 
что в доисламский период флаг (liva`) указывал на дома проституток, а 
также вывешивался над винными лавками в знак наличия в них товара.18 

Как видим, во всех случаях речь идет об указании на принадлеж-
ность к определенному месту, племени, занятию. 

С началом проповедования новой религии с постепенно усиливаю-
щимся осознанием новой системы ценностей возникает принципиаль-
ный вопрос о том, какая связь важнее, первичнее – кровная или рели-
гиозная. Господь устами пророка Мухаммада (согласно вере мусульман) 
дает на это однозначный ответ, вводя понятие «уммы», общины, ведо-
                                                            
16 Гирс М., К вопросу об арабских знаменах, Записки коллегии востоковедов при азиат-
ском Музее СССР, 5, Ленинград, 1930, с. 345. 
17 См. Большаков О., История халифата, 1, Москва, 1989, с. 55. 
18 Там же, с. 346. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

45 

мой Аллахом, в которую входят все уверовавшие вне зависимости, к 
какой расе, этносу или племени они принадлежат. В 49-ой суре «Ком-
наты» в 13-ом аяте сказано: 

 وَأُنثَىٰ  ذَکَرٍ  مِّن خَلَقْنَاکُم إِنَّا النَّاسُ  أَيُّهَا يَا 
 عِندَ  مَکُمْ أَکْرَ  إِنَّ  ◌ۚ  فُوالِتَعَارَ  وَقَبَائِلَ  شعُُوبًا وَجَعَلْنَاکُمْ 
 أَتْقَاکُمْ  اللَّـهِ 
«О люди! Воистину, Мы создали вас из мужчины и 
женщины и сделали вас народами и племенами, чтобы 
вы узнавали друг друга, и самый достопочтенный 
перед Аллахом среди вас – наиболее богобоязненный». 

В 3-ей суре «Семейство Имрана» в 103 аяте сказано: 

 نِعْمَتَ  وَاذْآُرُوا ◌ۚ  تَفَرَّقُوا وَلاَ  جَمِيعًا اللهَِّ  بِحَبْلِ  وَاعْتَصِمُوا
 فَأَصْبَحْتُم قُلُوبِكُمْ  بَيْنَ  فَأَلَّفَ  أَعْدَاءً  آُنتُمْ  إِذْ  عَلَيْكُمْ  اللهَِّ 
 النَّارِ  مِّنَ  حُفْرَةٍ  شفََا عَلَىٰ  وَآُنتُمْ  إِخْوَانًا بِنِعْمَتِهِ 
 لَعَلَّكُمْ  آيَاتِهِ  لَكُمْ  اللهَُّ  يُبَيِّنُ  آَذَٰلِكَ  ◌ۗ  مِّنْهَا فَأَنقَذَآُم
 تَهْتَدُونَ﴾
«Держитесь все вместе за (связующую) вервь Аллаха, 
и не разделяйтесь, и помните милость, (оказанную) 
вам, когда вы были врагами, а он сблизил ваши сердца 
и вы стали по его милости братьями. Вы были на 
краю пылающего Рва, а он вас спас оттуда, – так 
вам Аллах Свои знамения толкует, – может быть, вы 
пойдете по верному пути». 

Принадлежность к умме, по сути, является единственной опреде-
ляющей статус человека связью. Причем, важно отметить, что имеется в 
виду не только социальный статус. 

Естественно, связь по крови, асабийа, не исчезает с возникновением 
новой связи через веру в единого бога, но она постепенно отходит на 
задний план, становится вторичной.  

Поскольку целью данной статьи не является источниковедческое 
или сравнительно-историческое исследование текстов средневековых 
источников, передающих сведения (хабары, асары или хадисы) о том 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

46 

или ином событии, в котором упоминаются термины, обозначающие 
знамя, мы не будем подробно рассматривать все эти случаи. Следует 
также отметить, что подобные исследования, особенно в связи с активи-
зацией фундаменталистских и радикальных исламистских движений, 
использующих в своей пропаганде религиозные символы и атрибуты, 
проводились многими авторами, в том числе, и теми исследователями, 
которые уже упоминались выше.19  

Опираясь на результаты этих исследований, можно прийти к выво-
ду, что мнение, высказанное М.М. Гирсом много лет назад, остается 
справедливым и сегодня. Он пишет: «...у арабов до Мухаммеда и при 
жизни пророка знамя не имело того государственного и культового зна-
чения, которым оно пользовалось в то время у некоторых других наро-
дов, и употреблялось как эмблема и символ войны или, еще вероятнее, 
лишь как знак войскового объединения и командования. При племенном 
быте арабов, слабо развитой городской жизни и лишь зарождающейся 
государственности, с одной стороны, и при отрицательном отношении 
Мухаммеда ко всякому символизму: материальному и графическому, с 
другой, становится понятным, что постоянного, официального знамени у 
него никогда не было и в каждом отдельном случае, посылая в поход 
отряд или целое войско, пророк привязывал к копью начальника отряда, 
как это сформулировано в Китаб ал-харадж, кусок какой-либо бывшей 
под рукой ткани, обычно сложенную особым образом чалму или более 
крупное полотнище вроде плаща, шали, покрывала и т.д. (бурд, мирт, 
намира или тай ласан)».20 

С точки зрения заявленной нами цели данной статьи намного важ-
нее рассмотрение тех текстов, которые дают возможность проследить 
логику развития значения знака через расширение его функций и увели-
чение количества смыслов. 

Конечно, значительно чаще, чем во времена джахилийи, упоми-
наются термины, обозначающие знамя, в мединский период, когда 

                                                            
19 Естественно, не учитываются те любительские тексты, которые преследуют пропаган-
дистские цели. 
20 Гирс М., Указ. соч., с. 352. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

47 

пророк Мухаммад вручает знамя того или иного цвета (черного или 
белого) тому или иному из мухаджиров или ансаров, отправляя его в по-
ход во главе отряда. Очевидно, что во всех этих случаях проявляется 
прагматическая функция (знак способен организовать действия, связан-
ные с обозначаемым объектом) и нет практически никаких упоминаний о 
каких-либо событиях, в которых знамя используется как нечто духовно 
или эмоционально мотивирующее, наполняющее энергией, направляю-
щее на определенное, актуальное действие или поступок. 

Очевидно, что новая ценность – духовная связь всех верующих 
мусульман, декларируемая, в том числе, и через принадлежность к умме 
Аллаха и пророка его Мухаммада, должна была проявиться и через 
использование символов и атрибутов, в частности, знамен, однако, по 
всей видимости, именно при жизни Мухаммада этого не происходило. 
Таухид, единобожие, без всяческих возможных отклонений сформи-
ровали полное отрицание пророком любых символов, любых попыток в 
той или иной форме зримо или ощутимо воплотить идею поклонения.    

Исходя из темы данной статьи, интересно рассмотреть именно те 
тексты, которые дают возможность проследить логику развития значе-
ния знака путем расширения функций и увеличения количества его 
смыслов. Мы выделили несколько сообщений, в одном из которых 
говориться о битве при Ухуде, случившейся на 3-м году хиджры (625 г.): 
«Абу Суфьян, обращаясь к хранителям знамени из рода Абд ад-Дар и 
поощряя их к войне, сказал: «О Бану Абд ад-Дар! Вы держали наше 
знамя в битве при Бадре, и вы знаете, что с нами случилось. Люди 
следуют за своим знаменем. Если не будет знамени, то и людей не 
станет. Или вы будете защищать наше знамя, или мы освободим вас от 
этой обязанности». Они рассердились, чуть не нападали на него, 
угрожая: «Мы разве отдадим наше знамя? Ты завтра увидишь, как мы 
будем поступать, когда столкнемся!» Абу Суфьян этого и хотел».   

Предводитель мекканцев Абу Суфьян, говоря о битве при Бадре, 
намекал на то обстоятельство, что знаменосец курейшитов Абу Азиз ибн 
ал-Умайр попал в плен, т.е. не смог защитить знамя, а «люди следуют за 
своим знаменем». Вероятно, эти слова Абу Суфьяна можно трактовать в 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

48 

том смысле, что знамя уже воспринималось как реликвия, хотя точный 
смысл этих слов не выходит за рамки чисто военной функции знамени – 
указание направления движения. 

Следующий текст связан с осадой Хайбара в 629 г.: «Пророк послал 
Абу Бакра ас-Сиддика со своим знаменем (rayatun – Д.О.) – оно было 
белым, как передал Ибн Хишам – на захват одной из крепостей Хайбара. 
Он сражался, выбился из сил и вернулся, не добившись победы. Пророк 
сказал: «Завтра я вручу знамя человеку, который любит Аллаха и его 
Посланника – Аллах даст ему победу, и он не побежит». <...> Пророк 
позвал Али, а у того болели глаза. Пророк поплевал ему в глаза и сказал: 
«Возьми это знамя и иди с ним, пока не победишь!» Али взял знамя и, 
нагибаясь под его тяжестью, побежал». 

В этом хабаре уже довольно четко прослеживается зависимость – 
одержать победу можно только при искренней вере в Аллаха и его 
Посланника, которой отличался Али ибн Абу Талиб. Значение знамени 
приобретает новый смысл: благодаря своей любви к Аллаху и его 
Пророку и своей вере Али, взяв знамя, даже будучи больным и 
ослабевшим, одержал победу там, где даже ближайший сподвижник 
Мухаммада Абу Бакр, также со знаменем в руках, потерпел поражение. 
Знамя наделяет силой только искренне верующих и не испытывающих 
никаких сомнений. Таким образом, генерируется еще один смысл – 
сакрализация знамени.  

Важно подчеркнуть, что победа была дарована Али, который любит 
Аллаха и его Пророка, а не Али, которого любят Аллах и его Пророк. 
Именно любовь к Всевышнему позволяет возвыситься, перешагнуть 
через себя (больной и ослабевший, но смог победить). Иначе говоря, 
победа не была дарована, а была заслужена.  

М. Гирс указывает, что, посылая войско к Хайбару, Мухаммед, 
впервые «вместо обычных белых лив ро ́здал своим военачальникам 
райа. Личное знамя пророка ar-rayat an-nabi было черного цвета и 
полотнищем ему служил плащ 'Аиши; называлось оно ал-'укаб (орел) и 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

49 

вручил его пророк 'Али ибн Абу Талибу, а два других знамени (райа) – 
Хубабу ибн Мундиру и Са'ду ибн 'Убаде».21   

От сподвижника и двоюродного брата пророка Абдаллаха ибн ал-
Аббаса (ум. 689 г.), известного пересказчика хадисов и комментатора 
Корана, со ссылкой на сборник хадисов ат-Тирмизи (ум. в 892 г.) 
передается сообщение о том, что на флаге пророка была написана 
шахада. Именно этим хадисом различные исламистские организации 
пытаются легитимизировать свой черный флаг с шахадой на нем.  

Как было показано выше, у пророка не было какого-то особенного 
флага, который мог бы быть представлен как «знамя пророка». 

Оставим в стороне также тот факт, что многими авторитетными как 
средневековыми, так и современными мусульманскими учеными иснад 
этого хадиса был признан слабым. 

Отношение арабов к письменному слову в начале VII в. было 
неопределенным, поскольку лишь очень немногие из них были грамот-
ными. В самой мединской умме, по свидетельству многих средневековых 
ученых, грамоту постигли лишь 12 мужчин и 5 женщин. Сам пророк был 
неграмотным. Система письменной передачи информации внутри 
племен или уммы отсутствовала вследствие невостребованности и 
избыточности. 

В то же время отношение к устному слову можно охарактеризовать 
как сакральное. Неотделимость имени от предмета, действия или 
явления, очевидная при анализе доисламских и раннеисламских текстов, 
превращает сказанное слово в мощный инструмент воздействия. Огром-
ный авторитет, которым пользовались в обществе шаиры, равии, 
пересказчики хабаров свидетельствует о востребованности устной систе-
мы передачи информации, как обеспечивающей достоверность переда-
ваемых сообщений и сохранение преданий, необходимых традицион-
ному обществу для воссоздания себя в следующих поколениях без утери 
унаследованного опыта и мудрости почитаемых предков. Интересен, 
например, тот факт, что знаменитых поэтов аз-Зухайра и его сына К'аба 
                                                            
21 Там же, с. 349. 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

50 

критиковали за то, что они записывали свои стихи и письменно вносили 
исправления в них. 

Однако вернемся к проблеме нарастания смыслов вокруг значения 
знамени, поскольку анализ этого процесса позволит выявить тот момент, 
когда основной функцией знака становится экспрессивная, в контексте 
исследуемой нами проблемы – идеологическая функция. 

Следует отметить, что в период правления праведных халифов осо-
бых изменений в отношении функций знамени не происходит. Исследо-
ватели, анализируя военные действия эпохи завоеваний, отмечают, что 
участвующие в походах племена несли свои собственные знамена. В 
своем исследовании, посвященном сражению при Ярмуке (636 г.), 
известный британский военный историк Д. Никол отмечает интересную 
деталь. Он пишет: «...Абу Бекр приказал командирам в Сирии выдать 
особые знамена каждому подразделению. Например, отборный отряд 
мухаджирунов (Muhajirun) использовал в бою не свое родовое знамя, а 
желтый флаг с белыми, зелеными и черными знаками».22 

Можно предположить, что наделение отряда ближайших сподвижни-
ков пророка особым знаменем произошло по двум причинам: во-первых, 
тем самым подчеркивалась их особая роль и значение, во-вторых, что 
мухаджиры, в первую очередь, не курейшиты, а члены уммы. Таким 
образом, история с выделением отряду мухаджиров особого знамени, 
вероятно, свидетельствует о том, что знак приобретает, возможно, не 
вполне выраженную, но тем не менее экспрессивную функцию. 

Омейядские халифы, период пребывания которых у власти ассо-
циируется с приверженностью к чисто арабскому наследию и стремле-
нию сохранить в быстро растущем и превращающемся в мультикон-
фессиональное и полиэтническое образование халифате присущую 

                                                            
22 Nicolle D., Yarmuk Ad 636, The Muslim Conquest of Syria, 2005, Westport, p.61. Отно-
сительно зеленых, черных и белых флагов можно высказать предположение, что белый 
цвет был любимым цветом пророка, черный – цвет Каабы, а зеленый цвет неоднократно 
упоминается в Коране как символ райских садов (см. например, сура 76:20-21). Впрочем, 
возможно, что знаки зеленого цвета присутствовали на флаге мухаджиров как напо-
минание о том, что они из Бану Курайш. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

51 

именно арабскому культурно-историческому сознанию ценностную осно-
ву, использовали зеленые знамена своих предков. 

К концу их правления относится появление хадиса о черных флагах 
из Хорасана. 

 بِإِيلِيَاءَ  تُنْصَبَ  حَتَّى شيَءٌْ  يَرُدُّهَا لاَ  ودٌ سُ  رَايَاتٌ  خُرَاساَنَ  مِنْ  يَخرُْجُ 
«Выйдут из Хорасана чёрные знамёна и ничто не сможет их 

остановить, пока они не будут водружены в Илийи».23 Различными 
средневековыми и современными авторитетными учеными этот хадис 
был признан «очень слабым», недостоверным. 

В энциклопедии хадисов приводится также следующая версия 
хадиса: «Сообщается, что Пророк (мир ему и благословение Аллаха) 
сказал: 

«Когда увидите чёрные флаги со стороны Хурасана, идите на них, 
поскольку Халиф Аллаха Махди будет среди них».24 

Последние омейядские халифы пытались в постоянных войнах удер-
жать свою власть над халифатом. Во все время тлеющей, но нередко 
разгорающейся борьбе между кайситами и калбитами, расшатывающей 
устои государства, прибавилась подогреваемая весьма умело разрабо-
танной пропагандой Аббасидов нестабильная ситуация на востоке. 
Сидящие в Дамаске халифы, благодаря деятельности потомков Али ибн 
Абу Талиба и Аббаса, а также проповедников различных религиозных 

                                                            
23 «Выйдут из Хорасана чёрные знамёна …», https://hadis.uk/xadis-vyjdut-iz-xorasana-
chyornye-znamyona/25130/ (дата обращения 15.05.2024). 
24 Хадисы о Махди, https://hadis.uk/xadisy-o-maxdi/20668/. (дата обращения 11.04.2024), 
Там же приводятся оценочные суждения алимов: «Этот хадис передали Ахмад (5/277), 
Ибн Маджах (4084), аль-Хаким (4/463-464). Он передается от Ибн Мас’уда и Саубана. 
Шейх аль-Албани назвал хадис отвергаемым (мункар). См. «ас-Сильсиля ад-да’ифа ва-ль-
мауду’а» (85), «Да’иф аль-Джами’ ас-сагъир» (506), «Тахридж Мишкатуль-масабих» 
(5389). Шу’айб аль-Арнаут сказал: «Его иснад является слабым». Слабым этот хадис наз-
вали также аз-Захаби, Ибн аль-Къаййим, аль-Мубаракафури и др. См. «Мизан аль-и’ти-
даль» (3/284), «аль-Манар аль-муниф» (115), «Тухфатуль-ахвази» (6/140). В некоторых 
версиях этого хадиса сказано: «… идите на них, даже если вам придется для этого ползти 
по снегу». В некоторых отсутствуют слова «Халиф Аллаха» и «Хурасан». Со словами «Ха-
лиф Аллаха» хадис не имеет ни одного подтвержденного пути, и они являются отвер-
гаемыми, как об этом сказал имам аз-Захаби. Более того, такие слова противоречат 
шариату, как это пояснил в своих фатавах (2/461) шейхуль-Ислам Ибн Таймиййа». 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

52 

течений, признавались узурпаторами, законность их прав на лидерство в 
Халифате оспаривались. В условиях нараставшего недовольства не 
сумевшими обеспечить стабильность, безопасность и экономическое 
процветание омейядами, социальная база их власти сужалась. Их 
поддерживала лишь незначительная часть арабской знати, связанная 
материальными интересами с правящей династией, а военной опорой 
для них были лишь североаравийские кайситские племена. 

Естественно, чем хуже становилась жизнь, тем громче раздавались 
голоса проповедников и пропагандистов, призывавших к возврату к 
истинному исламу времен уммы пророка Мухаммада, руководимой 
Аллахом. Эти настроения охватили широкие массы мусульман, были 
поддержаны образованной элитой и явились главным духовным 
стимулом последующих событий. 

Аббасиды не имели больше оснований претендовать на пост халифа 
ни по причине особых заслуг перед исламом основателя рода, ни 
вследствие родственной близости к семье Пророка, чем у любого Алида. 
Как отмечает И.М. Фильштинский, в борьбе за халифский престол Аб-
басиды попытались подкрепить свои претензии ссылкой на завещание, 
якобы оставленное одним из Алидов Абу Хашимом, передавшим потомку 
аль-Аббаса – Мухаммаду ибн Али – харизматическую власть. «Еще при 
омейядском халифе Абд аль-Малике наместник Куфы некий аль-Мухтар 
создал теорию, согласно которой один из сыновей Али (не от Фатимы, 
дочери Пророка, а от женщины из племени ханиф) по имени Мухаммад 
ибн аль-Ханафия (637-700 гг.) объявлялся мессией (махди), а себя аль-
Мухтар объявил его везиром, исполнителем его воли. Крайние шииты 
(гулат) усвоили учение аль-Мухтара о передаче пророческого огня от Али 
к его потомкам по линии Мухаммада ибн аль-Ханафии и объединились 
вокруг его потомков, имамов. Аббасиды решили использовать учение 
аль-Мухтара в своих интересах. Один из них, отец будущего первого 
аббасидского халифа Абу-ль-Аббаса, Мухаммед ибн Али, собрав вокруг 
себя крайних шиитов, развернул широкую антиомейядскую кампанию».25 
                                                            
25 Фильштинский И.М., История арабов и Халифата (750–1517 гг.), Москва, 2001, с. 41. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

53 

В конце первой половины VIII в. действия омейядского наместника в 
Хорасане вызвали у местного населения крайнее недовольство, создав, 
тем самым, благодатную почву для антиомейядской пропаганды, кото-
рой, естественно, воспользовались Аббасиды. 

Распространившиеся в умме ожидания Махди, который установит 
царство Аллаха на земле, совпали с успехом аббасидского восстания в 
Хораасане под руководством Абу Муслима (ум. в 755 г.), вошедшего в 
Мерв под черными знаменами с начертанной на них шахадой. 

Хадис, в котором говорится о черных знаменах, у сопровождающих 
Махди воинов, содержит в себе уже совершенно ясно выраженную 
идеологему. 

Этот хадис завершает собой целую цепь увеличений, усложнений 
смыслов, возникающих у значения знака «знамя». В вышеприведенном 
тексте хадиса знак приобретает в качестве первичной экспрессивную 
функцию, т.к. его основная цель – это организация восприятия и 
передача эмоционально-оценочной характеристики. 

Новый же смысл знамени – это быть символом и реликвией для тех 
сил, которые под руководством посланного Аллахом Махди ведут борьбу 
против узурпаторов, противящихся божественной воле и власти Аллаха. 

Из сказанного выше совершенно ясно, что ИГИЛ, исламский 
халифат и другие подобные организации не могли не воспользоваться 
подобной готовой и апробированной идеологемой в своих целях. 

 
ՎԱՂ ՄԻՋՆԱԴԱՐՅԱՆ ԻՍԼԱՄԱԿԱՆ ԱՎԱՆԴՈՒՅԹՈՒՄ «ԴՐՈՇԻ» ԻՄԱՍՏԻ 

ԵՎ ՆՇԱՆԱԿՈՒԹՅԱՆ ԶԱՐԳԱՑՄԱՆ ՇՈՒՐՋ 

Դավիթ Հովհաննիսյան26 
 
20-րդ դարում՝ իսլամական արմատականության աճի ֆոնին, իսլամիստա-

կան մի շարք կազմակերպությունների կողմից դրոշը սկսեց կիրառվել որպես 

                                                            
26 Դավիթ Հովհաննիսյանը ԵՊՀ արևելագիտության ֆակուլտետի արաբագիտության 
ամբիոնի պրոֆեսոր է, Քաղաքակրթական և մշակութային հետազոտությունների 
կենտրոնի տնօրեն, բ․գ․թ․, էլ. փոստ՝ dhovhanissyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-5015-
9496: 



Давид Ованнисян                                                                                  Arabic Studies 

54 

իրենց նպատակների և գաղափարների խորհրդանիշ։ Այս հանգամանքը հե-
տաքրքրություն է առաջացրել ինչպես իսլամական գիտնականների և մուսուլ-
մանների, այնպես էլ արևմտյան գիտնականների շրջանում։ Հասկանալու հա-
մար դրոշին վերագրվող խորհրդանշանական մեծ նշանակությունը անհրաժեշտ 
է պարզել, թե ինչպիսի դեր է խաղացել դրոշը վաղիսլամական շրջանում: Հոդ-
վածի նպատակն է վերլուծել վաղիսլամական շրջանում դրոշ նշանի նշանա-
կությունը, իմաստները, կիրառությունը և ժամանակի ընթացքում պատմական 
հանգամանքների ազդեցության տակ իմաստների և ֆունկցիաների փոփոխու-
թյուններ։ Դրոշը Մուհամմադ մարգարեի կենդանության օրոք ումմայում ունեցել 
է միայն ռազմական ֆունկցիա։ Միայն նրա մահվանից հետո և հատկապես 
Օմայան հարստության իշխանության վերջին տարիներին այն ձեռք է բերել 
կրոնական խորհրդանիշի իմաստ և որպես այդպիսին վեր է ածվել իդեոլոգեմի։ 

Բանալի բառեր՝ Դրոշ, վաղ իսլամ, իմաստ, սև դրոշ, աբբասյաններ, ԻԼԻՊ 
 

ON THE HISTORY OF THE EVOLUTION OF THE MEANING AND SENSE OF THE 
“BANNER” IN THE EARLY MEDIEVAL ISLAMIC TRADITION 

David Hovhannisyan27 
 

During the 20th century, against the backdrop of the rise of Islamic radicalism, 
several Islamist organizations began to use the flag as a symbol of their goals and 
ideas. This circumstance has sparked interest among both Islamic scholars and 
Muslims as well as Western scholars. 

To understand the significant symbolic importance attributed to the flag, it is 
necessary to determine the role the flag played in the early Islamic period. The 
article aims to analyze the significance, meanings, and applications of the flag 
symbol in the early Islamic period, and how the meanings and functions have 
changed over time due to historical circumstances. During the lifetime of the 
Prophet Muhammad, the flag in the ummah had only a military function. It was 
only after his death, and particularly during the last years of the Umayyad dynasty's 
rule, that it acquired the meaning of a religious symbol and transformed into an 
ideological symbol. 

Keywords: Banner, Early Islam, Meaning, Black Flag, Abbasids, ISIS 

                                                            
27 David Hovhannisyan is a professor at the Chair of Arabic Studies of the Faculty of Oriental 
Studies at YSU, Head of the Center for Culture and Civilization Studies, E-mail: 
dhovhanissyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-5015-9496.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

55 

БИБЛИОГРАФИЯ 
 

1. «Выйдут из Хорасана чёрные знамёна …», https://hadis.uk/xadis-vyjdut-iz-
xorasana-chyornye-znamyona/25130/ (дата обращения 15.05.2024). 

2. Баконина М., Стяги халифата: генезис современной исламской симво-
лики, знамя исламского государства и критика традиционных знамен и эмблем 
мусульманских стран как инструмент пропаганды. https://jx.ax/6Fp. (дата обра-
щения 19.05.2024). 

3. Большаков О., История халифата, т.1, Москва, 1989, с. 55. 
4. Гирс М., К вопросу об арабских знаменах, Записки коллегии востокове-

дов при азиатском Музее СССР, т, 5, Ленинград, 1930, с. 345. 
5. Кузнецов А., Воинский этикет в армии Древнего Рима. 

https://cyberleninka.ru/article/n/voinskiy-etiket-v-armii-drevnego-rima/viewer. (дата 
обращения 11.05.2024). 

6. Моррис Ч., Основания теории знаков, Москва, 2001. 
7. Фильштинский И.М. История арабов и Халифата (750–1517 гг.): М., 

2001, с. 41. 
8. Хадисы о Махди, https://hadis.uk/xadisy-o-maxdi/20668/. (дата обра-

щения 11.04.2024). 
9. Шейх Аль-Альбани: Все хадисы о черных флагах недостоверны, 

https://www.youtube.com/watch?v=HjlCngf0-90. (дата обращения 11.05.2024). 
10. Яковлев А., Доклад об арабских подписях на знаменах и о значении их в 

глазах мусульман, Геральдика – вспомогательная историческая дисциплина, 
Семинар, 17.04.2013, СПб., 2013, с. 7-35. 

11. Bahari M., Haniff Hassan M., The Black Flag Myth: An Analysis from Hadith 
Studies, Counter Terrorist Trends and Analysis, 6 (8), September 2014, pp. 15-20. 

12. Maj P., Aitchison M., Banners and Signs: the Use of Religious Symbolism in 
Combat Operations-School of Advanced Military Studies, US Army Command and 
General Staff College, Fort Leavenworth, Kansas. 2019. 

13. McCantis W., The ISIS Apocalypse: The History, Strategy and Doomsday 
Vision of the Islamic State, New-York, 2016. 

14. Morris Ch.W., Writings on the General Theory of Signs, The Hague: 
Mouton, 1971, pp․409-411. 

15. Nadler B., Where Do Flags Come From? The Atlantic, 2019.  
16. Nicolle D., Yarmuk Ad 636, The Muslim Conquest of Syria, 2005, 

Westport. 
17. Smith W., Flags Тhrough the Аges and Аcross the World, New-York, 2017 

 ٢٦٦https://ft.ax/b8Jالصفحة  - ١٥ج  -ابن منظور  -لسان العرب 1 .18



Gor Gevorgyan                                                                                 Arabic Studies 

56 

Gor Gevorgyan1 
PhD, Associate Professor 

 
THE ROLE OF EGYPT IN THE CONTEXT OF SYRIA’S RETURN TO 

THE “ARAB FAMILY” (2013-2023) 
 
DOI 10.46991/jos.2024.26.2.056 
 

In 2023, Syria restored its membership in the League of Arab States and 
returned to the Arab fold. The internal political crisis that started in 2011 and 
then the long-lasting conflict completely undermined Syria's place and status in 
the Arab World. Moreover, several Arab countries took an openly hostile stance 
towards Syria, supporting various extremist groups fighting against Syrian 
government forces. It was possible to break through the barrier of negation 
formed around Syria in inter-Arab relations in Egypt because of the position of 
Egyptian President Abdel Fattah al-Sisi, who came to power in 2013. The 
Egyptian president began to support not only Syrian President Bashar Al Assad 
on several issues but also launched active mediation in the Arab World for the 
restoration of official Damascus's political rehabilitation. As a positive effect of 
the efforts of the Egyptian president in mediating with the leaders of a number 
of Arab countries, in 2023, Syria was able to regain its membership in the 
League of Arab States. This is a big advance for the official Damascus, which 
aims to create a qualitatively new environment of political relations in inter-
Arab relations with the full involvement of Syria. 

Keywords: Egypt, Syrian Crisis, Abdel Fattah Al-Sisi, League Of Arab 
States, “Arab Family”, Egyptian-Syrian Relations 
 

Introduction 
Multilayered relations between Arab countries are essential for enduring 

and lasting stability in the Middle East. In this regard, Egyptian-Syrian 
relations and the dynamics of their development are key and extremely vital. 

Egyptian-Syrian relations have traditionally played a key role not only in 
the peaceful settlement of the Palestinian issue and the Arab-Israeli 
                                                            
1 E-mail: gorgevorgyan1976@gmail.com, ORCID 0009-0006-2093-5016. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

57 

confrontation but also, to some extent, in determining the formation of the 
security architecture of the Arab World, trying to overcome various 
problems in inter-Arab relations2.  

In different periods of the modern history of the Arab countries, the 
relations between the two countries have gone through periods of hurdles 
and close cooperation. Regular and stable Egyptian-Syrian ties are indeed 
essential for transforming the Arab World and region. We can consider 
them as a two-layered political reality. In some cases, both countries 
outwardly show intolerance towards each other while maintaining contact 
and even cooperating on various issues. It is clear that the main focus of the 
confrontation between the two countries, at least until the Syrian crisis, was 
the fierce competition for leadership in the Arab World. In order to 
understand the content of the foundations of Egyptian-Syrian relations, it is 
necessary to refer to some realities of the recent past. At the same time, it is 
worth mentioning that the political competition between these two 
heavyweights in the Arab World often negatively impacts bilateral relations, 
thus polarizing inter-Arab relations. 

 
Methodology  
This research utilizes a qualitative approach, combining historical 

analysis, case study methodology, and document analysis to examine Egypt’s 
role in Syria’s restoration of its membership in the League of Arab States 
(LAS) in 2023. The study focuses on the diplomatic efforts of Egyptian 
President Abdel Fattah al-Sisi and Egypt’s mediation within the Arab political 
arena to promote the rehabilitation of Syria’s status.  

1. Historical Analysis: The research draws upon the political and 
diplomatic history of Syria’s relations with Arab countries from 2011 
onwards, providing context for understanding how the internal conflict in 
Syria impacted its relations with neighboring Arab states. The analysis tracks 
                                                            
2 Van de Gronden J., Egyptian-Syrian Relations after the Declaration of the Establishment of 
the State of Israel: Alliance, Union, rivarlry?, November 14, 2022, 
https://omerjournal.com/2022/11/14/egyptian-syrian-relations-after-the-declaration-of-
establishment-of-the-state-of-israel-alliance-union-rivalry/ (дата обращения 15.06.2024). 



Gor Gevorgyan                                                                                 Arabic Studies 

58 

key milestones in the Syrian crisis, Arab reactions, and the resulting shifts in 
regional diplomacy.  

2. Case Study of Egyptian Mediation: The article conducts an in-depth 
examination of Egypt’s mediation efforts, focusing specifically on the role of 
President Abdel Fattah al-Sisi from 2013 to 2023. It explores Egypt’s policies 
and its diplomatic strategy, highlighting the steps taken to support Syria and 
to influence other Arab countries to adopt a more conciliatory stance.  

3. Document Analysis: Primary and secondary sources, including official 
statements from Arab League meetings, speeches by Egyptian and Syrian 
officials, and diplomatic correspondences, are analyzed. Reports from 
international organizations, news outlets, and research institutions are also 
included to trace the narrative and timeline of Syria’s reinstatement in the 
LAS.  

4. Interviews and Secondary Sources: Although direct interviews with 
policymakers were not conducted, the research includes a review of 
interviews, speeches, and statements made by key political figures in the 
media and official reports. Furthermore, academic articles, books, and 
research papers related to the Syrian crisis and Egypt’s foreign policy have 
been integrated to support the analysis. 5. Theoretical Framework: The 
research is framed within the context of international relations theories, 
particularly Realism, which explains the strategic motivations behind Egypt’s 
mediation efforts. This approach helps in understanding how Egypt 
leveraged its geopolitical position to facilitate Syria’s return to the LAS as a 
part of broader Arab political dynamics. This methodological framework 
ensures a comprehensive analysis of how Egypt’s diplomacy influenced the 
reconciliation process between Syria and the broader Arab world, leading to 
Syria’s eventual restoration of its membership in the League of Arab States.  

 
From cooperation to confrontation 
A period of Egyptian-Syrian rapprochement and close cooperation may 

be considered, perhaps the period from 1952 to 1967, when the strategic 
partnership between the two countries was a dominant force in the Arab 
World and, in some cases, also in the macro-region. The logical reflection of 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

59 

the Egyptian-Syrian rapprochement led to the formation of the United Arab 
Republic, which was led by the participation of two states in 1958. The 
unification of the two states had grown into an influential factor not only in 
inter-Arab relations but also in international relations. Moreover, Cairo and 
Damascus took a robust and united position on various regional issues. A 
period of deterioration of Egyptian-Syrian relations began in 1967 with the 
Arab-Israeli war and, in particular, in 1973 with the "Yom Kippur or 
Doomsday" wars. Like any political-military cooperation, the Egyptian-Syrian 
alliance also had its so-called "red line," which was the issue of reconciliation 
with Israel3.  

The crisis in Egyptian-Syrian relations began in 1978 and even more 
deteriorated in 1979 after the signing of the Egyptian-Israeli peace treaty, as 
a result of which Egypt found itself in "political isolation" in the Arab World 
for a long time. The Egyptian-Syrian political conflict mainly revolved around 
the creation of a peace agenda between Israel and the Arabs, for which the 
official Damascus had an exclusively radical rejectionist position. Moreover, 
in the Arab World, Syria began to lead the political process of "isolating" 
Egypt, which lasted with some interruptions from 1979 to 1989. A new phase 
of the Egyptian-Syrian "rapprochement" and restoration of the influence and 
image of official Cairo in the Arab World began with the proposal of a new 
concept of Arab policy by Egyptian President Hosni Mubarak. Mubarak 
launched step-by-step diversification of Egypt's foreign policy, in parallel 
reshaping the main patterns of Anwar Sadat's policy in the Arab World. 
Within the framework of Mubarak's Arab policy, Cairo's position on the 
Israeli "Peace for Galilee" military operation in 1982 was vital in the context 
of settling relations with Syria. Aiming to demonstrate Egypt's determination 
to support the Arabs, Mubarak not only condemned Israeli military 
operations in southern Lebanon but also threatened to freeze Egyptian-
Israeli relations, questioning the need for an Egyptian-Israeli peace treaty. 
Aiming to demonstrate Egypt's steadfast support for the Arabs, Mubarak not 

                                                            
3 Մանրամասն տես՝ Rabinovich I., Israel`s 1973 October War: A 50-year Perspective, 
October 3, 2023, https://www.brookings.edu/articles/israels-1973-october-war-a-50-year-
perspective/ (дата обращения 19.05.2024).  



Gor Gevorgyan                                                                                 Arabic Studies 

60 

only condemned Israeli military operations in southern Lebanon but also 
threatened to freeze Egyptian-Israeli relations, questioning the need for an 
Egyptian-Israeli peace treaty. Mubarak's stance on the Iraq-Iran war was no 
less important impetus for strengthening the positions of official Cairo in the 
Arab World. Mubarak's position was accepted with great enthusiasm by the 
Gulf Arab states and, in particular, by Saudi Arabia, which in turn conducted 
the so-called "Egyptian lobbying" in Syria.  

In the late 1980s, Egypt managed to break through its "isolation" in the 
Arab World and was back in the "Arab fold," but relations with Syria were 
still far from fully restored. 

A new period of tension in Egyptian-Syrian relations began in 2012, in 
the wake of the "Arab Spring". The elected president of Egypt, Mohammed 
Morsi, not only politically supported the process against Syrian President 
Bashar Assad but also personally demanded Assad's resignation. The newly 
elected president of Egypt, Mohammed Morsi, was trying to establish 
qualitatively new relations with Qatar, which was already known for its anti-
Syrian stance. Egypt, under the leadership of Morsi, sought to secure new 
investments from the Gulf States to boost Egypt's economy4. 

In June 2013, the Syrian embassy in Cairo was closed, and Mohammed 
Morsi issued a call to declare a no-fly zone over Syria's airspace5. It is 
important to note that in 2011, Syria's membership in the League of Arab 
States was suspended6. In August, the Organization of Islamic Cooperation 
(OIC) suspended Syria's membership as well, citing President Assad's violent 
suppression of a 17-month uprising7. The move followed reports of further 

                                                            
4 Egypt crisis: Fall of Morsi Challenges Qatar`s New Emir, July 5, 2013, 
https://www.bbc.com/news/world-middle-east-23185441 (дата обращения 25.05.2024). 
5 Egypt Cuts Diplomatic Ties with Syria, June 16, 2013, 
https://www.aljazeera.com/news/2013/6/16/egypt-cuts-diplomatic-ties-with-syria (дата обра-
щения 15.08.2024). 
6 Batty D., Shenker. J., November 12, 2011, Syria Suspended from Arab League. The 
Guardian, https://www.theguardian.com/world/2011/nov/12/syria-suspended-arab-league (дата 
обращения 06.05.2024). 
7 Alsharif Asme, Organisation of Islamic Cooperation suspends Syria, August 16, 20212, 
https://www.reuters.com/article/world/organisation-of-islamic-cooperation-suspends-syria-
idUSBRE87E19F/ (дата обращения 27.05.2024). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

61 

civilian deaths in regime raids. In the Arab World, Syria found itself in 
"isolation," like Egypt, several years ago. 

 
Abdel Fattah Sisi and Syria's political restart in the Arab World 
In 2013, the restoration of Egyptian-Syrian relations was initiated by 

Abdel Fattah al-Sisi, who came to power because of a coup d'état in Egypt on 
July 3. The Syrian direction of Egypt's Arab policy becomes one of the 
priorities. According to al-Sisi's decision on July 7, 2013, the Syrian 
consulate reopened in Cairo8.  

The relationship between the two countries was essentially started. In 
that sense, the Syrian direction of al-Sisi's regional policy gradually began to 
be institutionalized9. In the Syrian issue, the Egyptian president began to 
influence the position of Saudi Arabia and the United Arab Emirates towards 
Syria10. 

In 2014, during his first visit to the USA, Sisi emphasized in an interview 
with the media that Syria is Egypt's strategic partner and, at the same time, 
called for respect for Syria's territorial integrity11. 

2016 was significant in activating the process of rapprochement in 
Egyptian-Syrian relations. In Cairo, President Sisi met with the head of the 
Syrian National Security Service, Ali Mamlouk, during which a number of 
issues related to the security of the two countries were discussed12.  

                                                            
8 Egypt and Syria to Keep Consulate Relations: FM Spokesperson, July 7, 2013, 
https://english.ahram.org.eg/NewsContent/1/64/75951/Egypt/Politics-/Egypt-and-Syria-to-
keep-consulate-relations-FM-spo.aspx (дата обращения 15.05.2024). 
9 Egypt`s Sisi Expresses Support for Syria`s Military, November 23, 2016, 
https://www.aljazeera.com/news/2016/11/23/egypts-sisi-expresses-support-for-syrias-military 
(дата обращения 08.05.2024). 
10 What Drove Syria Back into the Arab Fold?, https://mepc.org/essays/what-drove-syria-back-
arab-fold/ (дата обращения 15.05.2024). 
11 Saab H., Egyptian-Syrian Relations 2012-2021, November 26, 2021, https://www.me-
policy.org/2021/11/26/situation-of-the-egyptian-syrian-relations-2012-2021/ (дата обращения 
01.05.2024). 
12 Syria Intelligence Chief Ali Mamlouk Makes Rare Visit to Cairo, December 24, 2018, 
https://www.middleeastmonitor.com/20181224-syria-intelligence-chief-ali-mamlouk-makes-
rare-visit-to-cairo/ (дата обращения 15.05.2024). 



Gor Gevorgyan                                                                                 Arabic Studies 

62 

At the end of 2016, Syrian President Bashar Al Assad stated that 
Egyptian-Syrian relations are positive and that Egypt's involvement in 
overcoming the Syrian crisis is evidenced by the fact that in August 2017, Al-
Sisi managed to significantly contribute to the signing of a cease-fire in the 
Syrian Eastern Ghouta and the northern countryside of Homs13.  

Egypt's efforts to establish regular relations with Syria were significant. 
In March 2019, Egyptian Foreign Minister Sameh Shukri announced that 
Egypt has no preconditions for restoring Syria's membership in the League 
of Arab States. Since 2019, within the framework of inter-Arab meetings, 
Egypt has consistently voiced and supported the need to restore Syria's 
membership in the League of Arab States. Assisting Syria in returning to the 
"Arab family," al-Sisi at the same time raised the relations between official 
Cairo and Damascus to a qualitatively new level. Egyptian President Abdel 
Fattah al-Sisi made significant efforts to return Syria to the "Arab family." 

On May 7, 2023, at the meeting of foreign ministers of the League of 
Arab States in Cairo, Syria restored its frozen membership in that important 
Arab organization. Already on May 19, at the LAS summit held in the 
Kingdom of Saudi Arabia, Bashar Assad announced that Syria has turned its 
eyes to the future, which should be based on inter-Arab solidarity. 

 
Conclusion 
To summarize the role of Egypt in restoring Syria's membership in the 

League of Arab States, we consider it necessary to highlight the following: 
Recently, in the Middle East, inter-Arab relations have seen a foreign policy 
push towards general de-escalation. For many Arab countries, Bashar Assad 
is an influential and decisive political leader. Al-Sisi's policy of improving 
Egyptian-Syrian relations manifests Egypt's attempt to increase and expand 
its authority. Ahead of restoring Syria's membership in the LAS in 2018, 
Syria restored diplomatic relations with the United Arab Emirates. 2019-

                                                            
13 Maher Mohamed, Egypt and Assad: Calculations, Pragmatism and Morality, July 25, 2018, 
https://www.washingtoninstitute.org/policy-analysis/egypt-and-assad-calculations-pragmatism-
and-morality (дата обращения 14.06.2024). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

63 

2020: Bahrain and Oman reopened their embassies in Damascus. By 
agreeing to reinstate Syria's membership in the League of Arab States, a 
number of Arab countries sought to limit Iranian influence in Syria. In that 
sense, this was, first of all, a favor to Saudi Arabia. In recent years, in 
contrast to the close Turkish-Qatari cooperation, Egyptian-Saudi relations 
have intensified, gaining a strategic nature. And in this regard, both 
countries had a similar position regarding Syria. Official Cairo has not taken 
upon itself the mission of convincing the Saudis in this matter. It is also 
important for Saudi Arabia to not allow the country's "Shiitization" by 
supporting the Syrian influence in Lebanon. In fact, the restoration of Syria's 
membership in the League of Arab States was a great success for the official 
Damascus, as it first legitimized Bashar Al Assad's role as the leader of Syria. 
The process of restoring Syria's membership in the League of Nations 
further raised and strengthened the authority and reputation of Egyptian 
President al-Sisi in the Middle East. 

Sisi's position regarding Syria was also emphasized. The Egyptian 
president was trying to showcase to both the Arab leaders and the 
international community that Syria's de facto isolation could be broken 
through the efforts of Cairo itself, and therefore, Egypt is once again a 
factor in the region. After brilliantly playing the "Syrian scenario" of 
increasing Egypt's role in the Arab World, Sisi also activated Egypt's African 
and Islamic policies.   

 
ԵԳԻՊՏՈՍԻ ԴԵՐԱԿԱՏԱՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ՍԻՐԻԱՅԻ «ԱՐԱԲԱԿԱՆ ԸՆՏԱՆԻՔ» 

ՎԵՐԱԴԱՐՁԻ ԳՈՐԾԸՆԹԱՑՈՒՄ (2013-2023 թթ.) 

Գոռ Գևորգյան14 
 

2023 թ. Սիրիան կարողացավ վերականգնել իր անդամակցությունը Արա-
բական պետությունների լիգայում և վերադառնալ «արաբական ընտանիք»: 2011 
թ. Սիրիայում սկսված ներքաղաքական ճգնաժամը, որը վերաճեց պատերազմի, 
                                                            
14 Գոռ Գևորգյանը ԵՊՀ արաբագիտության ամբիոնի դոցենտ է, ՀՀ ԳԱԱ արևելագիտու-
թյան ինստիտուտի ավագ գիտաշխատող, պ․գ․թ․, Էլ. փոստ՝ gorgevorgyan1976@gmail.com, 
ORCID 0009-0006-2093-5016: 



Gor Gevorgyan                                                                                 Arabic Studies 

64 

խարխլեց արաբական աշխարհում պաշտոնական Դամասկոսի հեղինակու-
թյունը և դիրքերը: Ավելին, արաբական մի շարք պետություններ բացահայտ 
թշնամական դիրքորոշում ստանձնեցին Սիրիայի նկատմամբ՝ սիրիական կա-
ռավարական ուժերի դեմ կռվող տարբեր ծայրահեղական խմբավորումներին։  

Արաբական աշխարհում Սիրիայի խարխլված դիրքերը վերականգնելու 
հարցում մեծ էր Եգիպտոսի նախագահ Աբդել Ֆաթթահ ալ Սիսիի դիվանագի-
տական գործունեությունը: Նախագահ ալ Սիսին սկսեց ոչ միայն բացա-
հայտորեն աջակցել Սիրիայի ղեկավար Բաշար ալ-Ասադին մի շարք առանցքա-
յին հարցերում, այլև ակտիվորեն միջնորդում էր՝ արաբական աշխարհում և 
միջազգային տարբեր հարթակներում՝ պաշտոնական Դամասկոսի քաղաքա-
կան դիրքերի և դերակատարության վերականգնման համար:  

Սիրիային՝ նախագահ ալ Սիսիի ցուցաբերած աջակցության արդյունքում, 
պաշտոնական Դամասկոսը 2023 թ. կարողացավ վերականգնել իր անդամակ-
ցությունն Արաբական պետությունների լիգայում։ Բաշար Ասադի համար  
ԱՊԼ-ում Սիրիայի անդամակցության վերականգնման հանգամանքը կարելի է 
բեկումնային համարել, քանի որ սիրիական արտաքին քաղաքական օրակարգի 
առանցքում՝ տարածաշրջանային և միջարաբական հարաբերությունների նոր 
իրողությունների պայմաններում, Սիրիայի՝ որակապես նոր կերպարի ստեղծ-
ման և դիրքերի վերահաստատման նպատակներն են։ 

Բանալի բառեր՝ Եգիպտոս, սիրիական ճգնաժամ, Աբդել Ֆաթթահ ալ-
Սիսի, Արաբական պետությունների լիգա, «արաբական ընտանիք», եգիպտա-
սիրիական հարաբերություններ 

 
РОЛЬ ЕГИПТА В КОНТЕКСТЕ ПРОЦЕССА ВОЗВРАЩЕНИЯ СИРИИ В 

«АРАБСКУЮ СЕМЬЮ» (2013-2023 ГГ.) 

Гор Геворгян15 
 

В 2023 г. Сирия смогла восстановить свое членство в Лиге арабских 
государств и вернуться в так называемое «арабское лоно». Внутриполити-
ческий кризис, начавшийся в 2011 г., а затем переросший в войну, подорвали 
место и статус официального Дамаска в арабском мире. Более того, ряд 

                                                            
15 Гор Геворгян – доцент кафедры арабистики факультета востоковедения ЕГУ и старший 
научный сотрудник отдела Арабских стран Института востоковедения АН РА, к.ист.н., эл. 
почта: gorgevorgyan1976@gmail.com, ORCID 0009-0006-2093-5016. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

65 

арабских государств заняли откровенно враждебную позицию по отношению 
к Сирии, поддерживая различные экстремистские группировки, воюющие 
против сирийских правительственных войск. Процесс восстановления места 
и роли Сирии в арабском мире удалось во многом благодаря позиции 
президента Египта Абдель Фаттаха ас-Сиси, пришедшего к власти еще в 
2013 г.  

Президент ас-Сиси стал не только открыто поддерживать лидера 
Сирии Башара Асада по ряду ключевых вопросов, но и начал активное 
посредничество в арабском мире для политической реабилитации офи-
циального Дамаска в международных отношениях. В результате поддержки 
Сирии президентом ас Сиси, в 2023 г. Сирия сумела разморозить свое 
членство в Лиге арабских государств. Для официального Дамаска, это можно 
считать прорывом, так как в центре сирийской внешнеполитической 
повестки дня лежит цель создания качественно нового имиджа Сирии в 
контексте новых реалий региональных и межарабских отношений. 

Ключевые слова: Египет, сирийский кризис, Абдель Фаттах ас Сиси, 
Лига арабских государств, «арабская семья», египетско-сирийские отношения 

 
BIBLIOGRAPHY 

 
1. Alsharif Asme, Organisation of Islamic Cooperation suspends Syria, August 

16, 20212, https://www.reuters.com/article/world/organisation-of-islamic-coopera-
tion-suspends-syria-idUSBRE87E19F/ 

2. Batty D., Shenker. J., November 12, 2011, Syria suspended from Arab 
League. The Guardian, https://www.theguardian.com/world/2011/nov/12/syria-
suspended-arab-league  

3. J. Van de Gronden, Egyptian-Syrian relations after the Declaration of the 
Establishment of the State of Israel: Alliance, Union, Rivarlry?, November 14, 2022, 
https://omerjournal.com/2022/11/14/egyptian-syrian-relations-after-the-declaration-
of-establishment-of-the-state-of-israel-alliance-union-rivalry/ 

4. Egypt and Syria to keep consulate relations: FM spokesperson, July 7, 2013, 
https://english.ahram.org.eg/NewsContent/1/64/75951/Egypt/Politics-/Egypt-and-
Syria-to-keep-consulate-relations-FM-spo.aspx 

5. Egypt cuts diplomatic ties with Syria, June 16, 2013, 
https://www.aljazeera.com/news/2013/6/16/egypt-cuts-diplomatic-ties-with-syria  



Gor Gevorgyan                                                                                 Arabic Studies 

66 

6. Egypt`s Sisi expresses support for Syria`s military, November 23, 2016, 
https://www.aljazeera.com/news/2016/11/23/egypts-sisi-expresses-support-for-syrias-
military  

7. Egypt crisis: Fall of Morsi challenges Qatar`s new emir, July 5, 2013, 
https://www.bbc.com/news/world-middle-east-23185441  

8. Maher Mohamed, Egypt and Assad: Calculations, Pragmatism and Morality, 
July 25, 2018, https://www.washingtoninstitute.org/policy-analysis/egypt-and-assad-
calculations-pragmatism-and-morality 

9. Saab H., Egyptian-Syrian Relations 2012-2021, November 26, 2021, 
https://www.me-policy.org/2021/11/26/situation-of-the-egyptian-syrian-relations-2012-
2021/  

10. Syria intelligence chief Ali Mamlouk makes rare visit to Cairo, December 24, 
2018, https://www.middleeastmonitor.com/20181224-syria-intelligence-chief-ali-mam-
louk-makes-rare-visit-to-cairo/ 

11. Rabinovich I., Israel`s 1973 October War: A 50-year perspective, October 3, 
2023, https://www.brookings.edu/articles/israels-1973-october-war-a-50-year-perspective/  

12. What Drove Syria Back into the Arab Fold?, https://mepc.org/essays/what-
drove-syria-back-arab-fold/ 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

67 

Гурген Меликян1 
Заслуженный педагог РА,  

к.ф.н., профессор  
 
ОБ ОДНОМ РАННЕИРАНСКОМ ЗАИМСТВОВАНИИ В 

АРЦАХСКОМ ДИАЛЕКТЕ 
 

DOI 10.46991/jos.2024.26.2.067 
 
Статья посвящена исследованию названия растения «кндемнешак», 

зафиксированного в армянском диалекте Арцаха и употребляемого в значении 
«фиалка» (Lat. Narcissus). Согласно предложенной в статье этимологии, это 
слово в арцахском диалекте является заимствованным в среднеперсидский 
или ранненовоиранский период из среднеперсидского или ранненовоперсид-
ского языка. В статье также рассматриваются фонологические изменения 
(g > k, mmn > mn) и семантические сдвиги, произошедшие при его адаптации 
к арцахскому диалекту. 

Ключевые слова: армянские диалекты, арцахский диалект, языковой 
контакт, заимствования, иранские заимствования, названия растений, 
кндемнешак, фиалка, нарцисс, фонологические изменения, семантические 
сдвиги 
 

Несмотря на то, что изучение армяно-иранских языковых связей в 
последние сто пятьдесят лет было в центре внимания специалистов, 
занимающихся вопросами арменоведения и иранистики, а также на то, 
что на разных языках было опубликовано большое количество работ, 
посвященных иранским заимствованиям в армянском языке2, эта про-
блема, тем не менее, до сих пор остается не полностью изученной. Од-
ним из примеров, подтверждающих, что в этой области ведутся исследо-
вания, является объемная монография Робина Мейера, опубликованная 

                                                            
1 Эл. почта։ gmelikian@ysu.am, ORCID 0009-0002-3483-4655.   
2 О периодизации истории изучения армяно-иранских языковых контактов см. Հովհան-
նիսյան Լ․, Հայերենի իրանական փոխառությունները, Երևան, 1990, էջ 14-34: 



Gurgen Melikyan                                                                                  Iranian Studies 

68 

всего несколько месяцев назад, в которой предметом исследования стал 
вопрос о влиянии иранских языков на синтаксис грабара, классического 
армянского языка.3   

Контакты между армянским языком и иранскими языками, имевшие 
место еще в глубоком историческом прошлом, не ограничивались заим-
ствованиями только на лексическом уровне. Иранское влияние на армян-
ский язык было настолько сильным, что привело к изменениям в 
армянском языке. Это отразилось даже на синтаксическом и структур-
ном уровнях, которые, в отличие от лексического уровня, считаются 
гораздо более стабильными и устойчивыми к внешнему воздействию.4 

И несмотря на то, что, как было отмечено выше, изучение иранских 
заимствований в армянском языке является предметом масштабных 
исследований, даже самый простой количественный анализ доступной 
нам литературы покажет, что подавляющее большинство проведенных 
исследований составляют труды, в которых данный вопрос рассматри-
вается на материале памятников древнеармянского периода, периода 
грабара, и в целом мало работ, в которых этот вопрос анализировался 
бы в разрезе постграбарского периода (от периода среднеармянского 
языка до ашхарабара, современного армянского языка). 

Еще меньше исследований, в которых тема армяно-иранских языко-
вых взаимодействий и контактов ставится в рамки диалектологического 
анализа. И тем не менее за последние сто с лишним лет благодаря 
усердной работе известных армянских лингвистов и диалектологов, на 
базе изучения значительной группы армянских диалектов, был записан и 
опубликован огромный материал, как текстовый (в основном фольклор-
ный материал), так и лексическографический (словари, отдельные сло-
варные списки и т.д.). 

                                                            
3 См. Meyer R., Iranian Syntax in Classical Armenian. The Armenian Perfect and Other Cases 
of Pattern Replication. Օxford Studies in Diachronic and Historical Linguistics. Oxford: 
Oxford University Press, 2024.  
4 О комплексном рассмотрении проблемы см. Thomason S.G., Kaufman T., Language 
Contact, Creolization, and Genetic Linguistics, Berkeley & Los Angeles & London, 1988.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

69 

В плане изучения иранских лексических заимствований среди армян-
ских диалектов в определенной степени выделяется, пожалуй, только 
диалект Арцаха, поскольку отдельные слова иранского происхождения, 
взятые из арцахского диалекта, особенно в последние годы, стали пред-
метом изучения для некоторых исследователей.5 

Целью данной статьи является продолжение исследования словар-
ного запаса арцахского диалекта армянского языка в рамках выявления 
и изучения иранских заимствований с намерением обратить внимание 
профессионального сообщества и в целом армянского народа на богатое 
нематериальное культурное наследие исторического Арцаха, хранящего 
в себе многовековой дух армянства, Арцаха, опустошенного сегодня, 
лишенного армян и попираемого доходным элементом руками внешнего 
врага и с попустительства внутреннего врага.   

Ситуация, последовавшая за войной 2020 г. и катастрофическими 
сентябрьскими событиями 2023 г., когда из Арцаха были полностью 
изгнаны армяне, а те армяне, которые спаслись от геноцида, сегодня 
разбросаны по всей территории Армении, не вселяет больших надежд и 
оптимизма в отношении будущего армянского диалекта Арцаха и того, 
что этот чистый диалект будет звучать из уст будущих поколений. В 
конце концов, наш исторический опыт показал, что не все наши 
диалекты, носители которых с корнем были вырваны из своей 
исторической колыбели, живы, и сегодня многие из них (Ван, Мокс, 
Возми, Хоторджур и т.д.) считаются мертвыми. 

                                                            
5 См., например, Հովհաննիսյան Լ․, Ղարաբաղի բարբառում միջին իրանական լեզունե-
րից կատարված մի քանի փոխառությունների շուրջ, Հայ բարբառագիտության հիմնա-
խնդիրներ, Միջազգային գիտաժողովի զեկուցումների ժողովածու, Երևան, 2014; Մելիք-
յան Գ․, «Փիյաթաթախ փիլը ղանդաղում» Արցախի բարբառում մի քանի պարսկական 
փոխառությունների շուրջ,Արևելագիտության հարցեր, 12, Երևան, 2016, էջ 236-239; 
Վարդանյան Ա․, Ղարաբաղի բարբառում նոր իրանական որոշ փոխառությունների շուրջ, 
Արևելագիտության հարցեր, 12, Երևան, 2016, էջ 273-280; Քումունց Մ․, Հին հայերենից 
Սյունիք-Արցախ բարբառախմբին անցած իրանական փոխառությունների ձևիմաստային 
նկարագիրը, «Կովկասյան տարածաշրջանի արդի հիմնախնդիրները. Հնարավորություն-
ներ և մարտահրավերներ» միջազգային գիտաժողովի նյութերի ժողովածու, 12 մարտի, 
Մեսրոպ Մաշտոց Համալսարան, Ստեփանակերտ, 2022, էջ 67-70: 



Gurgen Melikyan                                                                                  Iranian Studies 

70 

В силу этих обстоятельств нам кажется, что в условиях навязанной 
нам реальности диалект и фольклор Арцаха должны быть в центре 
внимания гуманитарного и особенно филологического сообщества 
Армении, с одной стороны, в плане последовательного продолжения 
изучения записей диалектного материала, а с другой стороны, в плане 
отслеживания динамики изменения диалекта Арцаха в новых условиях, а 
также в плане привлечения внимания и соответствующих органов Арме-
нии, и международных организаций (в том числе ЮНЕСКО), и между-
народного профессионального сообщества к проблемам сохранения 
диалекта Арцаха и рискам его исчезновения. 

В данной статье наш выбор остановился на слове, которое, будучи 
ранним иранским заимствованием в арцахском диалекте, до сих пор не 
привлекало внимания исследователей. 

կնդըմնեշակ [kndəmnešak]6 
Рассматриваемое слово, лишь один раз зафиксированное нами в 

разделе «травы»7 в словарном списке8 слов растительного и животного 
мира в конце книги Левона Арутюняна «Реликвии фольклора Арцаха», 
используется в армянском диалекте Арцаха в значении «нарцисс» 9.10 

Этот фитоним, который не засвидетельствован ни в «Словаре 
карабахского диалекта» Армена Саркисяна11, ни в диалектных словарях 
армянского языка12, по всей вероятности, является среднеиранским 
заимствованием в арцахском диалекте, первый компонент которого, 
կնդըմ- [kndəm-], идентичен слову gndwn [gandum] из среднеиранских 

                                                            
6 Транскрибирование было сделано по системе Hübschmann-Meillet, применяемой для 
грабара, классического армянского языка. 
7 Հարությունյան Լ․, Նշխարներ Արցախի բանահյուսության, Երևան, 1991, էջ 336. 
8 Там же. 
9 Лат. Narcissus, Ղազարյան Ռ., Բուսանունների հայերեն-լատիներեն-ռուսերեն-անգլե-
րեն-ֆրանսերեն-գերմաներեն բառարան, Երևան, 1981, էջ 70։ 
10 Там же. 
11 Սարգսյան Ա․, Ղարաբաղի բարբառի բառարան, Արցախի պետական համալսարան, 
Երեւան, 2013. 
12 См., например, Աճառեան Հ․, Հայերէն Գաւառական Բառարան: Հատոր Թ, Թիֆլիս, 
Էմինեան Ազգագրական Ժողովածու, Լազարեան ճեմարանի արեւելեան լեզուաց, 1913: 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

71 

языков. Слово встречается в парфянском языке, в значении «пшеница». 
В современном персидском языке для обозначения данного фитонима 
используется лексема gandom,13 которая по своему фонетическому сос-
таву кажется более близкой к парфянскому gnwn [gandum], чем к форме 
gnwm [gannum], зафиксированной в турфанском среднеперсидском 
языке.14 Независимо от некоторых упомянутых фонетических различий, 
обе формы восходят к древнеиранской форме ganduma-15 или 
*gandama-16. 

Что касается второго компонента слова, -նեշակ [-nêšak], то, учиты-
вая его фонетический состав, его можно рассматривать как искаженную 
версию слова иранского происхождения մանուշակ [manowšak]17 
‘фиалка’. 

В армянском диалекте Арцаха перед словом մանուշակ [manushak] 
‘фиалка’, употребляемом еще с периода грабара, засвидетельствована 
                                                            
13 Раннеклассическое произношение: закономерно gandum см. Pisowicz A., Origins of the 
New and Middle Persian Phonological Systems, Cracow, Nakładem Uniwersytetu 
Jagiellońskiego, 1985; Wolff F., Glossar zu Firdosis Schahname, Notgemeinschaft der 
Deutschen Wissenschaft and the Deutsche Morgenländische Gesellschaft, Berlin, 1935. 
14 В результате ассимиляции в древнеиранской группе согласных *-nd- произошел 
переход на -nn- в среднеперсидском турфанском языке, что также могло быть связано с 
влиянием согдийского языка. 
15 Подробнее, см. Horn P., Grundriss der neupersischen Etymologie, Verlag von Karl J. 
Trübner, Strassburg, 1893, p. 83, Hübschmann H., Persische Studien, Verlag von Karl J. 
Trübner Strassburg, 1895, p. 95, Ḥasandūst Moḥammad, Farhang-e rišešenāxti-e zabān-e 
Fārsi [Etymological Dictionary of Persian Language]. 4 vols + a concordance volume. Tehrān, 
Iranian Academy of Persian Language and Literatute: Entešārāt-e Āsār, 2014, p. 2449-2450. 
16 Bailey H.W., Dictionary of Khotan Saka, Cambridge: Cambridge University Press, 1979, p. 79.  
17 Для среднеперсидского произношения этого слова иранского происхождения Гр. 
Ачарян восстановил форму *vanavšak- (ср. новоперс. banafše), одновременно отмечая, 
что это слово перешло из армянского языка в курдский язык (!), на котором говорили в 
Дерсиме, в форме մանիշակ / manišak, и в удинский язык в форме mämüšak, Աճառյան 
Հ., Հայերեն արմատական բառարան, հատոր 3, Երևան, 1977, էջ 256. Это слово, в 
форме malūsæg, среди восточноиранских языков зафиксировано в осетинском языке, 
Абаев считает его заимствованием из армянского языка Абаев В., Историко-этимоло-
гический словарь осетинского языка. В 5 томах. Том II (L-R). Ленинград, 1973, с. 69. 
Подробнее о заимствовании осетинским языком слова malūsæg и других слов из 
армянского языка см. также Դալալյան Տ․, Օսերենի հայկակական փոխառությունների՝ 
երկրագործությանն առնչվող շերտը, Արևելագիտական ժողովածու, 5, Երևան, 2004, էջ 
77-83, էջ 79: 



Gurgen Melikyan                                                                                  Iranian Studies 

72 

форма произношения18 [mneshak], что делает вполне возможной версию, 
согласно которой, группа согласных *-mm-, образовавшаяся при 
словосложении (kndəm + mnêšak) из-за cкопления согласных (*-mmn-) 
была логически упрощена до -m- (*-mm > -m), и в результате этого от 
исходной группы согласных *-mmn- осталось сочетание двух согласных 
*-mn-. Следовательно, процесс развития и/или изменения композита в 
арцахском диалекте выглядел следующим образом: 

*կնդըմմնէշակ [*kndəmmnêšak] > կնդըմնեշակ [kndəmnêšak]. 
Восстановление лексемы, ее заимствование и закрепление в 

арцахском диалекте с включением источника будут выглядеть 
следующим образом: 

*gandum-vanavšak-19 > *kndəmmnêšak20 > kndəmnêšak21. 
Учитывая, что форма *gandum-vanavšak не встречается в средне-

персидском или раннеклассическом персидском языке, и в других 
иранских языках не встречаются композиты, связанные с этой формой, 
можно было бы предположить, что слово в арцахском диалекте могло 
быть образовано простым соединением или слиянием двух заимство-
ванных иранских слов. Однако для подтверждения подобного предполо-
жения требуется самостоятельное и независимое использование как 
минимум двух компонентов этого сложного слова и/или, по крайней 
мере, применение в арцахском диалекте. Но подобное не наблюдается. 

В отличие от формы մնէշակ [mneshak], которая используется в 
Арцахе для обозначения растения «фиалка», изучение существующего 
диалектного материала не выявило первого компонента, формы կնդըմ 
[kndym], или его другой фонетической версии в значении самостоятель-
ного слова «пшеница» или в каком-либо другом значении. 

Следовательно, следует полагать, что лексема կնդըմնեշակ 
[kndəmnêšak] ‘нарцисс’ в арцахском диалекте заимствована уже как 
                                                            
18 См. Աճառյան Հ․, Հայերեն արմատական բառարան, էջ 256։   
19 Возможная незафиксированная форма среднеперсидского/парфянского или ранне-
классического персидского языка. 
20 Ранняя незафиксированная форма арцахского диалекта. 
21 Поздняя зафиксированная форма арцахского диалекта. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

73 

композит из среднеперсидского или раннеклассического персидского 
языка, вероятно, в значении ‘пшеничная фиалка’ или ‘фиалка пшенич-
ного цвета’. 

Основанием для нашего утверждения о возможном источнике заим-
ствования (т.е. среднеперсидский или раннеклассический персидский) 
служит значение первого компонента (կնդըմ- [kndəm-]), которое указы-
вает на оглушение согласного գ- [g-] > կ- [k-], что является закономер-
ным для арцахского диалекта,22 в котором, согласно закону Гр. Ачаряна, 
согласные բ, դ, գ, ձ, ջ (b, d, g, j, ǰ) преобразуются в պ, տ, կ, ծ, ճ (p, t, k, 
c, č) только в армянских словах и в ранних заимствованиях из 
ассирийского, греческого и персидского языков.23 

Несмотря на то, что Гр. Ачарян, исходя из того, что закон об оглу-
шении указанного ряда звонких согласных в некоторых армянских 
диалектах не распространяется на тюркские заимствования, считает, что 
«закон действовал до проникновения турецкого языка в Армению, и, 
следовательно, происхождение карабахского диалекта также относится к 
XII в.»24, Г. Джаукян в своей статье «о формировании арцахско-армян-
ского (карабахского) диалекта»25 обоснованно оспаривает эту точку зре-
ния Гр. Ачаряна и показал, что закон об оглушении звонких согласных в 
Арцахе, Сюнике и Васпуракане действовал с V в.26 

Независимо от определенных отличий в комментариях Гр. Ачаряна и 
Г. Джаукяна по вопросу о времени формирования арцахского диалекта, 
бесспорным является то, что оглушение գ- > կ- (g- > k-), под которым 
оказались некоторые иранские слова, свидетельствует об их раннем 
заимствовании. Соответственно, в армянском диалекте Арцаха ирански-
ми заимствованиями позднего периода могут считаться только те слова, 

                                                            
22 Ср. գազան [gazan] > կյազյան [kjazjan], կյէզան [kjezan] (gazan > kjazjan, kyêzan), գազար 
[gazar] > կյէզյար [kjezjar] (gazar > kyêzyar) и др. 
23 Աճառյան Հ․, Հայոց լեզվի պատմություն, Երևան, 1951, էջ 380: 
24 Там же.  
25 Ջահուկյան Գ․, Արցախահայ (Ղարաբաղի) բարբառի կազմավորման մասին, Լրաբեր 
հասարակական գիտությունների, 5, 1991, էջ 52-58: 
26 Там же, 55. 



Gurgen Melikyan                                                                                  Iranian Studies 

74 

в которых закон об оглушении гласных больше не действовал (напри-
мер, գյաջ [gyaǰ], գյահ [gyah], գյազ [gyaz] ‘известь’ и т.д.). 

 
* * * 

Подводя итог, следует отметить, что фитоним կնդըմնե-
շակ/kndəmnêšak в арцахском диалекте является раннеиранским заим-
ствованием, вошедшим в язык в период с V в. по XII в. По фонети-
ческой форме лексема является юго-западноиранской, скорее всего, 
была заимствована либо из среднеперсидского, либо из раннего, ново-
персидского, языка, поскольку как с точки зрения фонетических особен-
ностей слова, так и с точки зрения временного промежутка – с V в. по XII 
в. – источником заимствования должен был быть сам персидский язык в 
его двух возможных стадиях (среднеперсидский язык или новоперсид-
ский язык). 

Это также показывает, что территория Арцаха была одной из древ-
нейших зон армяно-иранского языкового общения, и армянский диалект 
Арцаха находился в активных языковых контактах с персидским языком, 
начиная с периода «персидского генерал-губернаторства», и до разруше-
ния царства Багратидов. 

Помимо указанного, подобные примеры демонстрируют, что 
армянский язык и армянские диалекты как Nebenüberlieferung продол-
жают играть важную роль при изучении иранских языков, часто являясь 
единственным источником для восстановления того иранского 
словарного запаса, который скрыт под толстым слоем пыли истории, не 
оставив никаких следов в самих иранских языках. 

В то же время, в качестве последнего комментария, следует заме-
тить, что изучение диалектного материала Арцаха сегодня как никогда 
важно, поскольку полученные результаты исследований не менее убеди-
тельны, чем исторические свидетельства, которые доказывают несо-
стоятельность ложных историографических тезисов Азербайджана о том, 
что арцахцы являются выходцами с территории Арцаха и появились там 
якобы только в XIX в. в результате проводимой царской Россией поли-
тики. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

75 

Более того, в отличие от закавказского тюркского языка (т.е. азер-
байджанского языка), бо ́льшая часть заимствованного словарного запаса 
которого приходится на позднеклассический и постклассический перио-
ды истории развития персидского языка (с XV-XVI вв. до наших дней), 
иранские заимствования армянского диалекта Арцаха имеют гораздо 
более древние корни, которые уходят в V-XII вв. 

 
ԱՐՑԱԽԻ ԲԱՐԲԱՌՈՒՄ ՎԱՂ ԻՐԱՆԱԿԱՆ ՄԻ ՓՈԽԱՌՈՒԹՅԱՆ ՇՈՒՐՋ 

Գուրգեն Մելիքյան27 
 

Հոդվածը նվիրված է Արցախի հայոց բարբառում վկայված kndəmnešak 
բուսանվան քննությանը, որը գործածվել է «մանուշակ» (լատ. Narcissus) նշանա-
կությամբ։ Հոդվածում առաջարկվող ստուգաբանության համաձայն՝ այս բուսա-
նունն Արցախի բարբառը միջին կամ վաղ նոր իրանական լեզվադարաշրջանում 
փոխառել է միջին պարսկերենից կամ վաղ նոր պարսկերենից։ Անդրադարձ է 
կատարվում նաև այն հնչյունական փոփոխություններին (g > k, mmn > mn) և 
իմաստային զարգացումներին, որոնք տեղի են ունեցել քննության առարկա 
բառի՝ Արցախի բարբառում անցած ադապտացիայի ընթացքում։  

Բանալի բառեր՝ հայոց բարբառներ, Արցախի բարբառ, լեզվական շփում-
ներ, փոխառություններ, իրանական փոխառյալ բառեր, բուսանուններ, 
kndəmnešak, մանուշակ, Narcissus, հնչյունական փոփոխություններ, իմաստային 
զարգացում 

 
ON AN EARLY IRANIAN LOANWORD IN THE ARTSAKH DIALECT  

Gurgen Melikyan28 
 
The article is devoted to the examination of a plant name, kndəmnešak, 

attested in the Armenian dialect of Artsakh and used with the meaning "violet" (Lat. 
Narcissus). According to the etymology proposed in the article, this word is a 

                                                            
27 Գուրգեն Մելիքյանը ՀՀ վաստակավոր մանկավարժ է, ԵՊՀ արևելագիտության 
ֆակուլտետի իրանագիտության ամբիոնի պրոֆեսոր, բ․գ․թ․, էլ․ փոստ՝ gmelikian@ysu.am, 
ORCID 0009-0002-3483-4655: 
28 Gurgen Melikyan is an Honored Pedagogue of the Republic of Armenia,PhD, Professor of 
the Department of Iranian Studies, of the Faculty of Oriental Studies at YSU, E-mail: 
gmelikian@ysu.am, ORCID 0009-0002-3483-4655. 



Gurgen Melikyan                                                                                  Iranian Studies 

76 

loanword in the Artsakh dialect, borrowed during the Middle or Early New Iranian 
period from Middle Persian or Early New Persian. The article also delves into the 
phonological changes, (g > k, mmn > mn) and semantic shifts that occurred during 
its adaptation into the Artsakh dialect. 

Keywords: Armenian Dialects, Artsakh Dialect, Language Contact, Loanwords, 
Iranian Loans, Plant Names, Kndəmnešak, Violet, Narcissus, Phonological Changes, 
Semantic Shifts 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 
1. Աճառեան Հ․, Հայերէն Գաւառական Բառարան: Հատոր Թ, Թիֆլիս, 

Էմինեան Ազգագրական Ժողովածու, Լազարեան ճեմարանի արեւելեան 
լեզուաց, 1913։  

2. Աճառյան Հ․, Հայերեն արմատական բառարան, հատոր 3, Երևան, 
1977։  

3. Աճառյան Հ․, Հայոց լեզվի պատմություն, Երևան, 1951։ 
4. Դալալյան Տ․, Օսերենի հայկակական փոխառությունների՝ երկրագոր-

ծությանն առնչվող շերտը, Արևելագիտական ժողովածու, 5, Երևան, 2004, էջ 
77-83։ 

5. Հարությունյան Լ․, Նշխարներ Արցախի բանահյուսության, Երևան, 1991: 
6. Հայոց լեզվի բարբառային բառարան. Հրաչյա Աճառյանի Անվան Լեզվի 

Ինստիտուտ, գլխ․ խմբ․ Ա․ Սարգսյան, Երևան, 2001-2012: 
7. Հովհաննիսյան Լ․, Հայերենի իրանական փոխառությունները, Երևան, 

1990։ 
8. Հովհաննիսյան Լ․, Ղարաբաղի բարբառում միջին իրանական լեզունե-

րից կատարված մի քանի փոխառությունների շուրջ, Հայ բարբառագիտության 
հիմնախնդիրներ, Միջազգային գիտաժողովի զեկուցումների ժողովածու, 
Երևան, 2014։ 

9. Ղազարյան Ռ., Բուսանունների հայերեն-լատիներեն-ռուսերեն-անգլե-
րեն-ֆրանսերեն-գերմաներեն բառարան, Երևան, 1981: 

10. Մելիքյան Գ․, «Փիյաթաթախ փիլը ղանդաղում» Արցախի բարբառում մի 
քանի պարսկական փոխառությունների շուրջ,Արևելագիտության հարցեր, 12, 
Երևան, 2016, էջ 236-239:  

11. Ջահուկյան Գ․, Արցախահայ (Ղարաբաղի) բարբառի կազմավորման 
մասին, Լրաբեր հասարակական գիտությունների, 5, 1991, էջ 52-57։ 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

77 

12. Սարգսյան Ա․, Ղարաբաղի բարբառի բառարան, Արցախի Պետական 
Համալսարան, Երեւան, 2013: 

13. Վարդանյան Ա․, Ղարաբաղի բարբառում նոր իրանական որոշ 
փոխառությունների շուրջ, Արևելագիտության հարցեր, 12, Երևան,2016, էջ 273-
280: 

14. Քումունց Մ․, Հին հայերենից Սյունիք-Արցախ բարբառախմբին անցած 
իրանական փոխառությունների ձևիմաստային նկարագիրը, «Կովկասյան տա-
րածաշրջանի արդի հիմնախնդիրները. հնարավորություններ և մարտահրավեր-
ներ» միջազգային գիտաժողովի նյութերի ժողովածու, 12 մարտի, Մեսրոպ 
Մաշտոց Համալսարան, Ստեփանակերտ, 2022, էջ 67-70: 

15. Абаев В., Историко-этимологический словарь осетинского языка. В 5 
томах. Том II (L-R). Ленинград, 1973.  

16. Bailey H.W., Dictionary of Khotan Saka, Cambridge: Cambridge University 
Press, 1979.  

17. Ḥasandūst Moḥammad, Farhang-e rišešenāxti-e zabān-e Fārsi [Etymological 
Dictionary of Persian Language]. 4 vols + a concordance volume. Tehrān, Iranian 
Academy of Persian Language and Literatute: Entešārāt-e Āsār, 2014 (In Persian). 

18. Horn P., Grundriss der neupersischen Etymologie, Verlag von Karl J. 
Trübner, Strassburg, 1893. 

19. Hübschmann H., Persische Studien, Verlag von Karl J. Trübner Strassburg, 
1895.  

20. Meyer R., Iranian Syntax in Classical Armenian. The Armenian Perfect and 
Other Cases of Pattern Replication. Օxford Studies in Diachronic and Historical 
Linguistics. Oxford: Oxford University Press,2024․ 

21. Pisowicz A., Origins of the New and Middle Persian Phonological Systems, 
Cracow, Nakładem Uniwersytetu Jagiellońskiego, 1985.  

22. Thomason S.G., Kaufman T., Language Contact, Creolization, and Genetic 
Linguistics, Berkeley & Los Angeles & London, 1988. 

23. Wolff F., Glossar zu Firdosis Schahname, Notgemeinschaft der Deutschen 
Wissenschaft and the Deutsche Morgenländische Gesellschaft,Berlin, 1935. 



 Вардан Восканян, Артём Тоноян                                                                           Iranian Studies 

78 

Вардан Восканян1 
к.ф.н., профессор, заведующий кафедрой  

Иранистики факультета Востоковедения ЕГУ  
 

Артём Тоноян2  
к.ф.н., доцент  

 
ЭТЮДЫ ПО ТАЛЫШСКОЙ И КАВКАЗСКО-ПЕРСИДСКОЙ 

(ТАТСКОЙ) ЛЕКСИКЕ 
 

DOI 10.46991/jos.2024.26.2.078 
 

В статье в форме отдельных кратких этюдов представлены и проана-
лизированы некоторые лексические единицы талышского и кавказско-персид-
ского (татского) языков – иранских языков, которые распространены на 
территории Кавказа и имеют довольно долгую историю интенсивного 
смешивания с неиранскими (индоевропейскими, кавказскими, тюркскими) 
языками данного ареала. Это представляет особый интерес как в плане 
изучения межъязыковых контактов, так и в плане исследования субстрат-
ных явлений.  

Ключевые слова: северный талышский, кавказско-персидский (тат-
ский), армянский язык, грузинский язык, языковые контакты, подтекстовые 
слова, неиранские языки, Восточный Кавказ 

 
Когда нас объединяет холодный «арбуз» 
Лексический состав кавказского языкового союза3 – одна из наи-

более интересных областей на стыке кавказоведения, арменистики, 
иранистики и тюркологии.  

В армянском языке для понятия «арбуз» используется слово ձմերուկ 
[jmeruk], которое восходит к древнеармянской форме с индоевропей-
                                                            
1 Эл. почта vardan.voskanian@ysu.am, ORCID 0009-0003-4280-4234. 
2 Эл. почта artyom.tonoyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-8740-730X. 
3 О термине «языковой союз» см. Трубецкой Н., Вавилонская башня и смешение языков. 
Н. С. Трубецкой, История, культура, язык, Москва, 1995, сс. 327-338, с. 333.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

79 

скими корнями ձմեռն [jmeṙn] ‘зима’ с суффиксом -ուկ [-uk], распростра-
нённом в названиях армянских растений.4 

В грузинском языке засвидетельствовано слово საზამთრო 
[sazamtʰro] ‘арбуз’ от первоначальной, картвельской по происхождению, 
словоформы ზამთარი [zamtʰari] ‘зима’. 

В иранских языках есть несколько лексем для обозначения понятия 
«арбуз», анализ которых выходит за рамки данной статьи, однако в пре-
делах всего иранского языкового континуума, насколько нам известно, 
лишь два языка связали воедино понятия «арбуз» и «зима»: в талыш-
ском языке zımsoni, zomsüni,zımıstoni, zümüstüni5 и в татском (кавказско-
персидском) языке zumustuni6 ‘арбуз’ соответственно образованы от ис-
конных иранских слов индоевропейского происхождения zım(ı)s(t)on и 
zumustun ‘зима’. 

«Арбуз» фактически показывает, что армяне, грузины, талыши и 
таты, обитая в едином географическом и культурном ареале, истори-
чески имели самые тесные лингвистические контакты, вследствие чего, 
образно говоря, вместе ели «холодный как зима арбуз», обозначая его 
таким же «холодным» и типологически общим для их языков названием. 

 
Как мидийский «дикий голубь» прилетел в Талыш 
Гипотеза о мидийском происхождении талышского языка основана 

исключительно на географических данных, в частности, на том, что 
современные талыши проживают на территории Малой Мидии – Атро-
патены. Данная «географическая» гипотеза пока что не подкреплена 
фактически никакими убедительными лингвистическими данными, 
кроме, конечно, общих северо-западных иранских лексико-фонетических 
особенностей, которые характерны, в том числе, и для талышского 
языка. 

                                                            
4 Աճառյան Հ․, Հայերեն արմատական բառարան, հատոր 3, Երևան, 1977, էջ 156-157: 
5 Пирейко Л., Талышско-русский словарь. Москва, 1976, с. 107.  
6 Hüseynova G. Tat dili leksik fondunun genealoji tәhlili (Генеалогический анализ лекси-
ческого фонда татского языка), Bakı, 2013, s. 195. 



 Вардан Восканян, Артём Тоноян                                                                           Iranian Studies 

80 

Главная причина этого заключается в том, что, к сожалению, из 
словарного фонда мидийского языка до нас дошли только чрезвычайно 
фрагментарные данные и лишь из так называемых косвенных (древне-
персидских, греческих, армянских и т.д.) источников. Однако и эти 
скудные мидизмы не были введены в научный оборот в контексте 
исторического изучения лексики талышского языка. 

Одним из таких мидийских слов, насколько нам известно, до сих пор 
не удостоившихся внимания исследователей, является лексема τατύρας  
‘фазан’, которая как мидизм встречается у Афинея Навкратийского (II-III 
вв.).7 Еще в древнеармянском переводе Библии (V в.) засвидетельство-
вано сохранившееся по сей день в армянском языке слово տատրակ 
[tatrak] ‘дикий голубь’, которое является заимствованием из мидийского 
языка – *tatūrak.8 

Из всех ныне известных иранских языков и диалектов, насколько 
нам известно, эта лексема в близкой к мидийскому языку фонетической 
форме, скорее всего, сохранилась лишь в талышском языке (как в 
северных, так и в центральных диалектах) – tätur ‘дикий голубь’.9 Эта 
лексема является одним из доказательств в пользу наличия мидийской 
по происхождению лексики в талышском языке. В плане диахронии, 
однако, трудно объяснить сохранение конечного сонанта -r, который, 
как известно, регулярно выпадает в северном талышском диалекте, ср., 
tänu (< *tänur) ‘тандыр’. Так как указанное слово распространено также 
в центральных регионах ареала распространения талышского языка10, 
где фонетический закон об утере конечного -r вовсе не действует или 
действует частично, то наличие формы tätur, вместо ожидаемого *tätu в 
северном талышском диалекте, судя по всему, можно объяснить меж-
диалектным заимствованием. 

                                                            
7 Hübschman H., Armenische Grammatik. I. Theil. Armenische Etymologie (Bibliothek 
indogermanischer Grammatiken. Band VI). Leipzig, 1897, s. 395. 
8 Աճառյան Հ․, Հայերեն արմատական բառարան, հատոր 4, Երևան, 1979, էջ 381: 
9 Пирейко Л., Талышско-русский словарь. Москва, 1976, с. 212. 
10 Данное слово зафиксировано авторами в ходе полевых исследований асалемского 
диалекта талышского языка в Иране.   



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

81 

Когда мы рубим и единым словом 
На территории Южного Кавказа есть два иранских языка, которые 

особенно тесно контактировали с армянским языком. Это талышский и 
татский (кавказско-персидский) языки. В особенности татско-армянские 
лингвистические связи остаются во многом малоизученным полем для 
ученых, а тем временем они представляют большой интерес.11 

В татских говорах Исмаиллинского и Шемхинского районов распро-
странено слово saqat или saqot ‘большой садовый нож, секач (азерб. 
dəhrə)’12, которое, без всякого сомнения, восходит к армянскому слову 
ցաքատ [c‘ak‘at] ‘большой садовый нож, секач для рубки ветвей’, засви-
детельствованному в восточно-армянских диалектах.13 В силу отсутствия 
звука c‘- в татском языке, данное заимствование из армянского языка 
естественно отражено в татском языке с начальным s-. 

 
Одни и те же «лапти» 
Один из самых архаичных и изолированных диалектов татского (кав-

казско-персидского) языка на территории Нагорного Ширвана бытует в 
посёлке Лагич.  

Несмотря на географическую труднодоступность этого древнего 
поселения, где согласно местному преданию, и поныне сохраняется 
могила Кей-Хосрова – легендарного шаха иранского героического эпоса 
«Шахнаме», в лагичском диалекте засвидетельствованы несколько 
лексем, которые указывают на наличие в прошлом лингвистических 
контактов между лагичскими татами и армянами.  

Среди таких интересных слов в лагичском диалекте можно отметить 
лексему tirox ‘лапти из сыромятной кожи (азерб. çarıq)’14, которая, вне 
                                                            
11 Подробно см. Восканян В., Некоторые арменизмы в кавказско-персидском языке. 
Вопросы востоковедения, 12, Ереван, сс. 240-248.  
12 Hüseynova G., Lahıc tatların dili (Язык лагичских татов). Bakı, 2002, s. 56, 182.  
13 Подробно см. Martirosyan H., Etymological Dictionary of the Armenian Inherited Lexicon, 
Leiden: Brill, 2010, pp. 619-621.  
14 Квачадзе зафиксировала это слово в речи выходцев из Лагича, которые переселились 
в село Гомбори в Грузии. См. Квачадзе М., Речь гомборских лаиджей (диссертация на 
соискание ученой степени к.ф.н.), Тбилиси, 1990, с. 264 (на правах рукописи).  



 Вардан Восканян, Артём Тоноян                                                                           Iranian Studies 

82 

всякого сомнения, является заимствованием и восходит к армянскому 
տրեխ [trex] ‘лапти из сыромятной кожи’. Эта лексема засвидетельство-
вана в армянском языке в памятниках XII в., а также широко представ-
лена как в западных, так и в восточных диалектах армянского языка.15 

Это же слово мы находим вдали от Лагича в другом ареале распро-
странения кавказско-персидского (татского) языка, а именно в Кубе, где 
оно зафиксировано в татском диалекте местных горских евреев в форме 
tiryox ‘лапти из сыромятной кожи’.16 

Последнее обстоятельство указывает на довольно широкое распро-
странение данной лексемы вне Лагича по всему татоязычному Нагор-
ному Ширвану. 

 
Татский «ёж-то есть, да не втолкан весь» 
Еще в конце XVIII в. российский историк С.М. Броневский писал о 

населении Дербента: «жителей обоего пола с небольшим 10 тысяч, 
которые все магометанскаго закона алиевой секты и родом большею 
частию персияне, кроме некотораго числа армян, говорят и пишут 
персидским языком, называемым фарс, но простонародно употреб-
ляют испорченное татарское наречие».17 

Судя по всему, «татарское наречие», услышанное С.М. Броневским, 
было «испорчено» в том числе и потому, что местные таты-мусульмане 
(кавказские персы), перейдя на тюркский язык, сохранили определенное 
количество субстратных слов своего бывшего родного иранского языка.  

Часть этих слов и поныне живуча в дербентском диалекте азербайд-
жанского языка. К примеру, в Дербенте и поныне на местном азербайд-
жанском диалекте вместо ожидаемого общеазребайджанского kirpi – 

                                                            
15 Ачарян Гр., Корневой словарь армянского языка, т. 4., Ереван, 1979, с. 435. (на арм. яз.) 
16 Агарунов Я., Агарунов М., Татско (еврейско)-русский словарь. Москва: 1997, с. 167. 
17 Броневский С., Историческия выписки о сношениях России с Персиею, Грузиею и 
вообще с горскими народами, в Кавказе обитающими, со времен Ивана Васильевича 
доныне. Санкт-Петербург: 1996, с. 176-177.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

83 

«ёж» засвидетельствовано «странное» слово cacu18, которое, несомненно, 
субстратное татское слово, ср., в разных татских диалектах cəcu, cəcü, 
jəju, jəjü, jüji, joju и т.д., ср. в талышском jəjı, в классическом новопер-
сидском ژوژه [žuža], в среднеперсидском zūzak ‘ёж’. По своей фонети-
ческой форме лексема cöcü является субстратным татским словом, 
встречается также в бакинском диалекте азербайджанского языка.19 

Так что, в азербайджанском языка татский «ёж-то есть, да не 
втолкан весь».  

 
Когда в «колодце» и «пахте» находим татский след 
Хорошо известно, что до превращения Баку в большой индустри-

альный центр, нынешняя столица Азербайджанской Республики была 
одним из преимущественно татонаселенных поселков на Апшеронском 
полуострове, где преобладал татский (кавказско-персидский) язык.  

Хотя, сейчас на Апшероне татский язык сохраняется лишь в Сура-
наханах и Балаханах, татская субстратная лексика широко представлена, 
в том числе, и в бакинском диалекте (в широком смысле – в апшерон-
ских говорах) азербайджанского языка, откуда она регулярно пополняет 
и современный азербайджанский литературный стандарт.  

Из числа татских субстратных лексем в азербайджанском языке 
можно выделить слова ovdan (ср., тат. o(v)dun) ‘колодец, водоем, водо-
хранилище под землей’ и ovduq (ср., тат. o(v)duğ) ‘пахта, айран’.20 

Указанные слова засвидетельствованы также в классическом 
персидском языке как آبدان [ābdān] (Рудаки, Фаррухи, Саади, Хакани) 
‘колодец, водоем’ и آب دوغ [ābdūγ] (Таййан) ‘пахта, айран’. Они состоят из 
слова آب [āb] ‘вода’, суффикса دان– [-dān] и лексемы دوغ [dūγ] ‘пахта, 
айран’, соответственно.  

В татском языке классическое новоперсидское слово для обозна-
чения понятия ‘вода’ развивается как o(v) < класс. перс. āb, ср., совр. 

                                                            
18 Azәrbaycan Dialektoloji Lüğәti (Диалектологический словарь азербайджанского языка), 
1999. 1 cilt (A-L), 2003, 2 cilt (M-Z). Ankara: Türk Dil Kurumu, s. 69.  
19 Там же, 1999, 82. 
20 Orucuv A. et al., Azәrbaycan Dilinin Izahlı Lüğәti (Толковый словарь азербайджанского 
языка), 3 cild. Bakı, 2006, s. 535. 



 Вардан Восканян, Артём Тоноян                                                                           Iranian Studies 

84 

перс. āb. Следовательно, судя по фонетической форме, анализируемые 
лексемы появились в азербайджанском языке из татского, а не из 
классического или современного персидского языка.  

 
ԱԿՆԱՐԿՆԵՐ ԹԱԼԻՇԵՐԵՆԻ ԵՎ ԿՈՎԿԱՍՅԱՆ ՊԱՐՍԿԵՐԵՆԻ (ԹԱԹԵՐԵՆ) 

ԲԱՌԱՊԱՇԱՐԻ 

Վարդան Ոսկանյան21, Արտյոմ Տոնոյան22 
 

Հոդվածում ակնարկների տեսքով ներկայացվել և քննության են ենթարկվել 
մի քանի բառեր՝ գործածական Արևելյան Այսրկովկասում խոսվող իրանական 
լեզուներից հյուսիսային թալիշերենում և կովկասյան պարսկերենում (թաթերեն), 
որոնք պատմական երկարատև և սերտ շփման մեջ են գտնվել այս տարա-
ծաշրջանի ոչ իրանական (հնդեվրոպական և կովկասյան) լեզուների հետ։ Սա 
առանձնահատուկ հետաքրքրություն է ներկայացնում ինչպես լեզվական շփում-
ների, այնպես էլ արեալային լեզվաբանական երևույթների ուսումնասիրության 
տեսանկյունից: 

Բանալի բառեր՝ հյուսիսային թալիշերեն, կովկասյան պարսկերեն 
(թաթերեն), հայերեն, վրացերեն, լեզվական շփումներ, ենթաշերտային բառեր, 
ոչ իրանական լեզուներ, Արևելյան Այսրկովկաս 

 
ÉTUDES ON TALYSHI AND CAUCASIAN PERSIAN (TATI) LEXICON 

Vardan Voskanyan23, Artyom Tonoyan24 
 
The article, presented in the form of études, examines and analyzes certain 

lexical forms from Northern Talyshi and Caucasian Persian (Tati)—two Iranian 

                                                            
21 Վարդան Ոսկանյանը ԵՊՀ իրանագիտության ամբիոն վարիչն է, բ․գ․թ․, պրոֆեսոր, էլ 
փոստ՝ vardan.voskanian@ysu.am, ORCID 0009-0003-4280-4234; 
22 Արտյոմ Տոնոյանը ԵՊՀ իրանագիտության ամբիոնի դոցենտ է, բ․գ․թ․, էլ փոստ՝ 
artyom.tonoyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-8740-730X; 
23 Vardan Voskanyan is a Head of the Chair of Iranian Studies of the Faculty of Oriental 
Studies at YSU, PhD, professor, E-mail: vardan.voskanian@ysu.am, ORCID 0009-0003-
4280-4234.  
24 Artyom Tooyan is an Associate Professor at the Chair of Iranian Studies of the Faculty of 
Oriental Studies at YSU, PhD, E-mail: artyom.tonoyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-8740-
730X. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

85 

languages spoken in the Eastern Transcaucasia. These languages have a history of 
continious and close contact with non-Iranian languages, including Indo-European 
and Caucasian languages of the region. This makes them particularly significant for 
the study of language contact in general and areal linguistic phenomena in 
particular. 

Keywords: Northern Talyshi, Caucasian Persian (Tati), Armenian, Georgian, 
language contact, areal lexemes, non-Iranian languages, Eastern Transcaucasia 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 
1. Աճառյան Հ․, Հայերեն արմատական բառարան, հատոր 3, Երևան, 

1977, հատոր 4., 1979:  
2. Ոսկանյան Վ․, Որոշ հայկակաբանություններ կովկասյան պարսկերե-

նում, Արևելագիտության հարցեր, 12, 2016, էջ 240-248:  
3. Агарунов Я., Агарунов М., Татско (еврейско)-русский словарь, Москва, 

1997. 
4. Броневский С., Историческия выписки о сношениях России с Персиею, 

Грузиею и вообще с горскими народами, в Кавказе обитающими, со времен 
Ивана Васильевича доныне, Санкт-Петербург: Петербургское востоковедение, 
1996. 

5. Квачадзе М., Речь гомборских лаиджей (диссертация на соискание 
ученой степени к.ф.н.). Тбилиси (на правах рукописи), 1990. 

6. Пирейко Л., Талышско-русский словарь. Москва, 1976. 
7. Трубецкой Н., Вавилонская башня и смешение языков. Н. С. Трубецкой. 

История, культура, язык. Москва,1995, с. 327-338 
8. Azәrbaycan Dialektoloji Lüğәti, Ankara: Türk Dil Kurumu, 1 cilt (A-L), 1999, 

2 cilt (M-Z), 2003.  
9. Hübschman H., Armenische Grammatik. I. Theil. Armenische Etymologie, 

Bibliothek indogermanischer Grammatiken. Band VI. Leipzig: Breitkopf & Härtel. 
1897. 

10. Hüseynova G., Lahıc tatların dili, Bakı, 2002.  
11. Hüseynova G., Tat dili leksik fondunun genealoji tәhlili, Bakı, 2013. 
12. Martirosyan H., Etymological Dictionary of the Armenian Inherited Lexicon, 

Leiden: Brill, 2010 
13. Orucuv A. et al., Azәrbaycan Dilinin Izahlı Lüğәti, 3 cild, Bakı: Şәrq-Qәrb, 

2006 



Рубен Сафрастян                                                                                  Turkic Studies 

86 

Рубен Сафрастян1 
Академик НАН РА,  

доктор исторических наук, профессор 
 

МУСТАФА КЕМАЛЬ В КОНСТАНТИНОПОЛЕ: ЭПИЗОДЫ 
БОРЬБЫ ЗА ВЛАСТЬ 

(НОЯБРЬ 1918-МАЙ 1919 ГГ.) 
 

DOI 10.46991/jos.2024.26.2.086 
 

В статье рассматривается деятельность Мустафы Кемаля в Констан-
тинополе с ноября 1918 г. по май 1919 г. В этот период он активно стре-
мился к власти в Османской империи. Автор исследует политическую дея-
тельность Кемаля в столице, включая встречи с представителями Антан-
ты и его попытки заручиться британской поддержкой своих амбиций. В ста-
тье отмечается, что Мустафа Кемаль использовал свои связи с тайными 
младотурецкими организациями и был глубоко вовлечен в политические 
интриги, что в конечном итоге и привело к его успеху. Назначение инспекто-
ром 9-й армии, обладавшим обширными полномочиями в восточных провин-
циях Османской империи, позволило ему стать лидером националистического 
движения, носящего его имя, а позднее и основателем Турецкой Республики. 

Ключевые слова: Мустафа Кемаль, Константинополь, борьба за влас-
ть, младотурки, тайные организации, инспектор 9-й армии, кемалистское 
движение 

 
30 октября 1918 г. генерал-майор Мустафа Кемаль-паша был назна-

чен командующим армейской группой «Йылдырым» («Молния») Осман-
ской армии, которая отвечала за Палестину, Сирию и Ирак. До этого 
назначения он занимал должность командира 7-й армии, входящей в 
состав этой группы, что было самой высокой должностью в его карьере 
профессионального офицера. 

                                                            
1 Эл. почта: rsafrastyan@aua.am, ORCID: 0000-0002-4688-6412. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

87 

Кемаль сменил известного немецкого военачальника и военного 
деятеля генерал-фельдмаршала Лимана фон Сандерса. Уже на следую-
щий день после назначения он прибыл в Адану, где располагалась штаб-
квартира командования армейской группы «Йылдырым», и приступил к 
своим обязанностям. 

Новое назначение Кемаль получил благодаря перемирию, подпи-
санному между Османской империей и странами Антанты на английском 
боевом корабле «Агамемнон» в порту Мудрос на острове Лемнос в тот же 
день, 30 октября 1918 г. Это перемирие предусматривало замену немец-
ких офицеров и генералов, служивших в османской армии, на турок. 
Однако перемирие также означало, что стремление Кемаля к высоким 
военным должностям и званиям стало бессмысленным, и ему нужно 
было искать новые области для удовлетворения своего честолюбия. 
Вряд ли он мог представить, что перемирие откроет перед ним новый 
путь, который обеспечит ему место в истории как основателя Турецкой 
Республики на руинах Османской империи и отца турецкой нации – 
Ататюрка.2 

Прежде чем рассмотреть этот новый путь в жизни Кемаля и 
различные проявления его властолюбивой личности, необходимо кратко 
обратиться к его оценке Мудросского перемирия, заключенного между 
Османской и Британской империями. 

Турецкие источники свидетельствуют, что изначально Мустафа 
Кемаль считал некоторые пункты Мудросского перемирия приемлемы-
ми, т.к. они соответствовали сложившейся ситуации, когда даже «Болга-
рия была сильнее» Османской империи.3 Однако впоследствии он занял 
резко отрицательную позицию по отношению к Мудросскому переми-
рию и не упускал случая критиковать как отдельные его пункты, так и 
соглашение в целом. Делал это он как через официальную переписку, 

                                                            
2 В 1934 г. Великое Национальное Собрание Турции (ВНСТ) приняло специальный закон 
о присвоении Мустафе Кемалю фамилии Ататюрк, что означает «отец турок».  
3 Sonyel R. S., Gizli Belgelerde Mustafa Kemal, Vahdettin ve Kurtuluş Savaşı, Ankara, 2010, s. 6. 



Рубен Сафрастян                                                                                  Turkic Studies 

88 

так и в интервью с прессой.4 Некоторые исследователи утверждают, что 
уже через несколько дней после того, как Кемаль узнал о перемирии, он  
начал призывать представителей турецкого населения Аданы готовиться 
к вооруженной борьбе против победивших стран.5 Примечательно, что 
источником этой информации является сам Мустафа Кемаль, который 
сообщил об этом в 1923 г.6 Очевидно, что таким образом он способство-
вал формированию своего мифического образа в общественном созна-
нии и стремился укрепить свою позицию как единственного лидера 
турецкой нации. 

В соответствии с требованиями Мудросского перемирия и стран-
победителей Антанты командование Османской армии расформировало 
армейскую группу «Йылдырым». Немедленно после этого, 7 ноября, по-
следовал указ (irade) султана Вахидэддина7, предписывающий Мустафе 
Кемалю вернуться в столицу и перейти в распоряжение военного мини-
стерства.8 

Этот указ соответствовал желаниям Мустафы Кемаля, т.к. он таким 
образом получал законную возможность оказаться в столице и начать 
непосредственную закулисную борьбу за высокие должности.  

В октябре 1918 г., он, занимая должность командира 7-й армии, уже 
тогда пытался получить пост военного министра. Не имея возможности 
вступить в непосредственную борьбу за власть, т.к. не имел права 
покидать свою должность, он решил действовать немедленно, не дожи-
даясь возможности отправиться в столицу. Его решение было обусло-

                                                            
4 См. об этом: Kemal C., Mustafa Kemal’in Mondros Mütarekesi’ne Tepkisi, Ankara 
Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi, 46, Güz 2010, s. 367 - 400. 
5 Mango A., Atatürk: The Biography of the Founder of Modern Turkey. New York, 2002, p. 
193. 
6 Там же. 
7 Оно было подписано также главой правительства и военным министром Ахмет Иззет-
пашой. 
8 См. в тексте султанского указа: Sadrıazam ve Harbiye Nâzırı Ahmed İzzet, Mehmed 
Vahideddin, İrâde-i Seniyye, Fî 2 Safer sene 1337 - Fî 7 Teşrîn-i Sânî sene 1334: Harbiye 
Nezâreti, Muamelât-ı Zâtiye Müdüriyeti 700, DUİT, 163/20_1-3, - [Atatürk], Osmanlı 
Belgelerinde Millî Mücadele ve Mustafa Kemal Atatürk, yayına hazırlayanlar: K. Gurulkan, Y. İ. 
Genç, M. Küçük ve ötekiler, Ankara, 2007, s. 304-305. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

89 

влено тем, что правительство младотурок под руководством Талаата 
подало в отставку и в стране образовался вакуум власти. 

Уже 14 октября 1918 г., т.е. менее чем через неделю после отставки 
правительства младотурок, он отправил в канцелярию султана секретную 
телеграмму через своего доверенного друга врача Расима Ферита, 
проживавшего в столице.9 Уровень секретности был высоким, т.к. 
Кемаль этим посланием фактически начинал борьбу за власть, оставаясь 
на военной службе. В телеграмме он требовал уведомить султана о своем 
ожидании получения министерской должности в новом правительстве.10 
Однако его амбиции на этом не ограничивались, т.к. он также пред-
ложил султану назначить на ключевые посты нового правительства 
нескольких своих друзей, включая кандидатуру на пост садразама (главы 
правительства).11 То есть Кемаль планировал захват власти в Османской 
империи вместе со своими друзьями-заговорщиками. 

Однако он переоценил свои возможности. Султан не ответил на его 
требования, и Кемаль не получил должности в новом правительстве, в 
отличие от некоторых своих друзей, которые были назначены министра-
ми. Среди них был Рауф бей, один из близких друзей Кемаля, который 
позже стал его верным соратником.12 

Неудача в попытке захвата власти не обескуражила Кемаля, и он не 
отказался от своих намерений. Он просто изменил тактику, т.к. понял, 
что даже в условиях хаоса во власти, которые он считал хаотическими, 
невозможно бороться за власть на расстоянии нескольких сотен кило-
метров. Нужно было находиться в центре событий лично. По этой при-

                                                            
9 См. об этом: Şahin M., Cumhuriyet’in Temelinin Atılması Yolunda Atatürk’ün Mondros 
Mütarekesi Sonrası Şişli günleri, Sosyal Bilimler Dergisi, Atatürk Üniversitesi Edebiyat 
Fakültesi, 55, Aralık 2015, s. 216. 
10 См. в тексте телеграммы: Yeni bir Kabinenin Kurulması gereği, Başyaver Naci Bey’e, 
14.10.1918, Çok Gizlidir [Atatürk], Gazi Mustafa Kemal Atatürk’ten Bize: Söylevleri, 
Konuşmaları, Söyleşileri, Anıları, Genelgeleri, Yazışmaları (1903 -1938)ö c. I (1903 - 
22/4/1920), İstanbul, 1987, s. 245. 
11 Там же. 
12 Впоследствии занимал видные посты в кемалистском движении и в Турецкой 
Республике. Принял фамилию Орбай. 



Рубен Сафрастян                                                                                  Turkic Studies 

90 

чине Мустафа Кемаль быстро подчинился приказу султана и немедленно 
отправился в столицу, чтобы продолжить борьбу за власть. Он 
стремился как можно быстрее воспользоваться сложившейся ситуацией, 
понимая, что после бегства лидеров младотурецкой партии в высшем 
эшелоне власти царит большая неопределенность, т.к. младотурки 
сосредоточили всю власть в руках небольшой группы членов Цент-
рального комитета под руководством Талаата и Энвера. Теперь, когда 
они покинули страну, высшее звено не имело реальной власти, т.к. 
правительство, сменившее младотурок, полностью не контролировало 
рычаги власти. Мустафа Кемаль, имея значительный опыт в закулисных 
политических процессах и интригах в Османской империи в период 
правления младотурок, хорошо понимал, что в сложившейся ситуации 
для него открываются возможности проложить путь к высшим эшелонам 
власти в империи. 

13 ноября 1918 г. Мустафа Кемаль уже был в столице. По странному 
стечению обстоятельств в этот же день вооруженные силы Антанты 
взяли под контроль стратегические пункты Константинополя. Население 
положительно восприняло их присутствие, что, вероятно, объясняется 
тем, что большинство населения составляли христиане, а среди 
мусульман было много не турок.13 Начинался последний период в 
истории Османской империи, известный в турецкой историографии как 
«период перемирия» (mütarekedevri). 

Особенностью этого периода в Константинополе было то, что в нем 
сконцентрировалась основная часть элиты младотурецкой партии, 
управлявшей империей около десяти лет. Среди них было много 
преступников, ответственных за Геноцид армян, которые чувствовали 
угрозу ареста и наказания за свои преступления. В целом, оставшиеся в 
столице младотурки представляли собой хаотичную группу разгромлен-
ных, отчаявшихся и деморализованных людей.14 Однако тайная 

                                                            
13 Bilge C. N., İstanbul under Allied Occupation 1918-1923, Leiden: Brill, 1999, p. 7. 
14 См. об этом: Akal E., Mustafa Kemal, İttihat Terakki ve Bolşevizm Milli Mücadelenin 
Başlangıcında, 2. Basım (genişletilmiş ve gözden geçirilmiş), İstanbul, 2006, s. 141. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

91 

преступная организация младотурок «Тешкилат-и Махсуса» («Особая 
организация») продолжала свою деятельность. Более того, лидеры 
младотурок, перед побегом из страны, успели создать другую тайную 
организацию – «Каракол», с целью подготовить свое возвращение и 
восстановление власти. 

Прибыв в столицу, Мустафа Кемаль сначала поселился в одной из 
самых известных гостиниц того времени – “Пера Палас”, а через 
несколько дней переехал в дом одного из своих друзей. Однако, опа-
саясь своего ареста союзниками, он решил сменить место жительства и 
арендовал трехэтажный дом в районе Шишли. Хозяйкой дома была 
армянка по имени Аник Касабян.15 Второго декабря 1918 года он 
переехал туда, где и проживал до самого своего отъезда из столицы в 
мае 1919 года. 

В столице Мустафа Кемаль сразу же погрузился в водоворот 
политических интриг, стремясь реализовать свою давнюю мечту занять 
высокое место в верхушке власти. Его расчет был прост: чтобы 
захватить власть надо воспользоваться тем, что лидеры младотурок 
бежали, и в верхах власти царит хаос. Для достижения этой цели ему 
нужно было найти сторонников, которые могли бы способствовать его 
восхождению к вершинам власти. Ему удалось окружить себя небольшим 
количеством давних приятелей: Али Фетхи16, Рауф17 и Исмаил Джан-
булат18. 

Примечательны и символичны его первые три встречи, состояв-
шиеся на следующий день после прибытия в столицу – 14 ноября. Если 
                                                            
15 Там же. 
16 Али Фетхи в республиканский период принял фамилию Окьяр. Он был активным и 
авторитетным членом младотурецкой партии, принадлежал к ее руководящей группи-
ровке, избирался генеральным секретарем партии. Занимал руководящие посты и в 
годы кемалистского движения, и в республиканский период.  
17 Упомянутый выше Рауф Орбай. 
18 Исмаил Джанбулат был членом Центрального комитета партии «Единение и прогресс» 
и одним из главных ответственных за Геноцид армян. См. об этом, например, British 
Foreign Office Dossiers on Turkish War Criminals by Vartkes Yeghiayan. LaVerne: American 
Armenian International College, 1991, p. 54. В 1926 г. он был повешен за участие в 
заговоре против своего бывшего друга Мустафы Кемаля. 



Рубен Сафрастян                                                                                  Turkic Studies 

92 

две из них, встречи с давним другом Рауфом-беем и совместный визит к 
бывшему садразаму Ахмету Иззету Паше, широко освещались в турецкой 
историографии, то третья встреча, несмотря на её значимость, была 
описана турецкими исследователями весьма поверхностно. 

Причина в том, что третья встреча Мустафы Кемаля, инициирован-
ная по его просьбе, не соответствует его мифологизированному образу и 
представляет его в неблагоприятном свете, поскольку он фактически 
предложил свои услуги британцам. Речь идет о встрече с английским 
журналистом, корреспондентом газеты «Daily Mail» в Константинополе 
Уордом Прайсом, который был известен своими тесными связями с 
британской разведкой. Кемаль представил ему следующий план: 
британцы берут под свой мандат восточные районы Османской импе-
рии, включая Западную Армению, и назначают его правителем этих 
районов, учитывая его богатый военный опыт. Источником этой 
информации является сам Уорд Прайс, который описал эту беседу в 
своих мемуарах, опубликованных в 1957 г. В научный оборот эту инфор-
мацию ввел британский историк и автор фундаментальной биографии 
Ататюрка Лорд Кинросс.19 

Журналист сообщил об этом предложении представителю британ-
ской военной разведки, который, однако, проигнорировал его, посчи-
тав, что Кемаль не представляет интереса для Британии.20 Понятно, что 
Кемаль нигде не упоминает об этой темной странице своей биографии. 
Ведь она явно свидетельствует о том, что он был готов вступить в ряды 
британской разведки и служить интересам Лондона, надеясь получить 
поддержку в борьбе за власть. 

                                                            
19 См. Lord Kinross, Ataturk: The Rebirth of a Nation, London: Weidenfeld and Nicolson, 
1965, p. 141-142. Об этом писали и некоторые другие хорошо информированные запад-
ные авторы. См. Zürcher E. J., The Unionist Factor: The Role of the Commitee of Union and 
Progress in the Turkish National Movement 1905- 1926. Leiden: Brill, 1984, p. 107; Mango 
A., Atatürk: The Biography of the Founder of Modern Turkey, New York, 2002, pp. 201-202. 
20 Mango A., Atatürk: The Biography of the Founder of Modern Turkey. New York, 2002, p. 
202. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

93 

Попытка установить контакт с британцами не была случайной. 
Кемаль был убежден, что британцы в основном положительно настроены 
к Османской империи. Эта мысль была выражена им в интервью газете 
“Vakit”, в котором он призывал правительство как можно быстрее 
понять, чего хотят британцы, и действовать соответственно. 

С точки зрения стратегии Кемаль был прав, поскольку Велико-
британия традиционно рассматривала Турцию как противовес России, 
стратегической целью которой было завоевать проливы Босфор и 
Дарданеллы и Средиземное море. Будучи высокопоставленным воен-
ным, он был уверен, что британцы продолжат эту стратегию даже после 
Первой мировой войны и Русской революции 1917 г. 

Биографы Кемаля подтверждают, что он не отчаялся после этой 
неудачи и в первые дни пребывания в столице продолжал встречаться с 
британскими представителями, ища возможности предложить им свои 
услуги. Так, на следующий день после встречи с Прайсом он встретился 
с британским генералом Уильямом Бирдвудом.21 Последний не оставил 
мемуаров, что означает, что тема их беседы никогда не станет 
известной. 

Как уже упоминалось выше, англичане проигнорировали предло-
жение Мустафы Кемаля. Однако последующие события показывают, что 
они не забыли об этом турецком паше, предлагавшем им свои услуги. 
Например, когда в январе 1919 года начались аресты и ссылка лидеров 
младотурецкой партии на остров Мальта, его не тронули, несмотря на то, 
что среди арестованных были его близкие друзья и соратники, с 
которыми он участвовал в активной подпольной заговорщической 
деятельности. Или же другой факт: назначение Мустафы Кемаля султа-
ном на высокую военную должность в восточных провинциях империи 
произошло с одобрения британцев. Агент британской разведки Джон 
Беннетт в своих мемуарах свидетельствует, что когда он выразил сом-
нение в том, стоит ли выдавать Мустафе Кемалю пропуск и разрешать 

                                                            
21 Kocatürk U., Doğumundan Ölümüne Kadar Kaynakçalı Atatürk Günlüğü, 2. basım, Ankara: 
AKDTYK Atatürk Araştırma Merkezi, 2007, s. 119. 



Рубен Сафрастян                                                                                  Turkic Studies 

94 

ему отправиться в восточные вилайеты, он получил указание от офиса 
верховного комиссара Великобритании немедленно предоставить ему 
пропуск.22 

Британцы осознали свою ошибку только тогда, когда Мустафа 
Кемаль укрепил свои позиции как лидер антигосударственного 
восстания, но было уже слишком поздно. 

Как уже упоминалось, Мустафа Кемаль начал свою деятельность в 
столице с трех встреч, имеющих символическое значение и позволя-
ющих понять основные направления его бурной деятельности, 
направленной на достижение высших позиций во власти. Так, в ходе 
беседы с бывшим садразамом Ахметом Иззет-пашой он предложил тому 
сделку: Кемаль использует свои связи среди младотурков, чтобы вернуть 
Иззет-пашу на пост премьера, а тот в благодарность за это назначает его 
военным министром. Но этот план провалился. Кемалю также не удалось 
добиться успеха и в ряде других подобных начинаний, поскольку он не 
смог завоевать доверие остающихся в столице авторитетных деятелей 
младотурецкой партии. Они, зная такие негативные черты его характера, 
как непомерная амбициозность, диктаторские замашки и склонность к 
интригам, не доверяли ему.23 Поэтому даже после бегства за границу 
высших руководителей партии Талаата, Энвера и ряда других и 
фактического вакуума власти, ему не удалось занять руководящие 
позиции в правительстве или стать лидером младотурок.  

Отчаявшись добиться власти путем политических интриг Кемаль 
вместе со своими близкими друзьями Фетхи, Рауфом и Джанбулатом 
создал тайную группу заговорщиков, стремящихся к захвату власти в 
империи путем насильственного захвата власти. Группа называла себя 
«Революционный комитет».24 Один из турецких исследователей пишет, 
что заговорщики считали себя «естественными кандидатами на 

                                                            
22 [Benneth] Witness: The autobiography of John G. Benneth, Tucson: Omen Press, 1974, p. 14. 
23 Yalçın E. S., Mütareke döneminde Mustafa Kemal Paşa'nın İstanbul'daki faaliyetleri (30 
Еkim 1918-16 Мayıs 1919), Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Tarih Bölümü 
Tarih Araştırmaları Dergisi, 17 (28), 1995, s. 187. 
24 Там же. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

95 

власть».25 Эти планы не были реализованы, т.к. Джанбулат изменил 
свою позицию и выступил против этих планов.26 Но насколько обос-
нованны были претензии Мустафы Кемаля на власть? Чтобы ответить на 
этот вопрос, необходимо рассмотреть его связи с партией «Единение и 
прогресс» и её тайными организациями. 

Вопрос членства Мустафы Кемаля в партии «Единение и прогресс» 
многократно обсуждался в турецкой и зарубежной историографии. 
Последние исследования однозначно свидетельствуют, что он был 
членом этой партии и входил в её руководящую группу в первые годы 
правления младотурок.27 Некоторые авторы утверждают также, что он 
был одним из самых доверенных членов тайной организации младотурок 
«Тешкилат-ы Махсуса».28 Это делает более достоверными свидетельства 
о том, что другая тайная организация младотурок «Каракол» значительно 
способствовала назначению Мустафы Кемаля на высокую должность в 
восточных вилайетах. Есть сведения о том, что в период его пребывания 
в Константинополе она снабжала его секретной информацией о дея-
тельности оккупировавших столицу вооруженных сил Антанты.29   

Приведенные факты свидетельствуют о том, что претензии 
Мустафы Кемаля на власть объективно были обоснованы его положе-
нием в младотурецкой партии и его сотрудничеством с тайными 
организациями, созданными лидерами младотурок.   

Остающиеся в столице ведущие деятели младотурецкой партии 
«Единение и прогресс» и правительства осознавали это и опасались за 

                                                            
25 Koç N., Milli Mücadelenin Başlarındaki Gelişmelerin Hatıralar Çerçevesinde 
Değerlendirilmesi - Assessment of the Developments at the Beginning of Independence War 
within the Framework of Recollections, The Journal of Academic Social Science Studies, 6 (3), 
March 2013, s. 1237. 
26 Ünal S., Mustafa Kemal Paşa’nın Mütareke İstanbul’undaki Faaliyetleri, Tarih Okulu Dergisi 
(TOD), Yıl 7, XIX, Eylül 2014, s. 609-610. 
27 См., например, следующую работу: Akal E., Mustafa Kemal, İttihat Terakki ve Bolşevizm 
Milli Mücadelenin Başlangıcında. 2. Basım (genişletilmiş ve gözden geçirilmiş). İstanbul, 2006, 
s. 57-60. 
28 Şimşek E., Bahar İ., Türkiye’de İstihbaratçılık ve MİT. İstanbul, 2004, s. 173. 
29 Müezzinoğlu E., Millî Mücadele Döneminde İttihatçılar Üzerine bir Değerlendirme, İnsan ve 
Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 5 (8), 2016, s. 2918. 



Рубен Сафрастян                                                                                  Turkic Studies 

96 

свое положение. Поэтому было принято решение отправить Кемаля как 
можно подальше от столицы, на восток империи, где можно было бы 
использовать его огромную энергию и организаторские способности, не 
беспокоясь за свое лидирующее положение. Примерно так же поступал 
один из высших руководителей младотурецкой партии и военный 
министр Энвер-паша в годы Первой мировой войны, который пред-
почитал держать Мустафу Кемаля подальше от себя и даже отправил его 
на месяцы на «лечение» за границу в самый разгар тяжелых боев. 

По всей видимости, именно по этой причине зародилась идея 
назначить Кемаля инспектором 9-й армии, расквартированной в 
восточных вилайетах Османской империи. Опубликованные документы 
позволяют восстановить процесс назначения Мустафы Кемаля на эту 
должность. 30 апреля 1919 г. военный министр Шакир-паша предложил 
султану назначить Кемаля инспектором 9-й армии.30 В тот же день султан 
издал соответствующий указ, который был передан тому же Шакир-
паше31. Шестого мая военный министр уведомил Кемаля о принятом 
решении и приказал как можно скорее приступить к выполнению своих 
обязанностей.32 Шакир-паша приложил к приказу утвержденные 
правительством инструкции, которым Кемаль должен был следовать на 
новой должности.33 

Быстрота этого процесса свидетельствует о том, что руководство 
империи было заинтересовано в отправке Кемаля в восточные регионы. 
Анализ этих документов показывает, что Кемаль получил широкие 
полномочия, позволяющие ему контролировать не только все вооружен-
                                                            
30 См. в тексте проекта указа султана Вахиэддина, составленном военным министром 
Шакри-пашой и направленном им султану: [Atatürk], Atatürk ile İlgili Arşiv Belgeleri: 1911-
1921 Tarihleri Arasına ait 106 Belge, Ankara: T.C. Başbakanlık Osmanlı Arşivi Daire 
Başkanlığı, 1982, s. 21.  
31 См. в тексте султанского указа, подписанного также садразамом и военным 
министром: [Atatürk], Atatürk ile İlgili Arşiv Belgeleri: 1911-1921 Tarihleri Arasına ait 106 
Belge, Ankara: T.C. Başbakanlık Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, 1982, s. 22. 
32 См. в тексте подписанных Шакир-пашой инструкций: [Atatürk], Atatürk ile İlgili Arşiv 
Belgeleri: 1911-1921 Tarihleri Arasına ait 106 Belge, Ankara: T.C. Başbakanlık Osmanlı Arşivi 
Daire Başkanlığı, 1982, s. 22.  
33 См. там же, с. 23-24.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

97 

ные подразделения 9-й армии, но и гражданские власти вилайетов 
Трабзона, Эрзурума, Сиваса, Вана, а также отдельных санджаков 
Эрзинджана и Джаника. Фактически он становился правителем восточ-
ной части Османской империи. 

Опубликованные в Турции официальные документы не позволяют 
понять истинные мотивы происходящего. Это характерно для Осман-
ской империи. Чтобы понять истинные причины, ход и цели событий, 
нужно обладать дополнительной информацией, не отраженной в офи-
циальных документах. Намек на нее можно найти в воспоминаниях 
одного из лидеров организации «Тешкилат-ы Махсуса» Хюсаметтина 
Эртюрка, который пишет, что агенты этой организации помогли Кемалю 
получить назначение на Востоке с целью создания там крупной 
организации.34 

Это объясняет также то обстоятельство, что ядро кемалисткого 
движения составляли младотурки, в основном члены «Тешкилат-ы 
Махсуса». Приведем лишь следующий факт: из 60 участников со-
стоявшегося в июле 1919 г. Эрзурумского конгресса кемалистов, 
ставшего фактически учредительным, 34 были членами младотурецкой 
партии.35 Кемаль широко опирался на членов партии «Единение и 
прогресс» и организации «Тешкилат-ы Махсуса» также и в республи-
канский период. В частности, крупные посты занимали Кушчубаши 
Эшреф, Шукрю Кая и ряд других деятелей, участвовавших в Геноциде 
армянского народа. Примечательно, что членом «Тешкилат-ы Махсуса» 
был также третий президент Турецкой Республики Джелал Баяр, 
который при Кемале занимал пост премьер-министра. 

                                                            
34 См. [Erturk Hüsamettin], Samih Nafiz Tansu, İki Devrin Perde Arkası. Anlatan: Hüsamettin 
Ertürk, İstanbul: Çınar. 1969, s. 217. 
35 Расчет произведен нами на основе данных о партийной принадлежности участников 
конгресса, приводимых турецким исследователем Кылычкая М. Д.. Примечательно, что 
он Мустафу Кемаля причисляет к младотуркам. См.: Kılıçkaya M. D․, Milli Mücadele’de 
Kongreler ve İttihatçılık Sorunu, http://www.ait.hacettepe.edu.tr/akademik/arsiv/kongr.htm 
(дата обращения 28.10.2023) 



Рубен Сафрастян                                                                                  Turkic Studies 

98 

Как показало дальнейшее развитие событий, этот план лидеров 
младотурок был выполнен лишь частично. Организация была создана, 
но постепенно перешла под единоличную власть Мустафы Кемаля. 
Младотурецкие соратники были вынуждены подчиниться его воле и 
ждать его милости. В борьбе за власть он в конечном счете одержал 
победу. 

 
ՄՈՒՍԹԱՖԱ ՔԵՄԱԼԸ ԿՈՍՏԱՆԴՆՈՒՊՈԼՍՈՒՄ. ԻՇԽԱՆՈՒԹՅԱՆ ՀԱՄԱՐ 

ՊԱՅՔԱՐԻ ԴՐՎԱԳՆԵՐ (1918 Թ. ՆՈՅԵՄԲԵՐ - 1919 Թ. ՄԱՅԻՍ) 

Ռուբեն Սաֆրաստյան36 
 

Հոդվածում քննարկվում է Մուսթաֆա Քեմալի գործունեությունը Կոս-
տանդնուպոլսում 1918 թվականի նոյեմբերից մինչև 1919 թվականի մայիսը: 
Հեղինակը քննության է առնում նրա քաղաքական ներգրավվածությունը մայրա-
քաղաքում, ներառյալ հանդիպումները Անտանտի ներկայացուցիչների հետ և իր 
հավակնությունների համար բրիտանական աջակցություն ապահովելու նրա 
փորձերը: Հոդվածում նշվում է, որ Մուսթաֆա Քեմալն օգտագործել է իր կա-
պերը երիտթուրքական գաղտնի կազմակերպությունների հետ և խորապես 
ներգրավված է եղել քաղաքական ինտրիգների մեջ, որոնք ի վերջո հանգեցրել 
են նրա հաջողությանը։ Օսմանյան կայսրության արևելյան նահանգներում լայն 
լիազորություններ ունեցող 9-րդ բանակի տեսուչ նշանակվելը թույլ տվեց նրան 
դառնալ իր անունը կրող ազգայնամոլական շարժման առաջնորդը, իսկ հետա-
գայում՝ Թուրքիայի Հանրապետության հիմնադիրը։ 

Բանալի բառեր՝ Մուսթաֆա Քեմալ, Կոստանդնուպոլիս, իշխանության հա-
մար պայքար, երիտթուրքեր, գաղտնի կազմակերպություններ, 9-րդ բանակի 
տեսուչ, քեմալական շարժում 

 

 

 

                                                            
36 Ռուբեն Սաֆրաստյանը ՀՀ ԳԱԱ ակադեմիկոս է, պ․գ․դ․, պրոֆեսոր, էլ․ փոստ՝ 
rsafrastyan@aua.am, ORCID: 0000-0002-4688-6412: 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

99 

MUSTAFA KEMAL IN CONSTANTINOPLE: EPISODES OF THE STRUGGLE FOR 
POWER (NOVEMBER 1918 – MAY 1919) 

Ruben Safrastyan37 
 
The article discusses Mustafa Kemal's activities in Constantinople from 

November 1918 to May 1919. During this period, he actively sought power in the 
Ottoman Empire. The author examines his political involvement in the capital city, 
including meetings with representatives of the Entente and his attempts to secure 
British support for his ambitions. In the article, it is noted that Mustafa Kemal 
utilized his connections with secret Young Turk organizations and was deeply 
involved in political intrigues, which ultimately led to his success. Appointment as 
inspector of the 9th Army, with extensive powers in the eastern provinces of the 
Ottoman Empire, allowed him to become the leader of the nationalist movement 
bearing his name and, later, the founder of the Republic of Turkey. 

Keywords: Mustafa Kemal, Constantinople, struggle for power, Young Turks, 
secret organizations, inspector of the 9th Army, Kemalist movement 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 
1.  Atatürk ile İlgili Arşiv Belgeleri: 1911-1921 Tarihleri Arasına ait 106 Belge, 

Ankara: T.C. Başbakanlık Osmanlı Arşivi Daire Başkanlığı, 1982.  
2. Witness: The autobiography of John G. Benneth, Tucson: Omen Press, 

1974. 
3. Tansu S. N., İki Devrin Perde Arkası. Anlatan: Hüsamettin Ertürk, İstanbul: 

Çınar. 1969. 
4. Akal E., Mustafa Kemal, İttihat Terakki ve Bolşevizm Milli Mücadelenin 

Başlangıcında, 2. Basım (genişletilmiş ve gözden geçirilmiş), İstanbul, 2006. 
5. Bilge C. N., İstanbul under Allied Occupation 1918-1923, Leiden: Brill, 

1999. 
6. British Foreign Office Dossiers on Turkish War Criminals by Vartkes 

Yeghiayan. LaVerne: American Armenian International College, 1991 

                                                            
37 Ruben Safrastyan is a Member of the National Academy of Sciences RA, professor, E-mail: 
rsafrastyan@aua.am, ORCID: 0000-0002-4688-6412. 



Рубен Сафрастян                                                                                  Turkic Studies 

100 

7. Kemal C., Mustafa Kemal’in Mondros Mütarekesi’ne Tepkisi, Ankara 
Üniversitesi Türk İnkılâp Tarihi Enstitüsü Atatürk Yolu Dergisi, 46, Güz 2010, s. 367 
- 400. 

8. Kılıçkaya M. D․, Milli Mücadele’de Kongreler ve İttihatçılık Sorunu, 
http://www.ait.hacettepe.edu.tr/akademik/arsiv/kongr.htm (Accessed 28.10.2023) 

9. Kocatürk U., Doğumundan Ölümüne Kadar Kaynakçalı Atatürk Günlüğü, 2. 
basım, Ankara: AKDTYK Atatürk Araştırma Merkezi, 2007, s.119. 

10. Koç N., Milli Mücadelenin Başlarındaki Gelişmelerin Hatıralar Çerçevesinde 
Değerlendirilmesi - Assessment of the Developments at the Beginning of 
Independence War within the Framework of Recollections, The Journal of Academic 
Social Science Studies, 6 (3), March 2013, s. 1237. 

11. Lord Kinross, Ataturk: The Rebirth of a Nation, London: Weidenfeld and 
Nicolson, 1965, p. 141-142. 

12. Mango A., Atatürk: The Biography of the Founder of Modern Turkey, New 
York, 2002 

13. Müezzinoğlu E., Millî Mücadele Döneminde İttihatçılar Üzerine bir 
Değerlendirme, İnsan ve Toplum Bilimleri Araştırmaları Dergisi, 5 (8), 2016, s. 
2918. 

14. Sadrıazam ve Harbiye Nâzırı Ahmed İzzet, Mehmed Vahideddin, İrâde-i 
Seniyye, Fî 2 Safer sene 1337 - Fî 7 Teşrîn-i Sânî sene 1334: Harbiye Nezâreti, 
Muamelât-ı Zâtiye Müdüriyeti 700, DUİT, 163/20_1-3, - [Atatürk], Osmanlı 
Belgelerinde Millî Mücadele ve Mustafa Kemal Atatürk. Yayına Hazırlayanlar: K. 
Gurulkan, Y. İ. Genç, M. Küçük ve ötekiler, Ankara, 2007. 

15. Sonyel R. S., Gizli Belgelerde Mustafa Kemal, Vahdettin ve Kurtuluş Savaşı. 
Ankara, 2010. 

16. Şahin M., Cumhuriyet’in Temelinin Atılması Yolunda Atatürk’ün Mondros 
Mütarekesi Sonrası Şişli günleri, Sosyal Bilimler Dergisi, Atatürk Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi, 55, Aralık 2015. 

17. Şimşek E., Bahar İ., Türkiye’de İstihbaratçılık ve MİT. İstanbul, 2004. 
18. Ünal S., Mustafa Kemal Paşa’nın Mütareke İstanbul’undaki Faaliyetleri, Tarih 

Okulu Dergisi (TOD), Yıl 7, XIX, Eylül 2014. 
19. Yalçın E. S., Mütareke döneminde Mustafa Kemal Paşa'nın İstanbul'daki 

faaliyetleri (30 Еkim 1918-16 Мayıs 1919), Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-Coğrafya 
Fakültesi Tarih Bölümü Tarih Araştırmaları Dergisi, 17 (28), 1995. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

101 

20. Yeni bir Kabinenin Kurulması gereği, Başyaver Naci Bey’e, 14.10.1918, Çok 
Gizlidir.[Atatürk], Gazi Mustafa Kemal Atatürk’ten Bize: Söylevleri, Konuşmaları, 
Söyleşileri, Anıları, Genelgeleri, Yazışmaları (1903 -1938)ö c. I (1903 - 22/4/1920), 
İstanbul, 1987. 

21. Zürcher E. J., The Unionist Factor: The Role of the Commitee of Union and 
Progress in the Turkish National Movement 1905- 1926. Leiden: Brill, 1984.  
 



Vahram Petrosyan, Alexander Safaryan                                                                         Turkic Studies 

102 

Ваграм Петросян1 
к. ист. н., доцент,  

директор Института арменистики ЕГУ 
 

Александр Сафарян2 
к. ист. н., профессор, 

заведующий кафедрой тюркологии ЕГУ 
 

«ТЮРКЧЮЛЮК» В НАЧАЛЕ ДВАДЦАТЬ ПЕРВОГО СТОЛЕТИЯ: 
ИМПЛЕМЕНТАЦИЯ И ЭВОЛЮЦИЯ 

(ВЗГЛЯД ИЗ ЕРЕВАНА) 
 
DOI 10.46991/jos.2024.26.2.102 

 
В статье рассматривается проблематика восприятия в Российской 

Федерации, в тюркских странах постсоветского пространства и Армении 
возможностей претворения в жизнь фундаментальных целей программы 
тюркчюлюка через сто лет после ее формирования виднейшим апологетом 
этой идеологии З. Гекальпом (1876-1923). Идея тюркского единства активно 
обсуждается в СМИ, научно-общественных и политических кругах, утверж-
дение общетюркских ценностей и широкомасштабное межтюркское сотруд-
ничество в разных областях воспринимались политическими и культурными 
элитами тюркоязычных стран Центральной Азии как некий адаптационный 
механизм в условиях соседства со сверхмощными державами – Россией и 
Китаем. Несмотря на абсолютную уверенность Гекальпа в том, что 
главным препятствием на пути тюркчюлюка была лишь Советская Россия, 
и через тридцать лет после распада СССР политические, экономические, 
культурные элиты постсоветских тюркоязычных стран прагматически 
осознают возможности реального единения и линии дифференциации. 
Императивом для армянской историографии был постулат: именно Россия 
способна и безальтернативно будет противостоять тюркизму, решение же 

                                                            
1 Эл. почта: v.petrosyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-7496-8773. 
2 Эл. почта: alexander-safarian@ysu.am, ORCID 0009-0006-2250-4877. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

103 

проблематики безопасности Армении экзистенциально выводилось из этого 
утверждения. Сегодня в российской тюркологии звучат голоса, призывающие 
к более «гибкому» пониманию самого термина «тюркизм», да и истории 
Османской империи и российско-турецких отношений, по-новому представ-
ляется картина не только многовекового жесткого противостояния, но и 
периодов позитивного взаимодействия, акцентируется важность построе-
ния «нового модуса» политики России и взаимовыгодного сотрудничества с 
тюрко-мусульманским миром. В условиях имплементации видения много-
стороннего сотрудничества в рамках Большого Евразийского Партнерства, 
по мнению российских и турецких исследователей, представляется важным 
участие Армении в формате «3+3», который для востоковедов и полито-
логов является оптимальной площадкой для согласования острых дискуссион-
ных вопросов многостороннего сотрудничества, и по оптимистическому 
сценарию может способствовать процессу нормализации отношений Арме-
нии с Азербайджаном и Турцией. 

Ключевые слова: тюркчюлюк, Зия Гекальп, тюркские страны постсо-
ветского пространства, российско-турецкие и российско-азербайджанские 
отношения, армяно-азербайджанские и армяно-турецкие отношения 
 

Зия Гекальп – «великий «наставник» (мюршид) (как его называли 
последователи)3, крупнейший идеолог тюркизма, в своей фундамен-
тальной работе «Основы тюркизма»4 сформулировал теоретические 
основы и программу длительных алгоритмов действий для последова-
тельного достижения конечной исторической цели – создания великого 
Турана. В данной статье мы постараемся по возможности сжато 
обрисовать ситуацию, связанную с реалиями претворения в жизнь и 
                                                            
3 См. Гордлевский В., Идеология новой Турции, Избранные сочинения, т. 3 (История и 
культура), Москва, 1962, с. 497, Safaryan Al., Ziya Gökalp on National Education, Iran and 
the Caucasus, 8.2, Brill, Leiden-Boston, 2004, pp. 219–229. Об осмыслении роли Зии 
Гекалпа в турецкой историографии и публицистике см. подробнее Սաֆարյան Ալ., Թուր-
քական գյոքալփագիտության պատմությունից, Լրաբեր հասարակական գիտություն-
ների, 2 (647), մայիս-օգոստոս, Երևան, 2016, էջ 86-93. См. и ср. Также Սիմոնյան Ա․,  
Սաֆարյան Ա․, Հայաստանյան պատմաբանների աշխատություններում թյուրքականու-
թյան գաղափարախոսության գնահատման պատմությունից, Պատմություն և մշակույթ, 
2, Երևան, 2019, էջ 129-136: 
4 Gökalp Z., Türkçülüğün Esasları, 4. basılış, İstanbul, 1961, далее – “Türkçülüğün Esasları” 



Vahram Petrosyan, Alexander Safaryan                                                                         Turkic Studies 

104 

эволюции идей Зии Гекальпа в тюрко-мусульманском мире и соседних 
странах через столетие после выхода его труда и обозначить проблему 
модуса выработки соответствующих «адаптационных механизмов» для 
внешней политики Республики Армения и формирования повестки дня 
общеармянского общественно-политического дискурса. 

Как подчеркивала известный российский востоковед С.Ф. Орешкова 
«существовавшие издревле тюрко-славянские связи порождали необхо-
димость у живущих по соседству народов накапливать знания друг о 
друге. Россияне, хотя и считают себя традиционно принадлежащими к 
европейскому миру, всегда учитывали свое тесное соседство с миром 
Востока <…> В России раньше, чем в других странах, почувствовали 
многообразие тюркского мира, а это породило возникновение в россий-
ском востоковедении двух терминов: «тюркология» и «туркология». <…> 
Разделение таких понятий, как «турки» и «тюрки», естественно и зако-
номерно, но до сих пор не всегда принимается зарубежным востокове-
дением, где слово turk зачастую относят как к населению Турции, так и 
ко всем народам тюркской группы».5 Кажущаяся лишь терминологи-
ческой проблема «чувствительно» перекликается с продвижением 
доктрин туранизма, или пантюркизма.6 

После распада СССР Турция живо реагировала на «просыпа-
ющиеся» национальные идеи в приобретших независимость тюркоязыч-
ных странах и последовательно добивалась заполнения создавшегося 
идеологического вакуума посредством использования религиозной и 
лингвогенетической общности. Идея тюркского единства, начиная с 
девяностых годов прошлого столетия, активно обсуждается в турецких 
СМИ, научных, общественных и политических кругах. Одновременно 

                                                            
5 Орешкова С., Некоторые размышления о развитии тюркологии и османистики, Turcica 
et Ottomanica, сост.: Зайцев И., Орешкова С., Москва: Ин-т востоковедения РАН 2006, 
с.15. 
6 См. Սաֆարյան Ալ., Պողոսյան Ն., Հայագիտության և թյուրքագիտության «հատման 
տիրույթի» սուր բանավիճային հիմնահարցերի ուսումնասիրության ոլորտում եվրասիա-
կան համալսարանների համագործակցության մասին, Հայ-ռուսական ռազմավարական 
դաշինքի ընտիր էջեր։ Հոդվածների ժողովածու, Երևան, 2022, էջ 38-39։ 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

105 

надо отметить, что утверждение общетюркских ценностей и воистину 
широкомасштабное межтюркское сотрудничество в самых разных об-
ластях воспринимались политическими и культурными элитами тюр-
коязычных стран Центральной Азии более как некий адаптационный 
механизм в отношениях с соседними сверхмощными державами – 
Россией7 и Китаем, однако “классическая” (в понимании Зии Гекальпа) 
политика не стала действительностью, т.к. противостояла реальному, 
давно сложившемуся казахскому, киргизскому, узбекскому, туркменскому 
национальному самосознанию: ведь узбекский, казахский, туркменский, 
киргизский языки не только имеют богатейшие литературные традиции, 
но и де-факто и де-юре являются конституционно закрепленными госу-
дарственными языками суверенных государств, и сама гекальповская 
постановка вопроса возможности определения вышеназванных языков 
как “диалектов” единого турецкого сегодня может прозвучать в тюр-
коязычных странах Центральной Азии как нонсенс. Даже в Азербайджа-
не, где претворяется в жизнь лозунг “Одна нация, два государства”, 
“азербайджанский турецкий”, давно и безвозвратно получивший статус 
государственного и литературного языка (по фонетическим, граммати-
ческим и лексическим особенностям), отличен от турецкого, хотя в 
некоторых турецких словарях он традиционно продолжает именоваться 
азербайджанским диалектом. Естественно, подавляющее большинство 
верующих мусульман в Азербайджане являются шиитами и их религиоз-
ное самосознание не идентично национально-религиозному самосозна-
нию – идеалу Зии Гекальпа.8 Несмотря на то, что конкретный анализ 
текста «Основы тюркизма» показывает абсолютную уверенность 
Гекальпа в том, что главным препятствием на пути тюркчюлюка, 

                                                            
7 Проф. Л. Хуршудян, еще до создания ЕАЭС, настаивал: “Народы союзных республик, 
которые спаслись от длительных национальных репрессий, провозгласив свою нацио-
нальную независимость, ныне признавая необходимость интегрирования с Россией, 
хотят быть не в ее составе, а рядом, не в федеративном или конфедеративном госу-
дарстве с русскими, а в составе объединения, похожем на Евросоюз” [Խուրշուդյան Լ., 
Հայոց ազգային գաղափարախոսություն, Երևան, 1999, էջ 96]. 
8 См. Türkçülüğün Esasları, s. 124. 



Vahram Petrosyan, Alexander Safaryan                                                                         Turkic Studies 

106 

особенно второго его периода – огузджулука, было лишь политическим 
(т.е. доминирование Советской России), и сегодня через тридцать лет 
после распада СССР политические, экономические, культурные элиты 
постсоветских тюркоязычных стран прагматически осознают возмож-
ности реального единения и линии дифференциации.9 

Преобладающим и незыблемым для армянской исторической мысли 
двадцатого-начала двадцать первого веков являлось понимание геополи-
тических императивов, связанных с постулатом, что именно Россия 
способна и безальтернативно будет противостоять тюркизму: решение 
же проблематики безопасности Армении экзистенциально выводилось из 
данного постулата. Сотрудничество «Ленин-Ататюрк» и в двадцатые-
тридцатые годы прошлого столетия между Турцией и СССР «автономно» 
рассматривалось армянской советской историографией и публицистикой 
(на протяжении второй половины двадцатого-начала двадцать первого 
веков) как некая «ошибка» или отклонение большевиков от понимания 
исторического предназначения российской имперской миссии.10 Нельзя 
не констатировать, что и сам Зия Гекальп в «Основах тюркизма» безого-
ворочно настаивал, что главными врагами идеологии туранизма являют-
ся именно социализм и Россия.11 В советской же тюркологии доминиро-
вало дифференцированное отношение – однозначно негативное к пан-
тюркизму (пантуранизму), но «пренебрежительное» или «одобрительное» 
к туркизму12, в соответствующих русскоязычных исследованиях, как пра-

                                                            
9 См. подробнее Սաֆարյան Ալ., Զիյա Գյոքալփը և «Թյուրքականության հիմունքները», 
Երևան, 2012, էջ 242-248. 
10 См. Խուրշուդյան Լ․, Հայոց ազգային գաղափարախոսություն, Երևան, 1999: 
11 См. Türkçülüğün Esasları, s. 19, см. и ср. также Gökalp Z., Türkleşmek, İslamlaşmak, 
Muâsırlaşmak (Hazırlayan: K․ Bek), İstanbul, 2004, ss. 88-90, Սաֆարյան Ալ., Զիյա 
Գյոքալփը և «Թյուրքականության հիմունքները», էջ 68-78. 
12 См. в частности Тверитинова А., Младотурки и пантюркизм, “Краткие сообщения 
Института Востоковедения АН СССР”, XXII, 1956, сс. 69-70, Ибрагимов А., Печать 
Турции, Москва, 1965, с. 13, Гасанова Э., Идеология буржуазного национализма в Тур-
ции в период младотурок (1908-1914), Баку, 1966, с. 6, Рустамов Ю., Современная 
турецкая буржуазная социология (критический очерк), Баку, 1967, его же: Ислам и 
общественная мысль современной Турции, Баку, 1980, Фадеева И., Об эволюции 
светских тенденций в социально-политическом развитии Турции. К постановке вопроса, 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

107 

вило, умалчивался или затушевывался тот факт, что в «Основах тюр-
кизма» Зии Гекальпа турецкий национализм (Türkiyecilik), императив 
единения огузских народов – турок, азербайджанцев и туркмен 
(Oğuzculuk) и пантюркизм (Turancılık) безоговорочно рассматриваются 
как три исторические ступени единой программы тюркизма (Türkçülük).13  

После распада Советского Союза в российской тюркологии 
прозвучали голоса, призывающие к более «гибкому» пониманию самого 
термина «тюркизм», да и истории Османской империи и российско-
турецких отношений. Предлагалось по-новому обрисовать картину не 
только многовекового жесткого противостояния, но и периодов позитив-
ного взаимодействия и взаимовыгодного сотрудничества. С.Ф. Ореш-
кова настаивала на том, что «перед османистикой в настоящее время 
стоят новые задачи: сбросить политическую шелуху, заново продумать 
исторические закономерности возникновения и столь длительного 
существования Османской империи, отказаться от предвзятости в оцен-
ке российско-османских отношений и утверждений о якобы предо-
пределенной враждебности двух империй друг другу, выявить культур-
ные, социально-политические и этнопсихологические последствия 
объединения разных народов в одно государственное образование».14 

Взгляд на российско-турецкие (тем более русско-тюркские) много-
вековые отношения как на исключительно антагонистические, сегодня 
подвергается пересмотру в историографии и востоковедении как рос-
сийской, так и других постсоветских стран: ведь ретроспективно можно 
обрисовать и модель исторических периодов – «приливов и отливов», и 
такое «диалектическое» понимание исторических процессов и полити-
ческих реалий современности, к сожалению, не привито в армянской 
                                                                                                                                                       
Ислам в странах Ближнего и Среднего Востока, 7, Москва, 1982, с. 88, Алиев А., Роль 
националистических идей Зии Гекальпа в формировании идейно-политической платфор-
мы кемализма, Вестник Ленинградского университета, 20 (4), Ленинград, 1982, Дятлов 
Ю., Некоторые аспекты националистической доктрины турецкого философа Зии 
Гекальпа, в кн. Османская Империя. Государственная власть и социально-политическая 
структура, Москва, 1990, сс. 322-335.  
13 См. Türkçülüğün Esasları, ss. 17-21. 
14 См. Орешкова С., указ. соч., с. 28. 



Vahram Petrosyan, Alexander Safaryan                                                                         Turkic Studies 

108 

действительности, несмотря на бесспорную «экзистенциальность» 
проблемы для нашей государственности.15 

После поражения в сорокачетырехдневной войне в армянском об-
щественно-политическом дискурсе объективно возник императив выра-
ботки адаптационных механизмов к новым реалиям, учитывающим 
новые форматы взаимодействия России и Турции (в том числе на 
постсоветском пространстве), всевозрастающей роли и активности 
Турции в Закавказье и Центральной Азии. Однозначное декларирование 
поиска союзников по созданию некой антитурецкой коалиции или же 
традиционное рассмотрение роли Армении как непреодолимого пре-
пятствия и даже уникального «незыблемого бастиона» на пути интегра-
ционных процессов в тюрко-мусульманском мире сегодня подвергаются 
последовательной критике со стороны многих оппонентов, в том числе 
сторонников сохранения и укрепления армяно-российских союзнических 
отношений. В самой же российской действительности сегодня весьма 
осторожно, точнее трепетно, относятся к интерпретациям самого терми-
на «тюркизм» и к проблематике отношений с Турцией и стратегического 
партнерства с тюркоязычными странами постсоветского пространства, 
понимают чувствительность комплекса вопросов для тюркоязычных 
народов Российской Федерации. Открыто звучат и призывы рассматри-
вать тюркизм как растущий и развивающийся проект и (несмотря на 
констатацию преобладания в целом антироссийских форм и потен-
циальной угрозы) утверждается, что «Россия совершенно точно обладает 

                                                            
15 Проф. Л. Хуршудян писал: “Если претворение в жизнь идеи великого Турана с одной 
стороны грозит поголовным уничтожением армянскому народу, созданному вновь 
независимой армянской государственности, то с другой – оно раздробит Российскую 
империю, отделив от нее территории, населенные тюркоязычными народами. Турция и 
Россия на этой почве стали вечными и непримиримыми врагами. Идеологи пантуркизма 
вырыли те окопы, с одной стороны которых оказалась Турция, с другой – Россия и 
Армения как союзники. История оставила армянскому народу один путь противостояния 
пантуркизму, спасение от геноцида – союз с Россией”. См. Խուրշուդյան Լ., Հայոց ազ-
գային գաղափարախոսություն, էջ 76-77. Данная формулировка явно требует разъясне-
ний и «уточнений» в современных конкретных условиях – исторического периода 
открыто декларированного прагматического взаимодействия и сотрудничества Россий-
ской Федерации и Турции. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

109 

всеми возможностями и средствами для того, чтобы превратить тюркизм 
в дружественную России силу, сформировать его повестку и даже 
«возглавить» его.16 Утверждается и мысль, что для следования по пути 
наименьшего сопротивления «средств и усилий <…> много не нужно. 
Нужна воля и творческая инициатива».17 

В период взаимовыгодного сотрудничества России с Турцией и 
Азербайджаном и сближения тюркских стран, имплементации россий-
ского видения многостороннего сотрудничества в рамках Большого 
Евразийского Партнерства, поиска новых аргументов для развития союз-
нических отношений между Арменией и РФ, представляется важным 
участие Армении в формате «3+3». Как известно, вышеназванный фор-
мат предполагает участие Азербайджана, Армении и Грузии и одновре-
менно соседей региона – России, Турции и Ирана, и превращение 
Южного Кавказа в регион активного совмещения транспортных путей с 
Севера на Юг и с Запада на Восток по весьма оптимистическому сцена-
рию – создание торгового и цивилизационного перекрестка. Для многих 
востоковедов и политологов (в том числе российских) именно формат 
«3+3» является оптимальной площадкой для согласования политических 
и экономических вопросов многостороннего сотрудничества, и может 
способствовать процессу нормализации отношений Армении с Азер-
байджаном и Турцией. 

 
 
 
 
 
 
 

                                                            
16 Бахревский Е.: “Россия может превратить тюркизм в дружественную силу”, “Мягкая 
сила” и внешняя политика Турции: между экспансией и реалиями. Коллективная моно-
графия, ред. Я. Амелина, Кавказский геополитический клуб., Москва, 2023, с. 359. 
17 Там же. 



Vahram Petrosyan, Alexander Safaryan                                                                         Turkic Studies 

110 

ԹՅՈՒՐՔԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ XXI ԴԱՐԻ ՍԿԶԲԻՆ. ԻՄՊԼԵՄԵՆՏԱՑԻԱՆ և 
ԷՎՈԼՅՈՒՑԻԱՆ (ՀԱՅԱՑՔ ԵՐԵՎԱՆԻՑ) 

Վահրամ Պետրոսյան18, Ալեքսանդր Սաֆարյան19 
 
Հոդվածում քննվում է Ռուսաստանի Դաշնությունում, հետխորհրդային 

տարածքի թյուրքալեզու երկրներում և Հայաստանում թյուրքականության ծրա-
գրի հիմնարար նպատակների կենսագործման հնարավորության ընկալումը՝ 
այդ գաղափարախոսության ամենաականավոր ջատագով Զիյա Գյոքալփի 
(1876-1923) կյանքից ու գործունեությունից մեկ դար անց։ Թյուրքական միաս-
նության դրսևորումները լուսաբանվում են ԶԼՄ-ներում, քննարկվում գիտական 
ու հասարակական-քաղաքական շրջանակներում, համաթյուրքական արժեք-
ների հաստատումը և լայնամասշտաբ միջթյուրքական համագործակցությունը 
ամենատարբեր ոլորտներում Կենտրոնական Ասիայի թյուրքալեզու երկրների 
քաղաքական և մշակութային ընտրանու կողմից առավելապես դիտարկվում են 
որպես որոշակի ադապտացիոն մեխանիզմ՝ գերհզոր տերությունների՝ Ռուսաս-
տանի և Չինաստանի հարևանության պայմաններում։ Թեև Գյոքալփը աներկբա 
պնդում էր, որ թյուրքականության ճանապարհի գլխավոր խոչընդոտը 
Խորհրդային Ռուսաստանն է, անգամ ԽՍՀՄ փլուզումից երեք տասնամյակ 
անց հետխորհրդային տարածքի թյուրքալեզու երկրների քաղաքական, տնտե-
սական, մշակութային ընտրանին պրագմատիկ կերպով է ընկալում իրական 
միավորման հնարավորությունները և տարբերակման գծերը։ Հայ պատ-
մագրության համար հրամայական է եղել այն պնդումը, որ հենց Ռուսաստանն է 
ի զորու հակազդելու թյուրքականությանը և դա անելու է մշտապես և ան-
վերապահ. Հայաստանի անվտանգության հիմնահարցերի գոյաբանական լու-
ծումներն էլ ածանցվել են այս պնդմանը։ Այսօր ռուսաստանյան թյուրքագիտու-
թյան մեջ հնչում են ձայներ, որոնք կոչ են հղում ավելի «ճկուն» ընկալել 
թյուրքականության եզրույթն իսկ, և նույնիսկ Օսմանյան Կայսրության ու ռուս-
թուրքական հարաբերությունների պատմությունը, նորովի է ներկայացվում ոչ 
միայն բազմադարյա հակամարտության, այլև պոզիտիվ փոխգործակցության 
փուլերի պատկերը, շեշտադրվում է Ռուսաստանի Դաշնության քաղաքակա-

                                                            
18 Վահրամ Պետրոսյանը ԵՊՀ Հայագիտության ինստիտուտի տնօրենն է, պ․գ․թ․, 
դոցենտ, էլ․ փոստ՝ v.petrosyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-7496-8773: 
19 Ալեքսանդր Սաֆարյանը ԵՊՀ արևելագիտության ֆակուլտետի թյուրքագիտության 
ամբիոնի վարիչն է, պ․գ․թ․, պրոֆեսոր, էլ․ փոստ՝ alexander-safarian@ysu.am, ORCID 
0009-0006-2250-4877: 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

111 

նության «նոր մոդուսի» ձևավորման և թյուրք-մուսուլմանական աշխարհի հետ 
փոխշահավետ համագործակցության կարևորությունը։ Եվրասիական լայնա-
մասշտաբ փոխգործակցության շրջանակներում ռուսաստանյան ու թուրք հե-
տազոտողները կարևորում են Հայաստանի Հանրապետության մասնակցու-
թյունը «3+3» ձևաչափին, որը արևելագետների և քաղաքագետների կողմից 
ընկալվում է, որպես տարածաշրջանի երկրների՝ սուր բանավեճերի քննարկման 
օպտիմալ հարթակ, որը լավատեսական սցենարով կարող է նպաստել Հայաս-
տանի՝ Ադրբեջանի և Թուրքիայի հետ հարաբերությունների կարգավորմանը։ 

Բանալի բառեր՝ թյուրքականություն, Զիյա Գյոքալփ, հետխորհրդային տա-
րածքի թյուրքական երկրներ, ռուս-թուրքական և ռուս-ադրբեջանական հա-
րաբերություններ, հայ-ադրբեջանական և հայ-թուրքական հարաբերություններ 

 
“TÜRKÇÜLÜK” AT THE BEGINNING OF THE 21 ST CENTURY: 

IMPLEMENTATION AND EVOLUTION (A VIEW FROM YEREVAN) 

Vahram Petrosyan20, Alexander Safarian21 
 
The article investigates the issues of perception in the Russian Federation, 

Turkic countries of the post-Soviet region, and Armenia regarding the potential 
realization of the fundamental objectives of türkçülük, a century after its 
formulation by its prominent apologist, Ziya Gökalp (1876-1923). The notion of 
Turkic unity is actively ongoing in the media, academic, and political spheres. The 
endorsement of pan-Turkic principles and the encouragement of extensive Turkic 
cooperation in diverse areas are viewed as an ‘’adaptive mechanism’’ by the 
political and cultural elites of Turkic-speaking countries in Central Asia to 
counterbalance neighbouring superpowers such as Russia and China. Despite 
Gökalp&#39;s absolute confidence that Soviet Russia was the main obstacle to 
türkçülük, thirty years after the USSR&#39;s collapse, the political, economic, and 
cultural elites of post-Soviet Turkic-speaking countries pragmatically recognize the 
possibilities for real unity and differentiation. The imperative concept for Armenian 
historiography was that Russia was capable and would have no alternative to resist 

                                                            
20 Vahram Petrosyan is a Head of the Institute of Armenology at YSU, PhD, associate 
professor, E-mail: v.petrosyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-7496-8773. 
21 Alexander Safarian is a Head of the Chair of Turkic Studies of the Faculty of Oriental 
Studies at YSU, PhD, professor, E-mail: alexander-safarian@ysu.am, ORCID 0009-0006-
2250-4877. 



Vahram Petrosyan, Alexander Safaryan                                                                         Turkic Studies 

112 

pan-Turkism: the solution to the existential security issues of Armenia was deduced 
from the above-mentioned statement. Today, voices in Russian Turkology call for a 
more ‘’flexible’’ understanding of the term &#39;Turkism&#39;, as well as of the 
history of the Ottoman Empire and Russian-Turkish relations. A new perspective 
emerges not only on centuries-old confrontation but also on periods of positive 
interaction, emphasizing the importance of constructing a &quot;new modus&quot; 
for Russia&#39;s policy and mutually beneficial cooperation with the Turkic-Muslim 
world. In the context of implementing a vision of multilateral cooperation within the 
framework of the Greater Eurasian Partnership, Armenia&#39;s participation in the 
&quot;3+3&quot; format appears crucial, serving as an optimal platform for 
orientalists and political scientists to coordinate contentious issues of multilateral 
cooperation, and optimistically contributing to the process of normalizing Armenia’s 
relations with Azerbaijan and Turkey. 

Keywords: Türkçülük, Ziya Gökalp, Turkic countries of the post-Soviet space, 
Russian-Turkish and Russian-Azerbaijani relations, Armenian-Azerbaijani and 
Armenian-Turkish relations 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 
1. Խուրշուդյան Լ., Հայոց ազգային գաղափարախոսություն, Երևան, 

1999: 
2. Սաֆարյան Ալ., Զիյա Գյոքալփը և «Թյուրքականության հիմունքները», 

Երևան, 2012: 
3. Սաֆարյան Ալ., Թուրքական գյոքալփագիտության պատմությունից, 

Լրաբեր հասարակական գիտությունների, 2 (647), մայիս-օգոստոս, Երևան, 
2016, էջ 86-93:  

4. Սաֆարյան Ալ., Պողոսյան Ն., Հայագիտության և թյուրքագիտության 
«հատման տիրույթի» սուր բանավիճային հիմնահարցերի ուսումնասիրության 
ոլորտում եվրասիական համալսարանների համագործակցության մասին, Հայ-
ռուսական ռազմավարական դաշինքի ընտիր էջեր։ Հոդվածների ժողովածու, 
Երևան, 2022, էջ 38-39։ 

5. Սիմոնյան Ա․, Սաֆարյան Ա․, Հայաստանյան պատմաբանների 
աշխատություններում թյուրքականության գաղափարախոսության գնահատման 
պատմությունից, Պատմություն և մշակույթ, 2, Երևան, 2019, էջ 129-136: 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

113 

6. Алиев А., Роль националистических идей Зии Гекальпа в формировании 
идейно-политической платформы кемализма, Вестник Ленинградского 
университета, 20 (4), Ленинград, 1982,  

7. Гасанова Э., Идеология буржуазного национализма в Турции в период 
младотурок (1908-1914), Баку, 1966.  

8. Гордлевский В., Идеология новой Турции, Избранные сочинения, т. 3 
(История и культура), Москва, 1962. 

9. Дятлов Ю., Некоторые аспекты националистической доктрины 
турецкого философа Зии Гекальпа, в кн. Османская Империя. Государственная 
власть и социально-политическая структура, Москва, 1990, сс. 322-335.  

10. Е. Бахревский, Россия может превратить тюркизм в дружественную 
силу, “Мягкая сила” и внешняя политика Турции: между экспансией и реалиями. 
Коллективная монография, ред. Я. Амелина, Кавказский геополитический клуб., 
Москва, 2023. 

11. Ибрагимов А., Печать Турции, Москва, 1965,  
12. Орешкова С., Некоторые размышления о развитии тюркологии и 

османистики, Turcica et Ottomanica, сост.: Зайцев И., Орешкова С., Москва: Ин-
т востоковедения РАН 2006. 

13. Рустамов Ю., Ислам и общественная мысль современной Турции, Баку, 
1980,  

14. Рустамов Ю., Современная турецкая буржуазная социология (крити-
ческий очерк), Баку, 1967.  

15. Тверитинова А., Младотурки и пантюркизм, Краткие сообщения 
Института Востоковедения АН СССР, XXII, 1956. 

16. Фадеева И., Об эволюции светских тенденций в социально-полити-
ческом развитии Турции. К постановке вопроса, Ислам в странах Ближнего и 
Среднего Востока, 7, Москва, 1982. 

17. Gökalp Z., Türkçülüğün Esasları, 4. basılış, İstanbul, 1961. 
18. Gökalp Z., Türkleşmek, İslamlaşmak, Muâsırlaşmak (Hazırlayan: K․ Bek), 

İstanbul, 2004, ss. 88-90, 
19. Safaryan Al., Ziya Gökalp on National Education, Iran and the Caucasus, 

8.2, Brill, Leiden-Boston, 2004, pp. 219–229 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

114 

Лусине Саакян1 
к.ф.н., доцент,  

заведующая отделом армяно-османских связей института 
Арменистики ЕГУ 

 
КОЛЫБЕЛЬ АРМЯН ХАХТИК (ХАЛДИЯ) В ВИЗАНТИЙСКИХ 

АДМИНИСТРАТИВНЫХ ДЕЛЕНИЯХ 
 

DOI 10.46991/jos.2024.26.2.114 
 
Согласно греко-римским и армянским источникам, местность Хахтик 

(Халдия), разбросанная среди Какчкарских холмов Пархарьянских (Понтакан-
ских) гор на северо-западе Великой Армении, граничащая с провинцией Тайк, 
была одной из колыбелей армян в древние времена. Подтверждение тому 
древние армянские топонимы региона и хагтик-амшенский диалект. В 
частности, в древнем мире армян Хагтика помнят под именем Арменохалиб. 
Халиб указан не как этноним, а как ремесло местных армян. Люди Хатика 
были известны как первооткрыватели железа, земледельцы и торговцы, а 
также храбрые воины. В Хахтике армянский народ вместе с другими наро-
дами создавал свою военно-политическую, духовную и культурную историю, 
которая впоследствии стала основой формирования полунезависимого 
армянского княжества Амшена в VIII в. На протяжении веков в Хахтике 
правили армянские князья. Северо-западные районы региона были владением 
княжеского рода Мамиконян. Неслучайно в V в., во время Вардананской войны, 
горы и крепости Хагтика служили важными военными базами для армянских 
князей. В VII-VIII вв. в византийском административном делении Хахтик 
входил в состав второй по численности фемы империи – Армениакона. В IX 
в. она отделилась и стала отдельной фемой. После завоевания Трапезунда 
османами Хахтик попал под османское правление. 

Ключевые слова: Халдия (Хахтик), арменохалиб, колыбель армян, пере-
работчик железа, фема, армянское княжество, фема Армениак, Мамиконян 

 

                                                            
1 Эл. почта lsahakyan@ysu.am, ORCID 0009-0001-2072-2778. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

115 

Вступление 
История страны Хахтик (Халдия) ждет новых открытий. Порой 

создается неверное представление, будто массовое заселение армянами 
этой провинции началось с основания в VIII в. княжества Амшен, в то 
время как анализ и сопоставление исторических фактов подтверждают, 
что провинция Хахтик всегда являлась неделимой частью колыбели 
армян и армянского государства. Для того, чтобы детально изучить 
историю расположенной в долинах Каджкарского хребта Хахтикских или 
Пархарских (Понтийских) гор армянской провинции Хахтик и основан-
ного на ее территории княжества Амшен, необходимо иметь четкое 
представление об историко-географической ситуации в регионе. С древ-
них времен военно-политические события, происходившие там, оказыва-
лись фатальными для территории в целом и для армян этого региона в 
частности. Факты из источников показывают, что историю провинции 
Хахтик следует изучать в контексте Великой Армении, тем самым восста-
навливая истинную панораму событий этого региона. Время от времени 
Хахтик был либо частью армянского государства, либо находился под 
контролем армянских царей.  

 
Халдия (Хахтик) – колыбель армян 
В греко-римских и армянских первоисточниках задокументированы 

достоверные факты, подтверждающие, что, по соседству с другими на-
родами, в области Халдия, или Хахтик, жил и созидал армянский народ, 
творил свою политическую, духовную и культурную историю, шел воен-
ным путем, что в общей сложности подготовило почву для возникно-
вения впоследствии, в VIII в., на северо-восточной окраине региона 
армянского княжества Амшен. Местность эту греки называли Халб или 
Арменохалб, обитателей – арменохалибами, а страну, соответственно, 
Халиб. Римский историк Плиний Старший (61-113 гг.) в разделе 
«Географии» своей «Eстественной истории» (Naturali Historia) сообщает 
важные сведения о Балканах и прибрежных районах Черного моря, а 
также об области Хахтик (Халдия). Живших по соседству с армянами 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

116 

историк называет халибов Армено халибс (Armeno chalibes), а Халдию 
иногда называет Страной армян.2  

Известный историк Н. Адонц пишет, что Chald-in – это название 
армян-халибов, т.е. хахтикских армян, а в топониме Халдия – по-армян-
ски Хахтик, мы видим корень хах- (Chal), означающий «металл», морфе-
му собирательного существительного -ти, и числообразующую -к. Хах-
тикцы были известными добытчиками железной руды. Из их карьеров 
поначалу добывалось серебро.3 Греческие историки характеризовали 
хахтикцев как открывателей железа, а наименование Хахтик (Халиб) упо-
миналось ими не как этноним, а как профессия хахтикцев.4 Для боль-
шинства из них источником средств существования была переработка 
железа.5 

Античные греческие историки считали, что населенные пункты 
хахтикцев располагались на южном побережье Черного моря к западу от 
моссинойков и восточнее тибаренов6. По локализации Н. Адонца, Хах-
тик, или страна хахтикцев, занимала территорию между рекой Чорох и 
Понтийскими горами, тянувшимися до Трапезунда.7 Страну Хахтик, кото-
рой в дальнейшем суждено было стать «византийской фемой Халтис»,  
А. Ташян размещал «по краю Черного моря, до самого устья Чороха».8  

А. Мелконян пишет: «Нередко являясь частью земли Тайк, страна 
Хахтик в действительности с древнейших времен была заселена 
армянами. Неслучайно первых обитателей этих мест греки называли 
арменохалибами, что значит армянские обитатели земли Хахтик-Халиб. 
Кстати, армяне также населяли весь Тайк и северо-западные территории 

                                                            
2 Pliny, Naturali Historia, Geography and Ethnography, Loeb Classical Library,Translated by 
H. Rackham, Books 1-2, 1938. p. 350. Ср.: Ադոնց Ն., Հայաստանը Հուստինիանոսի 
դարաշրջանում, Երևան, 1975, էջ 72. 
3 Ադոնց Ն., там же. 
4 Арутюнян Б., К вопросу об этнической принадлежности населения бассейна реки Чорох 
VII-IV вв. до н.э., Патма-банасиракан андес, 1-2, Ереван, 1998, сс. 234-235. 
5 Քսենոփոն, Անաբասիս, թարգմ., Ս. Կրկյաշարյանի, Երևան, 1970, էջ 94. 
6 Арутюнян Б., указ. соч, с. 234. 
7 Ադոնց Ն., указ. соч., с. 36. 
8 Архим. Ташян. А., Тайк, соседи и Хоторджур, Историко-топографическое исследо-
вание, Вена, тип. Мхитарян, 1973, том Ա [1], с. 72 (на арм. яз.). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

117 

Армении в IX-III вв. до рождества Христова – во времена Араратского 
царства и династии Ервандидов».9 

Прибрежные районы Черного моря, помимо хахтикцев, населяли 
также племена, именуемые колхами, москами, тибаренами, макронами и 
моссинойками.10 Этот край назывался также Tjаник, или страна tjанов – 
по названию одного из племен, населявших Хахтик.11  

До появления в регионе Понтийского царства и Римской империи 
область Халдия (Хахтик) располагалась на территории царств Хайаса, 
Ван (Арарат) и в дальнейшем – Покр Айк (Малая Армения), находясь под 
их непосредственным контролем либо в сфере их военно-политического 
влияния.12 

Исследователи устанавливают территорию одной из колыбелей 
армян – царства Хайаса (упоминается в хеттских текстах XVI-XIII в. до 
н.э.): оно простиралось от Черного моря и верховьев реки Чорох до 
Евфрата, гор Армянского Тавра и озера Ван.13 Оно охватывало северо-
западные окраины исторической Армении, область Хахтик и долину 
Чороха с прилегающими к ней землями.14 В конце XV-начале XIV вв. до 
н.э. царство Хайаса в короткий срок добивается главенствующих 
позиций в обозначенном регионе. А значит, территория Хахтика вполне 

                                                            
9 Мелконян А., Амшен: историко-географический очерк (XVI-XXвека), Амшен и амшен-
ские армяне (материалы научной коференции), Ереван-Бейрут, 2007, с. 30 (на арм. яз.). 
10 Геродот История в девяти книгах, пер. С. Кркяшарян, Ереван, 1986, сс. 410-411 (на 
арм. яз.). 
11 Адонц Н., указ. соч., с. 79. 
12 Տաշեան Հ. Յ. վ., Հայ բնակչութիւնը Սեւ ծովէն մինչեւ Կարին, պատմական-ազգագրա-
կան հարեւանցի ակնարկ մը, Վիեննա, Մխիթարեան տպ., 1921, էջ 9-10, См. также: 
Վարդանյան Ս., Կրոնափոխ համշենահայերի բարբառը, բանահյուսությունը և երգար-
վեստը (նյութեր և ուսումնասիրություններ), Երևան, 2009, Էջ 9-18: 
13 Капанцян Г., Хайаса – колыбель армян, Этногенез армян и их начальная история, 
Ереван, 1947, с. 27. 
14 Martirosyan H., Etymological Dictionary of the Armenian Inherited Lexicon, Leiden Indo-
Eropean Etymological Dictionary Series, Edited by A. Lubotsky, 8, Leiden-Boston, 2010, p. 
384.; См.: Մարտիրոսյան Հ., Լեռնային ակունքի ֆառնը, Արշալույսի դիցուհին և գլխի ու 
մորթու զոհածեսը վիշապակոթողների իմաստաբանական հենքում, Վիշապ քարակո-
թողները, Երևան, 2015, էջ 136-171, էջ 146:  



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

118 

закономерно считается одной из колыбелей формирования армянского 
народа.15 

Г. Джаукян предлагает еще одну точку зрения: названия стран 
Ḫai̯aša [Хайаса] и Хай-к (род. пад. Хайоц) восходят к индоевропейскому 
корню *h2ei̯os- [*Hai̯os-] (s-основание, нейтральный род), что 
переводится как «металл, медь, железо», т.е. Хайаса означает «страна 
металла, железа», а исконное значение названия армянского этнонима – 
«обитатель страны металла, железа».16 По интерпретации Г. Марти-
росяна, «...аналогичную семасиологическую основу имеет распростра-
ненный на примыкающих территориях этноним халюб (имеется в виду 
халиб-хахтик – Л.С.), происходящий от греческого слова χάλυψ – 
закаленное железо, сталь».17 Г. Мартиросян высказывает следующее 
мнение: после распада праиндоевропейского языка (IV-III тысячелетия 
до н.э.) носители протоармянского языка, «…по всей видимости, дли-
тельное время продолжали населять и перемещаться вдоль черномор-
ского побережья. Об этом периоде свидетельствует армяно-европейский 
и причерноморско-средиземноморский субстрат».18  

Греческий историк Ксенофонт характеризует халибов как искусных 
мастеров железных дел (ο ἱσιδηρο τέκτονες χάλυβες).19 О наличии желез-
ных копий Хахтика свидетельствует также греческий географ и исто-
риограф Страбон. Он пишет, что находящийся по соседству со Спером 
Хахтик богат месторождениями железа и серебра, и что жители этого 
края в основном занимались добычей руды.20  

                                                            
15 Капанцян Г., указ. соч., с. 129-130. 
16 Jahukyan G., The Hayaša Language and its Relation to the Indo-European Languages. Archiv 
Orientální, N 29. Prague, pp. 353-405.; см. также: Մարտիրոսյան Հ., Լեռնային ակունքի 
ֆառնը , էջ146. 
17 Там же. См.: тот же автор, Etymological Dictionary of the Armenian inherited lexicon, pp. 
338-339. 
18 Tам же. 
19 Tам же. 
20 См.: также: Նահապետյան Ռ., Հունական և հռոմեական անտիկ սկզբնաղբյուրների 
ազգագրական տեղեկությունները Հայաստանի և հայերի մասին, Երևան, 2018, էջ 94: 
см.: Ստրաբոն, Աշխարհագրություն, կազմ․ և առաջաբան․՝ Ս. Հովհաննիսյան, Երևան, 
2011: 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

119 

Исходя из вышеизложенного, можем заключить, что: а) с древ-
нейших времен на территории Хахтика жили армяне; б) они были искус-
ными мастерами по обработке железа; в) их называли арменохалибами, 
либо, по А. Ташяну, арменохахтикцами.21 

Как уже отмечалось, входящие в систему Понтийского хребта 
Каджкарские горы, а соответственно и горы сформированной в даль-
нейшем на этой территории области Амшен, были известны богатыми 
залежами железа. По топографии Г. Алишана, в Хахтикской, или 
Понтийской горной цепи, «на севере были горы Пархарские с вершиной 
Хачакар, c Варсампек (то же, что Варшамак), примерно 1200022 со 
стороны Амшена, это ответвление тянется вдоль южного Понта».23 При-
мечательно, что одна из вершин амшенских гор называется Демир даг 
(Demir Dağ), или в переводе – «Железная гора». О. Озтурк в своем труде 
«Черное море: энциклопедический словарь» сообщает, что село Егновит 
Амшена некогда славилось своими кузницами; там обрабатывалась 
добываемая в ближайших горах железная руда.24 Местные жители 
подтверждают, что кузницы были в окрестностях Зил кале (в переводе: 
Нижняя крепость) в области Амшен, в заброшенном селе Айдвар 
(Артвар), что по соседству с одним из горных сел Сеноза – Кегутом 
(Гехут, ныне возрожден как дачный поселок и пастбище). Интересная 
деталь: в крепости Кале-и Бала (Kale-iBala, Верхняя крепость) Амшена в 
османском реестре 1530 г. перечисляются разновидности османского 
оружия, предметы домашнего обихода, и там же упоминается о десяти 
слитках армянского железа – Ermeni demirü и четверых живших в 
крепости кузнецах25. Судя по всему, железное литье армянских кузнецов 

                                                            
21 Տաշեան Հ. Յ. վ., Հայ բնակչութիւնը Սեւ ծովէն մինչեւ Կարին, պատմական-ազ-
գագրական հարեւանցի ակնարկ մը, Վիեննա, Մխիթարեան տպ., 1921, էջ 18. 
22 Имеется в виду высота в футах (Տաշեան Հ. Յ. վ., Տայք, դրացիք եւ Խոտորջուր, հ. Ա, 
Վիեննա, Մխիթարեան տպարան, 1980, էջ 79. 
23 Ալիշան Ղ., Տեղագիր Հայոց Մեծաց, Վենետիկ, Սբ Ղազար, 1855, էջ 1: 
24 Ö. Öztürk, Karadeniz. Ansiklopedik Sözlük, Heyamola Yayınları,İstanbul, 2005, c. 1, s. 
350-351. 
25 387 Numaralı Muhâsebe-i Vilâyet-i Karaman ve Rûm Defteri (937/1530), II, Başbakanlık 
Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Defter-i Hâkânî Dizisi:III, Ankara, 1997, ss. 732, 733. 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

120 

отличалось высоким качеством и поэтому было известно под названием  
«армянское железо».  

Территория Хахтика в определенный период своей истории входила 
в административный состав Малой Армении. Свидетельствует об этом 
Страбон: «Выше Фарнакии (ныне Киресун – Л.С.) и области Трапезунд 
до Малой Армении находились тибарены и хахтикцы. Земля в Малой 
Армении довольно плодородная. Как и в Цопке, здесь всегда были свои 
местные князья, которые то дружили с Великой Арменией, то станови-
лись самоуправными. Им подчинялись хахтикцы и тибарены. Таким 
образом, их владычество простиралось до Трапезунда и Фарнакии».26 

Описывая отступление десятитысячного греческого войска в 410 г. до 
н.э., греческий историк и полководец Ксенофонт в своем «Анабасисе» 
сообщает ценную информацию о данном регионе и, в частности, о Хах-
тике. Армения в то время имела административный статус сатрапии. 
Чтобы пройти с юга на север, греческое войско должно было пересечь 
также Понтийские горы и Трапезунд. Историк пишет, что территории на 
северных границах Армении: области Халдиа (Хахтик) и Тоах (Тайк), были 
охвачены мятежом и создавали большие трудности для продвижения 
греческих войск. Ксенофонт характеризует население Хахтика и Тайка как 
отличающееся храбростью и воинственностью. Халибы (Хахтикцы – Л.С.) 
и таохи (тайкцы – Л.С.) в качестве наемников служили в персидском 
войске Кира Младшего.27 Двигаясь вперед от реки Фасис (Чорох), 
греческие наемники в ущелье натолкнулись на халибов, таохов и фасиан 
(басенцев – Л. С.)28, что свидетельствует о сопредельности этих трех 
армянских племен и наличии прочного военного союза между ними. 

Несмотря на то, что территория Хахтика переходила к Понту, а затем 
управлялась Римом, там продолжали править потомственные армянские 

                                                            
26 Ստրաբոն, Աշխարհագրություն, քաղեց և թարգմանեց Հ. Աճառյանը, Երևան, 1940, էջ 
75; The Geography of Strabo, Loeb Classical Librery edition, vol. V, 1928, c. 555. 
27 Ксенофонт, указ. соч., с. 105-106. 
28 Ксенофонт, указ. соч., с. 101. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

121 

князья.29 Как пишет Адонц, согласно «Ашхарацуйцу («География»), эта 
долина находилась за пределами Малой Армении, но продолжала ей 
принадлежать. Византийский историк Прокопий Кесарийский также 
считает Малую Армению армянской территорией и размещает там 
несколько городов и крепостей.30 

 
Хахтик в византийских административных делениях (IV-VI вв.) 
В начале IV в. прибрежные районы Черного моря до Хазика (Лазика ́) 

находились в подчинении должностного лица, именуемого дукой 
Армении (dux Armenia). Император Византии Константин Великий (306-
337 гг.) разделил империю на диоцезы (фемы) и провинции. Первый и 
Второй Айки, Понт Полемонский были объединены и подчинялись дуке 
Армении31, что свидетельствует о весе и влиянии армянской элиты в 
Понте Полемонском. 

Б. Арутюнян основательно изучил вопрос о вхождении Хахтика как 
административной единицы в Великую Армению. На основе сравнения 
административных делений Великой Армении в трудах известного 
географа из Александрии Клавдия Птолемея (100-160 гг.), историка IV в. 
Агатангелоса и «Ашхарацуйца», Б. Арутюнян отмечает, что Армянское 
царство в IV в. – согласно Клавдию Птолемею – административно 
делилось на 20 ашхаров (провинций), в числе которых упоминается 
также Арсеса (Arsesa) – Арсик, или Хахтик.32 В свидетельствах Агатан-
гелоса Хахтик фигурирует как 16-я провинция Великой Армении. И, 
наконец, согласно «Ашхарацуйцу», Великая Армения административно 
делилась на 15 провинций. Б. Арутюнян склонен считать автором «Аш-

                                                            
29 Ստրաբոն, Աշխարհագրություն, քաղեց և թարգմանեց Հ. Աճառյանը, Երևան, 1940. 
См. также: Geography of Strabo, книга XII, Глава 3, с. 556, § 29.  
30 Ադոնց Ն., Հայաստանը Հուստինիանոսի դարաշրջանում, Երևան, 1987, էջ 73. 
31 Адонц Н., указ. соч., с. 112. 
32 См.: Арутюнян Б., Деление Армянской Церкви на епархии при архипастырстве Григора 
Лусаворича (Просветителя), Историко-филологический журнал, № 2, Ереван: 2000, с. 118 (на 
арм. яз.). Ср. Claudii Ptolemaei Geographia, E codicibusrecognovit. prolegomenis, annotatione, 
indicibus, tabulisinstruxit Carolus Müllerus, Voluminisprimi, pars prima, (secunda), Parisiis, 1901, 
V, cap XII, p. 1-10. 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

122 

харацуйца» Мовсеса Хоренаци33; он отмечает, что, хотя для родоначаль-
ника армянской истории основанием служили реестры (переписи насе-
ления) III в., хронологически близкие эпохе Птолемея, однако, «по-
скольку писал он в V в., в нем нашли отражение административные 
реалии V в.», и «Арсеса-Хахтик была частично присоединена к Акилисене 
(имеется в виду область Екехик – Л.С.), основав Бардзр Айк».34 

Отметим, что Хахтик упоминается Агатангелосом как «страна 
собственного правления» армянских царей.35 Б. Арутюнян, основываясь 
на «Гахнамаке» (Табель армянских нахараров), обнаруживает, что в 
начале IV в. Хахтик с наместником – дукой Багратуни – был одним из 
епископских престолов Армянской церкви. А подобные епархии могли 
создаваться только во владениях наиболее влиятельных и известных 
нахарарских семей. Отметим, что на эти административные единицы 
возлагалась обязанность выводить в военное время более 500 воинов36. 
Отсюда вытекает, что и Хахтик, как административная единица, имел 
свое отдельное армянское войско. 

В связи с делением Великой Армении между Римом и Персией в 387 
г. и падением армянского царства, в стране создается новая ситуация: 
меняются границы, административная и епархиальная структуры. Хахтик 
вместе с остальными западными провинциями Армении переходит под 
византийское владычество.  

Область Хахтик известна своей природной неприступностью, непро-
ходимыми лесами и горами, густыми туманами и облачной погодой. 
«Бессветный край Хахтяц»37 – так назвал Хахтик историк V в. Егише. 
Любопытны упоминания Агатангелоса о Хахтике: Григор Лусаворич 
(Просветитель), при содействии царя Трдата III, начал проповедовать в 
                                                            
33 Арутюнян Б., Административно-политическое деление Великой Армении согласно 
«Ашхарацуйцу», Часть 1, Ереван, 2001 (на арм. яз.). 
34 Арутюнян Б., Деление Армянской церкви на епархии при архипастырстве Григора  
Лусаворича, с. 118. 
35 Арутюнян Б., указ. соч., с. 120. 
36 Арутюнян Б., указ. соч., с. 123. 
37 Егише, О Вардане и войне армянской, пер. на новоармянский и комментарии Ерванда 
Тер-Минасяна, Ереван, 1994, с. 90 (на арм. яз.). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

123 

области Даранагяц и «…каждого учил набожности, жителям области 
великие чудеса явились: бесы, переиначившись, пустились в бега в 
сторону Хахтика».38 А. Ташян полагает, что Агатангелос имел в виду 
Каджеру лернер (Каджкарские горы), упомянутый Егише бессветный 
край, или «более современный Амшен».39 Историк, возможно, «бесами» 
называл язычников. Напомним, что одна из горных цепей вдоль 
границы Хахтика называется Каджкар: вполне вероятно, что данный 
топоним сложился из слов каджк, что означает ‘бес’ (а также: мифи-
ческий дух добра или зла, уродливый человек), и кар ‘камень’.40 А. 
Ташян вспоминает шуточную песенку со словами Каджкару дев ‘бес 
Каджкара’: «Иди сюда, старая, похвалю я тебя: походишь ты на бесов 
Каджкара».41 По всей видимости, гора стала называться Хачкар (хач по-
армянски ‘крест’) после распространения христианства. В армянском 
языке и сегодня есть слова с корнем каджк: каджкот ‘бесноватый’, 
каджкотел ‘взбесноваться’, каджкаками ‘смерч’, каджкадзайн ‘голоса 
бесов, эхо’, каджкатун ‘дом, где обитают злые духи’, каджкакар ‘скалы, 
где обитают злые духи’.42 В долинах Каджкара/Хачкара и образуется в 
дальнейшем армянская область Амшен. Амшенцы, проживающие в 
горных местностях Каджкара, и сегодня помнят и пересказывают 
услышанные от своих предков истории о каджках, злых духах. 

                                                            
38 Ագաթանգեղայ Պատմութիւն Հայոց, քննական բնագիրը Գ. Տեր –Մկրտչյանի և Ս. 
Կանայանի, աշխարհաբար թարգմ. և ծանոթ. Ա. Տեր-Ղևոնդյանի, Երևան, 1977, էջ 440; 
см. также Архим. А. Ташян, Тайк, соседи и Хоторджур, т. Ա [1], с. 72. 
39 Архим. А. Ташян, там же. 
40 См.: Саакян Л., История поселения Егновит – Елевит и этимология топонима, Лрабер 
асаракакан гитуюннери, т. 2-3, Ереван, 2012, с. 306 (на арм. яз.). См. Л. Саакян, Амшен 
в армянских рукописях, Ереван, 2022, с. 30. По-армянски слово кадж означает также 
честный, добропорядочный, храбрый, богатырь, великан, больший, очень большой (см.: 
Г. Ачарян, Айерен арматакан бараран, т. Դ [4], 1979, с. 554 (на арм. яз.). 
41 Архим. А. Ташян, указ. соч., с. 101. 
42 Ачарян Р., указ. соч., с. 555. 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

124 

По свидетельству источников, провинция Тайк и граничащий с ней 
Хахтик принадлежали вельможным князьям Мамиконянам.43 После 
принятия армянами христианства в 301 г. род Мамиконянов долгое 
время оставался верным прежним армянским богам.44 Пожалуй, именно 
это обстоятельство и побудило Агатангелоса дать упомянутым бесам 
убежище в Хахтике. 

Род Мамиконянов упоминается в связи с Тайком со стародавних 
времен. До VIII в. они пользовались большим признанием и имели опре-
деленное военно-политическое влияние. Порой они буквально стано-
вились головной болью для армянских царей. Мамиконяны столетиями 
властвовали в Тайке.45 Естественно, что их влияние ощущалось и на 
территории Хахтика, и в стране tjанов.46 В 451 г. во время войны 
Вардананц, часть семей армянских нахараров нашла надежное убежище  
в соседней с Тайком области Хахтик.47 При том, что одна ветвь рода 
Мамиконянов обосновалась в Тароне, одним из их главных родовых 
владений считался Тайк. Расположенные высоко в горах крепости 
служили семье этого нахарарского дома надежным укрытием.  

Из вышеупомянутого свидетельства Егише следует, что Тайк и 
Хахтик были известными военными опорными пунктами, и именно в 
расположенных там крепостях закрепились последние мятежные силы 
Вардананц и оттуда вели ожесточенные освободительные бои против 
преследовавших их персов, что еще раз подтверждает тот факт, что 
котловины Понтийских гор области Хахтик были заселены армянами и 
принадлежали роду Мамиконянов. Данная историческая реалия 
задокументирована также в памятных записях, переписанных в XVI в. в 

                                                            
43 Наименование этой династии, согласно Н. Адонцу, происходит от имени «Мамик», 
этимологизирующегося как «отец рода, родоначальник», переросшего в дальнейшем в 
родовую фамилию Мамиконян (Н. Адонц, указ. соч., с. 461). 
44 Ованнисян Г., Армянские властители, Ереван, 2012, сс. 93-94 (на арм. яз.). 
45 Адонц Н., Армения в эпоху Юстиниана, сс. 145, 261. См. также: История армянского 
народа, т. III, Ереван, 1976, с. 107 (на арм. яз.). 
46 В Тайке центрами дома Мамиконянов были крепости Эрахани и Тайоц кар и село 
Ишханац (см.: Г. Ованнисян, указ. соч., с. 88). 
47 Егише, О Вардане и войне армянской, с. 90. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

125 

Амшене из манускриптов, согласно которым в монастыре Сурб Хачик 
hор (Սուրբ Խաչիկ հոր (Святого отца Хачика)) в селе Егновит (Элевит, 
ныне Яйлакёй) Амшена были собраны и похоронены останки мучеников 
Вардананц. Речь идет об Амаяке Мамиконяне и его соратниках. В 
частности, амшенский писец иерей Карапет48 в памятных записях, 
скопированных им двенадцати рукописей, оставил следующие ценные 
строки: «...и Святых наших Вардананц , здесь собранных в защиту 
земли нашей и нашего края», «... и Святых наших Вардананц, кои упо-
коены здесь в защиту села нашего Еговит и земли нашей Амшеен», «... 
под покровительством Сурб Аствацацин, и Сурб Сиона, и мощей 
святых наших Вардананц, здесь собранных...», «... и наших Вардананц и 
святых...», «... в стране Амшен, в пустыни с. Сурб Хачик hор , под 
покровительством Пресвятой Богородицы и Святых наших 
Вардананц...», «... в стране Амамашин, в пустыни (Сурб Хачик hор, под 
покровительством Сурб Аствацaцин и мощей наших Сурб Вардананц, что 
собраны здесь в защиту нашей страны и края...», «... и мощей святых 
Вардананц, что положены здесь в защиту и гордость края Амамашин». 
Они – однозначное свидетельство того, что еще в V в. монастырь Егновита 
был широко известен как место паломничества армян.49 (см. рис. 1) 

 
 

                                                            
48 Иерей Карапет с 1499г. по 1528 г. скопировал и иллюминировал известные нам сегод-
ня двенадцать рукописных кодексов: «Ахтарский врачебник» («Ախտարական բժշկա-
րան» 1499), «Гимнарий» («Շարակնոց» 1500), «Златочрев» («Ոսկէփորիկ» 1500-1524), 
«Псалтырь, часосолов, лекционарий» («Սաղմոսարան, Ժամագիրք, Խորհդատետր» 
1503), «Месяцеслов-Евангелиарий» («Տօնացույց-Աւետարանացույց» 1504), «Гимнарий» 
(«Շարակնոց» 1505), «Гимнарий» («Շարակնոց» 1512), «Маштоц» («Մաշտոց» 1525), 
«Маштоц» («Մաշտոց» 1527), «Маштоц» («Մաշտոց» 1528), «Гимнарий» («Շարակնոց» 
1528), «Поэма Нерсеса Шнорали  «Сын Иисус»» («Ներսիսի Շնորհալւոյ Բանք Չափավ 
«Յիսուս Որդի»1528). В колофонах к перечисленным рукописям писец Карапет сообщает 
факты и сведения исключительной важности, касающиеся политической ситуации, 
занятий населения, народной медицины, языковых реалий (см.: Саакян Л., Амшен в 
армянских рукописях, сс. 94.) 
49 Саакян Л., Амшен в армянских рукописях, сс. 139-142. 



В . рук. № 2062, Шаракан , Амшен, село Егновит, монастырьнц “ ”
Сурб Хачик ор, памятная запись писца иерея Карапета, 1500 г.h



В . рук. № 2062, Шаракан ,нц “ ”

Амшен,

село Егновит, монастырь

Сурб Хачик ор,h

писец иерей Карапет, 1500 г.



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

126 

Не случайно и то, что один из месяцев старинного армянского ка-
лендаря назывался Пархар (Понт). Это значит, что армяне, жившие в 
Пархарских (Понтийских) горах, поклонялись этим горам так, как 
поклонялись Масису (Арарату) и Арагацу50. Примечательно, что одна из 
вершин Понтийского хребта вдоль границы провинций Ризе и Ардвин 
называется Марсис. Мамиконяны, потерпев поражение во время араб-
ских нашествий, отступили в глубь Византии, уступив свои наследствен-
ные владения Тарон и Тайк армянским нахарарам Багратуни.51 

Византийский император Юстиниан, взойдя на престол, в 528 г. 
объединяет Понт Полемонский, Первый и Второй Айки и из сатрапий 
Южной Армении формирует новую военную провинцию.52 Затем, в 
результате административных делений Юстиниана, на территории от 
Бардзр Айка до Кирасуна и Трапезунда в 536 г. формируется Первый, 
или Внутренний Айк; правителем назначается Акакиос, армянин по про-
исхождению. Римский император наделяет его всеми существовавшими 
тогда вице-консульскими привилегиями.53 Это административное де-
ление сохранялось вплоть до эпохи императора Маврикия (582-602 гг.). 

Таким образом, приведенные выше свидетельства из греко-римских 
и армянских источников подтверждают, что в долинах Понтийских гор и 
в прибрежных районах Черного моря армянский народ с древнейших 
времен играл важную роль в военно-политической и культурной жизни 
региона. На основании этого армянские поселения Хахтика, в частности, 
в районе Понтийских гор, следует рассматривать в единстве с Великой 
Арменией – как окраинные армянские территории. 

 
 

                                                            
50 Анания Ширакаци, Летопись, перевод, предисловие и комментарии А. Г. Абраамяна, 
Г. Б. Петросяна, Ереван, 1979, с. 257 (на арм. яз.); см. также: Варданян С., Диалект, 
фольклор и песенное искусство обращенных амшенских армян (материалы и исследо-
вания), Ереван, 2009, с. 18. 
51 История армянского народа, т. III, сс. 17, 107. См. также: Егиазарян А., Государство 
армянских Багратидов (885-908), Ереван, 2011, сс. 28-29 (на арм. яз.). 
52 Адонц Н., указ. соч., с. 190. 
53 Перевод 31-й Новеллы Юстиниана см.: Н. Адонц, указ. соч., с. 190. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

127 

Хахтик в составе фемы Армениак  
В VII в. Византийская империя была административно разделена на 

ряд фем. Второй по значимости и величине была фема Армениак, куда 
входили восточные и северные области Малой Азии. Историки считают, 
что она была основана в 667-668 гг.54, поскольку стратиг этой админи-
стративно-политической единицы впервые упоминается в 667 г.55 Одна-
ко Феофан Византийский и арабский историк Аль-Баладхури склоняются 
к более ранней дате формирования Армениака, а именно: к 629 г. 

Об этой феме Феофан пишет: «Называлась она Армениак по той 
причине, что в ней и в соседних районах проживали армяне. Воинские 
соединения фемы формировались из армян».56 

Историк-византинист Джон Хелдон, проанализировав на основании 
фактов, изложенных греко-римскими историками, структурный состав 
фемы Армениак, дал ей следующую характеристику: «Вдоль восточных 
границ эту фему называли пограничной или армянской, т.к. армяне там 
составляли основную часть населения. Это же наименование исполь-
зовалось в организационной и культурной целях – чтоб отличать от 
более старой – «мощной» или «Римской» – фемы»57. 

Население фем Армениак и Себастия, куда входили некоторые 
районы Малой Армении, по свидетельству греческих и армянских исто-
риков в значительной мере состояло из армян58. Под предводительством 
армянского стратига Армениака было 9000-ное59, по другим источникам 
– 10000-ное60 войско. Помимо этого, в этой феме было 17 городов-

                                                            
54 Haldon J., Warfare, State and Society in the Byzantine World, The Journal of Hellenic 
Studies, UCL Press, London, 1999, p. 73. 
55 The Oxford Dictionary of Byzantium, Edited by Alexander P. Kazhdan, Oxford University 
Press, vol. 1991, p. 177. W. Kaegi, Al-Baladhuri and Armeniak Themas, Byzantium and the 
Early Islamic Conquests, Cambridge University Press, 2000, p. 273-277. 
56 Константин Циранацин (Багрянородный), Византийские источники, т. 6, перевод с 
оригинала, предисловие и комментарии Г. Бартикяна, Ереван, 1970, с. VIII (на арм. яз.). 
57 Haldon J., указ. соч., с. 84; см. также: Константин Циранацин, там же. 
58История армянского народа, т. III, с. 106. 
59 См.: Константин Циранацин, с. 319. 
60 Гельцер Г., Становление византийской военно-административной структуры фем, пер. 
на арм. Г. Гаранфилян, тип. Мхитарян, Вена, 1903, с. 48 (на арм. яз.).  



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

128 

войсковых стоянок61, вся подгорная равнина Понтийских гор, Хахтик-
Халдия, охватывающая долины рек Гайл и Чорох. Константин Цирана-
цин (Багрянородный) назвал ее армянской фемой62, и было у нее 4000-
ное войско63. 

Арабский географ IX в. ибн Хордадбех вспоминает «фему аль-Арма-
ниак, одну из крепостей – Кулуния (читай: Когония, позднее Шапин 
Гараисар – Л.С.) и шестнадцать других крепостей, фему Халдия (читай: 
Хахтик – Л. С.), граница коeй Арминия. В ней есть шесть крепостей»64. 
Здесь Когония (Кулуния) упоминается как часть Армениака, а Хахтик со 
стороны Тайка граничил с Арменией65. 

 
Формирование фемы Хахтик и ее территории 
Халдия (Хахтик), отделившись в 840 г. от Армениака, образует 

самостоятельную фему66 с центром в городе Трапезунд, который был 
важнейшим черноморским портом Армении и других стран халифата.67 

 Она просуществует до появления в 1204 г. Трапезундской империи. 
Устанавливаются тесные связи с городом Карин. В состав фемы Хахтик 
входят области Спер, Баберд и Екехяц (Երզնկա) провинции Высокая 
Армения.68 Вот почему в дальнейшем, отмечая место, где создавались 
                                                            
61 The Oxford Dictionary of Byzantium, p. 177. Ср.: Kaegi, Al-Baladhuri and Armeniak 
Themas, Byzantiumand the Early Islamic Conqusts, p. 181-205. 
62 Ованнисян Г., указ. соч., с. 88. 
63 См.: Гельцер Г., указ. соч., с. 47. 
64 Тер-Гевондян А., Административные деления Армении согласно арабским реестрам, 
Асаракакан гитутюннер, АН Арм. ССР, № 5, Ереван, 1961, с. 66 (на арм. яз.). 
  Ubayd Allāh b Ah�mad Ibn K̲urdād̲bih, Kitāb al-Masālik wa-al-mamālikprod. by M. 
J. de Goeje, Bibliotheca Geographorum Arabicorum, Vol. VI, Lugduni Batavorum, Brill, 1889, 
p. 108. 
65 Тер-Гевондян А., там же. 
66 Фема Армениакон была создана во время правления императора Гераклия (610-640 
гг.), первым ее полководцем был Мжеж Гнуни. Резиденция находилась в Амисосе 
(Амасия) (см.: Советская армянская энциклопедия, т. 2, Ереван, 1975, с. 95 (на арм. яз.). 
67 История армянского народа, т. III, Ереван, 1976, с. 106. 
68 Архим. А. Ташян, Тайк, соседи и Хоторджур, т. Բ [2]; см.: Տաշեան Հ. Յ. վ., Հայ 
բնակչութիւնը Սեւ ծովէն մինչեւ Կարին, պատմական-ազ-գագրական հարեւանցի ակ-
նարկ մը, Վիեննա, Մխիթարեան տպ., 1921, էջ 16., ср.: H. Gelzer, Die Genesis der 
byzantinischen Themenverfassung, B. G. Teubner, Leipzig, 1899; см. также: Г. Гельцер, 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

129 

армянские манускрипты Баберда и Спера, рядом с названиями областей 
армянские писцы традиционно приписывали старое административное 
название периода византийского владычества, а именно – область 
Хахтяц.69 Между тем Баберд, как пишет А. Ташян, «с исконным «Хахтяц» 
в географическом смысле связан не был».70 

Отметим также, что Tjаник – страна tjанов, находящаяся в непо-
средственном соседстве с Хахтиком, также входила в эту фему. Согласно 
источникам, tjaны селились в горных районах между Трапезундом и 
Гюмушхане71. В современном Лазистане, т.е. в прибрежных районах 

                                                                                                                                                       
указ. соч., сс. 55-57. По мнению Г. Гельцера, Трапезунд и область Екехяц и в самом деле 
подчинялись Хахтику, а остальные (имеются в виду Спер и Баберд), возможно, были 
епископатами под владычеством Трапезунда, с. 57. 
69 Архим. А. Ташян заметил, что некоторые авторы памятных записей центром 
провинции Хахтяц называют Баберд, традиционно сохраняя название «старой 
византийской» фемы (см.: Архим. А. Ташян, указ. соч., с. 298); об этом см.: тот же автор, 
Тайк, соседи и Хоторджур, т. Ա [1], тип. Мхитарян, Вена, 1980, сс. 70-73 (на арм. яз.). : 
«... в провинции Хахтяц, в обители моей, где ангелы живут, называемой крепостью 
Бердак, под покровительством <...> и епископатом области Баберд... (См.: Памятные 
записи в армянских рукописях ԺԵ (XV) века, часть I (1401-1450 гг.), Составил Л.С. 
Хачикян, изд-во АН АССР, 1955, с. 661 (на арм. яз.). В переписанной в 1461 г. в Баберде 
другой рукописи памятная запись гласит: «И вот, переписал святое Евангелие в году ՋԺ. 
(1461) Армянского летоисчисления, в области Хахтяц, в святой пустыни, что именовали 
Сурб Георг, что в монастыре Палахор...» (См.: Евангелие, Карин, церковь Аствацацин, 
писец Карапет, (см.: Г. Пиргалемян, Нотарк [Армянские писцы], тип. Ншан К. Перперян, 
Константинополь, 1883); см.: Памятные записи в армянских рукописях ԺԵ (XV) века, 
часть II, с. 166 (на арм. яз.). Добавим также, что монастырь Палахор (Балахор) находился 
в одноименном селе Баберда. 
70 Архим. А. Ташян, Тайк, соседи и Хоторджур, т. Ա [I], с. 70. 
71 Ованнисян Г., указ. соч., с. 88. По топографии Н. Адонца, Tjаник, или Хахтик, занимая 
горный район между Чорохом и Черным морем, граничил с Тайком. По ту сторону от 
поселений tjанов, вдоль Эвксинского понта, главным его городом был Трапезунд, 
границы которого достигали Сусармене и Ризона, до которых от Трапезунда было два 
дня пути. Направо от них возвышаются горы Tjаника, где берет начало река Вох (Чорох), 
а за ними живут армяне, подданные Византии. Tjаны жили довольно далеко от моря, по 
соседству с армянами (см. Н. Адонц, указ. соч., с. 75). Вот как пишет о tjанах 
византийский историк VI в. Прокопий Кесарийский: этот варварский – по его опре-
делению – народ не был ничьим подданным, был рассеян по вечно затянутым облаками 
отвесным заснеженным горам. Издавна жили автономно на территории, принадлежащей 
римлянам. В давние времена их называли санами. Наносили большой вред не только 
армянам, но и их соседям римлянам, занимались жестоким разбоем, ибо на их земле 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

130 

области Пазар провинции Ризе до Сарпа, встречаются топонимы и 
фамилии с корнем Tjан. О Газика (Лазика – Л.С.) впервые пишет 
историограф Мовсес Хоренаци: Вагаршак (247-225 гг. до н.э.), брат 
парфянского царя Аршака72, вместе с храбрецами земли армянской 
совершает поход до границ Хахтика, «… ибо Лазика, Понт, Фригия, 
Мажак и другие страны» не имели известий о войне Аршака и хранили 
нерушимый союз с македонским государством.73 Вполне вероятно, что 
упомянутая Хоренаци страна Лазика – это территория севернее Хахтика, 
включающая бассейн реки Фасис (ныне река Риони в Грузии). Нельзя 
путать ее с населенной tjанами территорией от Трапезунда до 
Гюмушхане в межгорных котловинах Хахтика. О стране tjанов – Tjанети и 
о стране Хахтик рассказывает историк XI в. Аристакес Ластиверци. В 
своем труде он описывает нашествия турок-сельджуков на этот край: 
«…напали на область Хахтяц и с легкостью окружили их; по кровожад-
ной своей природе, каждого, кто попадался им до самого леса Хрти в 
Tjанети, разили мечом и многих взяли в плен, и вернулись с большой 
победой...»74. В грузинских источниках наименование Tjанети появляется 

                                                                                                                                                       
ничего съедобного не произрастало. Жили они в неприступных местах, вот и могли 
избегать подчинения римлянам. Однако римскому полководцу Миттасу (армянину по 
происхождению – Л.С.) удается покорить их. Tjаны полностью подчинились императору 
Юстиниану, поменяли веру, и «все стали добропорядочными, приняв христианство» 
(Прокопий Кесарийский, Византийские источники, Иностранные источники об 
Армении и армянах, т. Ա [1], перевод с оргинала, предисловие и комментарии Г. 
Бартикяна, Ереван, 1967, сс. 40-41, 197-199) (на арм. яз.). В местности Схамалинихон 
(провинция Трапезунд, нынешнее село Озлу области Арсин, старое наименование – 
Зимла) для вновь принявших христианство tjанов Юстиниан построил первую церковь 
(Н. Адонц, указ. соч, с. 74). 
72 Царь Вагаршак считается основателем династии Аршакидов в Армении. Однако 
согласно доминирующим в арменоведении взглядам, прототипом упомянутого историком 
этого армянского царя был Трдат I (54-88 гг.) (См.: Адонц Н., Армения в эпоху Юстиниана, 
с. 432-433 (на арм. яз.); Даниелян Э., Некоторые эпизоды из истории парфянского 
государства в интерпретации Мовсеса Хоренаци, Патма-банасиракан андес, Ереван, 1976, 
сс. 168-169) (на арм. яз.). 
73 Мовсес Хоренаци, История Армении, перевод на новоармянский и комментарии Ст. 
Малхасяна, Ереван, 1981, сс. 118-119 (на арм. яз.).  
74 История Аристакеса Ластиверци, тип. Св. Лазаря, Венеция, 1844, с. 83 (на арм. яз.). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

131 

в XIV в.75. А. Ташян, в свою очередь, так пишет о стране Газика: 
«Название Газике (Lazica) дано старому Кохкиси, и, когда в Ե-Զ (V-VI) вв. 
эта страна стала яблоком раздора между Византией и Персией, так стала 
называться страна по ту сторону от устья реки Чорох»76. Он отмечает 
также, что лазы издревле жили к западу от Чороха, «в основном в том 
месте, где в старину был род Sanni». В византийских источниках Sanni 
транслитерируется как Tzani, в армянских меняется на Tjаник, в 
грузинских – на Tjанети. Ученый добавляет, что этот топоним нельзя 
путать с появившимся в эпоху туркменов Janik-ом (Джаник – Л.С.).77 Что 
касается Джаника, то он как административная единица – бейлик 
Джаник – становится известным в период формирования Османской 
империи.78 В него входили современные провинции Бафра, Самсун, 
Терме и Уние. Некоторые исследователи отождествляют Джаник со 
страной tjанов. Любопытно, что на своем диалекте амшенские армяне 
лазов называют джон.79 

Византийский император Константин Багрянородный (913-920-
959)80 написал о Халдии (Хахтике) следующее: из большей части Понта 
Полемонского, ранее входившего в фему Армениак, организуется 
отдельная фема Халдия (Хахтик) с центром в Трапезунде.81 Г. Бартикян 
уточняет, что в результате переселения армян в Византию уже во 
времена Константина Багрянородного сильно арменизировались фемы 
Армениак, Себастия, Харсианон, Когония, Хахтик, Ликандос; Константин 

                                                            
75 ქართლის ცხოვრება, ს. ყაუხჩიშვილის რედაქციით, თბილისი, 1959, ტ. II, s. 304. 
76 См. также: Архим. А. Ташян, Армянское население от Черного моря до Карина, с. 17. 
77 Там же. 
78 Uzunçarşılı İ. H., Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu Devletleri, Türk Tarih 
Kurumu Basımevi, Ankara, 1988, s. 153-154. 
79 Варданян С., Диалект, фольклор и песенное искусство обращенных амшенских 
армян, сс. 315, 317 (на арм. яз.). 
80 Константин Циранацин (Багрянородный), сс. 14-15, 69. 
81 Там же, с. 319. 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

132 

Багрянородный назвал их «Армянские фемы» (ΑρμενικάΘέματα – 
Armenika Themata), в отличие от «Римских фем».82 

А. Ташян, опираясь в числе прочих и на исследование Г. Гельцера, 
детально охарактеризовал территорию фемы Хахтик: «В более давний 
период византийская Армянская фема (имеется в виду Армениак – Л.С.) 
включала в себя все побережье от устья Чороха до Синопа. Позднее от 
нее отделилась фема Хахтик с центром в Трапезунде, внизу она 
достигала Екехяца и Хозана, посередине были Баберд и Спер, а наверху 
вбирала все восточное побережье – от Ризеона (Ризе) до устья Чоро-
ха»83. Основываясь на летописных источниках, А. Ташян описывал гра-
ницы Хахтика следующим образом: «Хахтик – это Понтийский горный 
хребет, более или менее глубоко вдающийся в сушу, граничит с Бардзр 
Айком и Тайком, в зависимости от места. В давних летописях очевидно 
влияние византийской фемы Хахтик, центром которой являлся 
Трапезунд, так же и Баберд присоединен к стране хахтикцев...».84 Г. 
Гельцер подчеркивает, что «области Трапезос и Екехяц действительно 
относятся к стране Хахтяц».85 

Византийский император Василий, армянин по происхождению, с 
целью подавления внутренних раздоров, обращается за помощью к 
Великому князю Киевской Руси Владимиру, а чтобы ударить в спину 
мятежников, отправляет в Трапезунд магистра Таронеци (имя в 
источниках не встречается), чтобы тот собрал в Хахтике войско и 
двинулся в сторону Евфрата.86 Это свидетельство также дает основание 
полагать, что Хахтик имел боеспособное войско. 

                                                            
82 Константин Циранацин, (см.: предисловие Г. Бартикяна, с. VIII); История армянского 
народа, т. III, с. 106. 
83 Архим. А. Ташян, Тайк, соседи и Хоторджур, т. Բ [2], с. 31. 
84 См.: Архим. А. Ташян, Армянское население от Черного моря до Карина, с. 19. 
85 Г. Гельцер, изучив труд Константина Циранацина, указывает на имеющиеся там 
географические неточности, делает уточняющие выводы (см. тот же автор: Начало 
формирования границ византийских фем, сс. 54-58). 
86 См.: История армянского народа, т. III, с. 110; Сборникъ матеріалов для описанія 
мѣстностей и племенъ Кавказа. Важнейшие сведения о лазах, вып. 10, Тифлис, 1890, 
сс. 57, 102-109 (на арм. яз.). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

133 

В VII-VIII вв. во время арабских нашествий, когда к экономическим 
трудностям прибавились религиозные гонения, армяне все активнее 
перемещаются в Византию. В процесс, помимо нахараров, воинства и 
знати, вовлекается и простой народ. Г. Бартикян пишет, что, обосно-
вавшись в Малой Армении, они арменизировали те исконно армянские 
регионы, которые стали было на путь «грекизации», а именно, на путь 
принятия халкедонитства. Обосновавшиеся в Византии армяне очень 
быстро добились успехов в самых разных областях – в политической, 
духовной, культурной и особенно в военной сфере; занимали высокие 
должности, становились полководцами фем.87 Специального упоминания 
достойны представители родов Мамиконян, Аршакуни и Багратуни. А. 
Тер-Гевондян, касаясь этих событий, отмечает, что эмиграция из 
Армении достигла внушительных размеров в VIII в. Византийская 
империя любой ценой стремилась привлечь лучшие силы Армении на 
службу при императорском дворе Константинополя и в армии. Среди 
взошедших на византийский трон были императоры с армянскими 
корнями. С насиженных мест снимались и простолюдины. Все это в 
конечном итоге истощило человеческий ресурс Армении.88  

В период арабских нашествий большое стратегическое значение для 
Византии и стран Южного Кавказа приобретает неприступная благодаря 
своему географическому положению провинция Тайк Великой Армении с 
сильной властью нахарарского дома Мамиконянов. Однако освобо-
дительные войны против арабов в VIII-IX вв. и особенно в 774-775 гг. 
обернулись тяжелыми поражениями, ослабившими позиции Мами-
конянов, и руководители мятежа вынужденно ретировались в Византию, 
уступая место представителям других княжеских родов.89 

Основанное в VIII в. в северо-восточных долинах Хахтика армянское 
полузависимое княжество Амшен, являясь частью фемы Халдия 
(Хахтик), в 1204 г. попадает под власть сформировавшейся в северо-
                                                            
87 Константин Циранацин, см.: предисловие Г. Бартикяна, сс. VIII-IX. 
88 Гевонд, История Гевонда, великого вардапета армянского, Санкт-Петербург, 1887, с. 
170 (на арм. яз.). 
89 История армянского народа, т. II, сс. 346-347. 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

134 

восточных регионах Византии Трапезундской империи (охватывавшей в 
основном территорию Понта), сохраняя при этом полузависимый статус. 

Свидетельство о труднопроходимой местности и строптивом насе-
лении Хахтика сохранилось в произведении «История чудес Святого 
Евгения» 1223 г., опубликованном византинистом Ф. Успенским.90 Сог-
ласно этому источнику, султан (предполагаем, речь идет о сельджукском 
султане Алаэддине Кейкубате, правившем в 1221-1237 гг.), намереваясь 
завоевать Трапезунд, разбил лагерь недалеко от Баберда. Ему сооб-
щают, что фема Хахтик, через которую предстоит пройти к Трапезунду,  
труднопроходима и народ там воинственный, и советуют обогнуть ее. Из 
того же источника узнаем, что жители Хахтика и области, называемой 
Мацука, «произвели полон, хищение, а стражу разогнали». Греки вос-
пользовались ситуацией и овладели конями и оружием, оставленными 
при поспешном бегстве. «Мацукаиты и жители Хахтика беглецов 
перебили в ущельях Тавра». Отмечая ценность сведений, сообщаемых 
этим источником, Л. Хачикян обращает внимание на то, что под 
жителями Хахтика автор, вероятно, подразумевает армян не только 
Амшена, но и армянское население ущелья Хахто и Спера к северу от 
Баберда, входящих в фему Хахтик.91 

В 1360-х гг. Трапезундская империя начинает распадаться, и Хахтик 
вместе с рядом других областей выходит из-под ее контроля. Согласно 
одному источнику, в эти годы Хахтик, возможно, вместе с Амшеном, 
переходит под власть эмира Баберда, вассала Джалаиридов и 
Тимуридов.92 В 1449 г. прекращает свое существование и полузависимое 

                                                            
90 Хачикян Л., Страницы из истории амшенских армян, Труды, т. Բ [2], Ереван, 2017, сс. 
157-194 (на арм. яз.). См.: Ф. И. Успенский, Очерки из истории Трапезундской империи, 
изд. АН СССР, Ленинград, 1929, с. 52; о Трапезундской империи см. также: Keçiş M., Trabzon 
Rum İmparatorluğu ve Türkler 1204-1404, Doktora Tezi, Türkiye Cumhuriyeti Ankara Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih (Ortaçağ Tarihi) Anabilim Dalı, Ankara, 2009; см. тот же автор, 
Trabzon Rum İmparatorluğunun Kuruluşunda Çevreyle Olan İlişkileri, s. 144-162 
http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/1573/17062. Öztürk Ö., Pontus: Antik Çağ’dan Günümüze 
Karadeniz’in Etnik ve Siyasi Tarihi, Ankara, 2011. 
91 Хачикян Л., там же.  
92 Хачикян Л., там же.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

135 

княжество Амшен. В XVI в. эта территория вместе с юго-западными 
районами Черного моря полностью переходит под власть османов.  

Итак, вышеперечисленные факты однозначно подтверждают, что 
издавна в области Хахтик (Халдия), позднее – в феме Хахтик, армянское 
население было многочисленным и весьма влиятельным в военно-
политической сфере. Вне всякого сомнения и то, что до образования в 
VIII в. княжества Амамашен в Понтийском межгорье жил и творил 
армянский народ, проникнувшийся силой и духом этих гор и создавший 
страну Айахахтик (армянский Хахтик). Уместно здесь процитировать А. 
Ташяна: «Народ армянский издревле обречен быть связанным с 
побережьем Черного моря на малом отдалении от границ Армении».93 

Долины Каджкарского хребта Хахтикских или Пархарских (Понтий-
ских) гор области Хахтик (Халдия), раскинувшейся по соседству с 
провинцией Тайк, что на северо-западе Великой Армении, согласно 
греко-римским и армянским источникам, с древнейших времен были 
местом постоянного обитания армян. Об этом свидетельствуют древние 
армянские топонимы этого региона и диалект Хахтик-Амшена. В 
древнем мире армяне Хахтика упоминаются как арменохалибы. Халиб 
здесь не этноним, а обозначение профессии армян, приобретших 
известность как те, кто добывает, обрабатывает и торгует железом. В 
Хахтике бок о бок с другими народами армянский народ творил свою 
военно-политическую, духовную и культурную историю, что подготовило 
почву для образования здесь в VIII в. полузависимого армянского 
княжества Амшен. В Хахтике в течение веков властвовали армянские 
князья. Северо-западные земли региона были собственностью княже-
ской династии Мамиконянов. Неслучайно во время войны Вардананц в V 
в. горы и крепости Хахтика служили важнейшими опорными пунктами 
войск армянских нахараров. В VII-VIII вв. Хахтик являлся частью второй 
по величине византийской административной фемы Армениак, а 
отделившись в IX в., стал самостоятельной фемой. После завоевания 

                                                            
93 Архим. А. Ташян, Армянское население от Черного моря до Карина, с. 9. 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

136 

османами Трапезунда Хахтик попадает под их власть и входит в 
территориальные образования османов.  

 
ՀԱՅՈՑ ԲՆՕՐՐԱՆ ԽԱՂՏԻՔԸ ԲՅՈՒԶԱՆԴԱԿԱՆ ՎԱՐՉԱԿԱՆ 

ԲԱԺԱՆՈՒՄՆԵՐՈՒՄ 

Լուսինե Սահակյան94 
 
Մեծ Հայքի հյուսիսարևմուտքում՝ Տայքի նահանգին սահմանակից Պար-

խարյան (Պոնտական) լեռների Քաքջքարի լեռնագոգերում սփռված Խաղտիքի 
տարածքը (Խալդիան), ըստ հունահռոմյական և հայկական աղբյուրների, 
հնագույն ժամանակներում եղել է հայոց բնօրրաններից մեկը։ Այն հատատում 
են տարածաշրջանում հնագույն հայկական տեղանունները և Խաղտիք-Համ-
շենի բարբառը։ Մասնավորապես հին աշխարհում Խաղտիքի հայերը հիշվում 
են արմենոխալիբ անվանումով։ Խալիբը մատնանշվում է ոչ թէ էթնոնիմ է, այլ 
որպես տեղի հայերի արհեստը։ Խատիքցիները հայտնի էին որպես երկաթի 
հայտնաբերողներ, մշակողներ և վաճառողներ, ինչպես նաև քաջ ռազմիկներ։ 
Խաղտիքում հայ ժողովուրդն այլ ժողովուրդների կողքին կերտել է իր ռազմա-
քաղաքական, հոգևոր և մշակութային պատմությունը, որը հիմք դարձավ հե-
տագայում այնտեղ` VIII դարում Համշենի կիսանկախ հայկական իշխանության 
կազմավորման համար։ Դարերի ընթացքում Խաղտիքում իշխել են հայ իշխան-
ները։ Տարածաշրջանի հյուսիս արևմտյան շրջանները եղել են Մամիկոնյան նա-
խարարական տոհմի ձեռական կալվածքները։ Պատահական չէ, որ V դարում՝ 
Վարդանանց պատերազմի ժամանակ, Խաղտիքի լեռներն ու ամրոցները 
կարևոր ռազմական հենակետեր էին ծառայում հայ նախարարների համար։ VII-
VIII դարերում բյուզանդական վարչական բաժանումներում Խախտիքը կայսրու-
թյան ամենամեծ երկրորդ`Արմենիակոնի բանակաթեմի մաս է կազմել։ IX դա-
րում այն անջատվելով դարձել է առանձին բանակաթեմ։ Օսմանցիների կողմից 
Տրապիզոնի գրավումով Խաղտիքը հայտնվում է Օսմանյան տիրապետության և 
վարչական բաժանումների ներքը։  

Բանալի բառեր՝ Խալդիա (Խաղտիք), արմենոխալիբ, հայերի բնօրրան, 
երկաթագործ, բանակաթեմ, հայկական իշխանություն, Արմենիակոն բանակա-
թեմ, Մամիկոնյան 

                                                            
94 Լուսինե Սահակյանը ԵՊՀ Հայագիտության ինստիտուտի հայ-օսմանյան առնչու-
թյունների բաժնի վարիչն է, արևելագիտության ֆակուլտետի թյուրքագիտության ամ-
բիոնի դոցենտ, բ․գ․թ․, էլ. փոստ` lsahakyan@ysu.am, ORCID 0009-0001-2072-2778: 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

137 

KHAKHTIQ (KHALDIA) IN THE BYZANTINE ADMINISTRATIVE DIVISIONS 

Lusine Sahakyan95 
 
The valleys of the Kajkar Range of the Parkhar (Pontic) mountains, spread out 

in the vicinity of the Province of Taik lying on the north-west of Greater Armenia, 
according to Graeco-Roman and Armenian sources, were known as one of 
Armenians’cradles from ancient times. This is evidenced by the old Armenian 
toponyms and the dialect of Khakhtiq-Hamshen. In the ancient world, Armenians of 
Khakhtiq were called Armenokhalibs. Khalib here is not an ethnonym, but the 
specialty of Armenians, who had gained popularity as pioneers, processors and 
sellers of iron, as well as brave warriors. In Khakhtiq, the Armenian people, side by 
side with other peoples, created its own military-political, spiritual and cultural 
history, thereby laying the foundation for the subsequent – in the VIII century – 
formation of the semi-independent Armenian Principality of Hamshen. For 
centuries, Armenian princes governed in Khakhtiq. The north-western lands of the 
region were the property of the Mamikonyans princely dynasty. Not coincidentally, 
during the V century Vardanants war, the mountains and fortresses of Khakhtiq 
served as strongholds for the troops of the Armenian princes. In the VII-VIII 
centuries, Khakhtiq was part of the second largest Byzantine Armeniak theme, while 
later, having detached from it in the IX century, it became an independent theme. 
After the conquest of Trabzon by Ottomans, it fell under their power and was 
included in the territorial formations of the Ottomans.    

Keywords: Khaldia (Khaghtiq), Armenokhalib, Cradle of Armenians, Iron 
workers, Themata, Armenian Principality, Themata of Armeniakon, Mamikonyan 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 
1. Ագաթանգեղայ Պատմութիւն Հայոց, քննական բնագիրը Գ. Տեր –

Մկրտչյանի և Ս. Կանայանի, աշխարհաբար թարգմ. և ծանոթ. Ա. Տեր-
Ղևոնդյանի, Երևան, 1977։ 

                                                            
 95 Lusine Sahakyan is a Head of the Department of Armenian-Ottoman Relations at the 
Institute of Armenian Studies, Associata Professor at the Department of Turkic Studies of the 
Faculty of Oriental Stuides at YSU, PhD, E-mail: lsahakyan@ysu.am, ORCID 0009-0001-
2072-2778. 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

138 

2. Ադոնց Ն., Հայաստանը Հուստինիանոսի դարաշրջանում, Երևան, 
1975: 

3. Ալիշան Ղ., Տեղագիր Հայոց Մեծաց, Վենետիկ, Սբ Ղազար, 1855։ 
4. Աճառյան Հ., Հայերեն արմատական բառարան, հ. 4, Հ-Չ, Երևան, 

1977։ 
5. Անանիա Շիրակացի, Մատենագրություն, թարգմ․, առաջաբանը և ծա-

նոթ․Ա. Գ. Աբրահամյանի, Գ. Բ. Պետրոսյանի, Երևան, 1979։ 
6. Ավետարան, Կարին, Աստվածածին եկեղեցի, գրիչ Կարապետ, Փիրղա-

լեմեան Ղ., Նօտարք, տպ. Նշան Կ. Պէրպէրեան, Կ. Պօլիս, 1883։ 
7. Գէլցէր Հ., Սկզբնաւորութիւնք Բուզանդեան Բանակաթեմերու դրու-

թեան, հայերեն թարգմանությունը՝ Հ. Գարանֆիլեան, Վիեննա, Մխիթարեան 
Տպարան, 1903։ 

8. Դանիելյան Է., Պարթևական պետության պատմության որոշ դրվագներ 
Մովսես Խորենացու լուսաբանությամբ, «Պատմա-բանասիրական հանդես», 3, 
Երևան, 1976, էջ 157-170։ 

9. Եղիազարյան Ա., Հայ Բագրատունիների տերությունը (885-908թթ.), 
պատմաաշխարհագրական ուսումնասիրություններ, Երևան, 2011։ 

10. Եղիշե, Վասն Վարդանայ և Հայոց պատերազմին, Եւթներորդ յեղա-
նակ, Մատենագիրք Հայոց, Ե դար, հ. Ա, Անթիլիաս-Լիբանան, հրատ. Մեծի 
Տանն Կիլիկիոյ կաթողիկոսութեան, 2003։ 

11. ԺԵ դարի հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ, մաս Ա, կազմեց՝ 
Լ.Խաչիկյան, Երևան, 1955։ 

12. ԺԵ դարի հայերեն ձեռագրերի հիշատակարաններ, մաս Գ, կազմեց՝ Լ. 
Խաչիկյան, Երևան, 1967։ 

13. Խաչիկյան Լ., Էջեր համշինահայ պատմութունից, Աշխատություններ, 
հ. Բ, Երևան, 2017, էջ 157-194։։ 

14. Կոստանդին Ծիրանածին, Բյուզանդական աղբյուրներ, Օտար աղբյուր-
ները Հայաստանի և հայերի մասին, հ. 6, Թարգմանություն բնագրից, առաջա-
բան և ծանոթագրություններ Հ. Բարթիկյանի, Երևան, 1970։ 

15. Հայ ժողովրդի պատմություն, հ. Բ, Երևան, 1984։ 
16. Հայ ժողովրդի պատմություն, հ. Գ, Երևան, 1976։ 
17. Հայկական Սովետական հանրագիտարան, հ.. 2, ՀՀ ՍՍՌ, Երևան, 

1975։ 
18. Հերոդոտոս, Պատմություն ինը գրքից, թարգմ. Ս. Կրկյաշարյանի, Եր-

ևան1986։ 
19. Հովհաննիսյան Գ., Հայոց տերերը, Երևան, 2012։ 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

139 

20. Ղեւոնդ, Պատմութիւն Ղեւոնդայ մեծի վարդապետի հայոց, Ս. Պետեր-
բուրգ, 1887։  

21. Մարտիրոսյան Հ., Լեռնային ակունքի ֆառնը, Արշալույսի դիցուհին և 
գլխի ու մորթու զոհածեսը վիշապակոթողների իմաստաբանական հենքում, 
Վիշապ քարակոթողները, Երևան, 2015, էջ 136-171։ 

22. Մելքոնյան Ա., Համշէն. պատմաաշխարհագրական ակնարկ (16-20-րդ 
դարեր), Համշէն եւ համշէնահայութիւն (գիտաժողովի նիւթեր), Երեւան- Պէյ-
րութ, 2007, էջ 25-37։ 

23. Մովսես Խորենացի, Հայոց պատմություն, քննական բնագիրը Մ. 
Աբեղյանի և Ս. Հարությունյանի, աշխարհաբար թարգմ․ և մեկնաբան․ Ստ. 
Մալխասյանցի, Երևան, 1981։ 

24. Նահապետյան Ռ., Հունական և Հռոմեական անտիկ սկզբնաղբյուրնե-
րի ազգագրական տեղեկությունները Հայաստանի և հայերի մասին, Երևան, 
2018։ 

25. Շարական, Համշեն, Եղնովիտ գյուղ, Խաչիկ հոր վանք, գրիչ՝ 
Կարապետ երեց, 1500, ձեռ. Հմր 2062, Վենետիկի Մխիթարյան 
միաբանության մատենադարան։ 

26. Պատմութիւն Արիստակես Լաստիվերցւոյ, Վենետիկ, տպ. Ս. Ղազար, 
1844։ 

27. Պրոկոպիոս Կեսարացի, Բյուզանդական աղբյուրներ, Օտար աղբյուր-
ները Հայաստանի և հայերի մասին, հ. Ա, թարգմանություն բնագրից, առաջա-
բան և ծանոթագրություններ՝ Հ. Բարթիկյանի, Երևան, 1967։ 

28. Սահակյան Լ., Եղնովիտ բնակավայրի պատմությունը և տեղանվան 
ստուգաբանությունը, Լրաբեր հասարակական գիտությունների, 2-3, Երևան, 
2012, էջ 305-315։ 

29. Ստրաբոն, Աշխարհագրություն, կազմ․ և առաջաբան․՝ Ս. Հովհաննիս-
յան, Երևան, 2011։ 

30. Ստրաբոն, Աշխարհագրություն, քաղեց և թարգմանեց Հ. Ա-
ճառյանը, Երևան, 1940։ 

31. Վարդանյան Ս., Կրոնափոխ համշենահայերի բարբառը, բանահյու-
սությունը և երգարվեստը (նյութեր և ուսումնասիրություններ), Երևան, 2009։ 

32. Տաշեան Հ. Յ. վ., Հայ բնակչութիւնը Սեւ ծովէն մինչեւ Կարին, պատմա-
կան-ազգագրական հարեւանցի ակնարկ մը, Վիեննա, Մխիթարեան տպ., 1921։  

33. Տաշեան Հ. Յ. վ., Տայք, դրացիք եւ Խոտորջուր, հ. Ա, Վիեննա, Մխի-
թարեան տպարան, 1980։ 



Lusine Sahakyan                                                                                       Turkic Studies 
 

140 

34. Տաշեան Հ. Յ. վ., Տայք, դրացիք եւ Խոտորջուր, հ. Բ, Վիեննա, Մխի-
թարեան տպարան, 1980։ 

35. Տեր-Ղևոնդյան Ա., Հայաստանի վարչական բաժանումները ըստ արաբ 
աշխարհագիրների, Հասարակական գիտություններ, ՀՍՍՌ գիտությունների 
ակադեմիայի տեղեկագիր,5, Երևան, 1961, էջ 64-72։ 

36. Փավստոս Բուզանդ, Հայոց պատմություն, բնագիրը` Ք. 
Պատկանյանի, թարգմանությունը և ծանոթագրությունները` Ստ. Մալխասյան-
ցի, Երևան, 1987։ 

37. Քսենոփոն, Անաբասիս, թարգմ., Ս. Կրկյաշարյանի, Երևան, 1970։ 
38. Адонц Н. Г., Армения в эпоху Юстиниана, Центр арменоведч. 

Исследований, Ереван, 1971.  
39. Арутюнян Б., К вопросу об этнической принадлежности населения 

бассейна реки Чорох VII-IV вв. до н. э.,Патма-банасиракан андес, 1-2, Ереван, 
1998, сс. 233-246. 

40.Капанцян Г., Хайаса–колыбель армян, Этногенез армян и их начальная 
история, Ереван, 1947. 

41. Саакян Л., Амшен в армянских рукописях, Ереван, 2022. 
42. Сборникъ матеріалов для описанія мѣстностей и племенъ Кавказа. 

Важнейшие сведения о лазах, вып. 10, Тифлис, 1890. 
43. Успенский Ф. И., Очерки из истории Трапезундской империи, 

Ленинград, 1929. 
44. Jahukyan G., The Hayaša Language and its Relation to the Indo-European 

Languages. Archiv Orientální, 29. Prague, pp. 353-405. 
45. Gelzer H., Die Genesis der byzantinischen Themenverfassung, B. G. 

Teubner, Leipzig, 1899.  
46. Haldon J., Warfare, State and Society in the Byzantine World, The Journal 

of Hellenic Studies, UCL Press, London, 1999, p. 73. 
47. Kaegi W., Al-Baladhuri and Armeniak Themas, Byzantium and the Early 

Islamic Conquests, Cambridge University Press, 2000. 
48. Martirosyan H., Etymological Dictionaryof the Armenian inherited lexicon, 

Leiden Indo-Eropean Etymological Dictionary Series, Ed․ by A. Lubotsky, 8, Leiden-
Boston, 2010. 

49. Pliny, Naturali Historia, Geography and Ethnography, Loeb Classical 
Library, Translated by H. Rackham, Books 1-2, 1938.   

50. The Geography of Strabo, Loeb Classical Librery edition, Vol. V, 1928. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

141 

51. The Oxford Dictionary of Byzantium, Edited by Alexander P. Kazhdan, 
Oxford University Press, vol. 1991. Ubayd Allāh ibn ʻAbd Allāh Ibn Khurradādhbih, 
Kitāb al-Masālik wa-al-mamālikprod. by M. J. de Goeje, Bibliotheca 
Geographorum Arabicorum, Vol. VI, Lugduni Batavorum, Brill, 1889. 

52. Keçiş M., Trabzon Rum İmparatorluğu ve Türkler 1204-1404, Doktora Tezi, 
Türkiye Cumhuriyeti Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Tarih (Ortaçağ 
Tarihi) Anabilim Dalı, Ankara, 2009. 

53. Öztürk Ö., Karadeniz. Ansiklopedik Sözlük, Heyamola Yayınları, İstanbul, 
2005, c. 1, s. 350-351. 

54. Öztürk Ö., Pontus: Antik Çağ’dan Günümüze Karadeniz’in Etnik ve Siyasi 
Tarihi, Genesis Yayınları. Ankara, 2011. 

55. Uzunçarşılı İ. H., Anadolu Beylikleri ve Akkoyunlu, Karakoyunlu Devletleri, 
Türk Tarih Kurumu Basımevi, Ankara, 1988. 

56. 387 Numaralı Muhâsebe-i Vilâyet-i Karaman ve Rûm Defteri (937/1530), 
II, Başbakanlık Devlet Arşivleri Genel Müdürlüğü, Defter-i Hâkânî Dizisi:III, Ankara, 
1997, 

57. Trabzon Rum İmparatorluğunun Kuruluşunda Çevreyle Olan İlişkileri, s. 
144-162 http://dergiler.ankara.edu.tr/dergiler/18/1573/17062. 

58. ქართლის ცხოვრება, ს. ყაუხჩიშვილის რედაქციით, 
თბილისი, ტ. II, 1959. 



Ruben Melkonyan, Gor Hovhannisyan                                                                            Turkic Studies 

142 

Рубен Мелконян1 
доктор исторических наук, профессор,  
декан факультета востоковедения ЕГУ 

 
Гор Оганесян2 

 
ОТРАЖЕНИЕ НАЦИОНАЛИСТИЧЕСКИХ ИДЕЙ В ПРОГРАММАХ 
ПРОИСЛАМИСТСКИХ ПАРТИЙ ТУРЦИИ В 1960-Х И 1980-Х ГГ․3 

 
DOI 10.46991/jos.2024.26.2.142 
 
Внешняя и внутренняя, образовательная, пропагандистская политика 

современной Турции, а также официальная риторика республики свиде-
тельствуют о том, что синтез ислама и национализма превратился в 
государственную идентичность. Возникшая конкуренция между лаицизмом и 
религиозностью в Турции, образованной в 1923 г., насчитывает десятиле-
тия, и в какой-то момент национализм настолько тесно переплелся с ислам-
ской идеологией, что и сегодня эти два направления, по сути, являются 
единым целым. В свою очередь, исламизм и национализм в Турции со второй 
половины прошлого века развивались параллельно, периодически соперни-
чали, но наблюдались и явные предпосылки для их слияния или, по крайней 
мере, тесного сотрудничества. Это можно заметить в программах проис-
ламских партий, действующих с 1970-х гг. В данной статье рассматри-
ваются программы партий «Национальный порядок», «Национальное спа-
сение» и «Национальное процветание» в контексте представления в них 
определений понятия «национализм», а также политических событий того 
времени и отношений между религией и лаицизмом. 

Ключевые слова: ислам, национализм, государственная идентичность, 
«политический ислам», идеология, Эрбакан, «Национальное мнение» 

                                                            
1 Эл. почта: rubenmelkonyan@ysu.am, ORCID0000-0002-1937-901X. 
2 Эл. почта: gor.hovhannisyan@ysu.am, ORCID 0009-0005-6230-9446. 
3 Исследование выполнено при финансовой поддержке Комитета по науке РА в рамках 
научного проекта № 21AG-6A081.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

143 

С точки зрения конфликта или соперничества между исламом и лаи-
цизмом в Турции важную роль сыграла принятая в 1924 г. Конституция, 
которая, по сути, является компромиссным документом, связанным с 
темой исследования. Так, в статье 2 Конституции указывалось, что 
официальной религией государства является ислам. Это, по мнению 
тюрколога Б. Поцхверия, «уступка консервативным членам меджлиса»4. 
А в статьях 16 и 38, соответственно, был определен основанный на 
нормах шариата порядок приведения к присяге депутатов и президента5. 

 Однако широкомасштабный процесс общей секуляризации, начав-
шийся в Турецкой Республике президентом Мустафой Кемалем, естест-
венно, повлиял и на Конституцию. Поэтому уже в 1928 г. по предло-
жению ряда депутатов Великого Национального собрания Турции в нее 
были внесены изменения. В частности, из основного документа страны 
было изъято положение о том, что «религией государства является 
ислам», а также «с шариатского на гражданский» был изменен порядок 
проведения церемонии присяги депутатов и президента, указанный в 
статьях 16 и 386.  

Однако после смерти президента Турции Мустафы Кемаля Ататюрка 
в 1938 г. и особенно в связи с внешними и внутренними процессами 
после окочания Второй мировой войны в политике страны происходят 
определенные изменения. Вместо прежней однопартийной системы 
устанавливается многопартийная. «Демократическая партия», пришед-
шая к власти в 1950 г. в результате парламентских выборов, предпри-
нимает определенные шаги в направлении повышения роли ислама и 
ограничения лаицизма. В целом, в последующие десятилетия, начиная с 
этого периода, согласно характеристике исследователя Умута Узера, 

                                                            
4 Поцхверия Б., Ислам в турецкой конституции, Современная Турция: проблемы и 
решения (сборник статей), Москва, 2006, с. 47. 
5 Там же. 
6 Там же, с. 48. 



Ruben Melkonyan, Gor Hovhannisyan                                                                            Turkic Studies 

144 

происходило медленное движение «от кемалистской государственной 
идентичности к исламско-анатолийской идентичности»7. 

После военного переворота в Турции 27 мая 1960 г., в результате 
которого «Демократическая партия», уделявшая большое внимание 
«политическому исламу», была лишена власти, отношение политических 
сил к лаицизму под бдительным контролем армии стало более осторож-
ным, а происламские силы и деятели были вынуждены пересмотреть 
свою политику и риторику. Во второй половине 1960-х гг. в Турции 
сложилась крайне напряженная социально-политическая ситуация. 
Обострившиеся и участившиеся столкновения между левыми и правыми 
силами еще больше разжигали и без того экстремистские настроения 
сторон, тем самым с каждым днем все осложняя общую ситуацию. При-
шедшая к власти в результате выборов 1965 г. «Партия справедливости» 
(ПС), считавшаяся идеологическим преемником «Демократической пар-
тии», не желая усложнять отношения с армией, пыталась сдерживать 
происламские экстремистские элементы в своих рядах и усмирить их 
требования и ожидания. Постепенно более радикально настроенные 
происламские члены ПС, недовольные осторожной политической линией 
партии, пришли к осознанию того, что ПС больше не может или не хочет 
выполнять обозначенную ими повестку дня, и начали искать ей 
политические альтернативы. 

Внутри ПС также нарастало недовольство, вызванное экономи-
ческой политикой партии. ПС, первоначально пользующаяся поддерж-
кой консервативных масс в сельских общинах, постепенно начала 
поддерживать крупный городской бизнес, вызывая недовольство сред-
них и малых предпринимателей в восточных провинциях Турции, 
являющихся членами или сторонниками ПС, которые, будучи не в 
состоянии решить свои собственные экономические проблемы, терпели 
банкротство. В защиту интересов малого и среднего бизнеса в регионах 

                                                            
7 Uzer U., Glorification of the Past as a Political Tool: Ottoman history in contemporary 
Turkish politics, The Journal of the Middle East and Africa, 2018, 9:4, p. 340, DOI: 
10.1080/21520844.2018.1539063. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

145 

выступил секретарь Союза торговых палат Турции Неджметтин 
Эрбакан8. На фоне существующих проблем Эрбакан баллотировался на 
пост председателя Торговой палаты и одержал победу на выборах в мае 
1969 г. Но в августе того же года правительство аннулировало 
результаты выборов и отстранило Эрбакана от должности9. Кризис в 
Торговой палате, который приобрел общественный резонанс, а также 
отстранение Эрбакана от должности послужили для него основанием, 
чтобы выйти на политическую арену. 

На парламентских выборах 1969 г. Эрбакан решил баллотироваться 
в качестве кандидата от ПС, но получил отказ. Причиной отказа стали 
антиправительственные вступления Эрбакана в Союзе торговых палат и 
его подчернуто исламистские заявления10. Однако Эрбакан баллотиро-
вался в качестве независимого депутата и смог пройти в парламент11. 
Получив отказ от ПС, Эрбакан вместе со своими единомышленниками 
основал «Движение независимых» (Müstakiller hareketi), к которому 
присоединились некоторые политические деятели12. Среди сторонников 
движения было руководство религиозного братства Накшбандия13, а 
также представители религиозной секты Нурджулар14. Именно на основе 
этого движения 26 января 1970 г. под предводительством Неджметтина 
Эрбакана была создана партия «Национальный порядок» (ПНП, Milli 
Nizam Partisi), которая была первой в истории Турции партией с ярко 
выраженной исламской идеологией. Автором названия партии был 
Эшреф Эдип, журналист, известный своими крайне исламскими 

                                                            
8 Yalçın S., Hangi Erbakan, İstanbul, 1994, s. 32. 
9 Çavuşoğlu H., TOBB-Siyaset İlişkisi Açısından Erbakan’ın TOBB Başkanlığı Sürecinin 
Değerlendirilmesi, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi, Denizli, 2009, s. 
50. 
10 Yorğancılar S., Milli Görüş (1969-1980), İstanbul, 2012, s. 53. 
11 Там же. 
12 Emre S. A., Siyasette 35 Yılı, İstanbul, 1990, s. 184. 
13 Там же, с. 190. 
14 Çaha Ö., Baykal Ö., Milli Görüş Hareketinin Kuruluşu: Türk Siyasetinde Milli Nizam Partisi 
Deneyimi, Gazi Üniversitesi İktisadi Ve İdari Bilimler Fakültesi Dergisi, 19 (3), Ankara, 2017, s. 
793. 



Ruben Melkonyan, Gor Hovhannisyan                                                                            Turkic Studies 

146 

идеями15. Логотипом ПНП был кулак с поднятым к небу указательным 
пальцем. В партии было 18 членов-учредителей, в том числе и члены 
религиозных братств16. В этом контексте примечательна беседа Шейха 
Мехмеда Захида Котку из религиозного братства Накшбандия с Эрба-
каном и несколькими его единомышленниками за несколько месяцев до 
создания партии, в которой Котку посоветовал Эрбакану создать пар-
тию, отметив, что «работа по предоставлению руководства государством 
реальным представителям нашего народа является неизбежной исто-
рической миссией. Присоединяйтесь к этой работе, и если ваши друзья 
согласятся, возглавьте ее. Начинайте работать, потому что мы уже 
сильно опоздали»17. 

Несмотря на ярко выраженный исламизм, и в программе, и в 
риторике ПНП наблюдались националистические мотивы и акценты. 
Так, на учредительном съезде ПНП Эрбакан в своем выступлении в 
числе основателей партии указал и сельджукских и османских султанов18. 
Первый политический манифест ПНП, «Послание к блаженному турку» 
(Mukadessatçı Türk’e beyanname), был написан турецким писателем и 
публицистом, известным своими исламскими и националистическими 
идеями, Неджипом Фазылом Кысакюреком19. Турецкий исследователь 
Ахмет Селим Кадыоглу, говоря о синтезе ислама и национализма, 
обращает внимание на то обстоятельство, что как в названии партии 
«Национальный порядок», так и в названии партии «Национальное 
спасение» (ПНС), которая будет создана после запрета первой, было 
слово «национальный». Более того, в идеологической подготовке их 
молодежных организаций также была большая доля национализма20. 

                                                            
15 Там же.  
16 Kırkıncı M., Hayatım – Hatıralarım, İstanbul, 2013, s. 311. 
17 Emre S. A., указ. соч., с. 185․ 
18 Sarıbay A. Y., Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu ve Programının İçeriği, Y. Aktay (Ed.), 
Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, İslamcılık, İstanbul, 2010, s. 577. 
19 Çaha Ö., Baykal, Ö., Указ. соч., с. 800․ 
20 Kadıoğlu A. S., Türk-İslam Sentezi’nin oluşum ve gelişim süreci, OPUS-Uluslararası Toplum 
Araştırmaları Dergisi, 16 (27), s. 829.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

147 

Заметим, что особенно после военного переворота происламская 
партия была вынуждена выработать свою позицию по отношению к 
принципу секуляризации и собственную интерпретацию этого принципа. 
Эта положение наиболее ярко проявляется в ее партийных программах. 
В частности, в программе партии «Национальный порядок» отмечается, 
что члены партии поддерживают концепцию свободы совести, которая 
обеспечивает «удовлетворение потребностей гражданина в религии»21. 
Кроме того, в программе отмечается, что они выступают против того, 
чтобы лаицизм, который преподносится как гарантия свободы 
вероисповедания и совести, стал инструментом религиозного давления и 
демонстрации неуважения к верующим22. 

Однако партия «Национальный порядок» просуществовала недолго: 
20 мая 1971 г., в период, последовавший за военным вмешательством 12 
марта того же года, деятельность партии была запрещена решением 
Конституционного Суда Турции. Но следует констатировать, что ПНП 
сыграла значительную роль в политической жизни Турции, несмотря на 
то, что не участвовала ни в каких выборах или в каком-либо серьезном 
политическом процессе. «Политический ислам» с появлением ПНП стал 
четко выработанной партийной идеологией, превратившись в 
серьезного конкурента другим идеологиям, существующим в стране, т.е. 
ПНП и Эрбакан смогли переступить табу, и в политической деятельности 
Неджметтина Эрбакана подобных побед над табу будет немало. Также 
следует отметить, что Эрбакан сделал очень важный стратегический шаг 
в направлении закрепления «политического ислама» в Турции, и внедрил 
эту идеологию в основанную им доктрину, получившую название 
«Национальное мнение» (Milli Görüş), главным посланием которой была 
приверженность консервативным, исламским ценностям в политике, 
экономике и общественных процессах23. Здесь слово Milli (‘националь-
ный’) имеет несколько интерпретаций: оно относится не к словарному 

                                                            
21 Milli Nizam Partisi, Proğram ve Tüzük, Ankara, 1970, s. 7. 
22 Там же. 
23 Подробне о партии Национальное мнение см.: Erbakan N., Milli Görüş, İstanbul, 1975. 



Ruben Melkonyan, Gor Hovhannisyan                                                                            Turkic Studies 

148 

термину «нация» («nation»), а к религии. Для более точного его 
толкования уместно привести цитату турецкого историка Ильбера 
Ортайли: «Слово Millet (‘нация’) своими корнями уходит в арамейский 
язык и в иврит, позже оно перешло в арабский язык. Означает – ‘слово’. 
А слово есть сам Аллах. Слово ‘национальный’ (milli), происходящее от 
Millet (‘нация’), в турецкой политической истории было правильно 
использовано только Неджметтином Эрбаканом и его партией. Слово не 
имеет никакого отношения к термину «нация», «nation». Это именно 
умма, все, кто собирается вокруг слова»24. 

Название доктрины «Национальное мнение» со временем стало 
собирательным именем, а сама доктрина стала восприниматься как 
платформа, дающая начало всем тем движениям и партиям, которые, по 
словам турецкого политолога Ахмета Йылдыза, «поддерживают рели-
гиозную повестку дня политических партий, выражающих исламские 
традиции»25. Основная идея доктрины «Национальное мнение» заклю-
чается в возрождении определяющей роли ислама в турецком обществе 
как неотъемлемой части турецкой национальной идеи или национальной 
идентичности.   

Партия «Национальный порядок» была первой из партий доктрины 
«Национальное мнение», после запрета которой ее члены не ушли, не 
начали искать альтернативы среди действующих политических сил, а 
ждали, когда их лидеры создадут новую партию. За ПНП последовала 
партия «Национальное спасение» (ПНС, Milli Selamet Partisi), которая 
закрепила начатую ПНП линию, приняв еще более активное участие в 
политических процессах. 

После военного вмешательства в Турцию 12 марта 1971 г. лидер 
ПНП Эрбакан покинул республику, чтобы избежать возможных пресле-
дований, и переехал в Швейцарию, откуда следил за общими внутрипо-
литическими процессами, поддерживая постоянную связь с руко-
                                                            
24 Engin R. T., Milli Görüş Hareketi ve Söylevleri. (Yayınlanmamış Yüksek Lisans Tezi), 
İstanbul Sebahattin Zaim Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, İstanbul, 2019, s. 31. 
25 Yıldız A., Politico-Religious Discourse of Political Islam in Turkey: The Parties of National 
Outlook, The Muslim World, 93 (2)., Hartford, 2003, p. 188. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

149 

водством закрытой ПНП и ее электоратом. 11 октября 1972 г. группой 
лиц, не являющихся членами ПНП, была основана партия «Нацио-
нальное спасение», которая стала преемницей ПНП и второй из партий 
доктрины «Национальное мнение». Центральный орган партии, в 
основном состоявший из бизнесменов и инженеров, избрал Сулеймана 
Арифа Эмре главой партии26. В мае того же года Эрбакан вернулся в 
Турцию и присоединился к партии. К возвращению Эрбакана ПНС уже 
была готова к участию в парламентских выборах 1973 г.27 и под 
предводительством Сулеймана Арифа Эмре участвовала в парламентских 
выборах 14 октября 1973 г., а через 6 дней после выборов, 20 октября, 
центральный орган партии избрал Неджметтина Эрбакана своим новым 
председателем28. 

Что касается вопросов национализма, то в программе ПНС, во-
первых, отмечается, что для морального развития или восстановления 
страны и формирования образцовой цивилизации необходимо «поко-
ление, гордящееся нашей могучей и славной историей и осознающее 
национальную индивидуальность»29. В программе делается акцент на 
том, что всех членов партии связывает идея национализма, которая 
объединяет «славную и благородную историю и систему моральных 
ценностей» страны и народа30.   

В результате парламентских выборов 1973 г. происламская ПНС, 
являясь третьей по величине фракцией в парламенте, приобрела важную 
роль в политических процессах. Председатель «Республиканской 
народной партии» (РНП), основной носитель идеологии лаицизма, 
Бюлент Эджевит смог договориться с ПНС, и 26 января 1974 г. было 
сформировано коалиционное правительство31. Бюлент Эджевитт стал 
                                                            
26 Çelebi M. B., Sosyal Bölünmeler Sonucu Ortaya Çıkan Siyasal Partiler ve Milli Görüş 
Hareketi: MSP ve RP Örneği, İktisadi ve İdari Yaklaşimlar Dergisi, 1(1), Şırnak, 2019, s. 47. 
27 Там же. 
28 Akgül A., Dünyanın Değişimi ve Erbakan Devrimi, İstanbul, 2003, s. 49. 
29 Milli Selamet Partisi, Program ve Tüzük, Ankara, 1973, s. 6. 
30 Там же, s. 9-10. 
31 Karataş M., Türkiye’nin 1970’li Yılları ve Milliyetçi Cephe Hükümetleri, Anadolu ve Balkan 
Araştırmaları Dergisi, 5(10), Tekirdağ, 2022, s. 396. 



Ruben Melkonyan, Gor Hovhannisyan                                                                            Turkic Studies 

150 

премьер-министром, а Неджметтин Эрбакан – вице-премьером. Это, 
пожалуй, было вторым важным табу, которое переступил Эрбакан, став 
высокопоставленным чиновником светской Турции. Однако коалиция 
РНП-ПНС просуществовала недолго, и в течение нескольких месяцев 
после ее распада парламентским силам не удавалось достичь соглашения 
в вопросах формирования нового правительства. В конце концов, при 
посредничестве бывшего президента Джеляля Баяра правые силы, 
представленные в парламенте, смогли достичь соглашения и сформи-
ровать коалиционное правительство Националистического фронта 
(Millietçi Çepe) (31.03.1975-21.06.1977)32, из одного только названия 
которого уже можно было понять, какой идеологический приоритет у 
собранных там сил. Премьер-министром стал председатель ПНП С. 
Демирель, а вице-премьерами были назначены председатель ПНС Н. 
Эрбакан, председатель партии «Республиканское доверие» (ПРД) Т. 
Фейзиоглу и председатель крайне националистической партии «Нацио-
налистическое движение» (ПНД) А. Тьюркеш. Это была фактически 
первая попытка совместного правления «политического ислама» и 
«политического национализма», в рамках которого еще не был закреп-
лен синтез религии и национализма, но процесс этого слияния уже 
начался. Примечательно, что в протоколе о создании этого коалицион-
ного правительства было заявлено: «… источником вдохновения для 
правительства является турецкий национализм»33. 

Спустя некоторое время после распада коалиционного прави-
тельства Националистического фронта, 1 августа 1977 г. было сформи-
ровано коалиционное правительство Националистического фронта-2 во 
главе с Демирелем, а вице-премьерами стали Эрбакан и Тьюркеш34. 
Можно констатировалось, что на политической арене Турции проис-
ламские и националистические силы фактически играли уже стабильную 

                                                            
32 Karataş M., Указ. соч., с. 403. 
33 Koalisyon Hükümetleri, Koalisyon Protokolleri, Hükümet Programları ve Genel Kurul 
Görüşmeleri, 2, Ankara, 2015, s. 980. 
34 Arslan M., Süleyman Demirel, İstanbul, 2019, s. 156-157․ 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

151 

решающую роль, и де-юре сотрудничество между ними было очевидным 
свидетельством де-факто существования турецко-исламского синтеза. 

12 сентября 1980 г. в Турции снова произошел военный переворот, 
после которого была запрещена деятельность ПНС. Однако 19 июля 
1983 г. юристом Али Тюркменом и 30 его единомышленниками была 
создана «Партия благоденствия» (ПБ), которая считается преемницей 
ПНС35. Эмблемой партии стали Луна и колос пшеницы: первая как 
символ независимости, второй как символ успеха36. ПБ была уже третьей 
партией «Национального мнения». Программа партии и провозгла-
шаемые ею цели были практически такими же, как у ПНС. Различия 
были только в части программы, касающейся экономики, куда ПБ 
включила определенные либеральные идеи, скорее всего, с целью 
соответствия существующим политическим условиям37. 

В разделе программы ПБ, касающемся образования, отмечалось, 
что партия придает особое значение национальному образованию и 
преподаванию религии, что является основой духовного развития38. Что 
же касается национализма, то в программе партии отмечается: «Наша 
партия является носителем концепции национализма, которая в истории 
нашей нации проявила себя как объединяющий, примиряющий, 
созвучный нашим национальным и моральным ценностям фактор, и это 
составляет основу нашей моральной идентичности»39. Говоря о росте 
общественно-политического авторитета «Партии благоденствия», Б. 
Поцхверия обусловливает ее успех, в числе других обстоятельств, « ... 
ростом влияния в стране сторонников ислама, которые в то же время 
были последователями национализма»40.  

                                                            
35 Çelebi O., Siyasi Yasakların Sonu: 6 Eylül 1987 Referandumunda Erdal İnönü ve Bülent 
Ecevit’in Faaliyetleri, History Studies, 13 (1), Çankırı, 2021, s. 307. 
36 Refah Partisi Tüzük ve Programı, Ankara, 1983, s. 3. 
37 Gulalp H., Political Islam in Turkey: The Rise and Fall of the Refah Party, The Muslim 
World, 89, Hartford, 1999, pp. 26-27. 
38 Refah Partisi Tüzük ve Programı, s. 8-9 
39 Там же, с. 39. 
40 Поцхверия Б., указ. соч., с. 53. 



Ruben Melkonyan, Gor Hovhannisyan                                                                            Turkic Studies 

152 

Это обстоятельство и укрепившийся уже в 2010-х гг. синтез ислама и 
национализма, ставший локомотивом общественно-политических про-
цессов в Турции, привлекают и объединяют большинство избирателей. 
Иван Стародубцов, аналитик и бизнесмен, много лет проживающий в 
Турции, высказывает следующую несколько неоднозначную мысль, 
которая при рассмотрении в политологическом или историографическом 
свете, тем не менее, имеет определенную логику: «С самого начала было 
понятно, что ни одна партия в Турции, которая не является национа-
листической, не имеет перспективы»41․ 

 

ԱԶԳԱՅՆԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ ԱՆԴՐԱԴԱՐՁՆԵՐԸ ԹՈՒՐՔԻԱՅԻ ԻՍԼԱՄԱՄԵՏ 
ԿՈՒՍԱԿՑՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԾՐԱԳՐԵՐՈՒՄ 

1960-1980-ԱԿԱՆ ԹԹ․ 
Ռուբեն Մելքոնյան42, Գոռ Հովհաննիսյան43 

 

Այսօրվա Թուրքիայի արտաքին և ներքին, կրթական, քարոզչական քաղա-
քականությունը, ինչպես նաև պաշտոնական հռետորաբանությունը փաստում 
են, որ իսլամի և ազգայնականության սինթեզը վերածվել է այդ երկրի պետա-
կան ինքնության։ 1923 թ․ ստեղծված Թուրքիայում աշխարհիկության և կրոնա-
կանության մրցակցությունը տասնամյակների պատմություն ունի և իսլամական 
գաղափարախոսությանը ինչ որ պահի ավելի բացահայտ միահյուսվել է ազգայ-
նականությունը ու այսօր դա ըստ էության մեկ ամբողջություն է։ Իր հերթին 
իսլամականությունն ու ազգայնականությունը Թուրքիայում անցյալ դարի 
երկրորդ կեսից զուգահեռաբար զարգանալով ունեցել են մրցակցության փուլեր, 
սակայն հաճախ էլ նկատվել են դրանց միաձուլման կամ առնվազն սերտ համ-
ագործակցության ակնհայտ նախադրյալներ։ Այս երևույթի որոշ արտացոլում-
ներ նկատվում են 1970-ականներից գործող իսլամամետ կուսակցությունների 
ծրագրերում: Սույն հոդվածում քննության են ենթարկվում «Ազգային կարգի», 
«Ազգային փրկության» և «Բարօրություն» կուսակցությունների ծրագրերը՝ 
դրանցում ազգայնականության որոշակի սահմանումների ներկայացման ինչ-

                                                            
41 Сатановский Е., Стародубцов И., Турция между Россией и Западом: мировая политика 
как она есть – без толерантности и цензуры, Москва, 2023, с. 217-218. 
42 Ռուբեն Մելքոնյանը ԵՊՀ արևելագիտության ֆակուլտետի դեկանն է, պ.գ.դ., պրո-
ֆեսոր, էլ փոստ՝rubenmelkonyan@ysu.am, ORCID 0000-0002-1937-901X: 
43 Գոռ Հովհաննիսյանը ԵՊՀ արևելագիտության ֆակուլտետի թյուրքագիտության 
ամբիոնի դասախոս է, էլ փոստ՝gor.hovhannisyan@ysu.am, ORCID 0009-0005-6230-9446: 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

153 

պես նաև ժամանակի քաղաքական զարգացումների, կրոն-աշխարհիկություն 
հարաբերությունների պատկերման համապատկերում։ 

Բանալի բառեր՝ իսլամ, ազգայնականություն, պետական ինքնություն, 
«քաղաքական իսլամ», գաղափարախոսություն, Էրբաքան, «Ազգային տեսա-
կետ» 

 
THE REFLECTIONS OF NATIONALISM IN THE PROGRAMS OF THE ISLAMIC 

PARTIES IN TURKEY 1960-1980 

Ruben Melkonyan44, Gor Hovhannisyan45 
 

Contemporary Turkey's foreign and domestic, educational, propaganda policy, 
as well as official rhetoric, prove that the synthesis of Islam and nationalism has 
turned into the country's state identity. In 1923-founded Turkey, the competition 
between secularism and religiosity has a history of decades and at some point, 
nationalism was more openly intertwined with Islamic ideology, and today it is 
essentially one whole. In turn, Islamism and nationalism in Turkey, developing in 
parallel from the second half of the last century, had phases of competition, but 
often there were obvious preconditions for their merging or at least close 
cooperation. Some reflections of this phenomenon can be seen in the programs of 
pro-Islamic parties operating since the 1970s. In this article, the programs of the 
"National Order", "National Salvation" and "Welfare" parties are examined, 
presenting certain definitions of nationalism in them, as well as depicting the 
political developments of the time and the relationship between religion and 
secularism. 

Keywords: Islam, Nationalism, State Identity, "Political Islam", Ideology, 
Erbakan, "National Viewpoint" 

 
БИБЛИОГРАФИЯ 

 
1. Поцхверия Б., Ислам в турецкой конституции, Современная Турция: 

проблемы и решения (сборник статей), Москва, 2006. 

                                                            
44 Ruben Melkonyan is a Dean of the Faculty of Oriental Studies at YSU, Doctor of Historical 
Sciences, Professor,E-mail: rubenmelkonyan@ysu.am, ORCID: 0000-0002-1937-901X. 
45 Gor Hovhannisyan is a lecturer at the Department of Turkic Studies of the Faculty of 
Oriental Stuides at YSU, E-mail: gor.hovhannisyan@ysu.am, ORCID: 0009-0005-6230-9446. 



Ruben Melkonyan, Gor Hovhannisyan                                                                            Turkic Studies 

154 

2. Сатановский Е., Стародубцов И., Турция между Россией и Западом: 
мировая политика как она есть – без толерантности и цензуры, Москва, 2023. 

3. Akgül A., Dünyanın Değişimi ve Erbakan Devrimi, İstanbul, 2003. 
4. Arslan M., Süleyman Demirel, İstanbul, 2019․ 
5. Çaha Ö., Baykal Ö., Milli Görüş Hareketinin Kuruluşu: Türk Siyasetinde 

Milli Nizam Partisi Deneyimi, Gazi Üniversitesi İktisadi Ve İdari Bilimler Fakültesi 
Dergisi, 19 (3), Ankara, 2017. 

6. Çavuşoğlu H., TOBB-Siyaset İlişkisi Açısından Erbakan’ın TOBB Başkanlığı 
Sürecinin Değerlendirilmesi, Pamukkale Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü 
Dergisi, Denizli, 2009. 

7. Çelebi M. B., Sosyal Bölünmeler Sonucu Ortaya Çıkan Siyasal Partiler ve 
Milli Görüş Hareketi: MSP ve RP Örneği, İktisadi ve İdari Yaklaşimlar Dergisi, 1(1), 
Şırnak , 2019. 

8. Çelebi O., Siyasi Yasakların Sonu: 6 Eylül 1987 Referandumunda Erdal 
İnönü ve Bülent Ecevit’in Faaliyetleri, History Studies, 13/1, Çankırı, 2021. 

9. Emre S. A., Siyasette 35 Yıl-ı, İstanbul, 1990. 
10. Engin R. T., Milli Görüş Hareketi ve Söylevleri. (Yayınlanmamış Yüksek 

Lisans Tezi), İstanbul Sebahattin Zaim Üniversitesi, Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
İstanbul, 2019. 

11. Erbakan N., Milli Görüş, İstanbul, 1975. 
12. Gulalp H., Political Islam In Turkey: The Rise and Fall of The Refah Party, 

The Muslim World, 89, Hartford, 1999.  
13. Kadıoğlu A. S., Türk-İslam Sentezi’nin oluşum ve gelişim süreci, OPUS-

Uluslararası Toplum Araştırmaları Dergisi, 16 (27).  
14. Karataş M., Türkiye’nin 1970’li Yılları ve Milliyetçi Cephe Hükümetleri, 

Anadolu ve Balkan Araştırmaları Dergisi, 5(10), Tekirdağ, 2022. 
15. Kırkıncı M., Hayatım – Hatıralarım, İstanbul, 2013. 
16. Koalisyon Hükümetleri, Koalisyon Protokolleri, Hükümet Programları ve 

Genel Kurul Görüşmeleri, Cilt 2, Ankara, 2015. 
17. Milli Nizam Partisi, Proğram ve Tüzük, Ankara, 1970. 
18. Milli Selamet Partisi, Program ve Tüzük, Ankara, 1973. 
19. Refah Partisi Tüzük ve Programı, Ankara, 1983. 
20. Sarıbay A. Y., Milli Nizam Partisi’nin Kuruluşu ve Programının İçeriği, Y. 

Aktay (Ed.), Modern Türkiye’de Siyasi Düşünce, İslamcılık, İstanbul, 2010. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

155 

21. Uzer U., Glorification of the Past as a Political Tool: Ottoman history in 
contemporary Turkish politics, The Journal of the Middle East and Africa, 9:4,, 
2018, DOI: 10.1080/21520844.2018.1539063 

22. Yalçın S., Hangi Erbakan, İstanbul, 1994. 
23. Yıldız A., Politico-Religious Discourse of Political Islam in Turkey: The 

Parties of National Outlook, The Muslim World, v. 93, no 2., Hartford, 2003. 
24. Yorğancılar S., Milli Görüş (1969-1980), İstanbul, 2012, s. 53. 



Naira Poghosyan                                                                               Turkic Studies 

156 

Наира Погосян1 
к.ф.н., доцент  

 
РАСКРЫВАЯ (НЕ)ТРАДИЦИОННЫЕ «МЕСТА ПАМЯТИ»: 
АРМЯНОГРАФИЧНЫЕ ТУРЕЦКОЯЗЫЧНЫЕ МЕМУАРЫ 

 
DOI 10.46991/jos.2024.26.2.156 

 
Взаимодействие наций, религий и языков, неизбежное в рамках любой 

империи, приводит к переплетению культур и менталитетов, создавая 
новые, смешанные или промежуточные формы. Одним из примеров такого 
симбиоза является армянографичный турецкий – редкое и интересное 
явление, объединяющее элементы двух языков. Цель данной статьи – 
представить мемуары двух очевидцев Геноцида армян 1915 года, написанные 
на турецком языке с использованием армянской графики. Исследуемые записи 
рассказывают истории двух семей, проживавших до геноцида в Айнтабе 
(Антеп) и Дёртйоле (арм. Чорк Марзпан). Во время Первой мировой войны 
они были насильственно изгнаны, а их судьбы отразили трагическую 
историю целой нации, пережившей депортацию, голод и резню. 

Ключевые слова: армянографичный турецкий, мемуары, места памяти, 
геноцид армян 

 
Введение 
Изучение индивидуальной и коллективной памяти уже несколько 

десятилетий является одним из актуальных направлений гуманитарных 
наук. И хотя, например, теоретики Антзен и Ламбек утверждают, что 
«единственная память, о которой стоит говорить <…>, – это травмати-
ческая память»2, ученые продолжают изучать особенности формиро-
вания, хранения и передачи памяти, выделять новые категории. Еще в 
2007 г. канадский нейрофизиолог и психолог Э. Тулвинг выделил в 

                                                            
1 Эл. почта nairapoghosyan@ysu.am, ORCID 000-0003-3682-328X. 
2 Arnold-de Simine, Silke, Trauma and Memory, in Trauma and Literature, ed. by J. Roger 
Kurtz, Cambridge University Press, 2018, pp. 140-152, p. 141. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

157 

общей сложности 256 типов памяти, в число которых он включил такие 
понятия, как «историческая память», «коллективная память», «культур-
ная память» и «социальная память», часто используемые в антропо-
логических и культурологических исследованиях.3 Такое разнообразие 
подходов свидетельствует об актуальности и важности проблемы. Од-
нако при изучении принципов формирования/функционирования памяти 
всего общества или определенной социальной группы, не стоит остав-
лять без внимания и память отдельно взятых людей, зафиксированную в 
их дневниках, записках и мемуарах, зачастую хранящих мелкие, но 
значимые детали, помогающие дополнить картину мира.  

Цель данной статьи – представить мемуары-записки4 двух очевидцев 
Геноцида армян 1915 г. на турецком языке с использованием армянской 
графики, хранящиеся в Музее-институте Геноцида в Ереване.5 В 
качестве методологической основы нашей статьи мы использовали ши-
роко известную теорию «мест памяти» (фр. «lieux de mémoire») фран-
цузского историка Пьера Нора, который определяет места памяти как 
останки, как «крайнюю форму, в которой существует коммеморативное 
сознание в истории, игнорирующей его, но нуждающейся в нем. Музеи, 
архивы, кладбища, коллекции, праздники, годовщины, трактаты, про-
токолы, монументы, храмы, ассоциации – все эти ценности в себе – сви-
детели другой эпохи, иллюзии вечности. Места памяти рождаются и 
живут благодаря чувству, что спонтанной памяти нет, а значит – нужно 

                                                            
3 Там же. 
4 Чудом спасшиеся от Геноцида армяне начали писать свои истории уже в то время, 
когда сам геноцид все еще продолжался. Эти армяне искали возможности рассказать о 
своих личных переживаниях, в основном на армянском языке, но также и на английском 
и других языках. Хотя некоторые мемуары были опубликованы и стали известны более 
широкому кругу читателей, большинство из них остаются неизвестными. Все они ценны 
как исторический документ и как носитель памяти. Подробнее см. Genocide Survivor 
Memoirs in Armenian & English, 1918-1955, https://naasr.org/blogs/treasures-of-naasrs-
mardigian-library/genocide-survivor-memoirs-in-armenian-english-1918-1955 (дата обраще-
ния 04.05.2024). 
5 В коллекции Музея -института Геноцида армян 500 неопубликованных дневников и 
мемуаров, см. The AGMI Collection of Unpublished Memoirs, http://www.genocide-
museum.am/eng/18_ag_20.php (дата обращения 25.05.2024). 



Naira Poghosyan                                                                               Turkic Studies 

158 

создавать архивы, нужно отмечать годовщины, организовывать празд-
нования, произносить надгробные речи, нотариально заверять акты, 
потому что такие операции не являются естественными».6 И хотя сам П. 
Нора использует эту концепцию в контексте коллективной/групповой 
памяти, мы посчитали возможным применить ее и к представленным 
нами мемуарам, потому что их авторы сознательно создавали «место»  
для своих воспоминаний в надежде сохранить их и передать другим 
поколениям. Выбор языка мемуаров тоже, скорее всего, неслучаен: он 
призван скрыть текст от любопытных глаз, превратив тем самым 
записки в укромное «место/гнездо семейной памяти».  

 
Сочетать несочетаемое: армянская графика и турецкий язык 
Взаимодействие наций, религий и языков, неизбежное на терри-

тории любой империи, ведет к переплетению культур, традиций, мента-
литетов и порождает новые, смешанные/промежуточные формы. 
Армянографичный турецкий (турецкие слова, написанные армянскими 
буквами, հայատառ թուրքերեն – Hayataṛ T'r'keren7, на турецком – 
Ermeni harflı Türkçe) – непривычная интересная форма симбиоза двух 
языков.8 Корпус армянографичных текстов, ведущий свое начало с XIV 

                                                            
6 Проблематика мест памяти, Франция-память, П. Нора, М. Озуф, Ж. де Пюимеж, М. 
Винок, пер. с фр.: Дина Хапаева, Санкт-Петербург, 1999, с. 17-50, с. 26. 
7 Для транскрипции армянских слов мы использовали систему Library of Congress – 
https://www.loc.gov/ catdir / cpso /romanization/armenian.pdf (дата обращения 04.05.2024). 
8 Аналогичны армянографичному турецкому греко-турецкий (караманликдика), иудео-
турецкий, ассиро-турецкий. Однако, как утверждает один из крупнейших специалистов в 
этой области Й. Штраус, «билингвизм был широко распространен среди армян, потому 
они всегда лучше греков владели турецким, и армянографичные турецкоязычные книги 
(которых значительно больше, чем на караманлидике) всегда имели широкий круг 
читателей» [Strauss J., 'The Millets and the Ottoman Language. The Contribution of Ottoman 
Greeks to Ottoman Letters (19th - 20th Centuries)', Die Welt Des Islams 35 (2), 1995, pp. 
189-249, p. 211, http://www.jstor.org/stable/1571230]( дата обращения 04.05.2023). 
Подробнее о караманлидике см. Between Religion and Language. Turkish-Speaking 
Christians, Jews and Greek-Speaking Muslims and Catholics in the Ottoman Empire, ed. by E. 
Balta and M. Ölmez, Istanbul, 2011, pp. 15-318; Balta E., Translating Books from Greek into 
Turkish for the Karamanli Orthodox Christians of Anatolia (1718-1856), International Journal 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

159 

в., достаточно многочисленный и разнообразный: от надгробных над-
писей и ашугских (уличные певцы, трубодуры) песен, до печатных пере-
водов религиозных текстов, романов и пьес, от словарей, учебников и 
периодической прессы до рукописных дневников, мемуаров и частных 
писем.9 Интересно, что даже после геноцида 1915 г. армяне, разбросан-
ные волей судьбы по всему миру, использовали его в книгопечатании и 
в повседневной жизни. Логично полагать, что основной аудиторией 
армянографичного турецкого были туркоязычные армяне, о чем еще в 
1902 г. писал крупный армянский лингвист Гр. Ачарян.10 В определенной 
степени поддерживая его, уже в наше время профессор Б. Дер-Ма-
тосьян предполагает, что армянографичный турецкий использовался 
туркоязычными армянами, чтобы подчеркнуть свою уникальность и от-
личие от доминирующей культуры.11 Между тем, профессор С.Д. Асла-
нян пишет: «Круг читателей армянографичных турецких книг по-преж-
нему остается загадкой. Несомненно, что в восемнадцатом веке и первой 
половине девятнадцатого века большинство читателей составляли армя-
не-католики, проживающие преимущественно в таких крупных городах, 
как Стамбул и Измир, а также, но в меньшей степени, в Анкаре и других 
окружающих городах и поселениях. Однако вызывает удивление, как 
много армянографичных турецких печатных текстов попало в сельскую 
местность, где уровень грамотности, безусловно, был значительно ниже, 
                                                                                                                                                       
Turkish Studies, 23 (1&2), 2017, pp. 19-33, https://evangeliabalta.com/old/kitap/61_review.pdf 
. (дата обращения 15.05.2024) 
9 Ստեփանյան Հ․, Ցուցակ հայերէն ձեռագրերի հայատառ թուրքերէն նիւթերի եւ հայա-
տառ թուրքերէն ձեռագրերի, Երեւանի Մաշտոցի անվան մատենադարանի եւ Մայր 
Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի ձեռագրեր, Ա մաս, Երևան, 2008. 
10 По классификации Г. Ачаряна, турецкоподданные армяне делились на три группы: 1. 
Армяне, которые полностью поддались языковой ассимиляции и могут считаться турко-
говорящими; 2. Армяне, в речи которых турецкий словарный пласт превалирует над 
армянским; 3. Армяне, которые используют незначительное количество турецких слов в 
своем лексиконе. Подробнее см. Աճառեան Հ., Թուրքերէնէ փոխառեալ բառերը Պօլսի 
հայ ժողովրդական լեզուին մէջ համեմատութեամբ Վանի, Ղարաբաղի եւ Նոր-Նախի-
ջեւանի բարբառներուն, Հատոր Գ, Մոսկվա- Վաղարշապատ, 1902  
11 Der Matossian B., The Development of Armeno-Turkish (HayatarT‘rk‘erēn) in the 19th 
Century Ottoman Empire Marking and Crossing Ethnoreligious Boundaries, Intellectual 
History of the Islamicate World, 8, 2020, pp. 67-100, p. 71. 



Naira Poghosyan                                                                               Turkic Studies 

160 

чем в городских центрах».12 Со своей стороны один из крупнейших 
современных специалистов в данной области М. Джанкара утверждает, 
что «армянографичный турецкий, особенно в течение девятнадцатого 
века, мог служить письменным «лингва франка» среди представителей 
различных этнических, религиозных и языковых групп в Османской 
империи».13 Отсутствие единого принятого мнения по данному вопросу 
свидетельствует о том, что разные аспекты феномена армянографич-
ного турецкого долгое время были практически вне внимания ученых и в 
Армении, и в Турции. Надо отметить, что ситуация несколько измени-
лась за последние пятнадцать-двадцать лет, однако публикации на эту 
тему в основном касались печатного наследия.14 Между тем С.Д. Асланян 
отмечает, что «наряду с большим количеством печатных работ на 
армянографичном турецком, существовало такое же огромное, но менее 
доступное литературное наследие в рукописной форме, значительная 
часть которого разбросана по архивам и по коллекциям рукописей в 
полудюжине стран».15  

 

                                                            
12 Aslanian S. D., Prepared in the Language of the Hagarites: Abbot Mkhitar’s 1727 Armeno-
Turkish Grammar of Modern Western Armenian, Journal of the Society for Armenian Studies, 
25, 2016, pp. 54-86, p. 71. 
13 Cankara M., Rethinking Ottoman Cross-Cultural Encounters: Turks and the Armenian 
Alphabet, Middle Eastern Studies, 51:1, 2015, 1-16, p. 1.  
14 Pamukciyan, K., Ermeni Harfli Türkçe Edebiyat, ed. Osman Köker, İstanbul, 2002; Mignon, 
L., A pilgrim's progress: Armenian and Kurdish literatures in Turkish and the rewriting of 
literary history, Patterns of Prejudice, 48:2, 2014, pp. 182-200; Ergen S., Son dönem 
Osmanlı Yemek Kültüründe Ermeni Mutfağının Katkısı Ermeni harfli Türkçe yemek kitapları, 
İstanbul, 2019, Uygur K., Yalkin C., Uygur S., Market-making strategies in Tanzimat era 
Istanbul: The quest for an elusive cosmopolitanism, Business History, 2023, pp. 1-31. 
https://doi.org/10.1080/00076791.2023.2279128, Masayuki U., One Script, Two Languages: 
Garabed Panosian and His Armeno-Turkish Newspapers in the Nineteenth-Century Ottoman 
Empire, Middle Eastern Studies, 52(4), 2016, pp. 605–622, Kiraz E., Osmanlı Mizah Basınının 
Başlangıcı: Ermeni Harfli Türkçe Mizah Gazetesi Zvarcakhos “Latifeci” (1856), İstanbul, 2024. 
15 Aslanian S. D., Prepared in the Language of the Hagarites: Abbot Mkhitar’s 1727 Armeno-
Turkish Grammar of Modern Western Armenian, p. 61. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

161 

Мемуары как «место памяти» ужасов пережитого и жизни, 
которую не вернуть: Пенон Василян и Манук Берберян рассказы-
вают о себе 

Записи из двух тетрадей, находящихся в поле нашего исследования, 
представляют истории двух семей, проживавших в Айнтабе (Антеп) и 
Дёртйоле (на арм. Чорк Марзпан) до армянского геноцида и насильст-
венно изгнанных во время Первой мировой войны, и, по сути, отражают 
историю целой нации, осужденной на депортацию, голод и резню.  

Мемуары Пенона Василяна – это подробное описание жизни в 
Дёртйоле.16 Автор рассказывает не только о своем городе, но и о сосед-
них армянских и турецких деревнях. В микроисторической хронике Пено-
на Василяна описывается социальная, экономическая, политическая и 
культурная жизнь на имперской периферии на фоне общей социальной 
и политической ситуации в стране и показаны восприятие и идентич-
ность людей, живущих в многорелигиозном и многоязычном обществе 
до Первой мировой войны.  

Родившись в 1903 г., П. Василян застал резню армян в Адане 1909 
г. в дни героической самообороны в Дёртйоле. Отец Пенона был 
сапожником в турецкой деревне Дегирмен Дереси, недалеко от города, 
и деревенский староста помог их семье в 1909 г., когда началась охота 
на «гяуров» (неверных) («կեվուր ավը»17 [kevur avı]). Тот же деревенский 
староста предложил помощь семье Пенона, когда началась депортация в 
1915 г. Однако отец Пенона предпочел уйти вместе с родственниками. 
Видя голод, болезни и регулярные атаки солдат, Пенон решил бежать, 
чтобы спастись. После трехлетнего путешествия он вернулся в Дёртйол, 
нашел своих сестер, женился и жил там до 1938 г. Когда французская 
армия покинула Хатай, Пенон переехал в Бейрут, затем во Францию, а 
позже, в 1946 г., в Советскую Армению.  

                                                            
16 Мемуары П. Василяна, архив Музея-института Геноцида армян, №338 (206). 
17 Для транскрипции армянографичных турецких текстов, мы использовали систему, 
предложенную Ю. Челик и А. Саргсян. Подробнее см. Çelik H., Sargsyan, A. Introducing 
Transcription Standards for Armeno-Turkish Literary Studies, Diyâr Zeitschrift für 
Osmanistik, Türkei- und Nahostforschung, 3 (2), 2022, pp. 161-189. 



Naira Poghosyan                                                                               Turkic Studies 

162 

В отличие от упомянутой выше хроники, Манук Берберян, автор 
других мемуаров, начинает свой рассказ с депортации и завершает его 
воссоединением с родственниками в Алеппо. На первой странице Манук 
Берберян упоминает, что в 1914 г., когда ему было 7 лет и началась 
призывная кампания, и армяне все еще наслаждались спокойной 
жизнью в своей стране, ему приснился кошмар, которому суждено было 
стать явью: «Sene 1914 tarihindeyaşım 7 sefer birlik senesinde daha 
ermeniler herkeşe rahat memleketinde zevk ve sefalı günlerimizde gecenin 
birinde bir rüya gördum»18(В 1914 г., мне было 7 лет, год мобилизации, 
армяне спокойно жили в стране, в один из чудесных дней в час ночи 
мне приснился сон).19 

Спустя несколько месяцев этот кошмар стал реальностью. Манук во 
время своего двенадцатилетнего «путешествия» в районе Дер эз-Зор 
видел ужасы геноцида, резню. Манук стал свидетелем смерти всей своей 
семьи. Только ему и его пятилетнему брату удалось спастись, и после 
скитаний их усыновили две разные арабские семьи из одного и того же 
кочевого племени. Братьев обратили в ислам. Мануку дали имя Али, а 
его брата Бузанда назвали Салих. Хотя они и оказались в безопасности, 
кочевая жизнь была слишком трудной для братьев. Бузанд умер в 1916 г. 
После смерти брата Манук сначала переехал в Тель-Афар, а затем в 
Джизре. В 1925 г. он узнал, что сыновья его тёти живут в Алеппо, и 
решил переехать туда. 

Истории П. Василяна и М. Берберяна, двух людей, которые, 
вероятно, никогда не встречались, являются частями общей судьбы 
выживших в Геноциде армян, их объединила «воля к жизни».20 Во время 
депортации и Пенон, и Манук «пообещали» себе выжить, несмотря ни на 

                                                            
18 Мемуары М. Берберяна, архив Музея- институт Геноцида армян, № 4939 (162). 
19 В латинской транскрипции сохранены орфография и пунктуация автора. Перевод Н.П. 
20 Концепция «воли к жизни» («will-to-live») использована В. Кетсеманьяном при 
описании спасшегося во время геноцида Геворка Кайсерляна. Истории очень похожи, и 
концепт применим и в нашем случае Ketsemanian V., When the Voiceless Speak: Self-
Narratives of Two Genocide Survivors https://evnreport.com/magazine-issues/when-the-
voiceless-speak-self-narratives-of-two-genocide-survivors/ (Accessed 06.05.2022). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

163 

что, и сдержали это обещание. Для немецкого философа А. Шо-
пенгауэра предложенная им концепция «воли к жизни» – это не принцип 
самосознания и рационально насыщенной воли, а то, что он просто 
называет «волей»: бездумный, бесцельный, нерациональный импульс, 
лежащий в основе наших инстинктивных побуждений и основопола-
гающего бытия всего доступного.21 Спустя годы после спасения, Манук и 
Пенон начинают писать мемуары, восстанавливая «место своих воспоми-
наний».  Первая запись в тетради П. Василяна гласит: «Benon Vasilyanin 
romanı 6 yaştan 1909 dan 1985 de romanı. Vasilian Penon Dörtyolda 
doğmuş 1903 tarihte 1985te bütun ömründe başına gelenneri ve görduğu 
geçtiği günnerin tomanını yazmıştır» (История Пенона Василяна с 6 лет, с 
1909-го г. по 1985 г.  Василян Пенон  родился в 1903 г. в Дёртйоле, в 
1985 г. описал все, через что ему пришлось пройти и повидать в течение 
жизни. М. Берберян же назвал свои мемуары «Manuk Berberianın terzor 
vukuatından Kurtuluşu» [Спасение Манука Берберяна из Тер Зора]22. 

Практика обмена травматическими воспоминаниями через нацио-
нальные и культурные границы для заживления ран, похоже, работает и 
на личном уровне. В атмосфере советского правления, где тема гено-
цида в основном не озвучивалась, эти дневники для будущих поколений 
являются уникальным источником сохранения и передачи воспоминаний 
о геноциде. 

Тоска по родине, ностальгия и надежда на возвращение отражены в 
сочиненных авторами мемуаров стихах и песнях. Более того, Манук 
Берберян пишет, что именно песни помогали выжить в мучительные дни 
в Дер-эз-Зоре. Тематика ряда стихов Пенона Василяна очень близки 
темам, выбранным М. Берберяном: родина, тоска, печаль, боль утраты. 
Однако завершают свое повествование оба автора на положительной 
ноте, с надеждой и верой в будущее. Приведем отрывок из песни М. 
Берберяна, написанной на последних трех страницах его дневника:  

 

                                                            
21 Там же. 
22 Мемуары М. Берберяна, архив Музея- институт Геноцида армян, № 4939 (162). 



Naira Poghosyan                                                                               Turkic Studies 

164 

Sürdü türkler bizi dağlar taşlar Турки изгнали нас в горы и скалы 
Ettiler tayin kurtlar kuşlara Они хотели, чтобы на нас  
нападали волки и птицы 
Seyredin gözlerimden akan yaşlara  Вы - свидетели моих слез 
Ya ben ağlamayayım kimler ağlasın  Кто еще должен плакать, если не я? 
 
Bundan böyle khaçepaş23 valideler  Теперь я говорю, христианские 

матери 
Beşikteki çocuklarına şöyle ninni  В ваших песнях говорите детям 
Çalmanız gerek     
Sende bu dünyaya geldin  “Ты пришел в этот мир, мое дитя, 
Beşikteki yatan çocuk Не подведи меня, ты должен 

отомстить!” 
Ak sütüm haram ettirme,  
Bu vasıyeti etti manuk Это воля Мануга, 
Uyu bunda ninni çocuk  Спи, мой малыш, слушай мою 

песню, 
Var derdimiz hadden aşık  У нас так много горя, 
Almalısın intikamı   Ты пришел в этот мир, чтобы 

отомстить. 
 
Глубокая печаль о потере семьи и родины – главные мотивы стихов 

Манука Берберяна. В то же время он считает, что родившиеся дети 
однажды станут бороться за возвращение на свою родину.  

Почти те же идеи прослеживаются и в стихотворении Пенона 
Василяна, написанном 18 апреля 1984 г. 

 
Şimdi ben yazayım benim aşkımı Теперь я напишу о своей любви, 
Bu aşk benim ağrıtyor başımı Эта любовь заставляет меня 

страдать, 

                                                            
23 Имеется в виду армянское слово խաչեպաշտ [xačepašt], синоним слова христианин в 
армянском языке. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

165 

Akıtıyor gözlerimin yaşını  Она заставляет меня плакать, 
başımda Кikilikyanın sedası  Моя печаль по Киликии.  
  
Unutulmaz bu vatan davası  Нельзя забыть о долге перед родиной, 
deişilir çalgıların havası В мире многое изменится, 
eyi olmaz ermeniyin yarası   не может зажить рана армян, 
olmadıkca bize vatan kilikya  пока Киликия не отдана нам. 
Günler gelir geçerlar bir emir   Время пройдет, 
Toplanır devletler bir yere gelir  Соберутся великие державы, 
Kilikyayı da Ermeniye verilir   Отдадут Киликию армянам, 
Gidilir тorunlar vatanlarına   Поедут мои внуки на родину.  
 

Таким образом, оба автора заканчивают свой рассказ с надеждой на 
возвращение на родину, если не их самих, то их детей. Они не хотят 
забывать ужас произошедшего, а наоборот, хотят поделиться им со 
своими близкими, создавая для них «место», откуда они смогут узнать 
семейную историю.  

 
Заключение  
В заключение хотелось бы отметить, что исследованные нами 

мемуары в качестве первоисточника одинаково ценны для историогра-
фических, лингвистических исследований, антропологического анализа. 
Материалы, включенные в тексты, могут быть полезны не только для 
исследователей исторических аспектов Геноцида армян, но и для тех, кто 
хочет изучить историю социальной и культурной жизни армян Осман-
ской империи, а также сосредоточиться на культурных взаимодействиях 
в Империи. По тексту записей можно проследить особенности словар-
ного запаса и грамматических конструкций разговорного турецкого 
языка того времени. Проанализировав эти мемуары, можно с уверен-
ностью утверждать, что армяно-турецкий язык широко использовался не 
только грамотными людьми и элитой, но и в некоторых районах был 
письменным языком простого народа и использовался повседневно. 



Naira Poghosyan                                                                               Turkic Studies 

166 

ԲԱՑԱՀԱՅՏԵԼՈՎ «ՀԻՇՈՂՈՒԹՅԱՆ (ՈՉ) ԱՎԱՆԴԱԿԱՆ ՎԱՅՐԵՐԸ»․ 
ՀԱՅԱՏԱՌ ԹՈՒՐՔԵՐԵՆ ՀՈՒՇԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ 

Նաիրա Պողոսյան24 
 
Ազգերի, կրոնների և լեզուների փոխազդեցությունը, որը անխուսափելի է 

ցանկացած կայսրությունում, հանգեցնում է մշակույթների և աշխարհընկալում-
ների միախառնման՝ ստեղծելով նոր, խառը կամ միջանկյալ ձևեր։ Նմանատիպ 
սիմբիոզի օրինակ է հայատատ թուրքերենը, որն իր մեջ միավորում է երկու 
լեզուների տարրերը։ Սույն հոդվածի նպատակն է ներկայացնելն 1915 թվականի 
Հայոց ցեղասպանության երկու ականատեսներիհայատառ թուրքերեն հուշերը։ 
Մեր հետազոտության ծիրում գտնվող օրագրերը պատմում են ցեղա-
սպանությունից առաջ Այնթապում (Անթեփ) և Դյորթյոլում (հայ. Չորք-Մարզ-
պան) ապրած երկու ընտանիքների պատմությունները։ Առաջին համաշխար-
հային պատերազմի ընթացքում բռնի տեղահանված այս մարդկանց ճակատա-
գիրը արտացոլում է գաղթ, սով և կոտորած վերապրած մի ողջ ժողովրդի 
ողբերգական պատմությունը։ 

Բանալի բառեր՝ հայատառ թուրքերեն, հուշեր, հիշողության տեղեր, հայոց 
ցեղասպանություն 

 
EXPLORING THE (UN)USUAL “SITES OF MEMORY”: ARMENIAN-SCRIPT 

TURKISH MEMOIRS 

Naira Poghosyan25 
 

The entanglement of nations, religions, and languages, which is inevitable in 
any empire, leads to the minglings of cultures and worldviews, creating new, mixed, 
or intermediate forms. Armenian-script Turkish, which combines elements of both 
languages is an example of such a symbiosis. The purpose of this article is to 
present the memoirs written in Armenian-script Turkish by two eyewitnesses of the 
Armenian Genocide of 1915. The diaries under study recall the stories of two 

                                                            
24 Նաիրա Պողոսյանը ԵՊՀ արևելագիտության ամբիոնի թյուրքագիտության ամբիոնի 
դոցենտ է, բ․գ․թ․, էլ․ փոստ՝ nairapoghosyan@ysu.am, ORCID 000-0003-3682-328X: 
25 Naira Poghosyan is an Associate Professor of the Department of Turkic Studies of the 
Faculty of Oriental Studies at YSU, PhD, E-mail: nairapoghosyan@ysu.am, ORCID 000-0003-
3682-328X. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

167 

families who lived in Aintab (Antep) and Dörtyol (Arm. Chork-Marzpan) before the 
genocide. The tragic fate of these people, forcibly displaced during World War I, 
reflects the harrowing history of an entire nation that endured deportation, 
starvation, and massacres. 

Keywords: Armeno-Turkish, memoirs, places of memory, Armenian Genocide 
 

БИБЛИОГРАФИЯ 
 

1. Աճառեան Հ., Թուրքերէնէ փոխառեալ բառերը Պօլսի հայ ժողովրդա-
կան լեզուին մէջ համեմատութեամբ Վանի, Ղարաբաղի եւ Նոր-Նախիջեւանի 
բարբառներուն Լազարեան Ճեմարան Արեւելեան Լեզուաց, Մոսկուա-Վաղար-
շապատ, 1902:  

2. Ստեփանյան Հ․, Ցուցակ հայերէն ձեռագրերի հայատառ թուրքերէն 
նիւթերի եւ հայատառ թուրքերէն ձեռագրերի, Երեւանի Մաշտոցի անվան 
մատենադարանի եւ Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի ձեռագրեր, Ա մաս, Երևան, 
2008: 

3. Воспоминания М. Берберяна, № 4939 (162), Музей-институт геноцида 
армян 

4. Мемуары П. Василяна, №338 (206), Музей-институт геноцида армян 
5. Проблематика мест памяти, Франция-память, П. Нора, М. Озуф, Ж. де 

Пюимеж, М. Винок, пер. с фр.: Д. Хапаева, Санкт-Петербург, 1999, с. 17-50. 
6. De Simine Silke A., Trauma and Memory, in Trauma and Literature, ed. by 

J. Roger Kurtz, Cambridge University Press, 2018, pp. 140-152. 
7. Aslanian S. D., «Prepared in the Language of the Hagarites»: Abbot 

Mkhitar’s 1727 Armeno-Turkish Grammar of Modern Western Armenian, Journal of 
the Society for Armenian Studies, 25, 2016, pp. 54-86. 

8. Balta E., Translating Books from Greek into Turkish for the Karamanli 
Orthodox Christians of Anatolia (1718-1856)', International Journal Turkish Studies, 
23 (1&2), 2017, pp. 19-33, https://evangeliabalta.com/old/kitap/61_review.pdf . (дата 
обращения 15.05.2024) 

9. Between Religion and Language. Turkish-Speaking Christians, Jews and 
Greek-Speaking Muslims and Catholics in the Ottoman Empire, ed. by E. Balta and 
M. Ölmez, Istanbul, 2011, pp. 15-318.  

10. Cankara M., Rethinking Ottoman Cross-Cultural Encounters: Turks and the 
Armenian Alphabet, Middle Eastern Studies, 51:1, 2015, рр. 1-16. 



Naira Poghosyan                                                                               Turkic Studies 

168 

11. Çelik H., Sargsyan A. Introducing Transcription Standards for Armeno-
Turkish Literary Studies, Diyâr Zeitschrift für Osmanistik, Türkei- und 
Nahostforschung, 3. Jg. 2, 2022, pp. 161-189.  

12. Der Matossian B., The Development of Armeno-Turkish (HayatarT‘rk‘erēn) 
in the 19th Century Ottoman Empire Marking and Crossing Ethnoreligious 
Boundaries, Intellectual History of the Islamicate World, 8, 2020, pp. 67-100. 

13. Ergen S., Son Dönem Osmanlı Yemek Kültüründe Ermeni Mutfağının Katkısı 
Ermeni harfli Türkçe Yemek Kitapları, İstanbul, 2019.  

14. Genocide Survivor Memoirs in Armenian & English, 1918-1955,  
https://naasr.org/blogs/treasures-of-naasrs-mardigian-library/genocide-survivor-
memoirs-in-armenian-english-1918-1955 (дата обращения 04.05.2024). 

15. Ketsemanian V., When the Voiceless Speak: Self-Narratives of Two 
Genocide Survivors https://evnreport.com/magazine-issues/when-the-voiceless-
speak-self-narratives-of-two-genocide-survivors/ (дата обращения 06.05.2022). 

16. Masayuki U., One Script, Two Languages: Garabed Panosian and His 
Armeno-Turkish Newspapers in the Nineteenth-Century Ottoman Empire’. Middle 
Eastern Studies, 52(4), 2016, pp. 605- 622,  

17. Kiraz E., Osmanlı Mizah Basınının Başlangıcı: ErmeniHarfli Türkçe Mizah 
Gazetesi Zvarcakhos «Latifeci» (1856), İstanbul, 2024.  

18. Mignon L., A pilgrim's progress: Armenian and Kurdish literatures in 
Turkish and the rewriting of literary history, Patterns of Prejudice, 48:2, 2014, pp. 
182-200.  

19. Pamukciyan K., Ermeni Harfli Türkçe Edebiyat, ed. Osman Köker, İstanbul, 
2002. 

20. Strauss J., The Millets and the Ottoman Language. The Contribution of 
Ottoman Greeks to Ottoman Letters (19th-20th Centuries), Die Welt Des Islams, 35 
(2), 1995, pp. 189-249 http://www.jstor.org/stable/1571230 (дата обращения 
04.05.2023). 

21. The AGMI Collection of Unpublished Memoirs, http://www.genocide-
museum.am/eng/18_ag_20.php( дата обращения 25.05.2024). 

22. Uygur K., Yalkın C., Uygur S., Market-making strategies in Tanzimat Era 
Istanbul: The Quest for an Elusive Cosmopolitanism, Business History, 2023, pp. 1-
31, https://doi.org/10.1080/00076791.2023.2279128. 

 
 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

169 

Варужан Гегамян1 
  к. ист. н., доцент 

 
«ТАКСИМСКАЯ БИТВА»: 

ГОРОДСКАЯ ПЛОЩАДЬ КАК ОБЪЕКТ ПОЛИТИЧЕСКОЙ 
БОРЬБЫ В РЕСПУБЛИКАНСКОЙ ТУРЦИИ 

 
DOI 10.46991/jos.2024.26.2.169 

 
Площадь Таксим является одним из центральных политических символов 

Турции. На протяжении всей истории Турецкой республики разные полити-
ческие акторы боролись за возможность преображение этой площади в 
соответствии со своими политическими идеологиями и дискурсами. В данной 
статье рассматриваются основные важные периоды истории площади 
Таксим и ее значение в турецкой политической культуре. Это позволит 
понять место и роль символа в современной политической жизни Турции. 

Ключевые слова: архитектура; ислам; идеология; секуляризм; символы 
 

Введение 
В мае 2021 г. президент Турции Реджеп Тайип Эрдоган, выступая на 

площади Таксим в центральной части Стамбула по случаю открытия одноимен-
ной мечети, заявил: «Мечеть Таксим появилась в нашем Стамбуле после 
полуторавековой борьбы… Сегодня наша нация осуществила свою 150-летнюю 
мечту».2 Охарактеризовав строительство мечети Таксим (Taksim camii) как 
символа возрождения большой и сильной Турции, Эрдоган предложил рассмат-
ривать ее наравне с двумя другими исламскими сооружениями Стамбула: «Слава 
господу, наша мечеть уже заняла свое достойное место среди важных символов 
Стамбула… Я верю, что это третье важное духовное наследие, которое мы 
недавно привезли в Стамбул после завершения строительства Большой мечети 
Чамлыджа (Büyük Çamlıca Camii) и открытия Святой Софии для поклонения, 

                                                            
1 Эл. почта: vgeghamyan@ysu.am, ORCID: 0000-0001-8090-359X. 
2 Erdoğan R.T., Taksim Cami Açılış Töreni’nde Yaptıkları Konuşma, TCBB, 28.05.2021, 
https://www.tccb.gov.tr/konusmalar/353/128051/taksim-cami-acilis-toreni-nde-yaptiklari-
konusma (дата обращения 10.10.2024). 



Varuzhan Geghamyan                                                                                   Turkic Studies 

170 

будет освещать наш город, как лампа, на протяжении веков… Наша страна 
завоевала еще один символ, который олицетворяет нашу независимость».3 

Реджеп Тайип Эрдоган и возглавляемая им Партия справедливости и 
развития (ПСР) не единственная политическая сила на турецкой политической 
арене, которая уделяет столь большое внимание стамбульской площади и её 
преобразованию. Особый статус данной местности обусловлен значимостью 
площади Таксим и её окрестностей в политической иконографии Турции. На 
протяжении всей истории республиканской Турции Таксим являлась важным 
символом борьбы за власть, о которой упоминает в своей речи президент 
Эрдоган. При этом эта борьба не только политических сил, но и политических 
идеологий и дискурсов – в первую очередь секуляризма и исламского консер-
ватизма. Одним словом, архитектурное преображение этой площади является 
важнейшим фактором турецкой политики, и оно продолжает быть в центре 
политической борьбы.  

В данной статье мы рассмотрим основные важные периоды истории 
площади Таксим и ее значение в турецкой политической культуре. Это позволит 
понять место и роль символа в современной политической жизни Турции. 

 
Урбанистическая реконструкция и архитектура в политике 
Урбанистическая реконструкция и архитектура представляют большой ин-

терес для современных исследователей политических культур, т.к. они не только 
несут в себе символический заряд власти, но и служат местом, где происходит 
коммуникация власти и народа. Здания и пространства создаются не только для 
функциональных целей, они несут в себе мощные символические и идеологи-
ческие смыслы, формируя общественное сознание, укрепляя политическую 
власть и влияя на общественное настроение. Архитектурные сооружения и 
урбанистические пространства можно назвать сценами, служащими в то же 
самое время и декорациями к «государственным пропагандистским спектак-
лям».4 Городские ландшафты, памятники, монументы и здания являются теми 

                                                            
3 Там же. 
4 Гегамян В., Площадь Таксим и образы власти: урбанистическая реконструкция как 
средство и пространство коммуникации в кемалистской Турции, КЛИО, 4 (124), 2017, с. 
73. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

171 

местами, где власть интенсивно выстраивает свои образы.5 Архитектурные 
образы, используя символику пространства и формы, передают посыл власти, 
формируя пространство для коммуникации власти.6 Архитектура, играя роль  
инструмента власти, также может стать средством сопротивления политическим 
режимам. Примеры такого использования архитектуры можно найти в городах, 
где активисты используют общественные пространства для проведения 
протестов или для создания альтернативных зон взаимодействия.7  

Архитектура как составляющая часть реконструкции урбанистического про-
странства занимала существенное место во властной иконографии Османской 
империи.8 Этот подход был унаследован от Османской империи. Кемалистская 
власть уделяла огромное внимание реконструкции пространства как символу 
новой власти.9 В последний период существования империи и еще с большим 
размахом в раннереспубликанской Турции архитектурное преобразование стало 
главным визуальным символом модернизации и строительства турецкой нации 
наряду с языковой реформой и реформой одежды.10 Городские центры, 
площади и улицы получали новую символическую значимость в кемалистском 
дискурсе националистических и тоталитарных идей о модернизирующемся 
едином обществе.11 В результате новой урбанистической политики в условиях 
однопартийного режима власть диктовала создание и распределение 
пространства в стране. Таким образом, модернизация и строительство единого 
общества сильно повлияли на облик города и его архитектуру. Одновременно 

                                                            
5 Бойцов М., Что такое потестарная имагология? Власть и образ: Очерки потестарной 
имагологии, отв. редакторы М.А. Бойцов, Ф.Б. Успенский., Санкт-Петербург, 2010, с. 5-
37. 
6 См. Gill G., Symbols and Legitimacy in Soviet Politics, Cambridge University Press, 2011, 
364 p. 
7 Граффити, арт-инсталляции и незаконные постройки являются примерами архитек-
турного и художественного сопротивления, которые подчеркивают борьбу против власти 
или гегемонии. 
8 См. Kafescioğlu Ç., Constantinopolis/Istanbul: Cultural Encounter, Imperial Vision and the 
Construction of the Ottoman Capital (Buildings, Landscapes, and Societies), University Park, 
Pennsylvania State University Press, 2009, 346 p. 
9 См. Bozdoğan S., Modernism and Nation Building: Turkish Architectural Culture in the 
Early Republic. Seattle: University of Washington Press, 2001, 367 p. 
10 Там же, с. 3-15. 
11 Baykan A., Hatuka T., Politics and culture in the making of public space: Taksim Square, 1 
May 1977, Istanbul, 25:1, Planning Perspectives, 2010, p. 52-56. 



Varuzhan Geghamyan                                                                                   Turkic Studies 

172 

статуи и памятники стали играть центральную роль в деле репрезентации и 
реконструкции личной власти и харизмы лидера страны.12  

Историю использования публичного пространства как места репрезентации 
власти и борьбы за власть в республиканской Турции можно проследить на 
примере множества урбанистических и архитектурных проектов. Однако среди 
них особенно выделяется площадь Таксим, которая уже с первых дней 
образования республики превратилась в объект постоянной борьбы между 
властью и другими акторами политики. 

 
Таксим против имперского наследия 
После распада Османской империи и создания Турецкой республики 

центром новой турецкой нации, в противовес столице османов – Стамбулу, по 
замыслу кемалистской власти, должна была стать Анкара. Маленький анато-
лийский город, по воле случая ставший центром расположения сил кемалист-
ского движение, в 1923 г. был объявлен столицей республики. Город начал 
реконструироваться согласно новой турецкой идеологии, постепенно превра-
щаясь в административный и политический центр республики.13 Однако Стам-
бул со своим историческим и культурным разнообразием и как экономический и 
культурный центр страны, а также как столица империи с пятивековой исто-
рией, продолжал оставаться самым важным городом республики. Кемалистская 
власть пыталась выдвинуть Анкару на эту роль, но в глазах международного 
сообщества Стамбул сохранял статус «зеркала», в котором можно было 
разглядеть суть новой республики. Именно поэтому кемалистскому руководству 
пришлось позаботиться о том, чтобы иконография города соответствовала 
новой идеологии и репрезентировала новую власть.  

Анкара, в отличие от Стамбула, в своей иконографии не имела значимых 
символов ислама и османского правления. Между тем Стамбул был настолько 
полон подобных знаков, что невозможно было их как-то спрятать или сделать 
менее значимыми. Расположенные по всему городу огромные мечети выступали 

                                                            
12 Несмотря на то, что в Османской империи не было установленной традиции 
репрезентации власти через фигуративные образы, с появлением республики именно 
памятники и статуи стали основными инструментами создания визуального образа 
власти. 
13 Evered K., Symbolizing a Modern Anatolia: Ankara as Capital in Turkey’s Early Republican 
Landscape, Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 28 (2), 2008, p. 
326-341. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

173 

как символы ислама, а шикарные особняки и дворцы свидетельствовали об им-
перской власти османского государства. Городской ландшафт был заполнен 
фонтанами, кладбищами, маленькими мечетями, домами и другими сооруже-
ниями на всех улицах и во всех уголках бывшей столицы. Эта репрезентация 
османских (исламских) символов препятствовала распространению новой власти 
и новой идеологии в Стамбуле.  

В этом плане особенно выделялся центр города. Когда османское войско в 
1453 г.  заняло город Константинополь, султан первым делом, объявляя о своей 
власти над городом, изменил городской ландшафт: центр византийской столи-
цы стал центром государства османов, а стоящая там церковь Святой Софии, 
которая являлась символом города и византийской (христианской) имперской 
власти, была превращена в мечеть. В 1616 г. рядом с ней, на центральной 
площади, была закончена постройка мечети Султанахмет (Голубая мечеть), кото-
рая стала новой репрезентацией османского могущества и власти. Она должна 
была доминировать в иконографии Стамбула и затмить бывшие византийские 
символы (в первую очередь ипподром и церковь Святой Софии). Таким 
образом, поместив символы ислама на центральной площади, османская власть 
превратила центр Византийской империи в новый центр империи Османской. В 
течение последующих пяти веков площадь мечети Султанахмет оставалась 
центром столицы и империи, вокруг которой продолжались создаваться другие 
османские памятники.  

Аналогичная задача стояла перед властями новой Турецкой республики. 
Однако трудно было переделать мечети и дворцы так, чтобы с них исчезли 
символы предыдущей власти. Поэтому кемалисты решили изменить локацию 
центра города и заново сконструировать его уже с новыми символами респуб-
лики. Так как все городские центры были заняты дворцами и мечетями, было 
решено переместить новый центр в «нейтральное» место, свободное от исламо-
османских символов. Таким местом стала площадь Таксим, которая находилась 
в пределах города, но в достаточной отдаленности от площади Султанахмет. 
Новая площадь находилась на небольшом холме, с которого не был виден 
бывший городской центр. Единственным символом бывшей османской власти 
на этой территории было здание водораспределения города (построено в 1732 
г.), но оно не имело религиозной значимости. Немаловажно, что площадь 
Таксим находилась рядом с районом Бейоглу (Пера). В предшествующие 
полтора века этот район города был торговым центром имперской столицы. В 
этом месте находились западные и немусульманские финансовые компании, 



Varuzhan Geghamyan                                                                                   Turkic Studies 

174 

банки, магазины, гостиницы, иностранные школы, посольства европейских 
держав, церкви, синагоги, кладбища христиан и евреев и т.д. Размещение 
центра рядом с таким местом символизировало немусульманский, секулярный и 
европейский характер кемалистской власти.  

Размещение нового городского центра на площади Таксим давало возмож-
ность построить новую иконографию города в достаточной отдаленности от 
османского исламского центра как в географическом, так и в культурном 
понимании.14 Площадь Таксим, свободная от символов османской власти, симво-
лизировала новый центр республиканской, националистической и модерни-
зирующейся власти.15 По замыслу кемалистов реконструкция площади Таксим 
должна была начаться с установки национального монумента «Республика» 
(Cumhuriyet Anıtı). Он был возведен в 1928 г., создал его известный итальян-
ский скульптор Пьетро Каноника. Одна сторона памятника символизировала 
кемалистское движение и войну, а другая – основателей республики. Памятник 
был лишен исламских символов и представлял секулярный и модернистский об-
разы республики. Монумент можно считать также ярким образцом формирую-
щегося в Турции культа личности Кемаля Ататюрка. Своими архитектурными 
решениями он представляет фигуру Мустафы Кемаля – лидера «национального 
освободительного движения», окруженного неизвестными солдатами. Симво-
лизируя турецкую национальную идентичность, монумент превращал площадь 
Таксим в городской центр и таким образом помещал бывшую столицу в кема-
листский нарратив. В общем, власть репрезентировала себя посредством этой 
площади.  

В период президентства Исмета Иненю (1938-1950 гг.) Таксим продолжал 
оставаться местом политической борьбы. Для новой власти была важно 
отобразить себя на главной площади страны. Для создания нового облика 
Стамбула руководством страны были приглашены иностранные архитекторы. 
Согласно градостроительному плану, разработанному известным французским 
архитектором Г. Простом, с 1939 г. были начаты работы по реконструкции 
площади, ее увеличению и созданию большого парка. Прилегающая к парку 
бывшая османская казарма (Topçu kışlası) была разрушена, и на ее месте 
построен парк, который должен был стать новым городским центром. По 
задумке архитектора, парк и прилегающая площадь должны были привлекать к 

                                                            
14 Старый центр превратился в музейный и туристический район, таким образом подчер-
кивая секулярный характер республики. 
15 Baykan A., Hatuka T., указ. соч. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

175 

себе мужчин и женщин, что само по себе уже символизирует модернизацию 
турецкого общества и его единство.16  

В изменении ландшафта важным элементом была также новая топография 
пространства. Для того, чтобы стереть воспоминания о прошлом, стали пере-
именовывать улицы и площади. Это должно было способствовать отображению 
новых реалий. Тем самым навязывался новый язык, через который жители 
республиканского города должны были заново познать смысл пространства. 
Строящийся новый большой парк был назван в честь Иненю (İnönü Gezisi) как 
«выражение благодарности народа Стамбула президенту Иненю».17 Прилегаю-
щие к площади улицы также были переименованы в улицы «Независимости» 
(İstiklal Caddesi) и «Республики» (Cumhuriyet Caddesi). Для более полного 
отражения правящего режима и образа лидера в городском ландшафте было 
решено у входа в парк, между самим парком и площадью Таксим, возвести 
большой памятник президенту Иненю. По сути, он должен был стать главным 
памятником Иненю в стране и закрепить канонический его образ.18 Вели-
чественность образу лидера должны были придать размер самого памятника, 
его местоположение и композиция. Памятник предполагалось установить так, 
чтобы он доминировал над памятником «Республика».19 Окончательную форму 
новой иконографии центра города придавал построенный рядом с парком 
современный стадион (на пути к дворцу Долмабахче), который носил имя 
Иненю (İnönü Stadı). Таким образом, можно сказать, что согласно новой 
иконографии города, Иненю должен был превратиться в главный символ 
страны. 

                                                            
16 См. Akpınar I., The Rebuilding of İstanbul Revisited: Foreign Planners in the Early 
Republican Years, New Perspectives on Turkey, 50, April 2014, p. 59–92. 
17 Cumhuriyet gazetesi, 29.08.1942. 
18 Статуя, заказанная в 1940 г. известному скульптору Р. Беллингу, изображала Иненю в 
образе всадника – военного полководца. По бокам памятника были высечены слова 
Ататюрка о военном гении Иненю (справа) и слова благодарности, уважения и любви 
Стамбула к Иненю (слева). 
19 Центр в архитектурной коммуникации считается «священным местом, содержащим 
потенциал всего, т.к. символизирует единство, целостность, абсолютную реальность и 
исходную точку всего сущего». Встречая граждан у входа в парк, куда, согласно архи-
тектурному плану, должны были стекаться потоки людей со всех концов города и стра-
ны, памятник Иненю, как центральная фигура в пространстве, символизировал преодо-
ление пространства и времени. Таким образом, статуя становилась доминирующим сим-
волом централизованной власти Иненю. Однако эта композиция не была завершена. Из-
за Второй мировой войны и последующих политических трансформаций памятник так и 
не был установлен. 



Varuzhan Geghamyan                                                                                   Turkic Studies 

176 

Можно сказать, что в период правления Ататюрка и Иненю площадь 
Таксим в первую очередь символизировала модернизацию и вестернизацию, а 
основная борьба шла за отображение харизматических образов лидера, а не 
идеологий.  

Между модерном и традицией 
В период однопартийного правления кемалистов Таксим, по сути, 

превратился в главную площадь страны. Именно поэтому, с приходом 
Демократической партии к власти в 1950 г., начался новый этап борьбы за 
репрезентацию образов власти и новых властных дискурсов на площади. Новая 
власть стала бороться с символами предыдущей. Конная статуя Иненю была 
отнесена во двор одного из стамбульских цехов, а в июне 1951 г. в городском 
совете было принято решение о «переименовании улиц, площадей, спортивных 
арен, школ и других похожих учреждений, которые носят имена ныне 
здравствующих политический деятелей». Понятно, что это решение было в 
первую очередь направлено на уничтожение наследия предыдущей власти (и в 
первую очередь президента Иненю) в публичном пространстве.20  

Основное изменение, однако, пришло в идеологической области. В целом, 
возглавляемая А. Мендересом Демократическая партия пришла к более 
масштабным послаблениям в вопросах религии и в частности Ислама, которые, 
в первую очередь имели цель заручиться симпатией консервативного 
большинства населения. В рамках этого власть активно занималась восстанов-
лением мечетей и сооружением новых.21 Использовалась архитектура османского 
периода и не только для того, чтобы усилить турецкий и исламский образы 
города, но и для того, чтобы привлечь иностранных туристов. С усилением 
либерально-консервативной повестки Демократической партии ожидаемо, что 
взгляд многих был направлен на площадь Таксим. Площадь не имела ни одной 
мечети. Наоборот, как сама площадь, так и пространство вокруг неё содержали 
символы других религий. Так, величественная греческая церковь Святой 
троицы доминировала над всей площадью, напоминая о прошлом города и 
данного района.  

                                                            
20 Milliyet Gazetesi, 23.06.1951. 
21 Например, тогда же премьер-министр А. Мендерес выступил с предложением опять 
превратить церковь Св. Софии, которая с 1930-х по замыслу Ататюрка функцио-
нировала как музей, в мечеть. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

177 

С началом проведения либерально-консервативной политики правящей 
партии, поступали предложения построить большую мечеть на площади.22 Для 
этого создавались разные организации и общественные инициативы, которые 
лоббировали постройку мечети, а также занимались сбором необходимых 
финансов.23 При этом, тогда отмечалась не только практическая необходимость 
в постройке большой мечети24, но и подчеркивалась символическая значимость. 
Так, в одном из обращений инициативной группы к городским властям говори-
лось, что «чудесная мечеть с двойным минаретом, олицетворение турецкого 
единства и нравственности, будет установлена в самом густом и разнообразном 
и очень нужном месте нашего города, жемчужины земли».25 Кроме этого, 
отмечалось, что на данный момент в этом центральном районе кроме одного 
фонтана и водохранилища нет ни одного другого «памятника с турецкой 
печатью».26 

Сторонники кемализма увидели в этих предложениях атаку на секулярные 
основы республики и заявляли, что власть пытается откатить назад страну, 
идущую по пути модернизации.27 Несмотря на то, что правящая сила одобрила 
идею постройки мечети, она так и не была реализована из-за военного 
переворота 1960 г., когда власть перешла в руки кемалистов-военных. Более 
того, начавшиеся до переворота тесные отношения с США повлияли не только 
на экономическую политику, но в целом и на культурную жизнь и, в особен-
ности, на архитектуру. Дизайн новых сооружений на площади Таксим и вокруг 
нее был выполнен в интернациональном стиле.28 В частности, были построены 
новые здания для гостинец международных брендов (Hilton Hotel, 
Intercontinental hotel, Sheraton hotel). 

В течении двух десятилетий между тремя военными переворотами (1960г., 
1971г., 1980г.) в стране усиливалась поляризация в обществе. Общественные 

                                                            
22 Kaya Ö., Taksim Meydanına Cami: “Bölgeye İslami mühür”, 07/2021, Tarih dergisi, 
https://tarihdergi.com/taksim-meydanina-cami-bolgeye-islami-muhur/ (дата обращения 
20.10.2024). 
23 Taksim Camii. Bir Mabedin Varoluş Mücadelesi. Basın İlan Kurumu, 2023, s. 167-248. 
24 Учитывалось увеличение мусульманского населения в этом районе и отсутствие 
большой мечети. 
25 Kaya Ö., указ. соч. 
26 Там же. 
27 Okta B. Y., Taksim Square after 1950, p. 113 https://www.academia.edu/83211494/Taksim_-
Square_after_1950 (дата обращения 20.10.2024). 
28 Okta B. Y., указ. соч., с. 107-110. 



Varuzhan Geghamyan                                                                                   Turkic Studies 

178 

пространства превратились в арену борьбы между левыми и правыми силами, 
которая часто сопровождалась с насилием и столкновениями. Таксим как центр 
города стал одним из основных мест для политических и общественных 
демонстраций. Этому способствовала как политическая значимость и символика 
площади, так и ее удобное расположение. Уже к концу 1970-х годов площадь 
Таксим превратилась в самую главную арену политических демонстраций и 
митингов, таким образом окончательно став главной политической площадкой 
республики. Сакральное значение площади еще более усилилось после 
расстрела демонстрантов в день празднования Первого мая в 1977г.  

В данных условиях в скором времени поступило новое предложение 
построить мечеть в западной части площади, на этот раз от премьер-министра 
Сулеймана Демиреля.29 Глава муниципалитета Бейоглу (административный 
район, где находится площадь) назвал данное предложение «наш самый 
великий проект».30 Несмотря на то, что были получены все административные 
разрешения для начала постройки, мечеть так и не была воздвигнута из-за 
очередного военного переворота (1980 г.).  

В последующие годы разные политические силы и деятели пытались 
реализовать проект мечети, однако ни одна из них не достигла своей цели в 
силу идеологической и политической борьбы.31 Кемалистская бюрократическая 
машина и представители военной элиты создавали разные препятствия на этом 
пути, таким образом усиливая эту символическую борьбу.  

 
Символ «исламского города» 
Новый этап борьбы за постройку мечети начался в 1990-х, когда исламские 

политические партии усилили свое влияние и смогли добиться успехов на 
выборах всех уровней. В частности, молодой представитель исламской Партии 
благоденствия (Refah Partisi) Реджеп Тайип Эрдоган в 1994 г. был избран 
мэром Стамбула и в том же году городской совет одобрил план постройки 
мечети на площади Таксим. Данную идею поддержало высшее руководство 
страны. Премьер-министр и руководитель Партии благоденствия Неджметтин 
Эрбакан открыто заявлял: «Народ хочет мечеть на [площади] Таксим. Они 

                                                            
29 Демирель выступал с подобной инициативой еще в 1960-х, однако она не получала 
широкую огласку и не увенчалась успехом.  
30 Там же, с. 113. 
31 С подобными инициативами выступало правительство Тургута Озала в 1980-х.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

179 

хотели препятствовать этому… Мы построим мечеть, она будет очень 
красивой».32 Мэр Эрдоган обосновывал сооружение мечети необходимостью 
добавления исламского символа к образу города: «Ключевым местом стамбуль-
ского туризма является этот район. Когда человек, приезжающий сюда, увидит 
этот центр, он поймет, что находится в исламском городе… Когда мы постепен-
но раскроем историческую и культурную структуру нашего города, я верю, что 
турист, приезжающий в Стамбул, поймет, что он приехал в город, жители 
которого - мусульмане».33 Таким образом мы видим, что для представителей 
политического ислама Таксим имел важное символическое значение. Согласно 
представлениям исламистов, главный центр мусульманской страны не отобра-
жал ее исламскую суть и была острая необходимость исправить эту ситуацию. 
Здесь нужно также отметить, что для Эрдогана и его команды, как в целом и 
для исламской политической традиции, Стамбул имеет еще одно особое 
значение. Он символизирует победу ислама и тюркской традиции над осталь-
ным миром. Неслучайно, что в 1994 г., когда еще молодой политик Эрдоган 
баллотировался на пост мэра Стамбула, он и партия агитировали своих 
сторонников прийти на выборы и участвовать «во втором завоевании города 
(после султана Мехмеда Фатиха)».34 

Заявления представителей исламской партии о необходимости постройки 
мечети на главной площади города и начало предварительных строительных 
работ усилили сопротивление со стороны секулярных слоев элиты и населения и 
способствовали усилению ожесточенных политических дебатов к концу 1990-х. 
Кемалисты продолжали видеть в этом замысле отказ от секулярных реформ 
Ататюрка и усиление исламского радикализма. В разгар этой борьбы Эрбакан 
заявлял: «Мечеть будет построена несмотря ни на что» и «…они похожи на 
бешеных псов, когда дело доходит до возражений против мечети».35 Однако и в 
этот раз военный переворот 1997 г., который отстранил правительство 
Эрбакана, приостановил реализацию проекта.  

В 2002 г. возглавляемая Эрдоганом ПСР пришла к власти и в скором 
времени получила возможность с еще большими возможностями заняться 

                                                            
32 Kaya Ö., указ. соч. 
33 Bora T., Fatih’in İstanbul’u, Birikim dergisi, https://birikimdergisi.com/dergiler/birikim/1/-
sayi-76-agustos-1995/2274/fatih-in-istanbul-u/2765 (дата обращения 20.10.2024). 
34 Aslan S., Symbolic Politics and Contention in the Turkish Republic, in the Oxford 
Handbook of Turkish Politics, ed. Tezcür G. M., Oxford University Press., p. 391. 
35 Okta B. Y., указ. соч., с. 117. 



Varuzhan Geghamyan                                                                                   Turkic Studies 

180 

реконструкцией пространства. Этому способствовала постепенное усиление 
власти Эрдогана и создание авторитарного правления. Естественно, что с 
приходом к власти Эрдогана и ПСР Стамбул превратился в одно из главных 
пространств для их символотворчества. 36 В начале 2010-х правящая партия 
выступила с инициативой вернуть на «свое законное» место – вместо парка Гези 
рядом с площадью Таксим - османскую казарму. В казарменный комплекс 
должна была входить и новая мечеть. Однако многие представители обществен-
ности выступили против этого проекта трактуя его как символ насаждения 
неоосманской идеологии власти. Широкое несогласие и критика в итоге 
вызвали масштабные протесты по всей стране в мае-июне 2013 г. Хотя власти 
подавили протесты, однако постройка мечети опять была отложена и 
возобновилась в феврале 2017 г., когда вся власть уже была сконцентрирована 
в руках возглавляемой президентом Эрдоганом ПСР.  

Власть смогла продвинуть эту инициативу, не встречая особого сопротив-
ления. О своем намерении немедленно начать строительство мечети Эрдоган 
заявил через несколько дней после подавления военного мятежа в июле 2016 г. 
Выступая перед своими многочисленными сторонниками турецкий лидер 
заявил: «Для Таксима у нас есть еще одна благая весть… Проект готов, мы там 
построим мечеть Таксим».37 Очевидно, что проект был подготовлен заранее и в 
условиях, создавшихся после попытки военного переворота, эта инициатива 
встретила бы еще меньше сопротивление. Кроме этого, в рамках усиливаю-
щиеся с начала 2010-х доминирующей идеологии исламизма, национализма и 
нео-османизма, создание мечети смотрелось более «органично». 

                                                            
36 Идеологическая урбанистическая политика ПСР в Стамбуле не ограничилась только 
постройкой мечети Таксим. Следующий важный архитектурный символ власти Эрдогана 
– Большая (соборная) мечеть Чамлыджа (Büyük Çamlıca Camii), которая была построена 
по личной инициативе Эрдогана и открылась в 2019 г. Благодаря своему расположению 
на одноименном высоком холме и своим размерам мечеть Чамлыджа превратилась в 
один из новых и узнаваемых символов Стамбула и Турции. Громадная мечеть 
символизирует силу власти Эрдогана, а в народе она часто именуется «мечетью 
Эрдогана». Нужно также отметить, что эта мечеть, с одной стороны, указывает на связь 
нынешней власти и Эрдогана с османским имперским прошлым страны и города (мечеть 
построена в типичном османском стиле), с другой стороны, подчеркивает роль Эрдогана 
в истории Турции согласно официальному нарративу. 
37 Erdoğan Topçu Kışlası'nda ısrarcı, DW, 19.07.2016, https://www.dw.com/tr/erdo%C4%9-
Fan-top%C3%A7u-k%C4%B1%C5%9Flas%C4%B1nda-%C4%B1srarc%C4%B1/a-19409185 (дата 
обращения 20.10.2024). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

181 

Уже в 2021 г. большая мечеть была возведена в западной части площади. 
Своими огромными масштабами она доминирует над всей площадью Таксим и 
окружением, таким образом не только радикально меняя облик центра города, 
но также символизируя победу консервативной религиозной идеологии над 
секулярным-кемалистским. 

Неслучайным представляется выбор дня официального открытия мечети. 
Оно состоялось 28-го мая 2021 г., которая может иметь несколько 
символических смыслов. В первую очередь церемония была приурочена к 
очередной годовщине завоевания Константинополя. Об этом говорил Эрдоган в 
своей речи приуроченной к открытию мечети: «Я воспринимаю мечеть Таксим 
… как подарок к 568-й годовщине завоевания Стамбула, которой мы достигнем 
завтра».38 Таким образом, символически постройка мечети ассоциируется с 
завоеванием города, что подчеркивает историческую значимость открытия 
мечети. Следующее символическое значение связано с протестами 2013 г. 
Именно 28-го мая считается днем начала масштабных демонстраций на 
площади. Открытие мечети в годовщину данного события в некотором смысле 
является «ответом» на эти протесты и попыткой установить свой нарратив в 
истории и памяти центра города. К месту упомянуть статью в одной из 
провластных газет по этому случаю, которая была озаглавлена: «Победа над 
террором Гези».39 Подобное трактование события являлось одной из основных 
в правящих кругах. 

В целом, ассоциируясь с Эрдоганом, мечеть Таксим также символизирует 
власть последнего, как человека, который смог исполнить «многолетнее чаяние 
народа о мечети».40 Данная трактовка способствует усилению властной харизмы 
турецкого лидера и усилению его легитимности, подчеркивая историчность его 
образа. 

 
 
 

                                                            
38 Erdoğan R.T., Указ. соч.  
39 Erdoğan opens controversial mosque on Gezi Park protest anniversary, The Guardian, 
28.05.2021, https://www.theguardian.com/world/2021/may/28/turkish-president-erdogan-
unveils-mosque-on-taksim-square (дата обращения 20.10.2024). 
40 Kaya M., Taksim Camii 3 yıldır Taksim Meydanı'nın simgesi oldu: Kırık dökük mescitten 
devasa camiye kavuştuk, Sabah 31.05.2024 https://www.sabah.com.tr/yasam/taksim-camii-3-
yildir-taksim-meydaninin-simgesi-oldu-kirik-dokuk-mescitten-devasa-camiye-kavustuk-
6962300 ( дата обращения 20.10.2024) 



Varuzhan Geghamyan                                                                                   Turkic Studies 

182 

Заключение 
Площадь Таксим представляет собой уникальный символический объект, 

ставший ареной политических столкновений и идеологических преобразований 
на протяжении всей истории республиканской Турции. Ее пространство 
менялось в зависимости от правящих идеологий и политических сил, которые 
стремились закрепить в нем свои ценности и символы. Начиная с кемалистского 
переосмысления пространства и создания монументов в национальном духе, 
нацеленных на укрепление нового секулярного порядка, и до современной 
политики правящей ПСР, использующей архитектурные проекты для репре-
зентации нео-османских и религиозных символов, площадь Таксим остаётся 
полем для символической борьбы. Этот феномен указывает на важность 
архитектуры и городского ландшафта в формировании коллективного поли-
тического сознания Турции и на неослабевающее стремление каждой полити-
ческой силы оставить свой след в культурной памяти страны. 

 
«ԹԱՔՍԻՄԻ ՃԱԿԱՏԱՄԱՐՏԸ». ՔԱՂԱՔԱՅԻՆ ՀՐԱՊԱՐԱԿԸ ՈՐՊԵՍ 

ՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ՊԱՅՔԱՐԻ ՕԲՅԵԿՏ ՀԱՆՐԱՊԵՏԱԿԱՆ ԹՈՒՐՔԻԱՅՈՒՄ 

Վարուժան Գեղամյան41 
 
Թաքսիմի հրապարակը Թուրքիայի քաղաքական գլխավոր խորհրդա-

նիշներից մեկն է։ Թուրքիայի Հանրապետության պատմության ողջ ընթացքում 
տարբեր քաղաքական դերակատարներ պայքարել են այս հրապարակը իրենց 
քաղաքական գաղափարախոսություններին և խոսույթներին համապատաս-
խան ձևավորելու համար։ Այս հոդվածում քննվում են Թաքսիմի հրապարակի 
քաղաքական պատմության հիմնական շրջափուլերը և դրանց կարևորությունը 
թուրքականք քաղաքական մշակույթում։ Սա թույլ կտա հասկանալ 
ժամանակակից Թուրքիայի քաղաքական համակարգում այս խորհրդանիշի 
տեղն ու դերը։  

Բանալի բառեր՝ ճարտարապետություն, գաղափարախոսություն, իսլամ, 
աշխարհիկություն, խորհրդանիշներ 

 

                                                            
41 Վարուժան Գեղամյանը ԵՊՀ արևելագիտության ֆակուլտետի թյուրքագիտության 
ամբիոնի դոցենտ է, պ.գ թ․, էլ. փոստի հասցե՝ vgeghamyan@ysu.am, ORCID: 0000-0001-
8090-359X: 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

183 

“THE BATTLE OF TAKSIM”: CITY SQUARE AS AN OBJECT OF POLITICAL 
STRUGGLE IN REPUBLICAN TURKEY 

Varuzhan Geghamyan42 
 
Taksim Square is one of the central political symbols of Turkey. Throughout 

the history of the Turkish Republic, different political actors have struggled to 
transform this square according to their political ideologies and discourses. In this 
article, we will examine the main important periods in the history of Taksim Square 
and its significance in Turkish political culture. This will allow us to understand the 
place and role of the symbol in contemporary Turkish political life. 

Keywords: architecture, ideology, Islam, secularism, symbols 
 

БИБЛИОГРАФИЯ 
 

1. Бойцов М., Что такое потестарная имагология?, Власть и образ: Очерки 
потестарной имагологии, отв. ред. Бойцов М., Успенский Ф., Санкт-Петербург, 
2010, с. 5-37. 

2. Гегамян В., Площадь Таксим и образы власти: урбанистическая 
реконструкция как средство и пространство коммуникации в кемалистской 
Турции, Клио, 4 (124), 2017, с. 72-78. 

3. Akpınar I., The Rebuilding of İstanbul Revisited: Foreign Planners in the 
Early Republican Years, New Perspectives on Turkey, 50, April 2014, p. 59–92. 

4. Aslan S., Symbolic politics and contention in the Turkish Republic, The 
Oxford Handbook of Turkish Politics. Oxford University Press, 2022, p. 387-406. 

5. Baykan A., Hatuka T., Politics and Culture in the Making of Public Space: 
Taksim Square, 1 May 1977, Istanbul, Planning Perspectives, 25:1, 2010, p. 52-56. 

6. Bozdoğan S., Modernism and Nation Building: Turkish Architectural Culture 
in the Early Republic. Seattle: University of Washington Press, 2001. 

7. Evered K., Symbolizing a Modern Anatolia: Ankara as Capital in Turkey’s 
Early Republican Landscape, Comparative Studies of South Asia, Africa and the 
Middle East, 28 (2), 2008, p. 326-341. 

                                                            
42 Varuzhan Geghamyan is an Associate Professor at the Chair of Turkic Studies of the Faculty 
of Oriental Studies at YSU, PhD E-mail: vgeghamyan@ysu.am, ORCID: 0000-0001-8090-
359X. 



Varuzhan Geghamyan                                                                                   Turkic Studies 

184 

8. Gill G., Symbols and Legitimacy in Soviet Politics, Cambridge University 
Press, 2011. 

9. Kafescioğlu Ç., Constantinopolis/Istanbul: Cultural Encounter, Imperial 
Vision and the Construction of the Ottoman Capital (Buildings, Landscapes, and 
Societies), University Park, Pennsylvania State University Press, 2009.  

10. Okta B. Y., Taksim Square after 1950, p. 113 https://www.academia.edu/-
83211494/Taksim_Square_after_1950 (дата обращения 20.10.2024). 

11. Taksim Camii. Bir mabedin varoluş mücadelesi, Basın İlan Kurumu, 2023. 
12. Bora T., Fatih’in İstanbulu, Birikim dergisi, https://birikimdergisi.com/-

dergiler/birikim/1/sayi-76-agustos-1995/2274/fatih-in-istanbul-u/2765 (дата обра-
щения 20.10.2024). 

13. Cumhuriyet gazetesi, 29.08.1942. 
14. Erdoğan opens controversial mosque on Gezi Park protest anniversary, The 

Guardian, 28.05.2021,https://www.theguardian.com/world/2021/may/28/turkish-
president-erdogan-unveils-mosque-on-taksim-square (дата обращения 20.10.2024). 

15. Erdoğan R.T., Taksim Cami Açılış Töreni’nde Yaptıkları Konuşma, TCBB, 
28.05.2021, https://www.tccb.gov.tr/konusmalar/353/128051/taksim-cami-acilis-
toreni-nde-yaptiklari-konusma (дата обращения 10.10.2024). 

16. Erdoğan Topçu Kışlası'nda ısrarcı, DW, 19.07.2016, 
https://www.dw.com/tr/erdo%C4%9Fan-top%C3%A7u-k%C4%B1%C5%9Flas%-
C4%B1nda-%C4%B1srarc%C4%B1/a-19409185 (дата обращения 20.10.2024). 

17. Kaya M., Taksim Camii 3 yıldır Taksim Meydanı'nın simgesi oldu: Kırık 
dökük mescitten devasa camiye kavuştuk, Sabah 31.05.2024 
https://www.sabah.com.tr/yasam/taksim-camii-3-yildir-taksim-meydaninin-simgesi-
oldu-kirik-dokuk-mescitten-devasa-camiye-kavustuk-6962300 (дата обращения 
20.10.2024) 

18. Kaya Ö., Taksim meydanına cami: “Bölgeye İslami mühür”, 07/2021, Tarih 
dergisi, https://tarihdergi.com/taksim-meydanina-cami-bolgeye-islami-muhur/ (дата 
обращения 20.10.2024). 

19. Milliyet Gazetesi, 23.06.1951. 
 
 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

185 

Vahram Ter-Matevosyan1 
Doctor of Historical Sciences, Professor  

College of Humanities and Social Sciences,  
American University of Armenia  

 
Hovhannes Nikoghosyan2 

PhD, Adjust Lecturer  
College of Humanities and Social sciences, 

 American University of Armenia 
 

POLITICAL COMMUNICATION DURING THE 2020 WAR: SETTING 
THE STAGE FOR DEFEAT 

 
DOI 10.46991/jos.2024.26.2.185 

 
The present paper looks into the Armenian side of the 2020 war in the pursuit 

to elucidate the non-military factors that led to the devastating defeat of the 
Republics of Armenia and Nagorno Karabakh. Based on the available public 
records (public statements, media publications), as well as non-structured interviews 
with select high-ranking officials, the article aims to improve expert-level 
understanding of the wartime management that led to the Armenian defeat. This 
paper also attempts to launch a discussion on wartime behaviour of the political 
elite in Armenia. 

Keywords: 2020 war; military defeat; crisis management; information warfare; 
Armenia, Azerbaijan Nagorno-Karabakh 

 
Introduction 
The full-scale war Azerbaijan unleashed against Artsakh and Armenia on 

September 27, 2020, has drastically changed Armenia’s political landscape. 
The ramifications of the war were felt across the board as they came to test 

                                                            
1 E-mail: termatevosyan@aua.am ORCID 0000-0002-2212-0391. 
2 E-mail: hnikoghosyan@aua.am ORCID 0000-0001-5397-582X. 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

186 

the resilience, fragility and adaptability of Armenia’s leadership, public 
institutions and society. Already shattered in the wake of the political turmoil 
and recurring crises between April and December of 2018 - with complete 
reset in government due to the abrupt change of power that brought in an 
inexperienced cadre of new elite - the government of Armenia would fail to 
manage and respond to the Azerbaijani aggression, inter alia, due to also 
grave mistakes during the COVID-19 pandemic before the war.  

Hitherto, several years after the war, the English-language analyses 
mainly focused on the root causes of the 2020 war and its regional and 
transregional implications paying little to no attention to the domestic politics 
of the fateful six weeks of the war. Although the wartime behaviour of 
Pashinyan’s government was scrutinized within the domestic political 
context, only a few academic papers have tried to look into domestic political 
patterns that led to the war outcomes. The present paper looks into the 
Armenian side of the 2020 war in the pursuit to elucidate the non-military 
factors that led to the devastating defeat of the Republics of Armenia and 
Nagorno Karabakh. Based on the available public records (public statements, 
media publications), as well as non-structured interviews with select high-
ranking officials, the article aims to improve expert-level understanding of 
the wartime management that led to the Armenian defeat. This paper also 
attempts to launch a discussion on the wartime behaviour of the political 
elite in Armenia.  

The discussion proceeds in the following three main passages: it begins 
by briefly presenting, in broad strokes, the pre-war political landscape to 
develop some contextual understanding, followed by analysis of the efforts of 
the Armenian political leadership in domestic affairs during the war, and, 
lastly, wraps up with the endgame of the war. 

 
“Democratic Invincibility” aspirations of the post-2018 regime  
The discussion of Armenian government actions and decisions in the 

course of the war shall depart from briefly outlining the foreign and security 
policy approaches adopted by the new, revolutionary government following 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

187 

the peaceful transition of power in April-May, 2018. Since day one of the 
success of the “Velvet, non-violent, people's revolution” on May 8, 2018, 
Prime Minister Nikol Pashinyan and his team, as well as an army of 
supporters among the expert community,3 have begun propelling the 
narrative that the democratic nature of the new government would inevitably 
become the primary shield towards aggressive revanchism by Azerbaijan.4 
This has been reiterated for public use, for international audiences, as well 
as instruction to the Armenian corps diplomatique on numerous occasions 
up to 2020 and even beyond.5  

There are possibly three relevant aspects to set the stage. First, the 
representatives of the deposed elite, since summer 2018, have repeatedly 
questioned the foreign and security policy credentials of the new Prime 
Minister, Nikol Pashinyan. Driven by the pursuit of distancing himself from 
the old elite, Pashinyan has made numerous populist statements - mostly for 
internal use - which however resonated beyond the borders of Armenia. 
That has created a false promise on an international scale that the new, 
popular regime can use its legitimacy for the peaceful resolution of the 
Nagorno Karabakh conflict.6 On numerous occasions there have been direct 
statements about aspirations to bring a certain new thinking to the 
international fora about the conflict.7 

Second, the dynamics in the peace process under the aegis of the OSCE 
Minsk Group co-chairmanship entered a deadlock by early 2018. While the 
often-quoted statement by Serzh Sargsyan at the Armenian parliament about 

                                                            
3 Grigoryan S. The Armenian Velvet Revolution. Yerevan, 2018; Armenia’s Velvet Revolution: 
Authoritarian Decline and Civil Resistance in a Multipolar World. 2020. (eds) Laurence 
Broers and Anna Ohanyan. London. I.B. Tauris, 2018. 
4 Tamrazyan H., Papyan A. 2018. Pashinyan. Azerbaijan’s aggression is not only against 
Armenia, but also against democracy in the region. Radio Liberty. July 12. 
https://www.azatutyun.am/a/29358788.html (Accessed 15.06.2023) 
5 Statement by Prime Minister Nikol Pashinyan during the "Diplomat's Day" reception. March 
7, 2019 https://168.am/2019/03/07/1091962.html (Accessed 15.06.2023) 
6 Interview of Armenia’s Foreign Minister Zohrab Mnatsakanyan to BBC HardTalk’s Stephen 
Sackur, https://www.youtube.com/watch?v=dJTGRiBCRkw. (Accessed 15.06.2023) 
7 Statement by Prime Minister Nikol Pashinyan during the "Diplomat's Day" reception. March 
7, 2019 https://168.am/2019/03/07/1091962.html (Accessed 15.06.2023) 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

188 

the deadlock was about, arguably, Armenian and mediators’ being on the 
same wavelength, the new approach adopted by Nikol Pashinyan - with the 
blessing of his Security Council in Summer 20188 - to reject the tabled 
proposals of the mediators and try to postpone any tangible commitments 
for as long as possible - eventually produced deadlock around the 
negotiation table. Fingers were pointed against Armenia - first time in 
decades. Russian updated proposals, tabled in Moscow in April 2019,9 were 
neglected, and that was a blow to Russian ambitions in particular, and 
lacking tangible proposals by other mediators - to the Minsk Group format 
as such. Lastly, the pandemic situation has had adverse effects on the overall 
situation too, severing regular diplomatic engagement, as well as the field 
missions under the aegis of the OSCE CiO Personal Representative Andrzej 
Kasprzyk. Between 2018 and 2020, trading accusations of “selling out” 
Nagorno Karabakh by the popular and populist government have become 
the main political show in town - between the representatives of the deposed 
elite and the new Government. Previously inexperienced in foreign or 
security policy making, or in any other area of state affairs, the new regime 
would seize any opportunity to claim strong credentials in national security 
affairs, mostly producing unforced errors in this path. 

In summer 2020, the Armenian military started reporting on higher 
risks of escalation. At least on three occasions, namely on July 4, July 10 and 
August 21, Onik Gasparyan, the Chief of Staff of the Armed Forces, urged 
the Prime Minister and members of the Security Council to proactively work 
towards preventing the new war and reported about the inability of the 
armed forces to sustain long-term fighting. He also informed the 
government that the armed forces needed 8 billion USD to solve the 

                                                            
8 Nikoghosyan H., Ter-Matevosyan V., From ‘Revolution to War: Deciphering Armenia’s 
Populist Foreign Policy-Making Process, Southeast European and Black Sea Studies, 23 (2), 
2022, pp. 207–227. 
9 Buniatian H. 2020. Lavrov: The principles of step-by-step resolution lie as the basis of 
discussions between Mnatsakanyan and Mamedyarov. Rus.azatutyun.am/a/30568279.html. 
April 21, (Accessed 15.06.2023) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

189 

problems of technological modernization.10 Arguably, Gasparyan also 
encouraged the political leadership to mend ties with the Kremlin and 
update lines of communication on institutional levels.11 However, possibly 
driven by the pursuit to cement his foreign and security policy credentials, 
PM Pashinyan had blown out of proportion a tactical gain along the 
international border in Tavush region in July 12-14, 2020. More than seven 
dozen servicemen were decorated with medals, and one officer was awarded 
the highest state honour - “National Hero” - for their role in the July clashes, 
only a month before Azerbaijani full-scale invasion in Nagorno Karabakh. On 
the Azerbaijani side, President Ilham Aliyev sacked the long-time Foreign 
Minister Elmar Mammadyarov, and replaced him with a 'yes-man' among his 
technocratic elite. Aliyev has also, on a few occasions since July, shut the 
door for any future negotiations blaming Armenia’s leadership for 
“disrupting the negotiation process”.12 In July, the OSCE Minsk Group co-
chairmen released a few statements, which, in effect, declared there was no 
ongoing peace process as such and urged the parties “to prepare for 
serious substantive negotiations to find a comprehensive solution to the 
conflict.”13 The same statement also reaffirmed the principles and elements 
presented to the parties on March 9, 2019, and emphasized the need for 
OSCE monitors to “return to the region as soon as possible.”14 In parallel to 
that and in the midst of the pandemic the government never ceased to 
                                                            
10 “Weal Air Defense System, intelligence, insufficient UAVs. What did the Chief of Staff of 
the Armed Forces report to the Prime Minister.” 2023. 
https://armeniasputnik.am/20230628/tujl-hop-hetakhuzutjun-anbavarar-ats-ner-inch-e-
zekucel-gsh-nakhkin-pety-varchapetin-61882095.html. 28 June. (Accessed 15.08.2023) 
11 Bavakanach'ap' jank'er ch'gortsadrvets'in paterazmy Hayastani ev Arts'akhi hamar arravel 
barenpast paymannerov..., July 3, 2023. RFE/RL Armenian Service, 
https://www.azatutyun.am/a/32487309.html (Accessed 15.06.2023) 
A few then-high level officials with knowledge of Security Council discussions elaborated on 
the content in expert interviews with authors.  
12 “Aliyev announced that negotiations over the Karabakh conflict are actually suspended. 
Jnjel, 2020. TASS< https://tass.ru/mezhdunarodnaya-panorama/9502113. September 19. 
(Accessed 19.06.2023) 
13 Press Statement by the Co-Chairs of the OSCE Minsk Group and Personal Representative 
of the OSCE Chairperson-in-Office. 2020. Moscow/Paris/Washington, DC, 
https://www.osce.org/minsk-group/458068 (Accessed 15.06.2023) 
14 Ibid. 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

190 

believe that those purported democratic credentials would act as deterrents 
for large-scale aggression against Armenia․ The leader of the majority in the 
parliament even excluded any possibility of Turkey’s involvement in the 
conflict because “it will be perceived in the context of the Genocide.”15 In 
this vein, the Turkish Foreign Minister’s statement on August 10, that 
Armenia shall “come to its senses” must have annulled the belief in 
Armenian Government corridors that Turkey will stay idle in case of a new 
war,16 but it did not. 

Armenia’s public institutions and society approached the conflict in a 
state of deep polarization. In line with his populist rhetoric, Pashinyan’s 
policy choices sowed discord and discontent among society, especially 
between leaders of public opinion, parts of the Yerevan-based intelligentsia 
as well as between Artsakh’s political-military leadership and Armenia’s 
political leadership. Even though Arayik Harutunyan was elected Artsakh’s 
president in the midst of the pandemic enjoying support from Pashinyan’s 
political entourage, by September he also realised that negotiations were 
doomed and war seemed imminent.17  

Prior to September 2020, Pashinyan also made a series of changes in 
the military leadership which, in essence, have created management and 
organisational problems within the military units and in the system.18 Most of 
the changes have been of political nature. In June 2020, Artak Davtyan, the 
Chief of Staff of the Armed Forces, was sacked for throwing a wedding party 
for his son in the midst of pandemic.19 Experts and practitioners have 

                                                            
15 “Turkey will not join Azerbaijan in unleashing large-scale aggression against Armenia – 
Armenian MP”. 2020. Armenpress. https://armenpress.am/en/article/1023126. July 27. 
(Accessed 14.09.2023) 
16 Ter-Matevosyan V., Deadlocked in History and Geopolitics: Revisiting Armenia–Turkey 
Relations. Digest of Middle East Studies, 30 (3), 2021, pp. 155–169. 
17 “People, let’s prepare for war, instead of discussing the topic of negotiations”. 2020. 
Armenian Time. https://www.armtimes.com/hy/article/194847. September 2. (Accessed 
15.06.2023) 
18 Discussed this with two experts and provided more details. 
19 “Artak Davtyan was sacked from his position as the Chief of Staff of the Armed Forces, 
Onik Gasparyan replaced him.” 2020. Armenian Times. 
https://www.armtimes.com/hy/article/189737. June 8. (Accessed 18.06.2023) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

191 

periodically raised questions about the lack of modernization in Armenia’s 
armed forces and the importance of reforms in the chief of staff which 
remained stuck in the Soviet-era tactics and strategies.20 

As the fateful September approached domestic political variables in 
Armenia and Azerbaijan were heading in opposite directions. Even though 
July skirmishes in the Tavush region resulted in Armenia’s tactical gains, 
Armenia’s public opinion, including the new political elite, remained 
inherently ignorant of the looming war. Those warnings about possible war - 
had been either silenced, or ridiculed in the context of domestic political 
discourse by reference to the 'democratic invincibility' of the new popular 
government.21 Whereas, the July flare-up resulted in radicalising public 
opinion in Azerbaijan when the hawkish public pressured on political elites 
into war.  

 
“War is here”: Failures of crisis management 
Terrorist attacks or foreign aggressions are shocking events, that serve 

as extreme tests of the resilience, capabilities and adaptability of the 
governments, public institutions, and communities to absorb and react to 
them. The literature on crisis management offers different models of the 
government’s response. In 2005, Arjen Boin et al identified 5 key tasks that 
emerge in times of crisis: sensemaking, decision-making and coordination, 
meaning-making (crisis-communication), ending, and learning.22 In 2013, 
Eric Stern, one of the co-authors, has added another challenge of crisis 

                                                            
20 Amirkhanyan Zh., A Failure to Innovate: The Second Nagorno-Karabakh War. The US Army 
War College Quarterly: Parameter, 2022, pp. 119-134; Cheterian V., Technological 
determinism or strategic advantage? Comparing two Karabakh Wars between Armenia and 
Azerbaijan. Journal of Strategic Studies., 47 (2) 2024., pp. 214-237. 
21 A more detailed discussion on the 'democratic invincibility' can be found at:  
Nikoghosyan & Ter-Matevosyan, Post–Revolution and War, Armenia Must Find a Geopolitical 
Balance, Carnegie Endowment, March 9, 2021.  
https://carnegieendowment.org/posts/2021/03/post-revolution-and-war-armenia-must-find-a-
geopolitical-balance?lang=en (Accessed 15.06.2023) 
22 Boin A., Hart P., Stern E. and Sungelius B., The Politics of Crisis Management: Public 
Leadership under Pressure. Cambridge. Cambridge University Press, 2005. 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

192 

leadership: preparing.23 Applying this framework of analysis reveals that the 
Armenian government neither adequately addressed nor embraced in a 
timely manner the mentioned tasks of crisis management. 

The Armenians woke up in the morning of September 27 with headlines 
about large-scale military attacks by Azerbaijan across the entire Line of 
Contact in Nagorno Karabakh. At the beginning of the war, despite deep 
societal polarizations, Pashinyan secured quick and wide political and 
popular support because Azerbaijan’s invasion in Artsakh left no room for 
interpretations. The well-observed tendency of the public to rally around the 
flag and political leadership can be attributed to the manifestations of 
modern nationalism: national myths of omniscience and omnipotence of the 
nation and the congruence of one’s national morality with a supranational.24 
This pattern was also widely observable in Armenia as hours after the news 
broke out people poured to the streets and in front of the Military Enlistment 
offices to volunteer for war.  

On September 27, the statements from all corners of the political 
spectrum were about seeking national unity and rallying the nation around 
the flag. The Prime Minister spoke both at the special session in the National 
Assembly, and addressed the nation.25 Nagorno Karabakh President Arayik 
Harutyunyan did the same. In retrospect, Pashinyan’s remarks at the 
National Assembly where he argued what’s now famous “whatever happens - 
we won’t consider ourselves defeated”, alongside his speculations about the 
unacceptable “political price” of stopping the war, both sounded as if 
seeking broader legitimacy for any future decisions. Part of the 
parliamentary opposition has been rather optimistic in prospects for military 
victory and called upon the Prime Minister “to order the troops to advance 
and resolve the issue once and for all” and recognize Artsakh’s 
                                                            
23 Stern E., Preparing: The Sixth Task of Crisis Leadership. Journal of Leadership Studies., 7 
3), 2013, pp. 51-56. 
24 Levy J., Domestic Politics and War, Journal of Interdisciplinary History. 18 (4); The Origin 
and Prevention of Major Wars, 1988, pp. 653-673. 
25 “The enemy should realize that all Armenians are today standing by Artsakh” - Prime 
Minister’s message to the nation. 2020. https://www.primeminister.am/hy/statements-and-
messages/item/2020/09/27/Nikol-Pashinyan-message/ (Accessed 15.06.2023) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

193 

independence.26 Enthusiasm was still present during the next few days and 
weeks, then it declined as the war became prolonged and costly. It also 
declined because of the reports coming from Artsakh about lack of 
organization in the frontline, read, and the military’s inability to stabilize the 
positions and halt Azerbaijan’s advance.  

Several policy choices during the initial stages of the war led to dramatic 
outcomes. War requires crisis decision-making skills on the level of all state 
institutions and the political leader, which in Armenia did not get beyond 
mere rhetoric. The beginning of the full-scale war was a huge blow to the 
Government’s much-acclaimed narrative about the ‘invincibility’ of the 
democratic regime, arguably protected by the international community, 
against an authoritarian adversary. To the dismay and surprise of many in 
Armenia, no tangible international effort was offered by the U.S. (probably 
the tenure of Donald Trump in the White House being a limitation), France 
or the European Union. This in many ways manifested the collapse of the 
'democratic invincibility' narrative. 

Whether the beginning of the full-scale war has been a surprise for the 
Government remains unclear. The Prime Minister, the military and ruling 
political establishments have made contradictory statements to that end over 
the past four years. A closer look into the early four days of the war - namely 
from September 27 to October 1 - is vital since the early decisions (whether 
made formally or not) by the Government affected the entire dynamics of 
the armed conflict. The nature of these statements, retrospectively, shows 
the lack of coordination and profoundly groundless optimism on the part of 
those who had to manage the war effort.  

On September 30, while the Nagorno Karabakh President was making 
statements that “the war will end with Azerbaijan’s defeat or non-victory at 
best”, the Chief of General Staff of Armenian armed forces, supported by 
the Minister of Defense, urged the political leadership “to employ all 
available means” to stop the war in 2-3 days due to the incompatibility of 

                                                            
26 “Marukyan. With this war we should resolve the issue once and for all”, 2020. Aysor.am. 
September 27. https://a1plus.am/hy/article/380051 (Accessed 15.06.2023) 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

194 

resources with the adversary.27 The next day, October 1, was marked by 
unprecedented penetration of four Azerbaijani UAVs closer to capital 
Yerevan, intercepted by air defence systems.28 Pashinyan’s address to the 
nation on October 5, where he called upon the recently discharged draftees 
to re-join the military service with "their own helmets and uniforms", has 
been in stark contravention of the call of the military leadership to end the 
war.29 After the war it was revealed that on October 6-7, the entire Southern 
flank of the Artsakh-Azerbaijan Line of Contact was wide-open (16km) for the 
advancement of Azerbaijani forces. According to Tiran Khachatryan, the 
Deputy Chief of General Staff - decorated with the highest “National Hero” 
award by the Prime Minister during the war and then discharged afterwards 
- the negative outcome of the war could be expected as of October 10 (which 
coincides with the fall of the city of Hadrout in Nagorno Karabakh).  

Looking retrospectively at the developments of the initial days of the 
war, it can be concluded that there had been one key political choice made 
(whether formally or not) by the Prime Minister that affected the whole war 
effort. That is - instead of utilising the Security Council as a main forum for 
policy formulation, coordination and implementation, whether with or 
without more experienced representatives of the political elite, PM 
Pashinyan opted to use it as a 'briefing room' - quite often with the 
participation of non-statutory members, such as the President, National 
Assembly Speaker, etc. - to seek greater legitimacy for his choices. During 
the six weeks of war, the Council convened five times, the last one being on 
October 19. Throughout the war there was no effort - without regard to its 
efficiency - to mobilise resources, whether economic, diplomatic or 

                                                            
27 Davit Tonoyan, then-Minister of Defence, confirmed the reports about the urge by the 
Chief of General Staff to stop the war "in 2-3 days". 
https://panarmenian.net/arm/news/300124 (Accessed 05.07.2023) 
28 Note: The Prime Minister’s choice to use Twitter for announcing that “three enemy drones 
had been downed and the search for the fourth one is underway” on October 1 indicated a 
broader decision by the Armenian leader to stay on top of information streams, no matter 
what, instead of leading the war effort. 
29 “Pashinyan. A call of duty to our soldiers discharged last year.” 2020. A1Plus. 
https://a1plus.am/hy/article/381206. October 5. (Accessed 09.06.2023) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

195 

Diasporan. Many prominent actors were on their own, disconnected from 
the rest. For example, President Armen Sarkissian, who was believed to have 
business and other connections in the Gulf region, was a player on his 
own,30 disconnected from the rest of the Government. Due to political, 
technical and medical obstacles, the former presidents of the country could 
not travel to Moscow to solicit support. Similar situation with the Diasporan 
organisations, and with the Armenian Apostolic Church - they organised 
some efforts, but due to disconnect with the Government - these were 
limited to satisfying the humanitarian needs only. According to various 
interviewees, PM Pashinyan chose to form his own 'ExComm' of Security 
Council for policy formulation with more trusted political allies, like DPMs 
Avinyan and Grigoryan, MPs Ruben Rubinyan and Lilit Makunts, SC 
Secretary Armen Grigoryan – who had the trust of Pashinyan, but not any 
relevant experience in crisis management or working with foreign partners. 
The MOD Davit Tonoyan and MFA Zohrab Mnatsakanian have become the 
main players, aside from PM Pashinyan, to deal with the foreign 
interlocutors. Meantime, the MOD has arguably kept the Foreign Ministry in 
a certain information vacuum about the developments on the battlefield31 
and that has adversely affected the quality of diplomatic engagements at 
lower levels.  

A web of processes and decisions made in the initial four weeks of the 
war by the Armenian political leaderships reveals a set of patterns along with 
lack of coordination, mismanagement, miscommunication, etc. By the 
beginning of the war, PM Pashinyan has either succeeded in subordinating 
various relevant segments of the bureaucratic machinery, or has learned to 
work with the top-tier of his political appointees and largely suppress 
disagreements with either his leadership style or policies.  

 
 

                                                            
30 Armen Sarkissian has addressed the leaders of several Arab nations. 2020. Radio Liberty. 
https://www.azatutyun.am/a/30866170.html. 30 September. (Accessed 15.10.2023) 
31 Interviews with two former high-level MFA officials in Yerevan, May 2021 and February 
2022. 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

196 

Wartime propaganda efforts 
Throughout the six weeks of war, with the use of all types of ammunition 

the parties accumulated in the preceding decades, the hostilities were 
limited mostly to the territory of Nagorno Karabakh Republic. Although the 
Armenian villages along the borderline were shelled several times, a few 
civilians were killed, the understanding among the general public about the 
scale of hostilities and situation on the ground had remained limited. There 
were several reasons behind that, the most important being the war-time 
propaganda employed by the state institutions and their affiliated structures. 
Prior to the war, the government and its leader had only one crisis 
management experience, namely the COVID-19 pandemic in February-
September 2020. The latter has offered one main lesson: mass media - 
which has grown more combative compared with 2018-19 period - can be 
effectively silenced by various propaganda mechanisms, lawsuits, and public 
shaming. The next lesson was the heavy use of social media platforms to 
reach out not only to the public but also government officials and offices 
about their expected behaviour and modus operandi. In sum, the above 
choice about utilisation of the Security Council can best be rationalised by 
how the wartime propaganda was played out - mostly groundless and with 
great disconnect from realities on the ground. 

The Armenian Government declared Martial Law and General 
Mobilization on September 27, 2020. The martial law remained in force until 
March 24, 2021. Along with several restrictions on people’s rights and 
freedoms, Decree No. 1586-N was enforced to set considerable limitations 
on the media. This decision obliged the media representatives and platforms 
to disseminate war-related information only with a reference to official 
information from state bodies, fully reflecting the official information without 
edition32. On October 8th, new media restrictions were introduced with 
amendments to the Martial Law Decree. According to these amendments, 
any publication criticizing, devaluing, or questioning the effectiveness of 

                                                            
32 Decree No. 1586-N of the Republic of Armenia on Declaration of Martial Law in the 
Republic of Armenia. 2020. https://www.arlis.am/DocumentView.aspx?docID=146652. 
(Accessed 16.11.2023) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

197 

actions, speeches, and publications of the state authorities regarding state 
security was prohibited. Fines were imposed on individuals and media 
platforms that would break the law. As claimed by one prominent local 
journalist, the media representatives were constantly receiving information 
from the borderline from their own sources that was contrary to the official 
line, but practiced self-censorship in order not to negatively affect the 
possibilities of the success of the war effort. However, as the journalist 
continues, many of them regretted not telling the truth to the Armenian 
society and disseminating only official news after the end of the war,33 
perhaps even under the threat of criminal charges. 

Concomitantly, a large-scale domestic propaganda machinery was 
unleashed, with an epicentre in the Ministry of Defense, which over time 
began presenting not just propagandistic, but simply factless pictures to the 
domestic public, but also across the Government institutions. For reasons 
that warrant further investigation - panic, hasty management style and desire 
to fully and firmly control information - resulted in creating a sense of 
wishful thinking of "we will prevail" that eventually caught society in full 
apathy in the morning of November 10 as the ceasefire agreement was 
released. 

The Government’s decision to censor media, limit the access of local 
journalists to the frontline34 and provide information to the media through a 
Press Briefing Center in Yerevan became defining features of information 
policy. The latter hosted primarily the spokesperson of the Armenian 
military, Artsrun Hovhannisyan, and other Government officials and ad hoc 
speakers. This podium has been proactively used to create such outrageous 

                                                            
33 Harutyunyan K., The Karabakh War, Media, Propaganda, and Immorality. Civilnet. 
December 16, 2020 ,https://www.civilnet.am/en/news/474655/the-karabakh-war-media-
propaganda-and-immorality/ (Accessed 15.06.2023)  
34 International media representatives were mostly being allowed to visit Nagorno Karabakh, 
with double accreditation at the Armenian MFA and Nagorno Karabakh Permanent 
Representation in Yerevan. Inside Nagorno Karabakh, a press center was equipped in the 
capital Stepanakert, where regular briefings were being offered (like in the April War in 
2016), and regular tours for the international media were being escorted by the Karabakh 
Government. 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

198 

propaganda narratives, whether about the advancement of Armenian troops 
or deadly losses inflicted on the adversary, that the sense of emergency in 
Armenia was largely absent. The Briefing Center also became a platform to 
counter Azerbaijan’s claims on military advancement and ridicule 
Azerbaijan’s political leadership. It also launched a large-scale 
information campaign, introducing the hashtag #haghteluenq (we 
will prevail) on social media and public discourse which successfully 
co-opted and entertained the majority of the online audience till the 
second half of October. Even those critical or opposition voices on 
social networks were trying to either fit into the official rally-round-
the-flag narratives, or otherwise stay silent. Following the extended 
session of the Security Council on October 19, where opposition 
figures were also invited, the situation started changing, and the first 
'doubts' in the official narratives started to surface.  

The outrageous domestic propaganda narratives (discussed in the next 
chapter) also made their way inside the Government corridors and 
compromised much of its efficiency. Either because of a lack of internal 
communication among the ruling party or in a determined way, the officials 
started to believe in the narratives they created spreading false and non-
verified information about Armenia’s military achievements or imminent 
counter-attacks. For instance, two high-ranking interviewees inside the 
Foreign Ministry, for example, argued that MOD Davit Tonoyan was 
perceived to be consistently misleading them, while MFA Mnatsakanian was 
clearly instructed by the Prime Minister not to share information inside the 
Ministry. To counter any criticism towards the command of the armed 
forces, the Chief of General Staff Onik Gasparyan made a statement on June 
27, 2023, providing a detailed account of problems in the chain of command 
and the line of reporting between the Prime Minister, the President of 
Artsakh and the military.35 

The pouring of propaganda narratives can probably be dated back as 
beginning since September 30, when the MOD Spokesperson did not deny 
                                                            
35 The Statement of the Lieutenant-General Onik Gasparyan.2023. Hetq.am. 
https://www.hetq.am/hy/article/157599 (Accessed 15.09.2023) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

199 

the rumours about Armenian troops “taking over” Getashen, a village in the 
North of Nagorno Karabakh lost in the 1992-94 war and often featuring in 
national folk culture. The first among such outrageous statements was made 
in Nagorno Karabakh on October 4, by the local President’s spokesperson, 
about “demolishing” the Azerbaijani airport in Ganja. It soon turned out to 
be false since the missile hit a busy area in the vicinity of the airport. 

Quite often during the entire war military commanders were being 
decorated or promoted, either by Armenia’s or Nagorno Karabakh leaders, 
in recognition of their field courage. Such first decoration took place on 
October 2, and this and future events were being used to further propel the 
narrative that the situation on the battlefield was going in the right direction. 
These steps of the Prime Minister have also raised doubts about the 
premature nature of such promotions. Pashinyan later admitted that it was 
the least he could do to boost the morale on the frontlines while being in 
Yerevan. 

Beginning on October 3, Azerbaijani President Ilham Aliyev started 
making regular statements about “liberation” of various settlements, which 
were under Nagorno Karabakh sovereignty since the 1994 ceasefire. Over 
the past decades the Azerbaijani propaganda machinery has been known for 
making their own outrageous claims or clearly false statements, and much of 
the Armenian public has learnt to be numb to such propaganda claims. 
Armenian MOD spokesperson continuously mocked these statements, which, 
as it would appear in late October when the MOD released the map of the 
battleground, had mostly been true this time.  

Admitting the disproportionate nature of “the Azerbaijani-Turkish 
aggression” and the impossibility of a negotiated, diplomatic solution, on 
October 21 Pashinyan’s urged the mayors of Armenian cities, leaders of 
political parties, NGOs, civil initiatives to form fedayi-like groups, choose a 
commander amongst themselves and leave to the frontlines. His call was 
stemming from his confidence that victory was imminent as “the adversary is 
throwing to the front line its last reserves”. Azerbaijan, according to him, 
was afraid of a humanitarian ceasefire because it would unveil “close to ten 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

200 

thousand corpses, bodies in the midst of euphoria.” He also added, “There 
is no Armenia without Artsakh.”36 While he was urging people to rush for 
the defense of the people of Artsakh, members of his political team, MPs, 
also left Yerevan for the frontline. However, most of them never went 
beyond Goris, and stayed in local hotels until the war was over.  

The release of the official map on October 24 by the Armenian MOD, 
had been the first blow to the sense of national unity and rally-round-the-
flag. Different voices began to be heard challenging the wartime leadership 
of PM Pashinyan. It was coupled with Arayik Harutyunyan’s pleas to defend 
Shoushi as the Azerbaijani forces were rapidly approaching it and were only 
5 km away from Artsakh’s cultural capital, a fact that was being denied in 
the Yerevan Press Center. 

The torrents of falsehoods and patriotic manifestations for the first 30 
days of war created such an atmosphere, that the October 26th address to 
the nation about “painful compromises” by Pashinyan felt like a bombshell37. 
Although he added that capitulation shall be ruled out, both the opposition 
and the expert community became vocal about the mismatch between the 
government’s purported gains on the battlefield and the dire reality on the 
ground.  

 
The night to be remembered for generations 
After 30 days of fighting, Azerbaijan had expanded the territories under 

its control. On 10, 17 and 25 October 2020, ceasefire proposals were made 
by Russia, France and the USA, respectively. None of them lasted more than 
a few hours. In Pashinyan’s perception, any ceasefire could be durable if 
Armenian armed forces could stabilise the situation on the battlefield, but 
the Azerbaijani forces were advancing with the help of cutting-edge 
technology of air domination. Azerbaijan’s armed forces additionally entered 

                                                            
36 “The will to win should tell us that we will not retreat; we will not back down; we will not be 
broken.” 2020․ հttps://www.primeminister.am/hy/statements-and-messages/item/2020/10/21/-
Nikol-Pashinyan/․ October 21. 
37 “Azerbaijan wants capitulation of Artsakh, not settlement of the conflict”. 2020. 
Armenpress. https://armenpress.am/en/article/1032826. October 26. (Accessed 21.06.2023) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

201 

the territory of the Soviet-era autonomous oblast, occupying the region of 
Hadrut and also parts of the Mardakert, Martuni and Askeran regions. It was 
apparent that Azerbaijan’s next target was Shoushi, the strategically 
important fortress city eight km from Stepanakert, and that the capital of 
Karabakh would then be the next target in turn. Absent coherent political 
leadership, the Armenian population started to flee en masse.  

The last two weeks of the war falsehoods and disinformation became so 
widespread that the public became increasingly disoriented in the midst of 
newsfeeds, official statements and social media reports. In early November, 
Azerbaijan’s Armed Forces approached Shushi and after a few days of 
fighting they established full control of the 'fortress city'. The fall of a 
strategically significant city, the fact of which the Armenian Government 
dismissed until the last minute, had yet another shocking impact on 
Armenians. The next target of Azerbaijan’s forces was indeed Stepanakert, 
which was now militarily vulnerable. 

In the afternoon and evening of November 9, reporters in front of the 
government building in Yerevan, noticed unusual traffic of military and 
civilians. It was obvious that something significant was about to occur. In the 
early hours of November 10, a post on Facebook reported that Pashinyan 
had signed a ceasefire agreeing to the Azerbaijan conditions. Based on the 
reactions on the social media, it was received with a great deal of suspicion 
and anger. Minutes later, a joint statement of the leaders of Armenia, 
Russia, and Azerbaijan went viral. They signed a statement stopping the 
military activities in the front line from November 10, 00.00, and agreeing 
to almost all the conditions that Azerbaijan had put forward in the previous 
weeks and days.  

According to the trilateral statement, Armenian armed forces had to 
withdraw from the remaining regions under their control (beyond the 
former autonomous oblast) by 2 December, all hostages and detainees had 
to be exchanged, and the road connections linking Armenia with Nagorno 
Karabakh were to transfer to Azerbaijani sovereignty, with up to 2,000 
Russian peacekeepers to be deployed in Karabakh, who were to enforce the 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

202 

ceasefire and to monitor and control the corridor to Armenia. In January 
2021 a joint ceasefire monitoring centre was opened in Akna (Aghdam), 
with its staff comprised of Russian and Turkish officers. The statement had 
no word about the status of Karabakh, or about the territories that the 
unrecognised republic had lost. The statement also provided for the 
reopening of transport communications across southern Armenia, 
connecting the Nakhijevan Autonomous Republic with metropolitan 
Azerbaijan. The map of deployment of Russian peacekeepers lacked many 
crucial details, which led to different interpretations about the location of 
the new line of contact between Armenian and Azerbaijani forces. A further 
question was related to the fate of medieval Armenian religious and cultural 
sites which had fallen under Azerbaijani control. The transfer of the 
Dadivank Monastery—jewel of Armenian medieval architecture—was a 
particularly painful loss. Thousands of Armenians rushed to make a final 
pilgrimage to the Davidank monastery before the deadline for the transfer 
was reached. Later on, due to the efforts of Armenian Catholicos Karekin II 
and Russian Patriarch Kyrill a special unit of peacekeepers was established 
on the monastic premises and few monks stayed in the monastery to 
maintain continuity of religious service. Finally, the statement did not end 
the conflict, even though Azerbaijan had achieved almost all of its 
conditions. 

Both the provisions and overall language of the statement were 
immediately dubbed as "a capitulation, surrender, and humiliation" for 
Armenians. The news of the ceasefire created unprecedented shock and 
confusion among the Armenian public, which, although it knew about the 
dire situation on the frontline and had been expecting the Government to 
stop the war, was unprepared for the fact of the truce or its terms. One 
reason for this was that there had been extensive propaganda about 
Armenian successes on the front line and pledges that a counter-attack 
would be launched. 

Around 2am on November 10, angry people started to gather in front 
of the government building in Yerevan's Republic Square demanding a 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

203 

meeting with the officials inside. The police forces gathered in front of the 
building were soon outnumbered as the number of demonstrators rapidly 
increased. The police soon withdrew letting the angry mob enter the 
building in a frantic search for any official who could provide answers to 
mounting questions. Going from one room to another, the people, feeling 
frustrated and fooled, started to demolish furniture, destroy official 
documents while posting everything online and livestreaming. While the 
people were raging the government building another group of angry 
protesters marched towards the Parliament building and PM residency with 
more radical demands. The people in the parliament were making chaotic 
statements requesting Pashinyan to resign for signing a ceasefire behind 
people’s backs. 

The angry mob also found and heavily assaulted the Speaker of the 
National Assembly, who was subsequently hospitalized with life-threatening 
injuries. Pashinyan quickly made a broadcast on social media, reportedly 
intoxicated and in a bunker of the Ministry of Defence, attributing 
Armenia’s defeat to the alleged theft of the army’s resources by the pre-
2018 administrations. President Armen Sarkissian also made a statement 
confirming that he had learned of the terms of the ceasefire only from the 
media. 

The situation in the country remained tense as Pashinyan published 
videos online urging his supporters ‘to prepare for revenge’ against ‘corrupt 
rogue oligarchs who stole soldiers’ bread [and] weapons’.38 Several days 
later, his rhetoric intensified as he attempted to incite violence against his 
critics by telling those supporters returning from the frontline: “I am waiting 
for you in Yerevan. To finally solve the problems of those who are barking 
under the walls.”39  

                                                            
38 “Nikol Pashinyan. There was simply no possibility to decide something else in the current 
situation”. 2020. Aravot. https://www.aravot.am/2020/11/10/1150460/. November 10. 
(Accessed 18.06.2023) 
39 “Pashinyan is waiting for the soldiers from the frontline to finally solve the problems of 
those who bark under the walls”. 2020. Radio Liberty. 
https://www.azatutyun.am/a/30952078.html. November 16. (Accessed 15.06.2023) 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

204 

In the night of November 10 and on the next few days there was 
everything but clarity on the Armenian street. No official numbers of 
casualties, POWs or even refugees were being released. The government, it 
might be felt, stopped operating and was 'restarting'. Tens of thousands 
from Nagorno Karabakh fled to Armenia. This was the second major shock 
about the recent conflict in Karabakh that the Armenian population was not 
ready to comprehend. 

A further disconcerting revelation emerged on November 17 when 
Russian President Vladimir Putin stated that as early as 18–19 October 
2020, he had convinced Azerbaijani President Aliyev to agree on ceasefire 
terms that would have left Shoushi intact and under the continued 
sovereignty of the Republic of Arstakh, but Pashinyan had disagreed with 
the terms offered, although they could have saved many lives and preserved 
Armenian control over the key city.40 It subsequently became clear that 
Pashinyan had not shared the details of Putin’s proposal with other 
members of the Security Council. In the same interview, Putin also 
defended Pashinyan calling the statements that Pashinyan was a traitor “as 
baseless.”41 

In response to these revelations and the looming political crisis, 
beginning in mid-November various opposition groups held uncoordinated 
rallies in the streets of Yerevan demanding that Pashinyan resign, accusing 
him of treachery and of hiding the truth from the public. Several cabinet 
members, including the Ministers of Foreign Affairs, of Defence, were 
replaced, and several mid-ranking officials from the executive branch 
resigned. In the National Assembly, only a handful of members of 
parliament left the ruling party, while the majority stayed loyal to the Prime 
Minister who retained a legislative majority. The new political elite, born in 
2018, demonstrated profound adaptability to drastically changing 
circumstances and in the next few years would also master living in low-
                                                            
40 “Putin told why it was not possible to stop the fighting in Karabakh in October”. 2020. Ria 
Novosti. https://ria.ru/20201117/karabakh-1585078134.html?in=t. November 17. (Accessed 
15.06.2023) 
41 Ibid. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

205 

popularity mode. This adaptability merits more analysis to improve expert-
level understanding beyond the official election result data.  

 
Conclusions 
The 2020 war has changed Armenia’s domestic political landscape and 

social discourse. The fateful six weeks became a resilience test for Armenia’s 
state and military institutions. The new elite has subordinated the entire 
government apparatus to new rules of the(ir) game, and profoundly 
succeeded in doing so by August 2020. In wartime, the government relied 
on censorship and restrictions, that had serious ramifications on the quality 
of behaviour of state institutions and societal interpretations of the war and 
its outcome. It has, however, solved the key challenge: remaining in power 
after a crushing defeat that ended a significant part of the new national 
mythology rooted in the 1992-94 war victory. This adaptability to changing 
circumstances merits further discussion and analysis, since merely relying 
on electoral results as expressing 'popular will' or 'will of the people' is good 
only for political manifestations, not academia. 

 
ՔԱՂԱՔԱԿԱՆ ՀԱՂՈՐԴԱԿՑՈՒԹՅՈՒՆԸ 2020 ԹՎԱԿԱՆԻ ՊԱՏԵՐԱԶՄԻ 

ԸՆԹԱՑՔՈՒՄ․ ՊԱՐՏՈՒԹՅԱՆ ՆԱԽԱՊԱՏՐԱՍՏՈՒՄԸ 

Վահրամ Տեր-Մաթևոսյան42 Հովհաննես Նիկողոսյան43 
 

Սույն հոդվածը քննարկում է 2020 թվականի պատերազմի հայկական 
կողմը՝ ձգտելով պարզել ոչ ռազմական գործոնները, որոնք հանգեցրին Հայաս-
տանի և Լեռնային Ղարաբաղի Հանրապետությունների պարտությանը: Հիմք 
ընդունելով առկա հրապարակային նյութերը (հրապարակային հայտարարու-
թյուններ, լրատվամիջոցների հրապարակումներ), ինչպես նաև բարձրաստի-
ճան պաշտոնյաների հետ ոչ կառուցվածքային հարցազրույցները՝ հոդվածը 
                                                            
42 Վահրամ Տեր-Մաթևոսյանը Հայաստանի ամերիկյան համալսարանի հումանիտար և 
հասարակական գիտությունների ֆակուլտետի պրոֆեսոր է, պ․գ․դ․, էլ․ փոստ՝ 
termatevosyan@aua.am,  ORCID 0000-0002-2212-0391: 
43 Հովհաննես Նիկողոսյանը Հայաստանի ամերիկյան համալսարանի հումանիտար և 
հասարակական գիտությունների ֆակուլտետի դասախոս է, ք․գ․թ․, էլ փոստ՝ 
hnikoghosyan@aua.am ORCID 0000-0001-5397-582X: 



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

206 

նպատակ ունի բարելավելու փորձագիտական մակարդակով պատկերացում-
ները պատերազմի ժամանակաշրջանի կառավարման մասին, որը հանգեցրեց 
Հայաստանի պարտությանը: Այս հոդվածում փորձ է արվում նաև քննարկում 
ծավալել Հայաստանում քաղաքական վերնախավի պատերազմական պահված-
քի վերաբերյալ։ 

Բանալի բառեր՝ 2020 թ․ պատերազմ; ռազմական պարտություն; ճգնա-
ժամային կառավարում; տեղեկատվական պատերազմ; Հայաստան, Ադրբեջան, 
Լեռնային Ղարաբաղ  
 

ПОЛИТИЧЕСКАЯ КОММУНИКАЦИЯ ВО ВРЕМЯ ВОЙНЫ 2020 Г.: 
ПОДГОТОВКА К ПОРАЖЕНИЮ 

Ваграм Тер-Матевосян44, Ованнес Никогосян45 
 

В настоящей статье рассматривается армянская сторона войны 2020 
г. с целью выяснить невоенные факторы, которые привели к поражению 
Республик Армения и Нагорного Карабаха. На основе доступных публичных 
материалов (публичных заявлений, публикаций в СМИ), а также неструк-
турированных интервью с избранными высокопоставленными чиновниками, 
статья призвана улучшить на экспертном уровне понимание управления во 
время войны, которое привело к поражению Армении. Данная статья также 
пытается начать дискуссию о поведении политической элиты Армении во 
время войны. 

Ключевые слова: Война 2020 г.; военное поражение; управление 
кризисом; информационная война; Армения, Азербайджан, Нагорный Карабах 

 
BIBLIOGRAPHY 

 
1. A few then-high level officials with knowledge of Security Council 

discussions elaborated on the content in expert interviews with authors.  
                                                            
44 Ваграм Тер-Матевосян - профессор факультета гуманитарных и общественных наук 
Американского университета Армении, д. ист.н., эл. почта termatevosyan@aua.am, ORCID 
0000-0002-2212-0391. 
45 Оганес Никогосян - преподаватель факультета гуманитарных и общественных наук 
Американского университета Армении, к.п.н., эл. почта: hnikoghosyan@aua.am, ORCID 
0000-0001-5397-582X. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

207 

2. A more detailed discussion on the 'democratic invincibility' can be found at:  
3. Aliyev announced that negotiations over the Karabakh conflict are actually 

suspended. 2020. TASS< https://tass.ru/mezhdunarodnaya-panorama/9502113. 
September 19. (Accessed 19.06.2023) 

4. Amirkhanyan Zh., A Failure to Innovate: The Second Nagorno-Karabakh 
War. The US Army War College Quarterly: Parameter, 2022, pp. 119-134; 
Cheterian V., Technological determinism or strategic advantage? Comparing two 
Karabakh Wars between Armenia and Azerbaijan. Journal of Strategic Studies., 47 
(2) 2024., pp. 214-237. 

5. Armen Sarkissian has addressed the leaders of several Arab nations. 2020. 
Radio Liberty. https://www.azatutyun.am/a/30866170.html. 30 September. 
(Accessed 15.10.2023) 

6. Artak Davtyan was sacked from his position as the Chief of Staff of the 
Armed Forces, Onik Gasparyan replaced him.” 2020. Armenian Times. 
https://www.armtimes.com/hy/article/189737. June 8. (Accessed 18.06.2023) 

7. Azerbaijan wants capitulation of Artsakh, not settlement of the conflict”. 
2020. Armenpress. https://armenpress.am/en/article/1032826. October 26. 
(Accessed 21.06.2023) 

8. Bavakanach'ap' jank'er ch'gortsadrvets'in paterazmy Hayastani ev Arts'akhi 
hamar arravel barenpast paymannerov..., July 3, 2023. RFE/RL Armenian Service, 
https://www.azatutyun.am/a/32487309.html (Accessed 15.06.2023) 

9. Boin A., Hart P., Stern E. and Sungelius B., The Politics of Crisis 
Management: Public Leadership under Pressure. Cambridge. Cambridge University 
Press, 2005. 

10. Davit Tonoyan, then-Minister of Defence, confirmed the reports about the 
urge by the Chief of General Staff to stop the war "in 2-3 days". 
https://panarmenian.net/arm/news/300124 (Accessed 05.07.2023) 

11. Decree No. 1586-N of the Republic of Armenia on Declaration of Martial 
Law in the Republic of Armenia. 2020. https://www.arlis.am/DocumentView.aspx?-
docID=146652. (Accessed 16.11.2023) 

12. Discussed this with two experts and provided more details. 
13. Grigoryan S. The Armenian Velvet Revolution. Yerevan, Edith Print, 2018; 

Armenia’s Velvet Revolution: Authoritarian Decline and Civil Resistance in a 
Multipolar World. 2020. (eds) Laurence Broers and Anna Ohanyan. London. I.B. 
Tauris, 2018. 

14. Harutyunyan K., The Karabakh War, Media, Propaganda, and Immorality. 
Civilnet. December 16, 2020 ,https://www.civilnet.am/en/news/474655/the-
karabakh-war-media-propaganda-and-immorality/ (Accessed 15.06.2023)  



Vahram Ter-Matevosyan, Hovhannes Nikoghosyan                                                       Political Science 

208 

15. Heghine Buniatian. 2020. Lavrov: The principles of step-by-step resolution 
lie as the basis of discussions between Mnatsakanyan and Mamedyarov. 
Rus.azatutyun.am/a/30568279.html. April 21, (Accessed 15.06.2023) 

16. Interview of Armenia’s Foreign Minister Zohrab Mnatsakanyan to BBC 
HardTalk’s Stephen Sackur, https://www.youtube.com/watch?v=dJTGRiBCRkw. 
(Accessed 15.06.2023) 

17. Interviews with two former high-level MFA officials in Yerevan, May 2021 
and February 2022. 

18. Levy J., Domestic Politics and War, Journal of Interdisciplinary History. 18 
(4); The Origin and Prevention of Major Wars, 1988, pp. 653-673. 

19. Marukyan. With this war we should resolve the issue once and for all”, 
2020. Aysor.am. September 27. https://a1plus.am/hy/article/380051 (Accessed 
15.06.2023) 

20. Nikoghosyan & Ter-Matevosyan, Post–Revolution and War, Armenia Must 
Find a Geopolitical Balance, Carnegie Endowment, March 9, 2021. 
https://carnegieendowment.org/posts/2021/03/post-revolution-and-war-armenia-
must-find-a-geopolitical-balance?lang=en (Accessed 15.06.2023) 

21. Nikoghosyan H., Ter-Matevosyan V., “From ‘Revolution’ to War: 
Deciphering Armenia’s Populist Foreign Policy-Making Process, Southeast European 
and Black Sea Studies, 23 (2), 2022, pp. 207–227. 

22. Nikol Pashinyan. There was simply no possibility to decide something else in 
the current situation”. 2020. Aravot. https://www.aravot.am/2020/11/10/1150460/. 
November 10. (Accessed 18.06.2023) 

23. Pashinyan is waiting for the soldiers from the frontline to finally solve the 
problems of those who bark under the walls”. 2020. Radio Liberty. 
https://www.azatutyun.am/a/30952078.html. November 16. (Accessed 15.06.2023) 

24. Pashinyan. A call of duty to our soldiers discharged last year.” 2020. 
A1Plus. https://a1plus.am/hy/article/381206. October 5. (Accessed 09.06.2023) 

25. People, let’s prepare for war, instead of discussing the topic of 
negotiations”. 2020. Armenian Time. https://www.armtimes.com/hy/article/194847. 
September 2. (Accessed 15.06.2023) 

26. Press Statement by the Co-Chairs of the OSCE Minsk Group and Personal 
Representative of the OSCE Chairperson-in-Office. 2020. Moscow/Paris/-
Washington, DC, https://www.osce.org/minsk-group/458068 (Accessed 15.06.2023) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

209 

27. Putin told why it was not possible to stop the fighting in Karabakh in 
October”. 2020. Ria Novosti. https://ria.ru/20201117/karabakh-
1585078134.html?in=t. November 17. (Accessed 15.06.2023) 

28. Statement by Prime Minister Nikol Pashinyan during the "Diplomat's Day" 
reception. March 7, 2019 https://168.am/2019/03/07/1091962.html (Accessed 
15.06.2023) 

29. Statement by Prime Minister Nikol Pashinyan during the "Diplomat's Day" 
reception. March 7, 2019 https://168.am/2019/03/07/1091962.html (Accessed 
15.06.2023) 

30. Stern Е., Preparing: The Sixth Task of Crisis Leadership. Journal of 
Leadership Studies., 7 (3), 2013, pp. 51-56 

31. Tamrazyan H., Papyan A.. 2018. Pashinyan. Azerbaijan’s aggression is not 
only against Armenia, but also against democracy in the region. Radio Liberty. July 
12. https://www.azatutyun.am/a/29358788.html (Accessed 15.06.2023) 

32. Ter-Matevosyan V., Deadlocked in History and Geopolitics: Revisiting 
Armenia–Turkey Relations. Digest of Middle East Studies, 30 (3), 2021, pp. 155–169. 

33. The enemy should realize that all Armenians are today standing by Artsakh” 
- Prime Minister’s message to the nation. 2020. https://www.primeminister.am/hy/-
statements-and-messages/item/2020/09/27/Nikol-Pashinyan-message/ (Accessed 
15.06.2023) 

34. The Statement of the Lieutenant-General Onik Gasparyan.2023. Hetq.am. 
https://www.hetq.am/hy/article/157599 (Accessed 15.09.2023) 

35. The will to win should tell us that we will not retreat; we will not back down; 
we will not be broken.” 2020․ հttps://www.primeminister.am/hy/statements-and-
messages/item/2020/10/21/Nikol-Pashinyan/․ October 21. 

36. Turkey will not join Azerbaijan in unleashing large-scale aggression against 
Armenia – Armenian MP”. 2020. Armenpress. https://armenpress.am/en/article/-
1023126. July 27. (Accessed 14.09.2023) 

37. Weal Air Defense System, intelligence, insufficient UAVs. What did the 
Chief of Staff of the Armed Forces report to the Prime Minister.” 2023.  
https://armeniasputnik.am/20230628/tujl-hop-hetakhuzutjun-anbavarar-ats-ner-
inch-e-zekucel-gsh-nakhkin-pety-varchapetin-61882095.html. 28 June. (Accessed 
15.08.2023) 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

210 

Natalie Gonchar-Khanjyan1 
PhD, Associate Professor 

 
INTERTEXTUAL LABYRINTHS: BORGES AND  

THE SINO-CULTURAL PARADIGM  
 

DOI 10.46991/jos.2024.26.2.210 
 
One of the greatest writers and thinkers of the 20th century, the great 

Argentinian Jorge Luis Borges amazes readers and researchers of his work with an 
unusually wide range of his cultural interests and knowledge, associations, 
judgments and generalizations. The conceptual message of Borges’s work, the 
conceptual series that thread through his texts, Borges’s ideologemes, 
cosmologemes, philosophemes, embodied by original and innovative artistic means, 
were born from a deep immersion in the experience of global culture that has 
accumulated over thousands of years – spiritual, artistic, intellectual, oral and 
written. The culture that accumulated in the common home of the human race on 
all sides of the world, in the West and in the East, in the North and in the South. 
The richest nutrient medium for Borges – both as a culturologist and as a writer 
who created his own completely special and very influential, ideological and artistic 
world, his own aesthetics and poetics – was undoubtedly the culture of the East and, 
in particular, as he himself calls it in one of his texts, the three-thousand-year-old 
culture of China.  

A series of texts in different literary forms and genres by J.L. Borges, a 
profound expert of the library, embracing the world literary and culture, reflect a 
many-sided interest towards China, its history and culture, its religion, myths, 
folklore, and literature. The present paper observes the main facts and motives in 
the dialogue between Borges (as writer and poet, intellectual and culture expert) 
and the classical texts of old and medieval China. In focus are the echoes of the 
features typical of Borges’s texts and, in particular, his short story «The Garden of 
Forking Paths» in comparison with the famous Chinese classical novel «A Dream of 
the Red Chamber» by Cao Xue-qin. The author also draws attention to the high 
statistics of references to Chinese images in the «Book of Imaginary Beings». 

                                                            
1 E-mail: natalie.goncharkhanjyan@ysu.am, ORCID: 0009-0002-5462-8509. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

211 

Keywords: Borges, China, dream, labyrinth, garden, book, imaginary beings 
 

Introduction 
When today, in modern literary studies, we talk about Jorge Luis 

Borges, this name does not need accompanying epithets. The work of 
Borges – a writer, poet, thinker, culturologist – has already entered the 
classics of world culture, literature (into their, let’s say in Borges’s words, 
«library», «universe»), while presenting an exceptional abundance of classic 
imagery and concepts, entering into dialogue, echoing with a multitude of 
manifestations, facts and meanings of world culture created from century to 
century in the North and the South, in the West and the East. 

Borges’s numerous, diverse, multi-genre texts – poems, stories, essays, 
lectures, conversations, hundreds of reviews, compiled anthologies, 
translations – reflect the universe of world culture with its archetypes, 
mythology, folklore, religious teachings, branches of philosophical and 
aesthetic thought, creations of art and artistic words. 

Borges’s exploration of this universe began with his father’s library. «If I 
were asked to name the chief event in my life, I should say my father’s 
library. In fact, I sometimes think I have never strayed outside that library. I 
can still picture it. It was in a room of its own, with glass-fronted shelves, 
and must have contained several thousand volumes»2. In his «Preface to the 
Catalogue of the Exhibition of Spanish Books», Borges mentioned that 
everyone imagines paradise in their own way, but for him, paradise, from 
childhood, was a library, promising the pleasure of rereading – the serene 
and proud pleasure of the classics – and the pleasant anxiety of discoveries 
and chance («Not included in the books: Preface to the catalogue of the 
exhibition of Spanish books». Buenos Aires, August 9, 1962). Throughout his 
life, Borges had infinite encounters with real books, book depositories, 
libraries, and the book-metaphor, the library-metaphor, built the meanings 
of many of his texts both as a poet and as a prose writer. Borges often said 

                                                            
2 Borges J. L., Autobiographical Notes. September 11, 1970, https://www.newyorker.com/-
magazine/1970/09/19/jorge-luis-borges-profile-autobiographical-notes (Accessed 01.09.2024). 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

212 

about himself in conversations that he was more of a reader than a writer. 
One of his poems comes to mind: «Let others boast of pages they have 
written, / I take pride in those I’ve read»3; and we encounter similar 
discourse in other poems: «My true lineage is my father’s voice that I still 
hear, commemorating Swinburne’s music, and the great volumes that I have 
browsed, browsed and not read, and that were enough for me, I am what 
the philosophers have told me»4 («Yesterdays»); «I have spent my whole life 
spelling out the dogmas speculated by the philosophers»5 («Forgetting a 
dream»). And finally we will quote the opening and closing lines of the long 
poem «The Keeper of Books», which bring us closer to the topic of this 
article: 

Here they stand: gardens and temples and the 
reason for temples; 
……………………………………… 
My name is Hsiang. I am the keeper of the books— 
these books which are perhaps the last, 
for we know nothing of the Son of Heaven 
or of the Empire’s fate. 
Here on these high shelves they stand, 
at the same time near and far, 
secret and visible, like the stars. 
Here they stand – gardens, temples6. 

Borges, judging by a whole series of his various texts, was well 
acquainted with the Buddhist East in general, and the Celestial Empire in 
                                                            
3 Borges J. L., A Reader. Translated from the Spanish by Norman Thomas di Giovanni, 
https://biblioklept.org/2014/05/07/a-reader-jorge-luis-borges/ (Accessed 01.09.2024). 
4 …Mi verdaderaestirpe / es la voz, que aúnescucho, de mi padre, / con memorando música 
de Swinburne, /y los grandes volúmenes que he hojeado, / hojeado y no leído, y que me 
bastan. / Soy lo que me contaron los filósofos... Translated by the author. Borges J. L. Poesía 
complete, http://surl.li/wwohvi (Accessed 01.09.2024).  
5 Ibid. Me he pasado la vida del etreando / los dogmas que aventuran los filósofos (“Al olvidar 
un sueño”). Translated by the author. (Accessed 01.09.2024).  
6 Borges J. L.,The Keeper of Books, https://inwardboundpoetry.blogspot.com/2005/11/11-
keeper-of-books-jorge-luis-borges.html (Accessed 03.09.2024). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

213 

particular, including its history, culture, religion, myths, folklore, its sages 
and books.  

 
Borges’ Transcultural Dialogue with Ancient Chinese Cosmologies 
In the essay «Borges and I» we read: «Years ago I /…/ went from the 

mythologies of the suburbs to the games with time and infinity, but those 
games belong to Borges now and I shall have to imagine other things. Thus 
my life is a flight and I lose everything, and everything belongs to oblivion, 
or to him. I do not know which of us has written this page»7 . It is precisely 
at the time when Borges’s «games with time and infinity» begin in his short 
stories and essays, when Borges’s symbols and metaphors (a book, a library, 
a garden, a temple, a labyrinth, circles, a cycle, a dream, a mirror – a single 
thing in endless repetitions, variations, swarms, etc.) are formed and 
subsequently multiply and mutate, his interest in Chinese «metaphysics», 
folklore, and literature clearly manifests itself. It is in the Chinese fairy tale 
(in contrast to the European folklore with its extreme conventionality and 
correctness) that he finds what corresponds to his own artistic thinking, his 
own poetics based on the blending of the real with the fantastic, fiction with 
reality and meaningful «cracks». The violation of the rules, «irregularness» 
that characterizes the Chinese fairy tale is akin to Borges himself. «It is 
perfectly symmetrical. Is there anything less like beauty than perfect 
symmetry? (I do not want to make an apology for chaos; I understand that in 
all the arts nothing is usually as pleasing as imperfect symmetry…) On the 
other hand, the Chinese fairy tale is irregular. The reader begins by judging 
it incoherent. He thinks that there are many loose ends that the facts do not 
fit together. Then – perhaps suddenly – he discovers the reason for these 
cracks. He senses that these vaguenesses and these anacoluthons mean that 
the narrator totally believes in the truth of the wonders he tells. Nor is reality 
symmetrical nor does it form a drawing»8.  

                                                            
7 Borges J. L., Borges and I, http://surl.li/dlkdey (Accessed 20.08.2024). 
8 Es de una simetría perfecta. ¿Habrá cosa que se parezca menos a la belleza que la simetría 
perfecta? (No quiero hacer una apología del caos; entiendo que en todas las artes nada suele 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

214 

At the same time, Borges reads a book by the English sinologist G.J. 
Waley (and responds to it with a review), introducing three philosophical 
schools of ancient China, and here his special attention is drawn to the 
«distant Chuang Tzu», who is, by his own words, much closer to all of us and 
to him personally than the protagonists of neo-Thomist doctrines or the 
adelphies of dialectical materialism («Not Included in the Books: Three 
Philosophical Schools of Ancient China»). In his review, Borges cites the 
assessments given to this ancient Chinese thinker by European researchers: 
for some he is a mystic, for others he is the most unique writer of his 
country, for a third he is a writer who took advantage of the poetic 
possibilities of Taoist thought. Borges says that no one questions Chuang 
Tzu’s power and ingenuity. One of his dreams has become a well-known 
proverb in Chinese literature, emphasizing her ability to interpret dreams. 
Chuang Tzu, 24 centuries ago, dreamed that he had turned into a butterfly. 
Upon waking, he was unsure whether he was a man who had dreamed of 
being a butterfly or a butterfly dreaming of being a man (Ibid). The parable 
about the dream of the Chinese wise man turned out to be so close 
personally to Borges, so resonated with his philosophical and aesthetic 
interests9, that the Argentine writer not only included it in his «Anthology of 

                                                                                                                                                       
agradar como las simetrías imperfectas…) En cambio, el cuento de hadas chino es irregular. 
El lector empieza por juzgarlo incoherente. Piensa que hay muchos cabos sueltos, que los 
hechos no se atan. Después —quizá de golpe— descubre el porqué de esas grietas. Intuye 
que esas vaguedades y esos anacolutos quieren decir que el narrador cree totalmente en la 
verdad de las maravillas que narra. Tampoco es simétrica la realidad ni forma un dibujo. 
Translated by the author. J․L․ Borges, Chinese fairy tales and folk tales, traducidos por 
Wolfram Eberhard․ https://borgestodoelanio.blogspot.com/2017/12/jorge-luis-borges-chinese-
fairy-tales.html (Accessed 21.08.2024). 
9 Much has been written and is being written both in America and in Europe about Borges’s 
philosophical and aesthetic interests, the structure of his worldview, the uniqueness of his 
poetics, and the semantics of Borges’s symbols and metaphors. In Russian, see, in particular, 
the preface by I. Terteryan to the first edition of his works in the Soviet Union, a one-volume 
edition in the Masters of Foreign Literature series (Мастера зарубежной прозы, Москва, 
1984, сс. 5-20) and in the prefaces by B. Dubin to each volume of the four-volume edition 
published in St. Petersburg in 2000-2001: in v. I – “Borges: Prehistory” (Борхес: 
Предыстория, сс. 5-31; v. II – “Maturity, Blindness, Poetry” (Зрелость, слепота, поэзия, сс. 
5-38); v. III – “Symbols and Repetitions” (Символы и повторения, сс. 5-28); v. IV – “The 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

215 

Fantastic Literature», but also, one might say, semiotically built it in as an 
established metaphor into various of his later texts: for example, in detail – 
in the philosophical treatise «New Refutation of Time» (the book «New 
Investigations», 1952) or in abbreviated form – in the poem «Inscription» 
(from the book «Iron Coin», 1976) with the following epigraph-explanation: 
«Around 1915, in Geneva, I saw on the terrace of a museum a tall bell with 
Chinese characters. In 1976 I write these lines»10: 

Undeciphered and alone, I know 
in the vague night I can be a bronze 
prayer or a saying in which is encoded 
the flavor of a life or of an evening 
or Chuang Tzu’s dream, which you know already, 
or an insignificant date or a parable 
or a great emperor, now a few syllables, 
or the universe or your secret name 
or that enigma you investigated in vain 
for so long a time through all your days. 
I can be anything. Leave me in the dark11. 

It is worth noting other Chinese reflections in the texts of Borges (for 
example, in his «Book of Imaginary Beings» (1974), a review of Franz Kuhn’s 
German translation of one of the classic novels created in the 13-th century 

– «Water Margin» (水浒传) by Shi Nai-an12, an article «On a Chinese 

Allegory» dedicated to another, also classic, 16-th century novel «Journey to 
                                                                                                                                                       
Book of Peace” (Книга мира, 5-28); the same, with revision, see in the book: Дубин Б., На 
полях письма, Заметки о стратегиях мысли и слов в XX веке. Москва, 2005, сс. 9-104. 
10 Borges J.L., Iron Coin, 1976, https://tarnmoor.com/tag/dreams/ (Accessed 25.08.2024). 
11 Ibid. 
12 Borges writes, that this 13th century picaresque novel is no less than its 17th century Spanish 
counterparts, while in some aspects, such as the complete absence of sermons, oftentimes an 
epic development of action – in the spaces of castles and towns – in impressive transfers to 
the supernatural and the miraculous, it even exceeds them. The latter feature of “Water 
Margin” presents a similarity with the most ancient and the best example of the genre of the 
novel, “Metamorphoses, or The Golden Ass” by Apuleius (“Die Räuber Vomliangschan 
Moor”, 1938). 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

216 

the West» (西遊記) by Wu Chen-en, acquaintance with «History of Chinese 
Literature» by G.A. Giles, etc.), but, of course, the novel that made the 
greatest impression and responded most to Borges the writer was Cao Xue-
qin’s «Dream of the Red Chamber» (紅樓夢), recognized as the pinnacle of 
Chinese classical literature, as well as one of the pinnacles of world 
literature13. 

 
Epistemological Echoes: Borges, Cao Xue-qin, and the Aesthetic of 

Infinite Worlds. 
Borges gets acquainted with this, as he himself writes about it, the most 

famous novel of the three-thousand-year-old Chinese literature from the 
German translation by Franz Kuhn published in 1932, and to get familiarized 
with this novel means to read no less than two thousand pages. Based on his 
first impressions of it, he writes a review in which the most significant thing 
is that Cao Xue-qin’s novel clearly stirs Borges’ interest when he reaches the 
fifth, «unexpectedly magical» chapter, and the sixth, where the hero tries to 

play the game of «clouds and rain» (云雨之欢) for the first time. At that time 

Borges was preparing to renew the material and structure, plots and 
meanings of his short stories, to embrace «games with time and infinity» 
(played out by the writer using a whole system of his own symbols and 
metaphors). «These chapters instill the conviction that we are dealing with a 
great writer. This is reinforced by Chapter Ten, worthy of Edgar Allan Poe 
or Franz Kafka, “where Jia Pao-yu, to his own misfortune, looks at the 
forbidden side of the Mirror of Wind and Moon”. Let us explain that in the 
«magical» fifth chapter that captivated Borges, the hero falls into a deep 
                                                            
13 About this novel, created in the 18th century and first published in China in 1791, about its 
plot, history, about the author – Cao Xue-qing (1715-1791), about the editions of the novel and 
its study in China in the 20th century, about its translations and editions in Europe and 
Russia, see the preface by Л.Н. Меньшиков in the book: Цао Сюэ-Цинь. Сон в красном 
тереме. Перевод с китайского В.А. Панасюка, т. 1-2. Санкт-Петербург, 2014, pp. 5-25. It 
should be especially noted the fact that since 1980 a separate Institute of “The Dream of the 
Red Chamber” has been organized and operates in Beijing within the system of the Academy 
of Social Sciences, coordinating the scientific activities of numerous scholars and scientific 
centers engaged in the study of the novel (in this regard, see pp. 18-21 of the preface). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

217 

sleep, and «the reader learns how the soul of Jia Baoyu wandered through 
the Realm of Heavenly Dreams and how the fairy Jin Huan ordered the song 
“Dream of the Red Chamber” to be performed»14. This dream, being in 
itself a metaphor, is saturated with metaphors – inscriptions (in verse), 
talking objects, drawings, paintings, and finally the «book of change» in 
twelve eight-line verses, etc. In the novel in general, as Borges notes in the 
review: «Many dreams: they are especially impressive because the writer 
does not tell us that they are dreams, and we think that they are reality until 
the sleeper wakes up. /…/ Abundance of fantasy: Chinese literature does not 
know of “fantasy novels”, so all the novels there are somewhat fantastic» 
(see Borges, «Cao Xue-qin. “Dream of the Red Chamber”», 1937). 

«Many dreams», «somewhat fantastic» – do not these features of the 
literature of the Celestial Empire, emphasized here, echo the special interest 
of Borges the intellectual in the phenomenon of sleep, dreaming, in its 
nature, in its interweaving with reality15, and the «dreams» in his poetry (the 
poems «Sleep» - «If sleep is truce...», «Alonso Quijano Dreams», «Dream» - 
«Night entrusts the sleeping ...», «Forgotten dream», the miniatures 
«Someone’s future dream», «Dream, dreamed in Edinburgh» placed among 
the poems of the 1985 book «Guarantee» as well as the «dream-reality» in 
the figurative-metaphorical structure of many other poems)? And finally, 
aren’t the «creative dreams»16 of Borges some sort of a game, an echo of the 
symbolic-metaphorical plots and images of the stories that made up his most 
famous collections, «Ficciones» and «Aleph»? Aren’t these «somewhat 
fantastic» stories – these «fictions», «inventions», as the writer himself calls 
them? Aren’t «dream» and «reality» intertwined in them? Do not the games 
of consciousness, imagination and what is to be in reality interact in the 
                                                            
14 Меньшиков Л., Роман “Сон в красном тереме” – вершина китайской классической 
литературы. / Ibid. 
15 See, for example, the essay “Coleridge's Dream” http://surl.li/oqfugo, the lecture 
“Nightmare” in the cycle “Seven Nights”, http://surl.li/cafpvk, “Date in a Dream” in the cycle 
“Nine Dantesque Essays”, http://surl.li/vjmecf (Accessed 10.09.2024). 
16 Alexander Blok's formula. See his poem “Среди поклонников Кармен…” 1914 (“…Глядит 
на стан ее певучий / и видит творческие сны”). In book А. Блок, СС. в 8-и томах. I, т. II. 
Москва-Ленинград, 1960, с. 232. 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

218 

stories of Borges, expressing the metaphysical meanings embedded in them 
in the forms and techniques of realistic writing, that is, to use his own 
words, as our time demands, beginning with Defoe, as Borges remarks in 
the Preface to his poetry book «Guarantee»? 

One thing, in any case, is certain: that one of Borges’s best «fictions» – 
the story «The Garden of Forking Paths» – is directly connected with the 
«somewhat fantastic» novel by the «great writer» Cao Xue-qin. Its 
importance for the writer is already indicated by the fact that it was this 
story that he used as the title for the collection of his short stories, published 
in 1941, which began «playing with time and space» and which, under the 
same title, formed the first section of the book «Ficciones» of 1944. These 
books incorporated works created by Borges during the period when, as I. 
Terteryan writes: «... in his prose, and then in his poetry, a different 
metaphor appeared – not visual, but intellectual, not concrete, but abstract. 
Metaphors became not images, lines, but works as a whole – a complex, 
multi-component, polysemantic metaphor, a metaphor-symbol»17. It seems 
that it is not by chance that «The Garden of Forking Paths» both titled and 
closed (ringed) the cycle of «fictional stories». It perhaps has a particularly 
polysemantic metaphor-symbol, which has absorbed into its complex 
composition a whole series of metaphors that realize certain meanings in 
other «stories» of this cycle – a library, a book, a labyrinth, branches, forks, 
swarming, circles, repetitions, «rereading», «rewriting», and in the barely 
noticeable «cracks» also a mirror and a dream. At the same time, the main 
thing in the story, the deep, playing «with time and space» in metaphors and 
symbols, has found here a form closest to our time – both in terms of genre 
(detective story) and in terms of the described case (the years of the First 
World War). But what is also interesting is that the metaphor-symbol of «The 
Garden…», to which the writer gave both the title and the ring role, consists 
in a certain approximation, closeness to himself, to his personal life 
experience. In his «Autobiographical Notes», where Borges calls his father’s 
library the «chief event» in his life, he especially notesed Adrogue: «During 
                                                            
17 Тертерян И., Человек, мир и культура в творчестве Хорхе Луиса Борхеса, Хорхе Луис 
Борхес. Проза разных лет. Москва, 1984, с. 7. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

219 

all these years, we usually spent our summers out in Adrogué, some ten or 
fifteen miles to the south of Buenos Aires, where we had a place of our own 
– а large one-story house with grounds, two summerhouses, a windmill, and 
a shaggy brown sheepdog. Adrogué then was a lost and undisturbed maze of 
summer homes surrounded by iron fences with masonry planters on the 
gateposts, of parks, of streets that radiated out of the many plazas, and of 
the ubiquitous smell of eucalyptus trees. We continued to visit Adrogué for 
decades»18. Borges will write a long poem about this house with a garden, 
«Adrogué» (Poetry Collection «Creator»), and the very late Borges the poet 
will nostalgically recall the past in the poem «Elegy for a Park»: 

The labyrinth disappeared. The measured rows 
of eucalyptuses have also vanished, 
striped canopies of summer and the eternal 
sleeplessness of the mirror, that repeats 
every dumbshow of every human face, 
every ephemeron. The stopped clock, 
the matted tangle of the honeysuckle, 
the glorieta with its silly statues, 
the other side of evening, a bird’s trill, 
the tower and the indolence of the fountain, 
are all particulars of the past. The past? 
If there is no beginning and no end, 
if what there is in store for us is only 
an infinite sum of white days and black nights, 
we already are the past that we shall be. 
We are time, the indivisible river, 
we are Uxmal, and Carthage, and the broken 
wall of the Romans, long since worn away, 
and the lost park these lines commemorate19. 

                                                            
18 Borges J.L., Autobiographical Notes, Family, http://surl.li/wjpoda (Accessed 01.09.2024).  
19 Borges J.L., Elegy for a Park, https://www.nybooks.com/articles/1994/12/22/elegy-for-a-
park/ (Accessed 27.08.2024). 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

220 

The image of the book-garden as a labyrinth and time as a labyrinth in 
its endless flow, its cycle, merged into one metaphor in Borges’ story, just as 
they are fused in this poem, which recalls the former garden in Adrogue. 

 
Semiotic Crossroads: Borges and the Symbolism of the Chinese 

Garden 
In this regard, let us return to the review written by Borges after 

reading the most famous Chinese novel, «Dream of the Red Chamber». 
Characterizing the initial chapters of the novel, he notes, that it is teeming 
with secondary characters, and it is difficult to understand who is who. We 
seem to be wandering in a house with many courtyards (see Borges, «Cao 
Xue-qin. “Dream of the Red Chamber”», 1937), and in further reading, for 
him, «many dreams» and «an abundance of fantasy» stand out. In his 
review, Borges did not say a word about the fact that the entire action of this 
novel takes place in an estate that has been transformed into a huge garden 
– the «Garden of Splendid Spectacles», filled with all the elements of 
landscape art with its semantics, symbolism, and at the same time naturally 
absorbing the most diverse aspects of the lives of its numerous and most 
diverse inhabitants. This «garden» (with its undoubted metaphorical nature) 
is so described in the novel20, it connects the relationships, feelings, desires, 
moods, actions and fates of the characters so much that one involuntarily 
asks oneself: how could it have completely fallen out of the writer’s field of 
attention, in whose life from childhood there was a «house with a garden» in 
Adroguе, which meant a lot to him and which he kept in his memory until 
                                                            
20 In one or another of the novel’s many chapters, the setting for the action is named as the 
component parts of the “Garden...”: palaces, idol temples, the “Xiaoxiang River Pavilion” and 
the “Wasp Waist Bridge” the “Pavilion of Emerald Drops” and the “Courtyard of Fragrant 
Herbs” the “Autumn Freshness Study” and the “Pavilion of Reeds under the Snow” the 
“Warm Fragrance Fence” and the “Red Rue Terrace”, “Willow Leaf Dam” and others. It 
should be noted that today in China you can visit a park on the southern outskirts of Beijing 
called the “Garden of Splendid Spectacles”, planned and executed based on the description 
of the garden in the novel “Dream of the Red Chamber”: everything has been recreated here 
– from the palace buildings and pavilions with inscriptions on their walls, composed by 
members of the family living in the garden, to streams, ponds, bridges, to villages on the 
outskirts of the park, where the servants lived. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

221 

the end, a writer whose thinking and poetics are so characterized by 
metaphorical nature? The answer to this question can be found, as it seems 
to us, in the story «The Garden of Forking Paths» (which we will discuss 
further), written some time after the review.  

The protagonist of the story is a Chinese, Doctor Yu Tsun (he is named 
after one of the heroes of the Cao Xue-qin’s novel), «a former teacher of 
English at the Hoch Schule in the city of Qingdao», and now in England 
engaged in espionage for the German army. The execution of a certain plan 
(«a desperate plan») leads him to «high rusty gates», to a house with a 
garden («behind the bars one could guess an alley and something like a 
pavilion»), from where music is heard («the most incredible thing is that it 
was Chinese») and where he is met and invited into the house by an English 
scientist-sinologist. From this moment, already prepared by some shades, 
details, the deep content and meaning of the story emerges from the 
detective frame to the forefront, close-up. They are revealed in what the 
Sinologist scientist shares about the renowned Chinese sage Qu Pen, about 
the garden of books he conceived, to the creation of which Qu Pen devoted 
himself for thirteen years, having renounced everything, having locked 
himself in the Pavilion of Unclouded Solitude, and after his death, «his heirs 
found nothing there except a pile of drafts». With Yu Tsun, who turned out 
to be a descendant of the «famous man», the sage Qu Pen, the scientist 
shares his solution to the meaning of this pile of drafts – it is a «garden of 
forking paths» and also an «invisible labyrinth of time»21. 

We will leave it to the interested reader to get acquainted with the 
details of the «theory of time» developed by the scientist (and close to 
Borges himself) and pay attention to the echoes of the novel «A Dream of 
the Red Chamber» that arise in the story. It is not only the name of the hero 
taken from the novel. It is also the fact that he is «the great-grandson of that 
Qu Pen, who was the ruler of Yunnan and renounced his former power in 
order to write a novel that would surpass «A Dream of the Red Chamber» in 

                                                            
21 Borges J.L., El jardín de senderos que se bifurcan, http://surl.li/lzhmqu (29.08.2024). All 
parts of “The Garden of Forking Paths” are translated from Spanish by the accessed. 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

222 

terms of its number of people, and to create a labyrinth in which everyone 
would get lost». Here, facts from the biography of the creator of «A 
Dream...» - Cao Xue-qin, a descendant of an ancient noble family - are 
borrowed and combined. The writer’s grandfather Cao Yin managed large 
industries and, as we learn from the preface to the Russian edition of the 
novel, «became famous not only as an administrator, but also as an 
outstanding cultural figure, the creator of one of the most extensive private 
libraries and the organizer of book printing /…/ Cao Yin bought a large 
piece of land on the outskirts of what was then Nanjing and laid out a 
magnificent park there, a masterpiece of Chinese garden art /…/ The Cao 
family park called the «Garden of Splendid Spectacles» was described in 
detail in the novel «A Dream of the Red Chamber». /…/ Cao Xue-qin grew 
up in this park, and his perception of the world was largely nurtured by the 
perfection of the surrounding landscapes»22. And also: the parallel between 
the book (Cao Xue-qin and Qu Pen) and the garden («Splendid Spectacles» 
and «Forking Paths») is clearly played out. 

Let us recall the lines we cited from Borges’s «Autobiographical Notes» 
about his father’s library and about the garden in Adrogué, i.e. two key 
places in his life, in the formation of his perception of the world. Let us also 
recall the question about the unmentioned «garden» that arose in 
connection with Borges’s review. It seems that we find something similar to 
the answer to it in Borges’s story: «…finally Stephen Albert asked: – What is 
the only word that is unacceptable in a charade with the key word “chess?” – 
I thought for a second and said: – The word “chess”. – Exactly, – Albert 
picked up. – “The Garden of Forking Paths” is a grandiose charade, a 
parable, the key to which is time. This hidden reason is what forbids us to 
mention it. And constantly avoiding a word… this is probably the most 
expressive way to emphasize it. /…/ I compared hundreds of manuscripts…, 
translated the book in its entirety – and was convinced: the word “time” 
does not appear in it even once»23. One can assume, by analogy, that the key 

                                                            
22 Меньшиков Л., Ibid, p. 13-14. 
23 Borges J.L., El jardín de senderos que se bifurcan, http://surl.li/lzhmqu (accessed 
29.08.2024). 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

223 

role of «The Garden of Splendid Spectacles», which embraces everything 
and everyone in the novel (as a kind of Universe), responded to Borges’s 
perception of the world so much more strongly than the rest that, within the 
framework of his short review, he refrained from a cursory word about what 
he attached great importance to. But after a while, the hidden manifested 
itself quite openly in one of his best stories – it was to Cao Xue-qin’s «The 
Garden of Splendid Spectacles» that Borges responded with his «The 
Garden of Forking Paths».  

In his monograph «The Poetry of Gardens», dedicated to the garden 
and park art of the West and Russia, D.S. Likhachev says in particular: 
«…the connection of the garden with a certain philosophical and poetic 
perception of the world is mandatory, but the philosophical and poetic ideas 
themselves are different. The garden reflects changes in the philosophical 
and poetic understanding of the world»24, he also says that the meaning of 
individual forms and motifs of garden art changes in accordance with the 
«aesthetic climate» of the era, that «the form of the work of art itself has 
semantic content»25 (in this case, garden art). Thus, the whole semantic 
difference between the fictional metaphorical garden of Borges and, as we 
have seen, the real, albeit in its own way metaphorical, garden of Cao Xue-
qin is clear. It is already evident in the names of these two gardens, one of 
which suggests space, the other – chaos. 

The real background of Borges’s philosophical fiction is the First World 
War, and this fiction was created when the Second World War had already 
begun, which determined the meanings that the writer put into the multi-
component, multi-layered metaphor of the story under the telling title «The 
Garden of Forking Paths», symbolic in its every word. 

 
Reflections of Chinese Fantastic Zoology in J.L. Borges’s «Book of 

Imaginary Beings» 
The aesthetics and innovative poetics of Borges, characterized by some 

researchers as magical, correspond with certain features of Chinese 
                                                            
24 Лихачев Д., Поэзия садов. К семантике садово-парковых стилей. Ленинград, 1982, с. 
22. 
25 Ibid, p. 9.  



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

224 

literature and folklore, since «there is magic in the ability to analyze the 
fantastic, the impossible as a true reality, and also because it turns out that 
the violation of seemingly natural laws is more natural than the preservation 
of exhausted stereotypes. In the eternal paradox of modern man, the false 
seems real, while it is false»26. 

Especially in the later period of his work, Borges gravitates towards the 
system of expression inherent in Eastern literature, combining different 
times, based on both reality and fictional reality.  

One of Borges’s hobbies was compiling anthologies with his students 
and friends. In collaboration with Margarita Guerrero, he created the «Book 
of Imaginary Beings», originally called «Handbook of Fantastic Zoology», 
under which title it was first published in 1950, subsequently reprinted 
several times, and revised twice. Here Borges acts as a collector of various 
legends that have developed among different peoples of the world. At first 
glance, this book, which alphabetically arranges stories about types of 
imaginary animals, looks like an encyclopedia. However, in essence, this is a 
product not only of a purely cultural, but also of a unique writer’s concept, 
according to which information as such is mixed with mystification, reality, 
the reliability of what is being reported – with the elements, and signs of 
fiction introduced into the book by its author-narrator himself. This feature 
of the «Book of Imaginary Beings», the tasks that Borges set for himself and 
solved as a writer, have been noted by researchers of his work (A. Carter, B. 
Dubin, etc.). We will pay attention here to the abundance in its composition, 
in comparison with its other feature – the images of animal images from 
other Eastern sources, namely the images of Chinese fantastic fauna. 

The «Book» contains 120 stories about imaginary animals. Some of 
these stories reflect the archetypes of folklore and mythology of China, India 
and Japan – three national worlds that created and spread Buddhism, which 
attracted Borges’s keen interest as a religion that was in many ways related 
to Christianity. But if the fantastic fauna of India is presented in the «Book» 

                                                            
26 Svanascini O., Borges y las culturas orientalesм Cuadernos Hispanoamericanos, 1992, p. 
347.  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

225 

by four stories, and Japan by only one, then the fantastic fauna of China is 
presented in it by 11 stories directly, and in another ten (10) – indirectly (in 
the order of comparison or addition). If we also note that stories of Middle 
Eastern (Persian, Arabic) origin are generally isolated here, then the 
dominance of the Chinese element becomes more than obvious. A certain 
privilege is expressed in the fact that a special (the only one in the East) text 
«Fauna China» presents a whole list of «amazing animals» (15), taken «from 
the book “Tai Ping Huang Zhi” (“A detailed list compiled in the era of peace 
and prosperity”), supplemented in 978 and published in 981»27. It is also 
expressed in the fact that all four main magical animals in the Chinese 
tradition – the dragon, the unicorn, the phoenix and the turtle – are not 
dissolved in the general story about how these animals are imagined in the 
myths and beliefs of different peoples, but are described in sufficient detail 
in a story with a separate title that distinguishes the Chinese version: after 
«Eastern Dragon» (1.5 pages), «Western Dragon» (1.5 pages) of the same 
volume «Chinese Dragon»; after «Unicorn» of the same volume (1.5 pages) 
especially – «Chinese Unicorn», in the presence of «Phoenix» in general – 
separately «Chinese Phoenix»; as for the fourth magical animal – the turtle, 
the story about it is entitled «Mother of Turtles», without specifying 
«Chinese», since only the Chinese version is given in the book; finally, 
another story with a distinctive title «Chinese Fox». 

More laconic, but at the same time quite expressive in specific details, 
very entertaining and memorable stories are presented in the book about 
such amazing animals of Chinese legends and beliefs as «Rain-bearing bird», 
«Moon hare», «Jiao Dze» (which means glutton), «Heavenly deer», «Heavenly 
rooster», etc.  

The images of Chinese mythology’s and folklore’s fictional (imaginary) 
animals reflect the national system of worldview, consciousness, and 
thinking. Unlike many hyperfantastic, completely unimaginable, 
inconceivable animals, they are close to reality, they represent a symbiosis of 
a real animal and fantastic elements. For example, «In everyday zoology the 
                                                            
27 Borges J.L., Book of Imaginary Beings. http://surl.li/bbqblf (Accessed 10.09.2024). 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

226 

Chinese Fox differs little from other Foxes, but not so in fantastic zoology. 
Statistics give it a lifespan that varies between eight hundred and a thousand 
years. The animal is considered a bad omen, and each part of its anatomy 
enjoys some special power. It has only to strike the ground with its tail to 
start a fire; it can see into the future; and it can change into many forms, 
preferably into old men, young ladies, and scholars. It is astute, wary, and 
sceptical; its pleasures lie in playing pranks and in causing torment. Men, 
when they die, may transmigrate with the body of a Fox. Its dwelling is close 
by graves. There are thousands of stories and legends concerning it; we 
transcribe one, a tale by the ninth-century poet Niu Chiao, which is not 
without its humorous side»28. The real and the unreal, the rational and the 
irrational, the natural and the supernatural are also balanced in the ideas 
about the heavenly rooster or the rain-bearing bird. In general, many 
Chinese imaginary animals have a pantheistic origin or appear as means of 
interpreting nature, some are interpretations of not a fictional, earthly 
reality.  

It can be assumed that Borges, a great master of dressing his fictions in 
the forms of reality, subtly presenting the imaginary as a fact, was impressed 
by these very features of Chinese legends and beliefs, which is why he 
devoted so much space to them in his «Book of Imaginary Beings». 

 
Conclusions 
A number of pages in Borges’ essays («Cao Xue-qin. Dream of the Red 

Chamber», «Chinese Fairy and Folk Tales», «Three Philosophical Schools of 
Ancient China») are related to the motifs and images of Chinese folklore and 
literature; stories such as «The Garden of Forking Paths», «The Wall and the 
Book», which characterize both the writer’s worldview and poetics, are 
related to the recurring, varying symbols and metaphors in Borges (dream, 
labyrinth, wall, mirrors, book, etc.). Finally, in one of his most original works 
in terms of conception and execution, genre and style, and the cultural 
richness of the creatures – «Book of Imaginary Beings» – Borges abundantly 
                                                            
28 Ibid, p. 44. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

227 

involves fantastic animal images that have developed in Chinese mythology, 
folklore, and stories-beliefs. 

As we can see, both the remarks about Chinese literature («a master of 
seeing dreams», «many dreams», «we think that we are talking about 
reality», «an abundance of fantasy»), in which his own stylistic preferences 
shine through, and the appeal to a certain number of symbols, metaphors 
eloquently indicate that the outstanding Argentine writer of the 20th century 
drew much that was valuable and instructive for himself from the three-
thousand-year-old culture of China. The same is indicated by his 
characteristics of Chinese fairy tales, and appeals to Chinese stories-beliefs 
about imaginary beings, which can serve as the subject of an extended 
special observation in future.  

 
ԻՆՏԵՐՏԵՔՍՏԱՅԻՆ ԼԱԲԻՐԻՆԹՈՍՆԵՐ. ԲՈՐԽԵՍԸ ԵՎ 

ՍԻՆՈՄՇԱԿՈՒԹԱՅԻՆ ՊԱՐԱԴԻԳՄԸ 

Նատալյա Գոնչար-Խանջյան29 
 
20-րդ դարի մեծագույն գրողներից և մտավորականներից մեկը՝ մեծ ար-

գենտինացի Խորխե Լուիս Բորխեսը զարմացնում է իր ստեղծագործության 
ընթերցողներին և հետազոտողներին իր մշակութային հետաքրքրությունների և 
գիտելիքների անսահման լայն շրջանակով, ասոցիացիաներով, դատողություն-
ներով և ընդհանրացումներով: Բորխեսի ստեղծագործության հայեցակարգային 
ուղերձը, կոնցեպտուալ շարքը, որն անցնում է նրա տեքստերի, գաղափարախո-
սությունների, կոսմոլոգեմների, փիլիսոփայությունների միջով՝ մարմնավորված 
ինքնատիպ և նորարար գեղարվեստական միջոցներով, ծնունդ է առնում հազա-
րավոր տարիների ընթացքում կուտակված համաշխարհային մշակույթի՝ հո-
գևոր փորձառության խոր ընկղմումից․ գեղարվեստական, մտավոր, բանավոր և 
գրավոր։ Մշակույթի, որը կուտակվել է մարդկային ցեղի ընդհանուր տանը աշ-
խարհի բոլոր ծայրերում՝ արևմուտքում և արևելքում, հյուսիսում և հարավում: 
Բորխեսի համար ամենահարուստ սնուցիչը՝ և՛ որպես մշակութաբան, և՛ որպես 
գրող, ով ստեղծել է իր բոլորովին հատուկ, և շատ ազդեցիկ, գաղափարական և 
                                                            
29 Նատալիա Գոնչար-Խանջյանը ԵՊՀ եվրոպական լեզուների և հաղորդակցության 
ֆակուլտետի արտասահմանյան գրականության ամբիոնի դոցենտ է, բ.գ.թ., էլ.փոստ՝ 
natalie.goncharkhanjyan@ysu.am, ORCID՝ 0009-0002-5462-8509: 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

228 

գեղարվեստական աշխարհը, իր գեղագիտությունն ու պոետիկան, անկասկած, 
եղել է Արևելքի մշակույթը և, մասնավորապես, ինչպես նա ինքն է դա անվանում 
իր տեքստերից մեկում՝ Չինաստանի երեքհազարամյա մշակույթը։ 

Գրադարանի խորագիտակ մասնագետ Խ. Լ. Բորխեսի գրական տարբեր 
ձևերի և ժանրերի տեքստերի շարքը, որն ընդգրկում է համաշխարհային գրա-
կանությունն ու մշակույթը, արտացոլում է բազմակողմ հետաքրքրությունը Չի-
նաստանի, նրա պատմության և մշակույթի, նրա կրոնի, առասպելների, գրակա-
նության, բանահյուսության և ֆոլկլորի նկատմամբ։ Սույն հոդվածում դի-
տարկվում են Բորխեսի (որպես գրող և բանաստեղծ, մտավորական և մշակույ-
թի փորձագետ) հին և միջնադարյան Չինաստանի դասական տեքստերի երկ-
խոսության հիմնական փաստերն ու շարժառիթները: Ուշադրության կենտրո-
նում են Բորխեսի տեքստերին բնորոշ առանձնահատկությունների արձագանք-
ները և, մասնավորապես, առանձին տեղ է գրավում «Բաժանվող արահետների 
այգին» պատմվածքի վերլուծությունը՝ Ցաո Սյուեցինի «Երազը կարմիր ապա-
րանքում» հայտնի չինական դասական վեպի հետ հարաբերակցությամբ։ Հեղի-
նակը ուշադրություն է հրավիրում նաև «Երևակայական էակների գրքում» չինա-
կան պատկերների հիշատակումների բարձր վիճակագրության վրա։ 

Բանալի բառեր՝ Բորխես, Չինաստան, երազ, լաբիրինթոս, այգի, գիրք, 
երևակայական էակներ 

 
ИНТЕРТЕКСТУАЛЬНЫЕ ЛАБИРИНТЫ: БОРХЕС И СИНОКУЛЬТУРНАЯ 

ПАРАДИГМА 

Наталия Гончар-Ханджян30 
 
Один из крупнейших писателей и мыслителей ХХ века, великий арген-

тинец Хорхе Луис Борхес поражает как читателей, так и исследователей 
его творчества необычайно широким диапазоном своих культурологических 
интересов и знаний, ассоциаций, суждений и обобщений. Концептуальное 
послание творчества Борхеса, концептные ряды, прошивающие его тексты, 
борхесовские идеологемы, космологемы, философемы, претворяемые ориги-
нально-новаторскими художественными средствами, рождаются от углуб-

                                                            
30 Наталия Гончар-Ханджян - доцент кафедры зарубежной литературы факультета евро-
пейских языков и коммуникации ЕГУ, к․ф․н․, эл. почта: natalie.goncharkhanjyan@ysu.am, 
ORCID: 0009-0002-5462-8509. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

229 

ленного погружения в копившийся тысячелетиями опыт общемировой куль-
туры – духовной, художественной, интеллектуальной, устной и письменной. 
Культуры, копившейся в общем доме рода человеческого по всем сторонам 
света на Западе и на Востоке, на Севере и на Юге. Богатейшей пита-
тельной средой для Борхеса – и как для культуролога, и как для писателя, 
создавшего свой совершенно особый, причем очень влиятельный, идейно-
художественный мир, свою эстетику и поэтику, – явилась, несомненно, 
культура Востока и, в частности, как в одном из своих текстов сам он ее 
называет, трижды тысячелетняя культура Китая. 

Серия текстов в различных литературных формах и жанрах, 
написанных Х.Л. Борхесом, глубоким знатоком библиотеки, охватывающей 
мировую литературу и культуру, отражает многогранный интерес к Китаю, 
его истории и культуре, религии, мифам, фольклору и литературе. В данной 
статье рассматриваются основные факты и мотивы диалога Борхеса (как 
писателя и поэта, интеллектуала и знатока культуры) с классическими 
текстами древнего и средневекового Китая. В фокусе внимания – отголоски 
черт, характерных для текстов Борхеса и, в частности, его рассказа «Сад 
расходящихся тропок» в соотнесении и перекличках с известным китайским 
классическим романом «Сон в красном тереме» Цао Сюэциня. Автор также 
уделяет внимание высокой статистике обращений к китайским зообразам в 
«Книге вымышленных существ». 

Ключевые слова: Борхес, Китай, сон, лабиринт, сад, книга, вымыш-
ленные существа  

 
BIBLIOGRAPHY 

 
1. Блок А., СС. в 8-и томах., т. III., Москва-Ленинград, 1960․ 
2. Борхес Х.Л., СС. в 4-х томах, Санкт-Петербург, 2001. 
3. Дубин Б., На полях письма, Заметки о стратегиях мысли и слов в XX 

веке. Москва, 2005.  
4. Лихачев Д., Поэзия садов. К семантике садово-парковых стилей, 

Ленинград, 1982. 
5. Меньшиков Л., Роман «Сон в красном тереме» – вершина китайской 

классической литературы, Цао Сюэ-Цинь. Сон в красном тереме. Перевод с 
китайского В.А. Панасюка, т. 1-2, Санкт- Петербург, 2014. 



 Natalie Gonchar-Khanjyan                                                                                                 Synology 

230 

6. Тертерян И., Человек, мир и культура в творчестве Хорхе Луиса 
Борхеса, Хорхе Луис Борхес. Проза разных лет. Москва, 1984 

7. Borges J. L., Autobiographical Notes. September 11, 1970, 
https://www.newyorker.com/magazine/1970/09/19/jorge-luis-borges-profile-
autobiographical-notes (Accessed 01.09.2024) ․  

8. Borges J. L., A Reader. Translated from the Spanish by Norman Thomas di 
Giovanni, https://biblioklept.org/2014/05/07/a-reader-jorge-luis-borges/ (Accessed 
01.09.2024). 

9. Borges J. L., Poesía complete, http://surl.li/wwohvi (Accessed 01.09.2024). 
10. Borges J. L., The Keeper of Books, https://inwardboundpoetry.blog-

spot.com/2005/11/11-keeper-of-books-jorge-luis-borges.html (Accessed 03.09.2024). 
11. Borges J. L., Borges and I, http://surl.li/dlkdey (Accessed 20.08.2024). 
12. Borges J․L․, Chinese fairy tales and folk tales, traducidos por Wolfram 

Eberhard, https://borgestodoelanio.blogspot.com/2017/12/jorge-luis-borges-chinese-
fairy-tales.html (Accessed 21.08.2024).  

13. Borges J.L, Iron Coin, 1976, https://tarnmoor.com/tag/dreams/ (Accessed 
25.08.2024). 

14. Borges J.L. Coleridge's Dream. http://surl.li/oqfugo (Accessed 10.09.2024). 
15. Borges J.L. Seven Nights. http://surl.li/cafpvk (Accessed 10.09.2024). 
16. Borges J.L. Nine Dantesque Essays. http://surl.li/vjmecf (Accessed 

10.09.2024). 
17. Borges J.L. Autobiographical Notes. Family. http://surl.li/wjpoda (Accessed 

01.09.2024).  
18. Borges J.L. Elegy for a Park. https://www.nybooks.com/articles/-

1994/12/22/elegy-for-a-park/ (Accessed 27.08.2024). 
19. Borges J.L. El jardín de senderos que se bifurcan. http://surl.li/lzhmqu 

(Accessed 29.08.2024). 
20. Borges J.L., Book of Imaginary Beings. http://surl.li/bbqblf (Accessed 

10.09.2024). 
Svanascini O., Borges y las culturas orientales, Cuadernos Hispanoamericanos, N 
505-507, 1992. 
 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

231 

БИБЛИОГРАФИЯ ОСНОВНЫХ НАУЧНЫХ ТРУДОВ  
АКАД. М. Б. ПИОТРОВСКОГО 1967–2024 

 

1967 
Пиотровский М. Б., Грязневич П. А. Указатели // История халифов 

анонимного автора XI в.: Факсимиле рукописи / пред. и кр. изложение 
текста П. А. Грязневича. М., 1967. 

1968 
Пиотровский М. Б., Йеменский царь Шаммар Йухар’иш в арабских 

источниках // Письменные памятники и проблемы истории культуры 
народов Востока. М.; Л., 1968. С. 40–42. 

1969 
Пиотровский М. Б., Йеменитский халиф на 40 дней // Письменные 

памятники и проблемы истории культуры народов Востока. М.; Л., 1969. 
С. 61–64. 

1970 
Пиотровский М. Б., Арабская версия истории царицы Зенобии (аз-

Заббы) // Палестинский сборник. 1970. № 21(84). С. 170–184. 
Пиотровский М. Б., Йемениты и йеменцы в Омейядской Сирии // 

Историко-филологический журнал. 1970. № 2. С. 252–256. 
Пиотровский М. Б., Средневековые рассказы о древних погребениях 

Йемена // Письменные памятники и проблемы истории культуры 
народов Востока. М.; Л., 1970. С. 64–66. 

1971 
Пиотровский М. Б., Состав и политическая направленность 

кахтанидского предания// Седьмая годичная сессия Ленинградского 
отделения Института востоковедения АН СССР: краткие сообщения. М.; 
Л., 1971. С. 69–71. 

1972 
Пиотровский М. Б., Арабские племена в предании о йеменском царе 

Ас‘аде ал-Камиле // Письменные памятники и проблемы истории 
культуры народов Востока. М.; Л., 1972. С. 108–111. 



Bibliography 

232 

1973 
Пиотровский М. Б., Предание о химйаритском царе Ас‘аде ал-

Камиле: автореферат дис. … канд. ист. наук. Л., 1973. 12 с. 
Пиотровский М. Б., Предание о химйаритском царе Ас‘аде ал-Камиле 

как историко-культурный памятник // Письменные памятники и 
проблемы истории культуры народов Востока: Древняя Аравия: IX 
годичная научная сессия ЛО ИВ АН СССР. М., 1973. С. 89–98. 

Пиотровский М. Б., Тубба Корана и химйаритский царь Абу Кариб 
Ас‘ад // Письменные памятники и проблемы истории культуры народов 
Востока. М.; Л., 1973. С. 27–30. 

1974 
Пиотровский М. Б., [Рецензия] // Палестинский сборник. 1974. № 25. 

С. 177–180.  Рец. на кн.: Лундин А. Г. Государство мукаррибов Саба 
(сабейский эпонимат). М., 1971. 

Пиотровский М. Б., Тема судьбы в южноаравийском предании об 
Ас‘аде ал-Камиле // Палестинский сборник. 1974. № 25. С. 119–128. 

1975 
Пиотровский М. Б., Актуальные проблемы изучения истории Йемена 

// Ас-Саури. Аден. 09.08.1975 и 16.08.1975. (На араб. яз.) 
Пиотровский М. Б., Древнейеменское наследие в мусульманской 

цивилизации // Ал-Хикма. 1975. Апрель, № 38. С. 54–59. (На араб. яз.) 
Пиотровский М. Б., Изучение древнейеменской цивилизации в 

Советском Союзе // Ас-Сакафа ал-джадида. 1975. Март, № 37. С. 48–51. 
(На араб. яз.) 

1976 
Пиотровский М. Б., О Сессии ленинградских арабистов: 

Хроникальные заметки, 1976 г. // Народы Азии и Африки. 1976. № 6. С. 
262–264. 

1977 
Пиотровский М. Б., Предание о химйаритском царе Ас‘аде ал-

Камиле. М., 1977. 159 с. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

233 

Пиотровский М. Б., Химйаритский кайл Сумайфа Зу-л-Кала и халиф 
Абу Бакр // Письменные памятники и проблемы истории культуры 
народов Востока. М., 1977. С. 32–39. 

Пиотровский М. Б., Грязневич П. А. История Йемена в средние века 
// История Йемена: учебное пособие. Аден, 1977. (На араб. яз.) 

1978 
Пиотровский М. Б., Аравийские пророки VII в. // Письменные 

памятники и проблемы истории культуры народов Востока. Доклады и 
сообщения по арабистике. М., 1978. С. 70–76. 

Пиотровский М. Б., О Сессии ленинградских арабистов: 
Хроникальные заметки, 1977 г. // Народы Азии и Африки. 1978. № 3. С. 
162, 163. 

1979 
Пиотровский М. Б., Востоковедные центры Ирака // Народы Азии и 

Африки. 1979. № 6. С. 147–151. 
Пиотровский М. Б., О Сессии ленинградских арабистов: 

Хроникальные заметки, 1978 г. // Народы Азии и Африки. 1979. № 2. С. 
165, 166. 

Пиотровский М. Б., Эфиопия и Хиджаз в VII в. (эфиопская хиджра) 
// Всесоюзная конференция по эфиопским исследованиям. М., 1979. С. 
65. 

1980 
Пиотровский М. Б., Серия статей // Мифы народов мира: 

энциклопедия. М., 1980. Т. 1. (80 статей). 
Пиотровский М. Б., Соотношение светской и духовной власти в 

исламе // Ислам и его роль в современной идейно-политической борьбе 
развивающихся стран Азии и Африки. Ташкент, 1980. С. 369–374. 

1981 
Пиотровский М. Б., Кайли, абна, кабаил (южноаравийские верхи и 

ислам) // Арабские страны: История и современность. М., 1981. С. 221–
226. 



Bibliography 

234 

Пиотровский М. Б., Мухаммад, пророки, лжепророки, кахины // 
Ислам в истории народов Востока. М., 1981. С. 9–18. 

Пиотровский М. Б., Новая хроника из расулидского Йемена // 
Палестинский сборник. 1981. №27. С. 140–143. 

Пиотровский М. Б., О Сессии ленинградских арабистов: Хроникаль-
ные заметки, 1980 г. // Народы Азии и Африки. 1981. № 1. С. 159–161. 

Пиотровский М. Б., Об эфиопской хиджре // Эфиопские 
исследования. М., 1981. С. 16–22. 

Пиотровский М. Б., Проблемы этносоциальной истории Южной 
Аравии в V–VI вв. (араб-химйарит Тамим Йазид Сабеец) // Письменные 
памятники и проблемы истории культуры народов Востока. Доклады и 
сообщения по арабистике. М., 1981. С. 14–19. 

Пиотровский М. Б., [Рецензия] // Народы Азии и Африки. 1981. № 6. 
С. 194–198.  Рец. на кн.: Абу Хамид ал-Газали. Воскрешение наук о 
вере (Ихйа’ ‘улум ад-дин): Избранные главы / пер. с арабского, 
исследование и комментарий В. В. Наумкина. М., 1980. 

Пиотровский М. Б., Роль ал-Хамдани в становлении йеменского 
этноса // Ал-Хикма. 1981. Т. 11. № 95. С. 22–32. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Наумкин В. В. X–XI вв. в истории народов 
Ближнего и Среднего Востока — «эпоха трансформации?» // Мусульман-
ский мир, 950–1150. М., 1981. С. 3–15. 

1982 
Пиотровский М. Б., «Дневник» багдадского факиха Ибн Банна // 

Бартольдовские чтения. М., 1982. С. 54, 55. 
Пиотровский М. Б., Знать Южной Аравии и ислам в VII в. // Ас-

сакафа ал-джадида. 1982. Т. 11. № 5. С. 44–50. (На араб. яз.)  
Пиотровский М. Б., К вопросу о методологии изучения ислама // 

Письменные памятники и проблемы истории культуры народов Востока. 
М., 1982. Ч. 1. С. 123–129. 

Пиотровский М. Б., Концепция исторического наследия в идеологии 
иракской ПАСВ // Современный ислам: проблемы политики и идеологии. 
М., 1982. С. 186–197. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

235 

Пиотровский М. Б., [Рецензия] // Народы Азии и Африки. 1982. № 1. 
С. 217, 218.  Рец. на кн.: История востоковедения, арабистики и 
курдологии в Азиатском музее. Багдад, 1980. 

Пиотровский М. Б., Серия статей // Мифы народов мира: 
энциклопедия. М., 1982. Т. 2. (72 статьи) 

Пиотровский М. Б., Шестая годичная Сессия ленинградских 
арабистов. Хроникальные заметки // Народы Азии и Африки. 1982. № 2. 
С. 148, 149. 

1983 
Пиотровский М. Б., Ал-Хамдани и кахтанидское историко-эпическое 

предание // Письменные памятники и проблемы истории культуры 
народов Востока. М., 1983. Ч. 1. С. 186–190. 

Пиотровский М. Б., Всесоюзная конференция историков древнего и 
средневекового Востока // Народы Азии и Африки. 1983. № 1. С. 132–
138. 

Пиотровский М. Б., Коранические сказания как историко-
культурный памятник // Всесоюзная конференция по проблемам 
арабской культуры памяти И. Ю. Крачковского. М., 1983. С. 38, 39. 

Пиотровский М. Б., О некоторых тенденциях идеологического и 
культурного развития современного Кувейта (ситуация начала 1983 г.) // 
Современный ислам: проблемы политики и идеологии. 1983. Вып. 2. С. 
110–122. 

Пиотровский М. Б., Проблемы социальной этики средневекового 
Арабского Востока // Народы Азии и Африки. 1983. № 2. С. 132–137. 

Пиотровский М. Б., Серия статей // Ислам: краткий справочник. М., 
1983. (94 статьи) 

Пиотровский М. Б., Человек и природа в Аравии, древность и 
современность // География и развивающиеся страны. Л., 1983. С. 106–
108. 

Пиотровский М. Б., Лундин А. Г., [Рецензия] // Вестник древней 
истории. 1983. № 3. С. 169–172.  Рец. на кн.: Raydan. Journal of 
Ancient Yemeni Antiquities and Epigraphy. Vol. 3. 



Bibliography 

236 

1984 
Пиотровский М. Б., История туббы Ас‘ада ал-Камила // Ал-Хикма 

йаманийа. 1984. Т. 107. № 7, 8. Т. 109. № 1, 2. Т. 111. № 4, 5. Т. 113. № 
8. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Киндиты в Хадрамауте: Перспективы полевых 
исследований // Хадрамаут. 1984. Т. 1. С. 48–52. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Книга истории туббы Ас‘ада ал-Камила // Йемен 
в советском востоковедении: Избранные тексты. Дамаск, 1984. Ч. 3. (На 
араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Направления в изучении арабского наследия в 
Советском Союзе // Ежегодник сезона культурных событий 1982/83 гг. 
Кувейт, 1984. С. 313–325. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., О природе власти Мухаммада // Государственная 
власть и общественно-политические структуры в арабских странах: 
История и современность. М., 1984. С. 6–11. 

Пиотровский М. Б., Особенности художественной культуры арабо-
мусульманского средневековья // Художественная культура в докапита-
листических формациях: Структурно-типологическое исследование. Л., 
1984. С. 269–278. 

Пиотровский М. Б., Полевое обследование селений вади Рахйа и 
вади ал-‘Айн // Итоги работ Советско-Йеменской комплексной 
экспедиции в 1984 г. Сайун, 1984. С. 52–56. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., «Поход слона» на Мекку (Коран и историческая 
действительность) // Ислам: Религия, общество, государство. М., 1984. 
С. 28–35. 

Пиотровский М. Б., Пророческое движение в Аравии VII в. // Ислам: 
Религия, общество, государство. М., 1984. С. 19–27. 

Пиотровский М. Б., Светское и духовное в теории и практике 
средневекового ислама // Ислам: Религия, общество, государство. М., 
1984. С. 175–188. 

Пиотровский М. Б., Эпос о химйаритском царе Ас‘аде ал-Камиле. 
Сана, 1984. (На араб. яз.) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

237 

Пиотровский М. Б., Южная Аравия в раннем средневековье: 
Процесс сложения средневекового общества. Автореферат дис. … докт. 
ист. наук. Л., 1984. 31 с. 

1985 
Пиотровский М. Б., Аравийские корни ислама // Четвертая 

Всесоюзная конференция арабистов. Ереван, 1985. С. 104, 105. 
Пиотровский М. Б., К вопросу о культурной ситуации в Кувейте // 

Специальный бюллетень Института востоковедения АН СССР. 1985. № 
5. С. 101–107. 

Пиотровский М. Б., Кайли, абна, кабаил // Йемен в советском 
востоковедении: Избранные тексты. Дамаск, 1985. Ч. 3. С. 143–155. (На 
араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Кинда в Хадрамауте // Ал-Хикма йаманийа. 1985, 
Июнь. № 122. С. 23–30. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., [Рецензия] // Советская этнография. 1985. № 3. 
С. 159–161.  Рец. на кн.: Родионов М. А. Марониты: Из 
этноконфессиональной истории Восточного Средиземноморья. М., 1982. 

Пиотровский М. Б., Южная Аравия в раннее средневековье: 
Становление средневекового общества. М., 1985. 224 с. 

1986 
Пиотровский М. Б., Кораническая литература: Молитвы // Краткий 

каталог арабских рукописей Ленинградского отделения ИВ АН СССР. М., 
1986. 

Пиотровский М. Б., Проблема власти в раннем исламе // Ислам в 
современной политике стран Востока. М., 1986. С. 17–24. 

Пиотровский М. Б., Серия статей // Ислам: краткий справочник. 
Алма-Ата, 1986. (94 статьи). 

Пиотровский М. Б., Серия статей // Ислам: краткий справочник / 2-е 
изд. М., 1986. (94 статьи). 

Пиотровский М. Б., Характерные особенности арабо-мусульманской 
культуры // Новые исследования советских арабистов. М., 1986. С. 194–
209. (На араб. яз.) 



Bibliography 

238 

Пиотровский М. Б., Хиджра в Эфиопии // Новые исследования 
советских арабистов. М., 1986. С. 112–123. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Прозоров С. М., Историческая эволюция 
светского («общинного») и «сакрального» представления о власти // 
Ислам в современной политике стран Востока. М., 1986. С. 29–34. 

Piotrovsky М., Al-Hamdānī and the Qahtanide Epos // Al-Hamdānī, a 
Great Yemeni Scholar: Studies on the occasion of his Millennial anniversary. 
Ed. by Yusyf Mohammad Abdallah. Şan‘ā’; Bayrut, 1986. P. 17–25. 

Piotrovsky M., The Arabian Roots of Islam // Paper presented at the 
32nd International Congress for Asian and North African Studies (Hamburg, 
1986). Moscow, 1986. 12 p. 

1987 
Пиотровский М. Б., Аравийские корни ислама // Народы Азии и 

Африки. 1987. № 2. С. 97–101. 
Пиотровский М. Б., Исторические судьбы мусульманского 

представления о власти // Социально-политические представления в 
исламе: история и современность. М.; Л., 1987. С. 6–20. 

Пиотровский М. Б., Йемен до ислама и в первые годы хиджры. 
Бейрут, 1987. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Грязневич П. А., Торговля и торговые пути в 
древнем Хадрамауте // Хадрамаут  древний и современный. Сайун, 
1987. Т. 1. С. 86–96. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Лундин А. Г., Грамотнось в древнем Хадрамауте 
// Хадрамаут  древний и современный. Сайун, 1987. Т. 1. С. 97–110. 
(На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Лундин А. Г., Надписи Внутреннего Хадрамаута 
// Хадрамаут  древний и современный. Сайун, 1987. Т. 1. С. 71–84. (На 
араб. яз.) 

1988 
Пиотровский М. Б., Древние надписи Махры // Итоги работ 

Советско-Йеменской комплексной экспедиции в 1988 г. Сайун, 1988. С. 
130–136. (На араб. яз.) 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

239 

Пиотровский М. Б., Послесловие // Александр Дюма. Путешествие в 
Египет. М., 1988. С. 274–286. 

Пиотровский М. Б., Серия статей // Ислам: Словарь атеиста. М.; Л., 
1988. (43 статьи) 

Пиотровский М. Б., Сказания в Коране и в Библии: Преемственность 
и различие // Взаимодействие и взаимовлияние цивилизаций и культур 
на Востоке. М., 1988. Т. 1. С. 11–112. 

Пиотровский М. Б., Грязневич П. А., Историко-географические 
исследования в вади Дау‘ан // Итоги работ Советско-Йеменской 
комплексной экспедиции в 1988 г. Сайун, 1988. С. 91–112. (На араб. яз.) 

Пиотровский М. Б., Милославский Г. В., Прозоров С. М., Ислам как 
историческое явление // Ислам. Словарь атеиста. М.; Л., 1988. С. 6–22. 

Piotrovsky М., The Fate of Castle Ghumdan // Ancient and Mediaeval 
Monuments of Civilization of Southern Arabia: Investigation and 
Conservation Problems. Moscow, 1988. p. 28–38. 

1989 
Пиотровский М. Б., Граффити Хадрамаута и Махры // Вестник 

древней истории. 1989. № 2. С. 148–153. 
Пиотровский М. Б., Йемен в начале средних веков // Кадайа ал-аср. 

1989. № 11. С. 29–50. (На араб. яз.) 
Пиотровский М. Б., Прозоров С. М., Резван Е. А., Кныш А. В., 

Ермаков М. В., Исламоведение: Программа курса лекций // Народы Азии 
и Африки. 1989. № 3–5. 

1990 
Пиотровский М. Б., Легенды и сказания в Коране // Наука и религия. 

1990. № 11. С. 39–41. 
Пиотровский М. Б., Серия статей // Мифологический словарь. М., 

1990. (66 статей). 

1991 
Пиотровский М. Б., Его вел сам Бог... // Досье ЛГ. 1991. № 7. С. 18. 
Пиотровский М. Б., Коран как Евангелие // XVIII Международный 

конгресс византинистов: резюме сообщений. М., 1991. Ч. 2. С. 897, 898. 



Bibliography 

240 

Пиотровский М. Б., Коранические легенды и сказания // Фюник. 
1991. № 14. С. 14, 15. 

Пиотровский М. Б., Коранические сказания. М., 1991. 219 с. 
Пиотровский М. Б., Легенды и сказания в Коране // Наука и религия. 

1991. № 1. С. 48–53; № 4. С. 20–23; № 7. С. 24–27; № 11. С. 36–39. 
Пиотровский М. Б., Серия статей // Ислам. Энциклопедический 

словарь. М., 1991. (75 статей) 
Пиотровский М. Б., Серия статей // Мифологический словарь. М., 

1991. (75 статей) 

1992 
Пиотровский М. Б., Ислам побеждает Судьбу // Ислам и проблемы 

межцивилизационного взаимодействия. М., 1992. С. 142–144. 

1993 
Пиотровский М. Б., Античные коллекции «четвертого Рима» // 

Санкт-Петербург и античность. СПб., 1993. С. 3. 
Пиотровский М. Б., Итальянские художники из Эрмитажа // Italian 

Renaissance and Baroque Art from The State Hermitage Museum. Tokyo, 
1993. P. 8, 9. 

Пиотровский М. Б., Коллекция и коллекционер // Коллекция 
Джорджа Ортиса: Древности от Ура до Византии: каталог выставки. 
Берн, 1993. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Фаберже  придворный 
ювелир: каталог выставки. СПб., 1993. С. 8, 9. 

Пиотровский М. Б., Советско-Йеменская экспедиция и концепция 
исторического единства Аравии // Эрмитажные чтения памяти Б. Б. 
Пиотровского. СПб., 1993. С. 18–20. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж  Екатерине Великой // Екатерина 
Великая. Русская культура второй половины XVIII века: каталог 
выставки. СПб., 1993. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж  Нартову // Teatrum Machinarum, или 
Три эпохи искусства резьбы по кости в Санкт-Петербурге: каталог 
выставки. СПб., 1993. С. 7. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

241 

Пиотровский М. Б., Антонова И. А., Памяти собирателей // Морозов 
и Щукин  русские коллекционеры: От Матисса до Пикассо: каталог 
выставки. Эссен, 1993. С. 12, 13. 

Пиотровский М. Б., Антонова И. А., Предисловие // Анри Матисс, 
1869–1954. Живопись, рисунки, декупажи: каталог выставки. М., 1993. 
С. 6–7. 

Piotrovsky М., Avant-propouse // L’Age d’or flamand et hollandais. 
Dijon, 1993. P. 15. 

Piotrowski M., De Hermitage en het Rijk der Scythen // Het Rijk der 
Scythen. Amsterdam, 1993. S. 8–9. 

Piotrowskij M., Die Ermitage und die Welt der Skythen // Gold der 
Skythen. Hamburg, 1993. S. 8. 

Piotrovsky M., Director’s Statemant // G. von Habsburg, M. Lopato. 
Fabergé. Imperial Jeweller. Washington, 1993. P. 8–9. 

Piotrovsky M., Foreword // Lost Empire of the Silk Road. Lugano, 1993. 
P. 11. 

Piotrowskij M., Vorwort // Christliche westeuropäische Elfenbeikunst 13–
18. Jahrunderts aus der Ermitage. Sankt Peterburg, 1993. S. 3. 

Piotrovsky M., Ducamp E., Quel programme pour l’Ermitage? // 
Connaissance de Arts. 1993. Т. 496 (juin). P. 64–71 (в соавторстве с E. 
Ducamp). 

1994 
Пиотровский М. Б., Ислам и судьба // Понятие судьбы в контексте 

разных культур. М., 1994. С. 92–97. 
Пиотровский М. Б., Приветствие // French Baroque and Rococo Art 

from The State Hermitage Museum. Tokyo, 1994. P. 8–9. 
Пиотровский М. Б., Предисловие // Николай и Александра. Двор 

последних русских императоров: конец XIX  начало XX века. Каталог 
выставки. СПб., 1994. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Полосин В. В., Мухаммад и начало ислама // 
Хрестоматия по исламу: учебное пособие. М., 1994. С. 9–33. 



Bibliography 

242 

Piotrovski М., L’économie de l’Arabie préislamique // B. Chiesa et al. 
L’Arabie avant l’Islam. Aix-en-Provence, 1994. P. 211–238. 

Piotrovski M., Das Porzellan Katherinas der Grossen // Zur Tafel Im 
Winterpalast. Koldinghus, 1994. S. 12. 

Piotrowskij М., Die Schätze der Eremitage // Erinnerung an die Familie 
Romanov: Der Zarenschatz der Romanov. Speyer, 1994. S. 15. 

Piotrovsky M., Foreword // Dutch 19th century Painting from the 
Hermitage and Paleis Het Loo. Apeldorn, 1994. P. 7. 

Piotrovsky М., Foreword // Imperial Easter Eggs. Copenhagen, 1994. P. 8. 
Piotrovsky M., Foreword // Great Art Treasures of the Hermitage 

Museum, St. Petersburg. London, 1994. P. 9.  
Piotrovsky M., Foreword // Raoul Dufy. Collections du Musée d’Art 

Moderne de la Ville de Paris  un choix. Paris, 1994. P. 8. 
Piotrovsky M., Late Ancient and Early Medieval Yemen: Settlement 

Traditions and Innovations // The Byzantine and Early Islamic Near East: 
Land Use and Settlement Patterns. Princeton, 1994. P. 213–220. 

Piotrovsky M., Meeting The State Hermitage Museum // Treasures from 
The Hermitage. St. Petersburg; Maastricht, 1994. P. 8–10. 

Piotrovsky M., The Hermitage: Pride and Hope of Russia // 94’ Kyoto 
Conference of the World Leading Museums. Kyoto, 1994. P. 70–75. 

Piotrowskij М., Voorwoord // Het Russisch Volkskostuum. Huizen, 1994. 
P. 5. 

Piotrovsky M., Anderson R. G. W., Montebello Ph. De. Preface // D. 
Williams, J. Ogden. Greek Gold: Jewelry of the Classical World. New York, 
1994. P. 7. 

Piotrovsky M., Sedov A., Field-studies in Southern Arabia // Ancient 
Civilizations from Scythia to Siberia. An International Journal of Comparative 
Studies in History and Archaeology. 1994, September. Vol. 1 (2). P. 202–
219. 

Piotrovsky M., Sedov A., Field-studies in Southern Arabia // Raydän: 
Journal of Ancient Yemeni Antiquities and Epigraphy. 1994. Vol. 6. P. 61–
68. 

1995 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

243 

Пиотровский М. Б., Бедуинская эпиграфика Южной Аравии // 
Эрмитажные чтения памяти В. Г. Луконина, 1986–1994 гг. СПб., 1995. С. 
141–148. 

Пиотровский М. Б., Вади ал-‘Айн: древнейеменские надписи // 
Хадрамаут. Археологические, этнографические и историко-культурные 
исследования: Труды Советско-Йеменской комплексной экспедиции. М., 
1995. Т. 1. С. 176–201. 

Пиотровский М. Б., Вступительное слово // Эрмитаж спасенный. 
Выставка произведений из коллекций Государственного Эрмитажа, 
посвященная 50-летию Победы в Великой Отечественной войне: каталог 
выставки. СПб., 1995. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Историческая память Корана и историческое 
наследие Аравии // Эрмитажные чтения памяти В. Г. Луконина, 1986–
1994 гг. СПб., 1995. С. 170–171. 

Пиотровский М. Б. Коран как Евангелие // Эрмитажные чтения 
памяти В. Г. Луконина, 1986–1994 гг. СПб., 1995. С. 121–122. 

Пиотровский М. Б., Мусульманское образование // Российская 
педагогическая энциклопедия. М., 1995. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Коллекция мантуанских монет в 
Эрмитаже: каталог выставки. Милан, 1995. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // С. Варшавский, Б. Реет. Подвиг 
Эрмитажа. СПб., 1995. С. 1. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // French Art of the 19th  20th 
centuries from The State Hermitage Museum. Tokyo, 1995. P. 7. 

Пиотровский М. Б., Приветствие // Стихия воды. Выставка живописи 
и эстампа из собрания Государственного Эрмитажа: каталог выставки. 
Сидзуока, 1995. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Собрание Корсини гостит в Эрмитаже // 
Произведения итальянской живописи XV–XVII веков из собрания князей 
Корсини во Флоренции: каталог выставки. Флоренция, 1995. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Сокрытое открывается // А. Н. Костеневич. 
Неведомые шедевры: Французская живопись XIX–XX веков из частных 
собраний Германии: каталог выставки. СПб.; Нью-Йорк, 1995. С. 7. 



Bibliography 

244 

Пиотровский М. Б., Странное путешествие Ван Гога // Коллекция 
японской гравюры Ван Гога и традиции школы Утагава: каталог 
выставки. Сёкоку, 1995. С. 2. 

Пиотровский М. Б., Андерсон Р. Дж. В., де Монтебелло Ф., 
Предисловие // Д. Уильямс, Дж. Огден. Греческое золото: Ювелирное 
искусство классической эпохи V–IV вв. до н. э.: каталог выставки. СПб., 
1995. С. 7. 

Piotrovski M., Economica della Arabia Antiqua // B. Chiesa et al. Il primi 
Arabi. Milano, 1995. 

Piotrovsky M., Esipuhe // Islamin Tiadeaarteita Eremitaasin Kokoelmista. 
Turku, 1995. P. 10. 

Piotrovski М., Foreword // French Baroque and Rococco Art from The 
State Hermitage Museum. Tokyo, 1995. P. 6–7. 

Piotrovski M., Foreword // Paul Gauguin e’avanguardia russa. Milano, 
1995. P. 3. 

Piotrovski M., Forord // Von Caspar David Friedrich zu Paula Moderson-
Becker. Worpswede, 1994. S. 3. 

Piotrowskij M., Museo Statal del Hermitage // Los grandes museos 
historicos. Barcelona; Gutenberg, 1995. P. 119–127. 

Piotrovski M., Preface // Charles-Louis Clérisseau (1721–1820). Dessins 
du musée de l’Ermitage. Saint-Pétersbourg; Paris, 1995. P. 9. 

Piotrowskij M., Verborgenes aus Licht bringen // A. Kostenewitsch. Aus 
der Ermitage. Verschollene Meisterwerke deutschen Privatsammlungen. 
München, 1995. S. 7. 

Piotrovski M., Ur Tsarpalatsets Garderob // Ur Tsarpalatsets Garderob. 
Ermitaget i St. Petersburg gästar Livrustkammaren. Stockholm, 1995. P. 4–5. 

1996 
Пиотровский M. Б., Введение // Западноевропейское прикладное 

искусство XVI—XVIII вв. в собрании Эрмитажа: каталог выставки. СПб., 
1996. С. 8–9. 

Пиотровский М. Б., Вступительное слово // Питер Мондриан: каталог 
выставки. Гаага, 1996. С. 5. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

245 

Пиотровский М. Б., Душа Эрмитажа // Эрмитаж. Избранные 
сокровища великого музея. СПб., 1996. С. 7–9. 

Пиотровский М. Б., Замечательная ювелирная коллекция // 
Европейские ювелирные украшения: Историзм и югендстиль, 1850–
1920: Работы из собрания музея украшений Пфорцхайма: каталог 
выставки. Пфорцхайм, 1996. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Из истории борьбы за наполеоновские 
художественные трофеи // Эрмитажные чтения памяти В. Ф. Левинсона-
Лессинга. СПб., 1996. С. 3–7. 

Пиотровский М. Б., Ислам  вера и образ жизни // Преподавание 
истории в школе. 1996. № 2. С. 14–21. 

Пиотровский М. Б., Наш царь в Нидерландах // Петр I и Голландия: 
Русско-Голландские художественные и научные связи: К 300-летию 
Великого посольства. СПб., 1996. С. 8–9. 

Пиотровский М. Б., Персидская живопись в Эрмитаже // А. Т. 
Адамова. Персидская живопись и рисунок XV–XIX вв. в собрании 
Эрмитажа. СПб., 1996. С. 6–7. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Т. Илатовская. Шедевры 
европейского рисунка из частных собраний Германии. СПб., 1996. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Фламандская книжная 
миниатюра 1475–1550: каталог выставки. Гент, 1996. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Ханс Арп, Софи Тойбер-Арп: 
каталог выставки. Роландсек, 1996. С. 10. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Spanish Art from The State 
Hermitage Museum. Tokyo, 1996. P. 7. 

Пиотровский М. Б., Сверхмузей в эпоху крушения империи (Музей 
как фактор эволюции): Актовая лекция в Санкт-Петербургском 
гуманитарном университете профсоюзов. СПб., 1996. 31 с. 

Пиотровский М. Б., Стоянка паломников Джаулат ар-Румад // 
Городище Райбун (раскопки 1983–1987 гг.): Труды Советско-Йеменской 
комплексной экспедиции. М., 1996. Т. 2. С. 168–190. 

Пиотровский М. Б., Человек ищет Бога // God and Man: Art Treasures 
of The State Hermitage Museum. Tokyo, 1996. P. 11. 



Bibliography 

246 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж и Приобье // Сокровища Приобья: 
каталог выставки. СПб., 1996. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж помнит Луиджи Премацци // Луиджи 
Премацци: Акварели и рисунки. Каталог выставки. СПб., 1996. С. 4. 

Piotrovski М., Catharina en de Hermitage // Catharina, de kaizerin en 
de kunsten. Zwolle: Waanders, 1996. S. 11. 

Piotrovsky М., Easter Gifts in Porcelain // Imperial Easter. Porcelain 
Eggs from The Hermitage Museum in Saint Petersburg. Geneva, 1996. P. 
13–14. 

Piotrovski M., Forord // J. Miller. Pragtvaben fra Zarernes Skatkammer. 
Devantier, 1996. P. 3. 

Piotrovski M., L’Ermitage pris dans le torubillon des changements // 
Musées-Gérer autrement: Un regard international. Paris, 1996. P. 201–207. 

Piotrovsky M., The Hermitage and British Art // British Art Treasures 
from Russian Imperial Collections in The Hermitage. New Haven; London, 
1996. P. 8. 

Piotrovski M., Voorwoord // Peter de Grote en Holland. Amsterdam, 
1996. S. 9. 

Piotrowskij M., Vorwort // A. Ierusalimskaja. Die Gräber der Moçevaja 
Balka. Fruhmittelalterliche Funds der Nordkaukasischen Seiden strasse. 
München, 1996. S. 5. 

Piotrowskij M., Vorwort // A. Ierusalimskaja, B. Borkopp. Von China 
nach Bysanz. München, 1996. S. 7–8. 

Piotrowskij M., Wege zu einer gemeinsamen Welt // Weinrauch und 
Seide. Wien, 1996. S. 9–10. 

Piotrovsky M., Coutts H., Foreword // Christina Robertson: A Scottish 
Portraitist at the Russian Court. Edinburgh, 1996. P. 3. 

1997 
Пиотровский М. Б., Взаимосвязь культуры и экономики // Судьба 

российской интеллигенции. СПб., 1997. Вып. 2. С. 36–38. 
Пиотровский М. Б., Вступление // Вальдемар Отто. Скульптура: 

каталог выставки. Бремен; СПб., 1997. С. 5. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

247 

Пиотровский М. Б., Вступление // Окрестности Санкт-Петербурга: 
Петергоф, Царское Село, Павловск, Ораниенбаум, Гатчина. СПб., 1997. 
С. 5. 

Пиотровский М. Б., «Даная» и Эрмитаж // Даная: Судьба шедевра 
Рембрандта. СПб., 1997. С. 4–5. 

Пиотровский М. Б., Две продажи «Благовещения» Ван Эйка // Ян 
Ван Эйк. Благовещение. СПб., 1997. С. 8–10. 

Пиотровский М. Б., Духовное искусство не по Кандинскому // Герерд 
Вагнер: каталог выставки. СПб., 1997. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Еще один сезон... // Отчетная археологическая 
сессия за 1996 год. СПб., 1997. С. 5–6. 

Пиотровский М. Б., Записи на долгом и интересном пути // Б. Б. 
Пиотровский. Путевые заметки. СПб., 1997. С. 5–6. 

Пиотровский М. Б., К истории продажи «Благовещения» Ван Эйка // 
Эрмитажные чтения памяти Б. Б. Пиотровского. СПб., 1997. С. 5–10. 

Пиотровский М. Б., Новые поступления  симптом жизни // Новые 
поступления. Памятники культуры и искусства, приобретенные 
Эрмитажем в 1992–1996 гг. СПб., 1997. С. 3–6. 

Пиотровский М. Б., Петербург  Берлин: Франц Крюгер // Б. И. 
Асварищ. «Совершенно модный живописец»: Франц Крюгер в 
Петербурге. СПб., 1997. С. 3–4. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Государственный Эрмитаж: 
отчет о деятельности музея за 1996 год. СПб., 1997. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Шарль-Луи Клериссо  
архитектор Екатерины Великой: Рисунки из собрания Государственного 
Эрмитажа. Каталог выставки. СПб., 1997. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Сиам возвращается // О. П. Дешпанде. 
Сиамское искусство XIV—XIX веков. СПб., 1997. С. 5–6. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж и Британское искусство // С берегов 
Темзы  на берега Невы. Шедевры из собрания британского искусства 
в Эрмитаже: каталог выставки. СПб., 1997. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Неверов О. Я., Эрмитаж. Собрания и 
собиратели. СПб., 1997. 242 с. 



Bibliography 

248 

Piotrowskij М., Die vielgesichtige der Eremitage // Zwei Gesichter der 
Eremitage. Die Skythen und ihr Gold. Bd. 1. Bonn, 1997. S. 11–21. 

Piotrovski M., Les causes d’une disparition // Yémen, au pays de la 
reine de Saba’. Exposition présentée à l’Institut du monde arabe du 25 
octobre 1997 au 28 février 1998. Paris, 1997. P. 218–219. 

Piotrowskij M., Ostereier aus Porzellan // Kaiserliche und Königliche 
Ostergruesse aus St. Petersburg und Berlin. Berlin, 1997. S. 2. 

Piotrowskij M., Jacob W., In Petersburg werden wir uns wieder 
versammeln // Zwei Gesichter der Eremitage. Die Skythen und ihr Gold. Bd. 
1. Bon, 1997. S. 7–9. (в соавторстве с W. Jacob) 

1998 
Пиотровский М. Б., [90-летие со дня рождения Б. Б. Пиотровского] 

// Археологический сборник Государственного Эрмитажа. 1998. Вып. 33. 
С. 5. 

Пиотровский М. Б., Апофеоз «Охоты на львов» // Р. И. Грицай. 
Героические апофеозы Рубенса. СПб., 1998. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Война как археологический источник // Военная 
археология: Материалы Международной конференции. СПб., 1998. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Как «Бокал лимонада» остался в Эрмитаже // 
Эрмитажные чтения памяти Б. Б. Пиотровского. СПб., 1998. С. 73–76. 

Пиотровский М. Б., Книги как эрмитажная выставка // Искусство 
рукотворной книги: каталог выставки. СПб., 1998. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Князь-канцлер // Б. И. Асвариш. Картинная 
галерея А. М. Горчакова. СПб., 1998. С. 8, 9. 

Пиотровский М. Б., Комментарий и «иероглиф» // Неклассическая 
классика. Три поколения «Эрмитажной школы Г. Я. Длугача»: каталог 
выставки. СПб., 1998.  

Пиотровский М. Б., М. И. Артамонов в Эрмитаже // Скифы. Хазары. 
Славяне. Древняя Русь: Международная конференция памяти М. И. 
Артамонова. СПб., 1998. С. 17, 18. 

Пиотровский М. Б., Меценатство  явление культуры // 
Гуманитарная наука как фактор преобразования России. СПб., 1998. С. 
36–64. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

249 

Пиотровский М. Б., Музею  с любовью // Государственному музею 
изобразительных искусств имени А. С. Пушкина  100 лет. М., 1998. С. 
35, 36. 

Пиотровский М. Б., О многоликости Востока, христианского в 
частности // Христианство на Востоке. Искусство мелькитов и 
инославных христиан: каталог выставки. СПб., 1998. С. 6–9. 

Пиотровский М. Б., Одиссея Шлимана как продолжение Илиады // 
Шлиман. Петербург. Троя: каталог выставки. СПб., 1998. С. 4, 5. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // К. Дюфур Денисон. Рисунки 
французских мастеров из Библиотеки Моргана, Нью-Йорк. Нью-Йорк, 
1998. С. 11. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // H. Н. Никулин. Якоб Филипп 
Хаккерт. СПб., 1998. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Caterina di Russia l'imperatrice e 
le arti. Firenze, 1998. P. 5–6. 

Пиотровский М. Б., Антонова И. А., Столетний Магритт // Давид 
Сильвестр. Магритт. Хьюстон, 1998. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Антонова И. А., Гусев В. А., Родионов В. А., 
Диалоги с Сезанном // Поль Сезанн и русский авангард начала XX века. 
СПб., 1998. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Шнииде У. М., Дружба двух музеев. Сорок 
шедевров из Эрмитажа и Кунстхалле // Сорок шедевров из двух музеев. 
Эрмитаж  Гамбургский Кунстхалле. Гамбург, 1998. С. 6–7. 

Пиотровский М. Б., Хеллеланд А., Предисловие // Анри Матисс и 
выдающиеся датские собиратели. СПб., 1998. С. 4–5. 

Piotrovsky М., Diamonds and Philosophy // Nicholas and Alexandra: The 
Last Imperial Family of Tsarist Russia. London, 1998. P. 10. 

Piotrowskij M., Die Gründe für das Verschwinden der altsüdarabischen 
Kultur // Jemen. Kunst und Archäologie im Land der Königin von Saba’. 
Hrsg. von W. Seipel. Wien, 1998. S. 395–397. 

Piotrovsky M., A Case for Fabergé // The Fabergé case. From the private 
collection of John Traina. New York, 1998. P. 23–24. 

Piotrovsky M., Foreword // Bernini’s Rome. Italian Baroque Teracottas 
from The State Hermitage Museum, St. Petersburg. Chicago, 1998. P. 6. 



Bibliography 

250 

Piotrovsky M., Foreword // F. Odom, L. P. Arend. A taste for splendor: 
Russian Imperial and European Treasures from the Hillwood Museum. 
Alexandria, 1998. P. 5. 

Piotrovski M., Förord // Katarina den stora & Gustav III. Stockholm, 
1998. P. 8. 

Piotrovski M., Förord // Peter den store och Karl XII I krig och fred. 
Stockholm, 1998. S. 10. 

Piotrovsky M., Hermitage Museum: Foreword // Master Drawings from 
The Hermitage and Pushkin Museums: the exhibition catalogue. New York, 
1998. P. 13, 14. 

Piotrovski M., Introduzione // Caterina di Russia: L’Imperatrice e le Arti. 
Milano, 1998. P. 3, 4. 

Piotrovski M., L’Ermitage et ses Traditions // L’Ermitage. St.-
Petersbourg, 1998. P. 5–9. 

Piotrovski М., La mode a la cour de Russie // Costume des tsars de 
Pierre le Grande a Nicolas II. Collection du Musee de l’Ermitage. Saint-
Petersburg; Geneve, 1998. P. 10. 

Piotrovsky M., On the Manyfold East, the Christian world in particular // 
Christians in the Holy Land: The Art of the Melchites and Other 
Denominations of Orthodox Church. St. Petersburg, 1998. P. 10, 11. 

Piotrovski M., Veneziani da Pietroburgo // Capolavori nascosti 
dell’Ermitage. Dipinti veneti del sei e settecento da Pietroburgo. Milano, 
1998. P. 9. 

1999 
Пиотровский М. Б., Ампир как продолжение Тильзита // Под знаком 

Орла. Искусство ампира: каталог выставки. СПб., 1999. С. 7. 
Пиотровский М. Б., В гости к Кандинскому // Абстрактный 

экспрессионизм. Три картины из собрания Музея современного 
искусства (Нью-Йорк): каталог выставки. СПб., 1999. С. 3, 4. 

Пиотровский М. Б., Взаимосвязь культуры и экономики // Судьбы 
российской интеллигенции. СПб., 1999. С. 162–164. 

Пиотровский М. Б., Еще два года // Отчет Государственного 
Эрмитажа, 1997–1998. СПб., 1999. С. 4–7. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

251 

Пиотровский М. Б., Золото иранских мастеров // Украшения 
Востока. Из коллекции Патти Кадби Бери, США: каталог выставки. 
Париж, 1999. С. 6–7. 

Пиотровский М. Б., Как Лоренцо Лотто вернулся в Эрмитаж // 
Эрмитажные чтения памяти Б. Б. Пиотровского. СПб., 1999. С. 80–86. 

Пиотровский М. Б., Конгресс петербургской интеллигенции  
выразитель общественного мнения петербуржцев // Судьбы российской 
интеллигенции. СПб., 1999. С. 318–319. 

Пиотровский М. Б., Моды русского Двора // Русский придворный 
костюм от Петра I до Николая II из собрания Государственного 
Эрмитажа: каталог выставки. М., 1999. С. 11. 

Пиотровский М. Б., Нимфей эрмитажный // Древний город Нимфей: 
каталог выставки. СПб., 1999. С. 3. 

Пиотровский М. Б., Новые экспонаты // Памятники культуры и 
искусства. Новые поступления, 1997–1998. СПб., 1999. С. 4. 

Пиотровский М. Б., О мусульманском Египте  серьезно и 
интересно // Е. И. Зеленев. Египет: Средние века. Новое время. СПб., 
1999. С. 3–4. 

Пиотровский М. Б., Орхидея как символ дружбы // «Лотарингские 
орхидеи…» Искусство Эмиля Галле и братьев Дом: каталог выставки. 
СПб., 1999. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Петербургский стиль // А. Ананов. Избранные 
произведения. СПб., 1999. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Избранное. 1989–1999: 
Юбилейная выставка в Смольном соборе. СПб., 1999. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Предисловие (Молодые герои. Коронованные 
коллекционеры) // Россия  Швеция: От войны к миру: XVIII век. СПб., 
1999. Вып. 1: Династии и монархии. С. 8–11. 

Пиотровский М. Б., Прогулки по Эрмитажу // Эрмитаж. Прогулки по 
залам и галереям: альбом-путеводитель. СПб., 1999. С. 3. 

Пиотровский М. Б., Чтя память Кваренги // Джакомо Кваренги. 
Архитектурная графика: каталог выставки. СПб., 1999. С. 5. 



Bibliography 

252 

Piotrovsky М., Art of Islam // Earthly Beauty, Heavenly Art: Art of Islam. 
Catalogue. London; Amsterdam, 1999. P. 12–64. 

Piotrovsky M., Foreword // Catherina the Great & Gustav III. Helsinborg, 
1999. P. 8. 

Piotrovsky M., Foreword // Florence and Venice: Italian Rennaissance 
Paintings and Sculpture from The State Hermitage Museum. Tokyo, 1999. 
P. 8. 

Piotrovsky М., Foreword // The Hermitage. Picture Gallery. St 
Petersburg, 1999. P. 3, 4. 

Piotrovski М., L’Ermitage a Roma // Cento Caporavori dell’Ermitage. 
Impressionisti e Avangardie alle Scuderie Papali al Quirinale. Amsterdam, 
1999. P. 21. 

Piotrovski M., Les Belges des Rives de la Neva // Peintures belges de 
l’Ermitage. Venice, 1999. P. 12. 

Piotrovsky M., Helleland A., Foreword // Henri Matisse: Four Great 
Collectors. Copenhagen, 1999. P. 7–9. 

2000 
Пиотровский М. Б., Введение к выставке // Земное искусство  

небесная красота: Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 7. 
Пиотровский М. Б., Где стоять «Вазе Фортуни»? (О принципах 

показа мусульманского искусства) // Эрмитажные чтения памяти Б. Б. 
Пиотровского. СПб., 2000. С. 38–41. 

Пиотровский М. Б., Город ювелиров // Петербургские ювелиры 
XVIII–XIX века: каталог выставки. СПб., 2000. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Гротескное наследие античности // Волшебный 
мир гротеска: Гротески в прикладном искусстве Западной Европы XVI–
XVII веков из собрания Эрмитажа. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Дары посольства Надир-шаха // Земное 
искусство —небесная красота: Искусство ислама. Каталог выставки. 
СПб., 2000. С. 333. 

Пиотровский М. Б., Дворец // Земное искусство — небесная 
красота: Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 163. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

253 

Пиотровский М. Б., Искусство «Великого улуса» // Все музеи Северо-
Запада России. 2000. № 1. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Искусство ислама // Земное искусство  
небесная красота: Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 
9–56. 

Пиотровский М. Б., Исламский мистицизм // Земное искусство  
небесная красота: Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 
153. 

Пиотровский М. Б., История Эрмитажа как история культуры России 
// Б. Б. Пиотровский. История Эрмитажа. СПб., 2000. С. 9–18. 

Пиотровский М. Б., Коран // Земное искусство  небесная красота: 
Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 129. 

Пиотровский М. Б., Красивая память об общем прошлом // 
Сокровища Золотой Орды: каталог выставки. СПб., 2000. С. 14, 15. 

Пиотровский М. Б., Мавзолей // Земное искусство — небесная 
красота: Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 247. 

Пиотровский М. Б., Мечеть // Земное искусство — небесная красота: 
Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 95. 

Пиотровский М. Б., Моды русского Императорского Двора // Наше 
наследие. 2000. № 53. С. 12–13. 

Пиотровский М. Б., Не самый плохой год // Отчет Государственного 
Эрмитажа, 1999. СПб., 2000. С. 4–7. 

Пиотровский М. Б., Паломничество // Земное искусство — небесная 
красота: Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 109. 

Пиотровский М. Б., Память тысячелетий // Мир видений: 
Традиционное и современное искусство Австралии. Каталог выставки. 
СПб., 2000. С. 1–2. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // SUSSITIA: Памяти Юрия 
Викторовича Андреева. СПб., 2000. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Расписной автомобиль рядом с погребальной 
колесницей // Энди Уорхол (1928–1987): Жизнь и творчество. Каталог 
выставки. СПб., 2000. С. 3. 



Bibliography 

254 

Пиотровский М. Б., Сады и рай // Земное искусство — небесная 
красота: Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 261. 

Пиотровский М. Б., Свет Эчмиадзина // Сокровища армянской 
церкви из собрания Святого Эчмиадзина: каталог выставки. СПб., 2000. 
С. 13. 

Пиотровский М. Б., Синай в Эрмитаже // Синай. Византия. Русь: 
Православное искусство с VI до XX века. Лондон; СПб., 2000. С. 9.  

Пиотровский М. Б., Слово и письмо // Земное искусство — небесная 
красота: Искусство ислама. Каталог выставки. СПб., 2000. С. 119. 

Пиотровский М. Б., Традиция тысячелетий // Все музеи Северо-
Запада России. 2000. № 3. С. 2. 

Пиотровский М. Б., Уроки музейных продаж // Н. Ильин, Н. 
Семенова. Проданные сокровища России. М., 2000. С. 8–11. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж — это целое государство // Вестник 
Администрации Санкт-Петербурга. 2000. № 1. С. 148–150. 

Пиотровский М. Б., Мещерская Е. Н., Мусин А. В., Русская 
археология в Святой земле (некоторые итоги и перспективы) // История 
древней церкви в научных традициях XX века. СПб., 2000. С. 1–27. 

Piotrovsky М., Catherine II, Empress of All the Russias // Treasures of 
Catherine the Great. London, 2000. P. 13–18. 

Piotrovsky M., Director’s Foreword // Stroganoff: The palace and 
collections of a Russian noble family. New York, 2000. P. 8–9. 

Piotrovsky M., Foreword // Myanndash: Rock art in the ancient Arctic. 
Rovaniemi, 2000. P. 5. 

Piotrovsky M., Foreword // The Hermitage. The history of the building 
and collections. St Petersburg, 2000. P. 4–5. 

Piotrovsky М., Foreword // Treasures of Catherine the Great. London, 
2000. P. 10. 

Piotrovski M., Le cause di una scomparsa // Yemen. Nel paese della 
Regina di Saba. Milano, 2000. P. 259. 

Piotrovsky M., Restitutions problem // Творчество. СПб., 2000. С. 6, 7. 
Piotrowskij M., Vorwort // T. Kudrjawzewa. Das Weisse Gold der Zaren. 

Stuttgart, 2000. S. 7. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

255 

Piotrovski М., Kuzeev R., Introduzione // Oro. Il mistero dei Sarmati e 
degli Sciti. New York, 2000. P. 15. 

Piotrovsky М., Kuzeev R., Montebello P., de. Director’s Foreword // The 
Golden Deer of Eurasia. New York, 2000. P. 9–10. 

2001 
Пиотровский М. Б., Вступление // Евгений Ухналев. Живопись. 

Графика: каталог выставки. СПб., 2001. С. 3. 
Пиотровский М. Б., Государственный Эрмитаж // Русский инвалид. 

2001. № 9 (92). С. 14. 
Пиотровский М. Б., Заботы, отраженные в протоколах // Журналы 

заседаний Совета Эрмитажа. СПб., 2001. Ч. 1: 1917–1919. С. 3–5. 
Пиотровский М. Б., Запечатленный мир Востока // Восточная 

коллекция. 2001. № 4 (7). С. 10, 11. 
Пиотровский М. Б., Луиз Буржуа возвращается // Луиз Буржуа в 

Эрмитаже: каталог выставки. СПб., 2001. С. 3. 
Пиотровский М. Б., Луиз Буржуа возвращается в Ленинград // Луиз 

Буржуа в Эрмитаже. Турин, 2001. С. 4. 
Пиотровский М. Б., Мусульманское искусство в коллекциях 

Эрмитажа // Искусство ислама: Памятники исламского искусства из 
собрания Государственного Эрмитажа: Произведения древнего и 
современного искусства из собраний музеев Республики Татарстан. СПб., 
2001. С. 12–13. 

Пиотровский М. Б., Новые голландцы // Голландские мастера XX 
века (1945–1985): каталог выставки. СПб., 2001. С. 1. 

Пиотровский М. Б., О мусульманском искусстве. СПб., 2001. 148 с. 
Пиотровский М. Б., [О проекте «Большой Эрмитаж»] // Новое 

использование исторических зданий: Российско-американский семинар 
по охране архитектурных памятников, 3.06–6.06.2001. СПб., 2001. С. 
22. 

Пиотровский М. Б., Олени Эрмитажа и Филипповки // Золотые 
олени Евразии. СПб., 2001. С. 6–7. 

Пиотровский М. Б., Пиотровский Борис Борисович (1908–1990) // 
Российская музейная энциклопедия. М., 2001. Т. 2. С. 94–95. 



Bibliography 

256 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Сулаж. Светоносность черного. 
Париж, 2001. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Пространство Эрмитажа // Эрмитаж: Дворцы и 
интерьеры. Европейское искусство. Первобытное искусство. Античное 
искусство. Искусство Востока: альбом. СПб., 2001. С. 3. 

Пиотровский М. Б., Радость жизни // Joy of Life: Great Art Treasures 
from the State Hermitage Museum. Osaka, 2001. P. 9. 

Пиотровский М. Б., Четырнадцать глиняных книг // «Они мне 
сказали, а я повторяю». Из поэзии Шумера и Вавилонии: Слова и глина, 
III–II тыс. до н. э. Каталог выставки. СПб., 2001. С. 6–7. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж в Липецке // Эрмитаж. Музей и 
коллекции: каталог выставки. СПб., 2001. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж и история // К. Эйслер. Эрмитаж. 
Живопись. М., 2001. С. 9–17. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж как информационный повод // Отчет 
Государственного Эрмитажа, 2000. СПб., 2001. С. 3–7. 

Пиотровский М. Б., Антонова И. А., Длугач В. В., Предисловие // 
«Ученая прихоть»: Коллекция князя Николая Борисовича Юсупова. М., 
2001. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Валиуллин Г. Ф., Иванов М. А., Вступление // 
Географическое открытие Башкирии. Раритеты из собрания 
Государственного Эрмитажа: каталог выставки. Уфа; СПб., 2001. С. 1. 

Piotrovsky М., Director’s Foreword // Rubens and his Age. Toronto, 
2001. P. 8. 

Piotrovsky M., Foreword // French Drawings and Paintings from The 
Hermitage: Possin to Picasso. Verona, 2001. P. 7. 

Piotrovski M., L’histoire de la reine Zénobie dans un manuscript arabe 
du VII siècle de l’Egire // Zenobie Reine de Palmyre. Skira, 2001. C. 129–135. 

Piotrovsky M., On Islamic Art. St. Petersburg, 2001. 143 p. 
Piotrovsky M., Preface // Masterpieces and Master Collectors: 

Impressionist and Early Modern Painting from The Hermitage and 
Guggenheim Museums. New York, 2001. P. 7. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

257 

Piotrovski M., Un mondo di animali d’oro // Archeo. 2001. No. 3 (193). 
Milano, 2001. P. 64–67. 

2002 
Пиотровский М. Б., Главный художник // Виктор Павлов. Отражения: 

каталог выставки. СПб., 2002. С. 3–4. 
Пиотровский М. Б., Год паука // Отчет Государственного Эрмитажа, 

2001. СПб., 2002. С. 3–5. 
Пиотровский М. Б., Еще одна эрмитажная коллекция становится 

доступной // «Какое красок дивное соцветье...»: Западноевропейские 
витражи и проектные рисунки к витражам XV–XVII веков из собрания 
Эрмитажа. СПб., 2002. С. 6–7. 

Пиотровский М. Б., Кораны // Музеум книги. СПб., 2002. С. 68–73. 
Пиотровский М. Б., Новая история старых витражей // Витражи 

Мариенкирхе: каталог выставки. СПб., 2002. С. 4–5. 
Пиотровский М. Б., Петербург, нарисованный светом // 

Петербургский альбом: Фотографии из коллекции Государственного 
Эрмитажа. М., 2002. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Поучительный подарок: Предисловие к русскому 
изданию // Дж. Уокер. Вашингтон: Национальная галерея. М., 2002. С. 
15, 16. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Голландская церковь в Санкт-
Петербурге, 1704–1927. СПб., 2002. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Предисловие // Золотые олени Евразии. СПб., 
2002. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Приветствие // Музей и общество: Материалы 
Международной конференции. Красноярск, Россия, 10–13 сентября 2002 
г. Красноярск, 2002. С. 16, 17. 

Пиотровский М. Б., Скромное обаяние Клода Моне // Клод Моне: 
каталог выставки. СПб., 2002. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Старинная рама для «Марии Магдалины» // 
Николай I и Новый Эрмитаж. СПб., 2002. С. 6, 7. 

Пиотровский М. Б., Амирханов X. А., Наумкин В. В., Седов А. В., 
Исследования на юге Аравии (К 20-летию работ Российской 



Bibliography 

258 

комплексной экспедиции в Республике Йемен) // Вестник древней 
истории. 2002. № 2. С. 159–173. 

Пиотровский М. Б., Кренц Т., Запель В., Приветствие директоров // 
Соединяя музеи: каталог выставки. Нью-Йорк, 2002. С. 35. 

Пиотровский М. Б., Соломаха Е. Ю., Эрмитаж и Брестский мир 
(Записка Д. А. Шмидта) // Эрмитажные чтения памяти Б. Б. 
Пиотровского. СПб., 2002. С. 5–23. 

Piotrovsky М., Foreword // A capital collection: Houghton Hall and The 
Hermitage. New Haven; London; Yale, 2002. P. 7. 

Piotrovsky M., Le respect du cheval: épilogue // Chevaux et cavaliers 
arabes dans les arts d’Orient et d’Occident. Paris, 2002. P. 281–282. 

Piotrovsky M., Przedmowa // 101 Arcydiel dawnuch mistrzów XV–XVIII 
wieku ze zbiorów Panstwowego Ermitazu w Sankt Petersburgu. Uzbrojenie. 
Bron. Tapiserie. Katalog wystawy. Malbork, 2002. P. 6. 

2003 
Пиотровский М. Б., Все цвета Марка Ротко // Марк Ротко: каталог 

выставки. СПб., 2003. С. 6. 
Пиотровский М. Б., Год «Черного квадрата» // Отчет 

Государственного Эрмитажа, 2002. СПб., 2003. С. 3–5. 
Пиотровский М. Б., Граффити Твомбли // Сад Твомбли в Эрмитаже: 

каталог выставки. СПб.; Мюнхен, 2003. С. 4, 5. 
Пиотровский М. Б., Ислам в российском контексте // Эрмитаж. 

2003–2004. № 1. С. 60–64. 
Пиотровский М. Б., Истина в гармонии // Родина. 2003. № 1. С. 39. 
Пиотровский М. Б., История с приватизацией // Эрмитаж. 2003–

2004. № 1. С. 43–44. 
Пиотровский М. Б., Новый старый голландец // М. К. Эшер в 

Эрмитаже: каталог выставки. СПб., 2003. С. 4–5. 
Пиотровский М. Б., Память русской культуры // Русское искусство в 

Эрмитаже: К 60-летию Отдела истории русской культуры. Сборник 
статей. СПб., 2003. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Подарок себе и друзьям // Эрмитаж. 2003. № 0. 
С. 2. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

259 

Пиотровский М. Б., Санкт-Петербург  сын Москвы // Основателю 
Петербурга. СПб., 2003. С. 8–11. 

Пиотровский М. Б., Стиль ампир как продолжение Тильзита // 
Париж  Санкт-Петербург, 1800–1830: Когда Россия говорила по-
французски: каталог выставки. М., 2003. С. 13. 

Пиотровский М. Б., Строгановы // Строгановы: Меценаты и 
коллекционеры. Каталог выставки. СПб., 2003. С. 7–9. 

Пиотровский М. Б., Только интересным можно воспитать // Нева. 
2003. № 10. С. 160–178. 

Пиотровский М. Б., Эдуардо Челлида в Эрмитаже // Эдуардо 
Челлида: Неслышная музыка. СПб., 2003. С. 3. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж: альбом. М., 2003. 613 с. (Серия 
«Великие музеи мира»). 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж в городском пространстве // Museum. 
2003. № 217. С. 79–83. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж: его влияние на развитие культуры 
России // Материалы Временной комиссии Совета Федерации по 
вопросам подготовки к празднованию 300-летия основания города 
Санкт-Петербурга. М., 2003. С. 35–38. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж и Приобье // Сокровища Приобья. 
Западная Сибирь на торговых путях средневековья: каталог выставки. 
Салехард; СПб., 2003. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж сквозь века // Museum. 2003. № 217. 
С. 9–11. 

Пиотровский М. Б., Неверов О. Я., Эрмитаж. Великие коллекции 
великого музея. СПб., 2003. 351 с. 

Piotrovsky М., Les leçons de Rembrandt de l’Ermitage // Rembrandt et 
son école. Paris, 2003. P. 17–19. 

Piotrovsky M., Saving art for all nations-competition or collaboration? // 
Saving art for the national: a valid approach to 21st century collecting. The 
centenary conference of the National Art collections Fund, London. London, 
2003. P. 133–134. 



Bibliography 

260 

Piotrovsky M., The Tsarina // “An Imperial collection”. Women Artists 
from The State Hermitage Museum. London, 2003. P. 11–17. 

2004 
Пиотровский М. Б., Год двуглавых орлов // Отчет Государственного 

Эрмитажа, 2003. СПб., 2004. С. 3–5. 
Пиотровский М. Б., Государственный Эрмитаж // Духовное и 

физическое здоровье нации: информационно-публицистический 
альманах. М., 2004. Кн. 1–2. С. 182, 183. 

Пиотровский М. Б., Дары Надир-шаха // Родина. 2004. № 7. С. 37–
39. 

Пиотровский М. Б., Кабаковы в Минфине // Илья и Эмилия 
Кабаковы. «Случай в музее» и другие инсталляции. Bielefeld, 2004. С. 9–
11. 

Пиотровский М. Б., Музей и читатели // Н. В. Нагорский. Музей в 
духовной жизни общества. СПб., 2004. С. 2. 

Пиотровский М. Б., Соловей в Мукалле // О Мастере, об Учителе: 
Памяти В. И. Соловьёва. М., 2004. С. 5, 6. 

Пиотровский М. Б., Что российский капитал может сделать для 
искусства // Эрмитаж. 2004–2005. № 3. С. 34–38. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж и археология // Эрмитаж. 2004–2005. 
№ 3. С. 2. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж на реке // Эрмитаж. 2004. № 2. С. 2. 
Пиотровский М. Б., Эрмитажный Иран  иранский Эрмитаж // Иран 

в Эрмитаже: Формирование коллекций. СПб., 2004. С. 6. 
Пиотровский М. Б., Яков Иванович Смирнов // Изучение персидской 

культуры на Западе: тезисы докладов Международной конференции. 
СПб.; Лондон, 2004. С. 66. 

Piotrovsky М., Director’s foreword // Heaven on Earth. Art from Islamic 
Lands. Munich, 2004. P. 8. 

Piotrovsky M., Hermitage Week in York // Hermitage magazine. Special 
issue. 2004. P. 2. 

Piotrovsky M., Islamic Art: an Introduction // Heaven on Earth. Art from 
Islamic Lands. Munich, 2004. P. 17–29. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

261 

Piotrovsky M., Taming Monster Museum // Hermitage magazine. Special 
issue. 2004. P. 10–13. 

Piotrovsky M., The questions of displacement, “confiscations”, “loots” 
and “trophies” // Claims for the restitution of looted art. Geneve, 2004. P. 
19–23. 

2005 
Пиотровский М. Б., Академический Эрмитаж // Труды 

объединенного научного совета по гуманитарным проблемам и 
историко-культурному наследию. М., 2005. С. 3–8. 

Пиотровский М. Б., Архитектура победы // Эрмитаж. 2005. № 4. С. 2. 
Пиотровский М. Б., В. А. Суслов: 1924–2003: Некролог // 

Сообщения Государственного Эрмитажа. 2005. Т. 63. С. 216–218. 
Пиотровский М. Б., Империя золотой палатки // Золотая Орда: 

История и культура. Каталог выставки. СПб., 2005. С. 8, 9. 
Пиотровский М. Б., Исторические предания Корана: Слово и образ. 

СПб., 2005. 159 с. 
Пиотровский М. Б., Мир Эрмитажа // Покровитель искусств и наук 

Меценат. 2005. № 2. С. 39. 
Пиотровский М. Б., Мой Эрмитаж // Я иду по Миллионной: Улица, 

дома, люди, события. 2005. № 4. С. 10–24. 
Пиотровский М. Б., Шар для обогрева рук писца... // Искусство 

западноевропейской рукописной книги V–XVI вв.: каталог выставки. 
СПб., 2005. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Седов А. В., Рождение древнейеменской 
цивилизации // Вестник истории, литературы, искусства. М., 2005. Т. 1. 
С. 37–49. 

Piotrovsky М., Pilgrims in Amsterdam // Pilgrim treasures Byzantium-
Jerusalem. Zwolle, 2005. P. 129. 

2006 
Пиотровский М. Б., В Эрмитаже случилась беда // Эрмитаж. 2006. 

№ 4. С. 9. 



Bibliography 

262 

Пиотровский М. Б., Красота без тела: Мусульманский рецепт // 
Эрмитаж. 2006. № 3. С. 16–17. 

Пиотровский М. Б., Музей не должен угождать посетителю // Музей. 
2006. № 5. С. 25, 26. 

Пиотровский М. Б., Музейный детектив // Музей. 2006. № 5. С. 4. 
Пиотровский М. Б., Перевод культур // Эрмитаж. 2006. № 2. С. 5. 
Пиотровский М. Б., Посвящается Нине Юрьевне Бирюковой // На 

рубеже веков...: Искусство эпохи модерна. СПб., 2006. С. 5. 
Пиотровский М. Б., Судите сами // Эрмитаж. 2006. № 1 (6–7). С. 5. 
Пиотровский М. Б., Тело и душа Эрмитажа // Эрмитаж. 2006. № 3. 

С. 7. 
Пиотровский М. Б., Уроки Лас-Вегаса // Эрмитаж. 2006–2007. № 5. 

С. 7. 
Пиотровский М. Б., Эрмитаж как русский музей // Эрмитаж. 2006. 

№ 4. С. 7. 
Пиотровский М. Б., Юбилейное: Друзьям Эрмитажа // Эрмитаж. 

2006–2007. № 5. С. 80. 
Piotrovsky М., Noble Collectors // Collectors of St. Petersburg. Zwolle; 

Amsterdam, 2006–2007. P. 127. 
Piotrovsky M., The Silver Thread // Silver Wonders from the East: 

Filigree of the Tsars. Zwolle, 2006. P. 127. 

2007 
Пиотровский М. Б., Бог любит красоту. Мы должны прекратить 

писать слово «Аллах» с маленькой буквы // Эрмитаж. 2007. № 8. С. 8, 9. 
Пиотровский М. Б., Вкус к собирательству // Эрмитаж. 2007. № 7. С. 

14–17. 
Пиотровский М. Б., Кое-что из уроков Лас-Вегаса // АртХроника. 

2007. № 6. С. 68–70. 
Пиотровский М. Б., Ислам всегда с нами // Эрмитаж. 2007. № 8. С. 5. 
Пиотровский М. Б., Многомерный Эрмитаж // Эрмитаж. 2007. № 7. 

С. 7. 
Пиотровский М. Б., Необходимо принять национальную программу 

по безопасности культурного наследия... / Удалова Н. Кто защитит 
музеи? // Музей. 2007. № 1. С. 7. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

263 

Пиотровский М. Б., Нести радость прикосновения к вечности: 
Детский проект «Прошлое на кончиках пальцев»  часть общей 
музейной программы, важнейшее приобретение Эрмитажа // Новый 
Меценат: специальный выпуск. 2007. С. 6–7. 

Пиотровский М. Б., Обманщик Эрмитаж // Эрмитаж. 2007. № 6. С. 5. 
Пиотровский М. Б., Театр в Эрмитаже // Эрмитаж. 2007. № 4 (9). С. 5. 
Piotrovsky М., Orchid and parrots // Art Nouveau during the last Tsars. 

Zwolle, 2007. P. 127. 
Piotrovsky M., Persian riddle // Persia. Thirty centuries of art and 

culture. Zwolle, 2007. P. 127. 
Piotrovsky M., Réflexions sur la mémoire russe // Les sites de la 

mémoire russe. T. 1. Géographie de la mémoire russe. Sous la direction de 
Georges Nivat. Paris, 2007. P. 224–228. 

2008 
Пиотровский М. Б., Археолог из школьного учебника // Эрмитаж. 

2008. № 1. С. 60, 61. 
Пиотровский М. Б., Вторая буддийская выставка // Пещеры тысячи 

Будд: российские экспедиции на Шелковом пути. К 190-летию 
Азиатского музея: каталог выставки. СПб., 2008. С. 9–11. 

Пиотровский М. Б., Выступление на пленарном заседании // Диалог 
культур и партнерство цивилизаций. Восьмые Международные 
Лихачевские научные чтения. Санкт-Петербург, 22–23 мая 2008 г. СПб., 
2008. С. 29, 30. 

Пиотровский М. Б., Здание Главного штаба  важнейший памятник 
архитектуры // Явейн О. М. и др. Новая Большая Анфилада: Эрмитаж в 
Главном штабе. СПб., 2008. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Как звучат картины // Эрмитаж. 2008. № 2 (11). 
С. 2. 

Пиотровский М. Б., Кармир-Блур  раскопки и книги // Б. Б. 
Пиотровский. История и культура Урарту. СПб., 2008. С. 7–20. 

Пиотровский М. Б., Карниз Зимнего дворца // Эрмитаж. 2008. № 
3(1 2). С. 4. 



Bibliography 

264 

Пиотровский М. Б., Культура наследия (фрагмент выступления на 
Международных Лихачевских научных чтениях в Санкт-Петербургском 
гуманитарном университете профсоюзов в 2008 г.) // Адреса 
Петербурга. 2008. № 32/46. С. 24–5. 

Пиотровский М. Б., Ислам, понятый глобально // От Китая до 
Европы: Искусство исламского мира. Каталог выставки. СПб., 2008. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Между Китаем и Европой: Исторический 
контекст мусульманского искусства // От Китая до Европы: Искусство 
мусульманского мира: каталог выставки. СПб., 2008. С. 15–18. 

Пиотровский М. Б., Мусульманское искусство: Между Китаем и 
Европой. СПб., 2008. 23 с. 

Пиотровский М. Б., О «новом мышлении» // Эрмитаж. 2008. № 4 
(13). С. 2. 

Пиотровский М. Б., Под знаком Каспара Давида Фридриха // От 
Фридриха до Дикса: Немецкая живопись из Дрезденской галереи новых 
мастеров. Каталог выставки. СПб., 2008. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Сокровища драгоценных шедевров // Эрмитаж. 
2008. № 1 (10). С. 2. 

Пиотровский М. Б., Тимур Петербургский // Пространство Тимура. 
ПетербургНью-Йорк: К 50-летию Тимура Новикова. Каталог выставки. 
СПб., 2008. С. 12. 

Пиотровский М. Б., Уличный прохожий Альберто Джакометти // 
Альберто Джакометти: 1901–1966. Скульптура, живопись, графика: 
каталог выставки. М., 2008. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Урарту–Арарат // У подножия Арарата: каталог 
выставки. СПб., 2008. С. 5, 6. 

Пиотровский М. Б., Фарфор  дело серьезное и символическое // 
Геральдика на русском фарфоре. Поднесение к Рождеству: каталог 
выставки. СПб., 2008. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Халифат: Раннеисламское искусство VII–XIII 
веков // От Китая до Европы: Искусство мусульманского мира. Каталог 
выставки. СПб., 2008. С. 26. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

265 

Пиотровский М. Б., Хранитель и война // Никулин H. Н. 
Воспоминания о войне / 2-е изд. СПб., 2008. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Что хранил Б. Б. // Борис Борисович 
Пиотровский: материалы к биографии. СПб., 2008. С. 5, 6. 

Piotrovsky М., Friedrich the artist and Nicholas the Emperor // Caspar 
David Friedrich & the German romantic landscape. Amsterdam/Zwolle, 
2008. P. 8–9. 

Piotrovsky M., The year of porcelain vases // Annual report of 2007. St. 
Petersburg, 2008. P. 4–5. 

2009 
Пиотровский М. Б., Варяги, Русь и Эрмитаж // Труды 

Государственного Эрмитажа. 2009. Т. 49. Сложение русской 
государственности в контексте раннесредневековой истории Старого 
Света: Материалы Международной конференции, состоявшейся 14–18 
мая 2007 г. в Государственном Эрмитаже. С. 5–6. 

Пиотровский М. Б., Взгляд из Эрмитажа. СПб., 2009. 183 с. 
Пиотровский М. Б., Воспоминания как урок // Б. Б. Пиотровский. 

Страницы моей жизни / 2-е изд., испр. и доп. М., 2009. С. 3. 
Пиотровский М. Б., Год Б. Б. // Отчет Государственного Эрмитажа 

2008. СПб., 2009. С. 4, 5. 
Пиотровский М. Б., Горы Изергиной // Антонина Николаевна 

Изергина. СПб., 2009. С. 5. 
Пиотровский М. Б., Декоративный Петербург // Декоративно-

прикладное искусство Санкт-Петербурга за 300 лет: иллюстрированная 
энциклопедия. СПб., 2009. С. 5–6. 

Пиотровский М. Б., Диалог культур как война стереотипов // Диалог 
культур и партнерство цивилизаций. Девятые Международные 
Лихачевские научные чтения. Санкт-Петербург, 14–15 мая 2009 г. СПб., 
2009. С. 112, 113. 

Пиотровский М. Б., Из истории пролетарского экспрессионизма // 
«Товарищество пролетарского искусства» Фридриха Брасса. Коллекция 
немецкого авангарда в Советской России: каталог выставки. СПб., 2009. 
С. 5. 



Bibliography 

266 

Пиотровский М. Б., Коран, переписанный человеческой рукой. СПб., 
2009. 8 с. 

Пиотровский М. Б., Кошка в золотой маске // Эрмитаж. 2009. № 1 
(14). С. 2. 

Пиотровский М. Б., Музей в диалоге цивилизаций // Цивилизации: 
Вызовы современности. СПб., 2009. С. 113–118. 

Пиотровский М. Б., Музей в спортивной борьбе с журналистами // 
Музей и СМИ: острые проблемы. Материалы международного 
симпозиума, Санкт-Петербург, Государственный Эрмитаж, 24–25 
октября 2007 г. СПб., 2009. С. 5–10. 

Пиотровский М. Б., Очень многие думают, что Эрмитаж  это 
только музей // Н. М. Голь, М. Б. Халтунен. Кошкин дом в Эрмитаже. 
СПб., 2009. С. 1. 

Пиотровский М. Б., Полтава, Петербург, Пушкин // «Совершенная 
виктория». К 300-летию Полтавского сражения: каталог выставки. СПб., 
2009. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Поэт влажного Петербурга // Борис Смелов: 
Ретроспектива: каталог выставки. СПб., 2009. С. 14. 

Пиотровский М. Б., Праздничный пир героев // Дети богов: 
Античные герои в древнем и новом искусстве. Каталог выставки. СПб., 
2009. С. 2. 

Пиотровский М. Б., Россия снова любуется критскими иконами // 
Божественные лики: Греческие иконы из коллекции Велимезиса: каталог 
выставки. Афины, 2009. С. 17. 

Пиотровский М. Б., Три коллекции // Эрмитаж и знаменитые русские 
коллекционеры: Произведения западноевропейского искусства XII–XIX 
вв. из собрания П. П. Семёнова-Тян-Шанского, светлейшего кн. А. М. 
Горчакова, барона А. Л. Штиглица: каталог выставки. СПб., 2009. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Чудеса эмальерного искусства // Эмали мира, 
1700–2000: Из коллекции Халили. СПб., 2009. С. 6,7. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж 2014: Мастер-план // Русский меценат: 
Альманах социального партнерства. 2009. № 3. С. 87–92. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж и «вопросы языкознания» // Новояз. 
Британское искусство сейчас: каталог выставки. London, 2009. Р. 1. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

267 

Пиотровский М. Б., Эрмитажный путешественник // Ф. А. Жиль. 
Письма о Кавказе и Крыме. Нальчик, 2009. С. 5, 6. 

Пиотровский М. Б., Яд плодов просвещения // Просвещение в 
России: традиции и вызовы нового времени: Материалы 2–го 
общественно-педагогического форума, 10–11 апреля 2009 г. СПб., 2009. 
С. 12–16. 

Пиотровский М. Б., Седов А. В., Земля царицы Савской // Наука в 
России. 2009. № 5. С. 28–46. 

Piotrovsky М., A Place of Seclusion: the State Hermitage Museum // 
Space. 2009, May. P. 26–29. 

Piotrovsky M., A Table as a Showcase // Four Great Banquet Tables of 
Catherine the Great from the State Hermitage Museum. Tokyo, 2009. P. 9. 

Piotrovsky M., Due boccette contenenti balsamo al Museo 
dell’Hermitage // P. Tchakhotine. Santa Anastasie di Sirmio. Chiese e arte 
sacra in Europa dal IV al XXI secolo. Mondovi, 2009. P. 11. 

Piotrovsky M., La vision del Corano. Genova/Milano, 2009. 230 p. 
Piotrovsky M., Porcellana politica // Porcellane imperiali dale collezione 

dell’Ermitage. Milano, 2009. P. 10–11. 
Piotrovsky M., The Imperial Court and the Hermitage // At the Russian 

court: Palace and Protocol in the 19th century. Amsterdam, 2009. P. 8–11. 

2010 
Пиотровский М. Б., Выставка, обреченная стать исторической // 

Пикассо. Из собраний Национального музея Пикассо, Париж: каталог 
выставки. СПб.; Париж, 2010. С. 12. 

Пиотровский М. Б., Год Амстелхофа // Отчет Государственного 
Эрмитажа, 2009. СПб., 2010. С. 4–7. 

Пиотровский М. Б., Живое хранилище в Николаевском зале // Центр 
Помпиду в Государственном Эрмитаже: каталог выставки. СПб., 2010. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Изменяя пространство: «Большой Эрмитаж» // 
Труды Государственного Эрмитажа. 2010. Т. 50: Музеи мира в XXI веке: 
реконструкция, реставрация, реэкспозиция: материалы Международной 
конференции. С. 7–10. 



Bibliography 

268 

Пиотровский М. Б., Музейное оружие // Художественное оружие из 
собрания Государственного Эрмитажа: каталог выставки. СПб., 2010. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Нельзя искупать грехи государства за счет 
музеев // Музей. 2010. № 3. С. 4, 5. 

Пиотровский М. Б., Новые задачи музейного сообщества // Музей. 
2010. № 5. С. 4–7. 

Пиотровский М. Б., Об обязанностях государства перед культурой // 
Культурное наследие Российского государства. СПб., 2010. Вып. 5, ч. 1. 
Ученые, политики, журналисты, деятели церкви об историческом и 
культурном достоянии. С. 15–16. 

Пиотровский М. Б., Правовые тупики музейной жизни // Культурное 
наследие и стратегии регионального развития: Материалы Сибирского 
музейного форума, Красноярск, 20–21 февраля 2009. Красноярск, 2010. 
С. 30–35. 

Пиотровский М. Б., Реставрировать, реконструировать, расширить 
// Труды Государственного Эрмитажа. 2010. Т. 50: Музеи мира в XXI 
веке: реконструкция, реставрация, реэкспозиция: материалы 
Международной конференции. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Сосны и зеленоватый селадон // «Ветер в 
соснах...»: 5000 лет корейского искусства. Из Национального музея 
Кореи: каталог выставки. СПб., 2010. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Сосуд с бальзамом в коллекции Эрмитажа // П. 
Чахонин. Святая великомученица Анастасия: Священный образ и храмы 
в Европе с VI по XXI век. СПб., 2010. С. 10. 

Пиотровский М. Б., Трезвый расчет: О стратегии Государственного 
Эрмитажа в отношении contemporary art // Интерьер+дизайн. 2010. № 3 
(153). С. 58, 59. 

Пиотровский М. Б., Хранитель и война // H. Н. Никулин. 
Воспоминания о войне / 3–е изд. СПб., 2010. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж. СПб., 2010. 410 с. 
Пиотровский М. Б., Эрмитаж давно присутствует в Саратове // 

Испанское искусство в собрании Государственного Эрмитажа: каталог 
выставки. СПб., 2010. С. 4. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

269 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж  необыкновенный // Государствен-
ный Эрмитаж: Сокровища мирового искусства. От века Просвещения до 
наших дней: альбом / в 2 кн. СПб., 2010. С. 8, 9. 

Пиотровский М. Б., Янтарная карта мира // Янтарь в древних 
культурах. Художественные произведения из собрания Эрмитажа: 
каталог выставки. СПб., 2010. С. 7. 

Piotrovsky М., Paintings that Prophesied the Spirit of the Age // Matisse 
to Malevich: Pioneers of Modern Art from the Hermitage. Amsterdam, 2010. 
P. 8–10. 

Piotrovsky M., Les trompettes d’argent de la gloire // Au service des 
tsars. La garde imperiale russe de Pierre de Grand a la revolution 
d’Octobre. Paris, 2010. P. 9. 

Piotrovsky M., The Most Important Alexander of All // The Immortal 
Alexander the Great. Amsterdam, 2010. P. 9, 10. 

2011 
Пиотровский М. Б., Автопортрет с Афродитой // Энтони Гормли: во 

весь рост. Каталог выставки. СПб., 2011. С. 41. 
Пиотровский М. Б., «Бумажная архитектура» в мире ислама // 

Архитектура в исламском искусстве: сокровища Агахана. Каталог 
выставки. СПб., 2011. С. 13–17. 

Пиотровский М. Б., Венецианское путешествие из Петербурга в 
Москву // Дмитрий Пригов: каталог выставки. Venice, 2011. Р. 31. 

Пиотровский М. Б., «Возлюбленная тишина»: Царица и поэт // М. В. 
Ломоносов и елизаветинское время: каталог выставки. СПб., 2011. С. 6, 7. 

Пиотровский М. Б., Год двух лестниц // Отчет Государственного 
Эрмитажа, 2010. СПб., 2011. С. 4, 5. 

Пиотровский М. Б., Два музея и две площади // Диалог культур в 
условиях глобализации: XI Международные Лихачевские научные чтения 
12–13 мая 2011 года. СПб., 2011. С. 123, 124. 

Пиотровский М. Б., Дворец и музей // «Здесь память прошлого еще 
жива вокруг»: Дворец Меншикова, 1711–2011: каталог выставки. СПб., 
2011. С. 7. 



Bibliography 

270 

Пиотровский М. Б., Звери и люди // Скульптор Борис Воробьёв: 
фарфор, графика. Каталог выставки. СПб., 2011. С. 6. 

Пиотровский М. Б., «...И очисти Дом мой для обходящих его, 
стоящих и кланяющихся, падая ниц»: Коран, 22:76. Метафизика и 
физика хаджа // Обретение двух святынь: Футух аль-харамайн: 
Публикация рукописи XVI века из собрания Государственного Эрмитажа. 
СПб., 2011. С. 8–41. 

Пиотровский М. Б., Историк-поэт // Ш. К. Ахметшин. Лев 
Николаевич Гумилев. СПб., 2011. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Как выглядят гении // Мастер и его творение. 
Произведения западноевропейской живописи, скульптуры и графики из 
собрания Государственного Эрмитажа: каталог выставки. СПб., 2011. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Лейхтенбергские в Румянцевском // Русские 
потомки французской династии императрицы: Герцоги Лейхтенбергские 
в Петербурге: каталог выставки. СПб., 2011. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Новое открытие Аравии // Пути Аравии: 
Археологические сокровища Саудовской Аравии. Каталог выставки. 
СПб., 2011. С. 13–40. 

Пиотровский М. Б., Парадоксы мусульманского искусства // Восток и 
Запад. Искусство исламского мира: каталог выставки. СПб., 2011. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Петр и музей // Культурные инициативы Петра 
Великого: Материалы II Международного конгресса петровских городов. 
СПб., 2011. С. 15–19. 

Пиотровский М. Б., Скульптурность войны // Генри Мур в 
Эрмитаже: скульптура и рисунки. Каталог выставки. СПб., 2011. С. 6. 

Пиотровский М. Б., У Юсуповых // Мир русского дворянства: Быт и 
забавы: Эпоха историзма: каталог выставки. СПб., 2011. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Хадж в миниатюрах // Обретение двух святынь: 
Футухаль-харамайн: Публикация рукописи XVI века из собрания 
Государственного Эрмитажа. СПб., 2011. С. 6, 7. 

Пиотровский М. Б., Художник и его модель // Анни Лейбовиц. Жизнь 
фотографа, 1990–2005: каталог выставки. СПб., 2011. С. 6. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

271 

Piotrovsky М., El Hermitage: un Museo ruso con nombre frances // El 
Hermitage en el Prado. Madrid, 2011. P. 19–53. 

Piotrovsky M., Grey-haired Neptune is Earth’s ally // Rubens, Van Dyck 
& Jordaens. Amsterdam, 2011. P. 7. 

Piotrovsky M., Musea en iconen // Glans en glorie: Kunst van de 
Russisch ortodoxe kerk. Amsterdam, 2011. P. 8–11. 

2012 
Пиотровский М. Б., «Античный» фарфор // «Античный фасон» 

русского императорского фарфора второй половины XVIII века: каталог 
выставки. СПб., 2012. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Археологическая виртуальность // Виртуальная 
археология: Неразрушающие методы исследований, моделирование, 
реконструкции: Материалы Первой Международной конференции. СПб., 
2012. С. 5, 6. 

Пиотровский М. Б., Библиотека  мать музея // Собранье чудное 
сокровищ книжных: Библиотеке Эрмитажа 250 лет. Каталог выставки. 
СПб., 2012. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Бронзовый Эрмитаж // Посмертные бронзы в 
законодательстве и истории искусства: Международный коллоквиум. 
СПб., 2012. С. 13–15. 

Пиотровский М. Б., Венецианское путешествие из Петербурга в 
Москву // ДАП: Дмитрий Александрович Пригов. Каталог выставки. 
СПб., 2012. С. 21. 

Пиотровский М. Б., Выставка в трех измерениях // Hermitage: 400 
years of European masterpieces from the State Hermitage Museum. Tokyo, 
2012. P. 9. 

Пиотровский М. Б., Две арфы Сантьяго Калатравы // Сантьяго 
Калатрава. В поисках движения: каталог выставки. СПб., 2012. С. 6, 7. 

Пиотровский М. Б., Живая вода Бахрейна // Тилос: Путешествие в 
загробный мир. Каталог выставки. СПб., 2012. С. 3. 

Пиотровский М. Б., Историк-поэт // Лев Николаевич Гумилёв: дороги 
жизни. СПб., 2012. С. 9. 



Bibliography 

272 

Пиотровский М. Б., К 400-летию Дома Романовых // Последний 
российский император: Семья и двор Николая II на рубеже XIX–XX 
веков. Каталог выставки. СПб., 2012. С. 5. 

Пиотровский М. Б., Медали как музейные символы // Медали 
бесчестия: каталог выставки. London, 2012. Р. 6. 

Пиотровский М. Б., Памятник науке и собирательству // «Звучат 
лишь письмена...». К 150-летию со дня рождения академика Николая 
Петровича Лихачёва: каталог выставки. СПб., 2012. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Так шутят после Освенцима // Джейк и Динос 
Чепмены: Конец веселья. Каталог выставки. Лондон; СПб., 2012. С. 6, 7. 

Piotrovsky M., Impressions of Impressionism // Impressionism: 
Sensation and Inspiration. Highlights from the Hermitage. Amsterdam, 2012. 
P. 7, 8. 

Piotrovsky M., The Eternal Alexander // Alexander the Great: 2000 
Years of Treasures. Sydney, 2012. P. 9, 10. 

Piotrovsky M., The Lessons of Catherine // Catherine the Great: an 
Enlightened Empress. Edinburg, 2012. P. 10,11. 

Piotrovsky M., The Two Horns of Alexander the Great // Alexander the 
Great: 2000 Years of Treasures. Sydney, 2012. P. 49–51. 

2013 
Пиотровский М. Б., Взаимосвязь культуры и экономики // Лекции и 

доклады членов Российской академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 
т. СПб., 2013. Т. 3. С. 570, 571. 

Пиотровский М. Б., Герой и принцесса // Виллем II и Анна Павловна: 
Королевская роскошь Нидерландского двора: каталог выставки. СПб., 
2013. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Два музея и две площади // Лекции и доклады 
членов Российской Академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 т. СПб., 
2013. Т. 3. С. 589–591. 

Пиотровский М. Б., Дега и литейные бронзы // Эдгар Дега: Фигура 
в движении. СПб., 2013. С. 10–13. 

Пиотровский М. Б., Денис Маон  легенда об искусствоведе // От 
Гверчино до Караваджо: Сэр Денис Маон и итальянское искусство XVII 
века. Каталог выставки. СПб., 2013. С. 11. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

273 

Пиотровский М. Б., Диалог культур и цивилизаций // Лекции и 
доклады членов Российской Академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 
т. СПб., 2013. Т. 3. С. 579–582. 

Пиотровский М. Б., Диалог культур как война стереотипов // Лекции 
и доклады членов Российской академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 
т. СПб., 2013. Т. 3. С. 532–585. 

Пиотровский М. Б., Золото и нумизмат // Спасский И. Г. Русское 
золото: сборник избранный статей. СПб., 2013. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Калатрава // Эрмитаж. 2013. № 19. С. 12–15. 
Пиотровский М. Б., Квадрат и буква // Утопия и реальность. Эль 

Лисицкий, Илья и Эмилия Кабаковы: каталог выставки. СПб., 2013. С. 10. 
Пиотровский М. Б., Конгресс петербургской интеллигенции  

выразитель общественного мнения петербуржцев // Лекции и доклады 
членов Российской академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 т. СПб., 
2013. Т. 3. С. 574. 

Пиотровский М. Б., Культура в эпоху глобализма // Лекции и 
доклады членов Российской академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 
т. СПб., 2013. Т. 3. С. 576, 577. 

Пиотровский М. Б., Культура должна объединять людей // Лекции и 
доклады членов Российской академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 
т. СПб., 2013. Т. 3. С. 577–579. 

Пиотровский М. Б., Меценатство  явление культуры // Лекции и 
доклады членов Российской академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 
т. СПб., 2013. Т. 3. С. 571–574. 

Пиотровский М. Б., Люди в черном // Корпоративное единство: 
Голландский групповой портрет Золотого века из собрания 
Амстердамского музея. Каталог выставки. СПб., 2013. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Мигранты как элемент диалога культур // Лекции 
и доклады членов Российской академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 
т. СПб., 2013. Т. 3. С. 585–589. 

Пиотровский М. Б., Наследие и наследники «Христианского 
Востока» // Христианский Восток. 2013. Т. 6 (12). С. 9,10. 



Bibliography 

274 

Пиотровский М. Б., Нетерпимость интеллигентности // Диалог 
культур: ценности, смыслы, коммуникации. XIII Международные 
Лихачевские научные чтения 16–17 мая 2013 г. СПб., 2013. С. 143, 144. 

Пиотровский М. Б., «Публикуется впервые» // Премудрость Астреи: 
Памятники масонства XVIII  первой трети XIX в. в собрании Эрмитажа. 
Каталог выставки. СПб., 2013. С. 6, 7. 

Пиотровский М. Б., Солнце и охрана памятников // Белый город: 
Архитектура «Баухауса» в Тель-Авиве: каталог выставки. СПб., 2013. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Сумасшедший дом с бронзами // Эдгар Дега: 
Фигура в движении. СПб., 2013. С. 14, 15. 

Пиотровский М. Б., Так шутят после Освенцима // Эрмитаж. 2013. № 
19. С. 50. 

Пиотровский М. Б., Трансформация исторического дискурса в музее 
// Российская государственность: исторические традиции и вызовы XXI 
века. Материалы Всероссийской научно-общественной конференции 
(Великий Новгород. 19.09.2012). М., 2013. С. 125–127. 

Пиотровский М. Б., Фридрих в Темпельхофе // Против света: 
Немецкое искусство XIX века из коллекции Джорджа Эконому: каталог 
выставки. СПб., 2013. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Хранитель и война // Никулин H. Н. 
Воспоминания о войне / 4–е изд. СПб., 2013. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Это моя страна, хороша она или плоха // Лекции 
и доклады членов Российской академии наук в СПбГУП (1993–2013) / в 3 
т. СПб., 2013. Т. 3. С. 574–576. 

Piotrovsky М., “In fondo sono russo!” // Il collezionista di meraviglie. 
L’Ermitage di Basilewsky. Silvana Editoriale, 2013. 

Piotrovsky M., Mijn heer Pieter // Peter the Great, an Inspired Tsar. 
Amsterdam, 2013. P. 10, 11. 

Piotrovsky M., “Prophets” from the Hermitage // Gauguin, Bonnard, 
Denis: A Russian Taste for French Art. Amsterdam, 2013. P. 6, 7. 

Piotrovsky M., The Lessons of the Museum Sales // Selling Russia’s 
Treasures: The Soviet Trade in Nationalized Art, 1917–1938. New York; 
London, 2013. P. 7–9. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

275 

Piotrovsky M., Yet Another Textbook of Russian History // Fluxus. 
Russian atlases: a selection from the jonas Mekas Visual Arts Center, Vilnius. 
St. Petersburg, 2013. P. 8, 9. 

2014 
Пиотровский М. Б., Ватто // Эрмитаж. 2014. № 20. C. 143–147. 
Пиотровский М. Б., Год особенных выставок // Отчет 

Государственного Эрмитажа, 2013. СПб., 2014. С. 4, 5. 
Пиотровский М. Б., Два города // Санкт-Петербург столетие спустя. 

СПб., 2014. С. 5, 6. 
Пиотровский М. Б., Зачем и кому нужны выставки? // Эрмитаж. 

2014. № 20. С. 8, 9. 
Пиотровский М. Б., Кораническая археология // Исследования по 

Аравии и исламу: сборник. М., 2014. С. 40–46. 
Пиотровский М. Б., Кресты над Манифестой // Параллельная 

программа Европейской биенале современного искусства «Манифеста 
10»: каталог выставки. СПб., 2014. С. 8–10. 

Пиотровский М. Б., Ливреи у трона // Высочайшего двора 
служители: Ливрейный костюм конца XIX  начала XX века в собрании 
Эрмитажа: каталог выставки. СПб., 2014. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Мосты взяты // Параллельная программа 
Европейской биенале современного искусства «Манифеста 10»: каталог 
выставки. СПб., 2014. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Об эстетике революции // Эрмитаж. 2014. № 20. 
С. 79, 80. 

Пиотровский М. Б., Перемещение трофейного искусства // 
Государственный Эрмитаж: Трофейные фонды 1945–1958. СПб., 2014. 
С. 12–20. 

Пиотровский М. Б., Подлинные вещи // Эрмитаж. 2014. № 20. С. 
66–78. 

Пиотровский М. Б., Скромная хроника продаж // Государственный 
Эрмитаж: Музейные распродажи 1929. СПб., 2014. С. 5, 6. 

Piotrovsky М., From China to the Hermitage // Expedition Silk Road: 
Journey to the West. Treasures from the Hermitage. Amsterdam, 2014. P. 6, 7. 



Bibliography 

276 

Piotrovsky M., La fin de la civilisation himyarite // Academie des 
inscriptions & belles lettres: Comptes rendes des séances de l’annes 2014 
avril-juin: Publication trimestrielle. Paris, 2014. Fasc. 2. C. 641–649. 

Piotrovsky M., Museum Triangle // Alexander, Napoleon and Josephine... 
Amsterdam, 2015. P. 6–8. 

Piotrovsky M., “White Gold’s” Everyday Existence // Dining with the 
Tsars: Fragile Beauty from the Hermitage. Amsterdam, 2014. P. 10, 11. 

2015 
Пиотровский М. Б., Акварели родили фотографии // Кандида 

Хёфер: Память: каталог выставки в Государственном Эрмитаже. СПб., 
2015. С. 4. 

Пиотровский М. Б., Американский подарок // Дар коллекции 
современного прикладного искусства от Фонда Эрмитажа (США), 1948–
2013: каталог выставки. СПб., 2015. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Архаисты и новаторы: Академическая наука в 
Эрмитаже // Труды Отделения историко-филологических наук, 2014. М., 
2016. С. 27–48. 

Пиотровский М. Б., Архитектура земного поклона // Образ мечети = 
Image of Misque. М., 2015. C. 11–14. 

Пиотровский М. Б., Витрина витрин // История Эрмитажа в зеркале 
витрин: каталог выставки. СПб., 2015. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Волшебство и волшебники фарфора // В 
некотором царстве...: Из цикла «Поднесение к рождеству»: каталог 
выставки. СПб., 2015. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Выступление на Международном форуме 
«Запретный город» // Forbidden City Forum. Pekin, 2015. C. 54, 55. 

Пиотровский М. Б., Диалог культур и цивилизаций в глобальном 
мире // Международные Лихачевские научные чтения: Глобализация и 
диалог культур: Избранные доклады (1995–2015). СПб., 2015. С. 489–
494. 

Пиотровский М. Б., Каллиграфия как картина // Татарские шамаили. 
М., 2015. С. 5. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

277 

Пиотровский М. Б., Каллиграфия пространства // Заха Хадид в 
Государственном Эрмитаже: каталог выставки. Лондон, 2015. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Книги о дорогах // «Подарок созерцающим»: 
Странствия Ибн Баттуты. Каталог выставки. СПб., 2015. С. 9–11. 

Пиотровский М. Б., Кораническая археология // Исследования по 
Аравии и исламу: сборник статей в честь 70-летия Михаила Борисовича 
Пиотровского. М., 2014. С. 40–46. [Опубликовано в 2015 г.] 

Пиотровский М. Б., Культура должна объединять людей // 
Международные Лихачевские научные чтения: Глобализация и диалог 
культур. Избранные доклады (1995–2015). СПб., 2015. С. 487–489. 

Пиотровский М. Б., Мой Эрмитаж. СПб.; Нью-Йорк, 2015. 376 с. 
Пиотровский М. Б., О Владимире Юрьевиче Матвееве // Музей и 

проблемы «культурного туризма»: Материалы 13–го круглого стола. 
СПб., 2015. С. 3, 4. 

Пиотровский М. Б., Образ Бергамо в Эрмитаже // Лоренцо Лотто 
«Мадонна с младенцем на троне со святыми Екатериной, Августином, 
Себастьяном, Антонием Аббатом и Иоанном Крестителем» (из церкви 
Санто Спирито в Бергамо): каталог выставки. СПб., 2015. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Петербургский буддизм // «Обитель 
милосердия». Искусство тибетского буддизма: каталог выставки. СПб., 
2015. С. 9. 

Пиотровский М. Б., «Польский всадник» и портрет Вольтера // 
Екатерина II и Станислав Август: Два просвещенных правителя. Каталог 
выставки. СПб., 2015. С. 6, 7. 

Пиотровский М. Б., Последняя битва // Журнал «Эрмитаж». 
Специальный внеочередной выпуск. 2015. № 33 (XXII). С. 3–31. 

Пиотровский М. Б., Репортаж и доброта // Здесь живут люди: 
Фотографии Александра Чиженка: каталог выставки. СПб., 2015. С. 2. 

Пиотровский М. Б., Строгановы в Эрмитаже // Государственный 
Эрмитаж: Музейные распродажи. Строгановский дворец. СПб., 2015. С. 
5–6. 

Пиотровский М. Б., Цветной камень в золотых руках // Арцинович 
М., Лопато М. Постфаберже: камнерезное искусство в Санкт-Петербурге 
в конце XX — начале XXI века. Альбом. СПб., 2015. С. 2. 



Bibliography 

278 

Пиотровский М. Б., Этот Каир  красота увядания // Ксения 
Никольская. Пыль: Забытая архитектура Каира. Каталог выставки. СПб., 
2015. С. 6–8. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж без виртуальности // Эрмитаж Ея 
Императорского Величества. СПб., 2015. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж  дипломат // Дары Востока и Запада 
Императорскому двору за 300 лет: каталог выставки. СПб., 2015. С. 9. 

2016 
Пиотровский М. Б., В соседи к Пикассо // Африканское искусство 

конца XIX  начала XX века. СПб., 2016. С. 6. 
Пиотровский М. Б., Военная мозаика // 250 историй про Эрмитаж. 

«Собранье пестрых глав...»: в 5 кн. СПб., 2016. Кн. 4, ч. 1. С. 5. 
Пиотровский М. Б., Время собирать камни // Джованни Больдини: 

Художник Belle Époque: каталог выставки. СПб., 2016. С. 8. 
Пиотровский М. Б., Детские пальцы пишут историю музея // 

Ощущая пространство и время: Музейные программы для слепых и 
слабовидящих. СПб., 2016. С. 7, 8. 

Пиотровский М. Б., Для музеев нет табу. Михаил Пиотровский: 50 
статей за 10 лет. СПб., 2016. 303 с. 

Пиотровский М. Б., Единство в многообразии // Ars Islamica: в честь 
Станислава Михайловича Прозорова. М., 2016. С. 18–22. 

Пиотровский М. Б., Законодатель будущего вкуса // Шедевры 
живописи. Собрание С. И. Щукина: каталог выставки. Париж, 2016. С. 11. 

Пиотровский М. Б., Из коллекции вельможи // Мир русского 
дворянства. Французское искусство XVIII–XIX веков из собрания князей 
Юсуповых в Эрмитаже: каталог выставки. СПб., 2016. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Корейская история селадонов // Рожденная в 
пламени: Корейская керамика из Национального музея Кореи. Каталог 
выставки. СПб., 2016. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Мир Ахмада Ибн Фадлана // Путешествие Ибн 
Фадлана: Волжский путь от Багдада до Булгара = Ibn Fadlan’s journey: 
Volga Route from Baghdad to Bulghar: каталог выставки. М., 2016. C. 11. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

279 

Пиотровский M. Б., Музейная сакральность Екатеринбурга // 
Послевоенный дар Эрмитажа Екатеринбургскому музею изобразитель-
ных искусств: каталог выставки. Екатеринбург, 2016. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Не совсем застывшая жидкость // Тони Крэгг: 
Скульптура и рисунки. Каталог выставки. СПб., 2016. С. 8, 9. 

Пиотровский М. Б., О некоторых принципах концепции 
преподавания истории и культуры ислама в России // Ars Islamica: в 
честь Станислава Михайловича Прозорова. М., 2016. С. 43–50. 

Пиотровский М. Б., Он рисовал для Маты Хари // Эрте: Гений ар-
деко: возвращение в Петербург. Каталог выставки. Лондон, 2016. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Петербургская элегантность // Петербургский 
модерн, 1890–1910-е годы. Стиль и светская мода: каталог выставки. 
СПб., 2016. С. 1. 

Пиотровский М. Б., С. Ф. Ольденбург и Государственный Эрмитаж 
// Сергей Федорович Ольденбург — ученый и организатор науки. М., 
2016. С. 253–258. 

Пиотровский М. Б., Художники каталонского ветра // Сюрреализм в 
Каталонии. Художники Ампурдана и Сальвадор Дали: каталог выставки. 
СПб., 2016. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж как место для дискуссий: Реализмы = 
The Hermitage as a place for discussions: Realisms // Митч Гриффитс. 
Реализмы = Mitch Griffits. Realisms: каталог выставки. СПб., 2016. С. 11. 

Piotrovsky М., A Caravel and Martyred Saints // Spanish Masters from 
the Hermitage. Amsterdam, 2015. P. 6–8. 

Piotrovsky M., Flemish Scarab // Jan Fabre. Knight of Despair / Warrior 
of Beauty: каталог выставки. Paris, 2016. P. 6–7. 

Piotrovsky M., Le colonne di Palmira // L’Osservatore romano. Anno 
CLVI. n. 86 (47/221). 15.04.16. P. 1, 5. 

Piotrovsky M., My Hermitage. How the Hermitage Survived Tsars, Wars, 
and Revolutions to Become the Greatest Museum in the World. New York, 
2016. 381 p. 

Piotrovsky M., Thorny Glass // Glasstress. La Biennale di Venezia: 56 
Exposizione internationale d’arte. Venezia, 2016. P. 9–10. 



Bibliography 

280 

2017 
Пиотровский М. Б., Бумага ручного литья // Книга как искусство. 20 

лет издательству «Редкая книга из Санкт-Петербурга»: каталог выставки. 
СПб., 2017. С. 11. 

Пиотровский М. Б., Бумага ручного отлива... // Книга как искусство: 
каталог выставки / 2-е изд., доп. СПб., 2017. С. 11. 

Пиотровский М. Б., Защита Эрмитажа // Эрмитаж от февраля к 
октябрю 1917. Архивные документы. СПб., 2017. С. 5–8. 

Пиотровский М. Б., Музей как историк «диалога и конфликта 
культур» // РАН: Труды Отделения историко-филологических наук 2016. 
М., 2017. С. 247–254. 

Пиотровский М. Б., Наука и жизнь // Христианский Востокъ. 2017. Т. 
8 (14). С. 11–13. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж  наследник Византии // Византия 
сквозь века: каталог выставки. СПб., 2017. С. 9. 

Piotrovsky М., Through palace eyes // 1917. Romanovs and Revolution: 
exhibition catalogue. Brugge, 2017. P. 9–11. 

2018 
Пиотровский М. Б., Год столетия революции // Отчет 

Государственного Эрмитажа, 2017. СПб., 2018. С. 4,5. 
Пиотровский М. Б., «Длиннобородые» ломбардийцы // Лангобарды: 

Народ, изменивший историю: каталог выставки. СПб., 2018. С. 12,13. 
Пиотровский М. Б., Зимний дворец и Эрмитаж как свидетели 

русской революции // РАН: Труды Отделения историко-филологических 
наук 2017. М., 2018. С. 61–70. 

Пиотровский М. Б., Лейденское чудо // Эпоха Рембрандта и 
Вермеера: Шедевры Лейденской коллекции. М., 2018. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Любовь к чтению // Журнал «Эрмитаж». 2018. № 
26. С. 6, 7. 

Пиотровский М. Б., Мебель, император и русская литература // 
«Мебель для всех причуд тела». Эпоха историзма в России: каталог 
выставки. СПб., 2018. С. 8. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

281 

Пиотровский М. Б., Мир русского дворянства // Мир русского 
дворянства. Балы и торжества: каталог выставки. СПб., 2018. С. 7.  

Пиотровский М. Б., Поэтика восточной рукописи // Кисть и калам. 
200 лет коллекции Института восточных рукописей: каталог выставки. 
СПб., 2018. Ч. 1. С. 9–11. 

Пиотровский М. Б., Сам обманываться рад // «Не верь глазам 
своим». Обманки в искусстве: каталог выставки. СПб., 2018. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Собор сотен лиц // Искусство портрета: каталог 
выставки из собрания Государственного Эрмитажа. СПб., 2018. С. 3. 

Пиотровский М. Б., Сундуки музейного гардероба // Журнал 
«Эрмитаж». 2018. Декабрь. С. 6, 7. 

Пиотровский М. Б., Эрмитаж от скифов до Кифера: 50 выставок за 
25 лет. СПб., 2018. 257 с. 

Piotrovsky М., How to Protect The Hermitage from the Tourists? // La 
conservazione preventive nei grandi musei: Strategie a cofronto. Musei 
Vaticani. 12.10.18. P. 24. 

Piotrovsky M., L’Italie déménage à Saint-Petersburg // Un rêve d’Italie: 
exhibition catalogue. Paris, 2018. P. 10. 

Piotrovsky M., The Hermitage as Participant in the Creation of Modern 
Art // Masters of Modern Art from the Hermitage. Australia, 2018. P. 13. 

Piotrovsky M., The Love of Reading // Hermitage Magazine. 2018. № 
26. P. 6, 7. 

Piotrovsky M., The Clothing Trunks of the Museum Wardrobe // 
Hermitage Magazine. 2018. № 27. P. 6, 7. 

2019 
Пиотровский М. Б., Барабаны вьетнамской истории // Сокровища 

Красной реки: Археологические коллекции из музеев Вьетнама. Каталог 
выставки. СПб., 2019. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Для меня ничего престижнее науки нет // 
Андрей Морозов. Петербургские беседы. СПб., 2010. С. 275–287. 

Пиотровский М. Б., Красота в перспективе // Пьеро делла 
Франческа: каталог выставки. Милан; СПб., 2019. С. 9. 



Bibliography 

282 

Пиотровский М. Б., Малые Максы Эрнсты // Макс Эрнст. Парижские 
годы: каталог выставки. Лондон, 2019. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Новый Помпейский зал // Боги, люди, герои. Из 
собрания Национального археологического музея Неаполя и 
Археологического парка Помпей: каталог выставки. СПб., 2019. С. 9. 

Пиотровский М. Б., О любви к Йордансу // Якоб Йорданс (1593–
1678). Картины и рисунки из собраний России: каталог выставки. СПб., 
2019. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Спиной к спине // Геральдический сборник № 1. 
Материалы семинара «Геральдика  вспомогательная историческая 
дисциплина», 2015–2018: К 70-летию Г. В. Вилинбахова. СПб., 2019. С. 6. 

Пиотровский М. Б., Тот самый Бамиан // Жизнь в средневековом 
Хорасане. Гениза из Национальной библиотеки Израиля: каталог 
выставки. СПб., 2019. С. 8. 

Пиотровский М. Б., Почерк арабиста // Инновации и традиции в 
арабистике и исламоведении. Сборник статей в честь профессора Олега 
Ивановича Редькина. СПб.: Изд-во СПбГУ, 2019. С. 13–14. 

2020 
Пиотровский М. Б., Две Пальмиры // Пальмира в Эрмитаже. СПб., 

2020. С. 6–9. 
Пиотровский М. Б., Змейки и колчан // Оман  страна ладана. 

Каталог выставки в Государственном Эрмитаже. СПб., 2020. С. 7. 
Пиотровский М. Б., Глаза источника и глаза историка // Доклады 

Международного конгресса по источниковедению и историографии 
стран Азии и Африки. СПб., 2020. С. 18–19. 

Piotrovsky М., Two Views to the Middle Ages // Tsars and Knights: The 
Romanovs’ Love Affair with the Middle Ages. (Exhibition Catalogue, The 
Hermitage Amsterdam). Amsterdam, 2020. P. 20–21. 

2021 
Piotrovsky М., Islamic Art in Russia. St. Petersburg: Slavia, 2021. 440 p. 
Пиотровский М. Б., Академический взгляд на пылающий Восток // 

Христианский Восток. Т. 9 (XV). 2021. С. 11–13. 



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

283 

Piotrovsky М., How to Protect The Hermitage from the Tourists? // 
Preventive conservation in major museums. Comparisons, reflections and 
strategies. Vatican: Edizione Musei Vaticani, 2021. P. 79–83. 

2022 
Пиотровский М. Б., Искусство ислама в России. СПб.: Славия, 2022. 

436 с. 
Пиотровский М. Б., Приветствие // Богословское наследие 

мусульман России. Сборник научных докладов III Международного 
форума. Том 1. Болгар: Болгарская исламская академия, 2022. С. 37. 

Пиотровский М. Б., Херсонес и Эрмитажный мир // Вспомни, где все 
начиналось. Альбом к 130-летию Государственного музея-заповедника 
“Херсонес Таврический”. Севастополь: Херсонес-Таврический, 2022. С. 
222–239. 

Пиотровский М. Б., Бузовский И. И., Глазьев С. Ю., Гусман М. С., 
Драпеко Е. Г., Запесоцкий А. С., Затулин К. Ф. и др. Дискуссия // 
Глобальный конфликт и контуры нового мирового порядка. XX 
Международные Лихачевские научные чтения. СПб., 2022. С. 198–207. 

Пиотровский М. Б., Мадонны с длинными глазами. Искусство 
Средневековья // Шедевры из Национальной галереи Умбрии: каталог 
выставки в Гос. Эрмитаже, Санкт-Петербург, 19.05–19.09.2021. СПб.; 
Milano, 2022. С. 8–9. 

Пиотровский М. Б., «Серебряный век» братьев Морозовых. 
Коллекции Ивана и Михаила Морозовых: издание к выставке “Брат 
Иван. Коллекции Ивана и Михаила Морозовых”, Гос. музей. изобразит. 
искусств им. А. С. Пушкина, Москва, 28.06–30.10. 2022. Москва, 2022. 
С. 7. 

Пиотровский М. Б., Золотой век фламандского искусства: каталог 
выставки из собрания Гос. Эрмитажа. Гос. музей-заповедник “Казанский 
Кремль”, центр “Эрмитаж-Казань”, Казань, 23.02–20.11.2022. СПб., 
2022. 

Пиотровский М. Б., Египетская коллекция Эрмитажа. Сюжеты // 
Эрмитаж: журнал. 2022–2023. Вып. 36. Зима. С. 102–107. 



Bibliography 

284 

Пиотровский М. Б., Музей как опыт равновесия // Эрмитаж: журнал. 
2022–2023. Вып. 36. Зима. С. 6–7. 

Пиотровский М. Б., Трудности транспортировки // Эрмитаж: журнал. 
2022. Вып. 34/35. Лето. С. 6–7. 

2023 
Пиотровский М. Б., Вступительная статья // Летопись музейщиков. 

Вып. 10. СПб., 2023. С. 3. 
Пиотровский М. Б., Величие Александра // Александр Македонский. 

Путь на Восток: каталог выставки из собрания Гос. Эрмитажа. Казанский 
Кремль, Центр “Эрмитаж-Казань”, Казань, 23.02–08.10.2023. СПб., 
2023. С. 9. 

Пиотровский М. Б., Ольга, Татьяна, Мария, Анастасия и брат их 
Алексей // ОТМА и Алексей. Дети последнего российского императора: 
каталог выставки. СПб., 2023. С. 7. 

Пиотровский М. Б., Чашка Кандинского // Русский авангард. 
Искусство для нового мира: каталог выставки. СПб., 2023. С. 8. 

2024 
Пиотровский М. Б., Судан как судьба // Судан и Большой Ближний 

Восток: сборник статей к 60-летию проф. И. В. Герасимова. СПб., 2024. 
С. 7–9. 

Подготовил к.ист.н., доцент СПбГУ О. А.Соколов 
  



Journal of Oriental Studies                               XXVI-2024                         Արևելագիտության հարցեր 
 
 

285 

ԵՐԵՎԱՆԻ ՊԵՏԱԿԱՆ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆ  
ԱՐԵՎԵԼԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՖԱԿՈՒԼՏԵՏ 

 
ЕРЕВАНСКИЙ ГОСУДАРСТВЕННЫЙ УНИВЕРСИТЕТ 

ФАКУЛЬТЕТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
 

YEREVAN STATE UNIVERSITY 
FACULTY OF ORIENTAL STUDIES 

 
 
 

ԱՐԵՎԵԼԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՀԱՐՑԵՐ 

ВОПРОСЫ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 

JOURNAL OF ORIENTAL STUDIES 

 
№ 26 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ԵՊՀ հրատարակչություն 
ք. Երևան, 0025, Ալեք Մանուկյան 1 

www.publishing.ysu.am 
  

 

 



Bibliography 

286 

 

 

 


