
Государство и право N 2 (99) 2024  5 
 

https://doi.org/10.46991/SL/2024.99.005 

ՄԱՐԴՈՒ ԳԵՆԵՐԻ ՓՈՓՈԽՄԱՆ ԻՐԱՎԱԿԱՆ ՈՐՈՇ 

ՀԻՄՆԱՀԱՐՑԵՐ 
 

Սվետլանա Կիրակոսյան 

ԵՊՀ պետության և իրավունքի տեսության ու  
պատմության ամբիոնի ասպիրանտ,  
«Ֆինանսական համակարգի հաշտարարի գրասենյակ»  
հիմնադրամում պահանջները վաղ հանգուցալուծող մասնագետ  
svetlana.kirakosyan@ysu.am 
ORCID: 0000-0002-8862-1228 
_____________________________ 

 
Համառոտագիր։ Գենետիկ ինժեներիայի զարգացումը մի շարք դրական արդ-

յունքներին զուգահեռ առաջ է քաշում իրավական և էթիկական բազմաթիվ հարցեր 
իրավաբանների, գենետիկ ինժեներիայի ոլորտում հետազոտություններ իրակա-
նացնող գիտնականների և ողջ հանրության շրջանում, իսկ դրանց վերաբերյալ 
հստակ իրավական դիրքորոշման բացակայությունը վկայում է այն մասին, որ ժա-
մանակակից իրավունքը պատրաստ չէ իրականացվող փոփոխություններին։ 

Խնդրի բարդությամբ պայմանավորված՝ այժմ առկա չեն հստակ և համընդհանուր 

իրավական մոտեցումներ մարդկային գեների նկատմամբ իրականացվող միջամ-
տությունների սահմանների և հնարավորությունների վերաբերյալ։ Մարդկային գե-
ների փոփոխման վերաբերյալ քննարկումները կենտրոնանում են մեկ հիմնական 
հարցի շուրջ, այն է՝ արդյո՞ք մարդու գեների նպատակադրված փոփոխությունը 
համարվում է բարոյապես և իրավաբանորեն արգելված միջամտություն մարդու 
կյանքին։ Նշված պարագայում խիստ վիճելի են թույլատրելի և արգելված միջամ-
տությունների սահմանները, և հստակ չէ, թե ի՞նչ սկզբունքներ պետք է հիմք ընդու-

նել` որոշելու համար` երբ են իրականացվում թույլատրելի միջատությունները, և 

երբ են հատվում այդ սահմանները։ 
Սույն աշխատանքը նպատակ է հետապնդում վերլուծել մարդկային գեների 

փոփոխություններին ուղղված գենետիկական միջամտությունների տարատեսակ-
ները և դրանց հնարավոր ազդեցությունը մարդու իրավունքների վրա, նախանշել 
միջամտությունների թույլատրելի սահմանները, որոնց շրջանակում կապահովվեն 
ներկա և ապագա սերունդների իրավունքները։ 

Միջազգային և ներպետական փորձի ուսումնասիրության հիման վրա աշխա-
տանքում ներկայացրել ենք գենետիկական միջամտությունների տարատեսակնե-
րը, հստակեցրել դրանց հետևանքները և առանձնացրել միայն այն միջամտություն-
ները, որոնք ընդունելի են մեզ համար։ Քննարկել ենք մարդու վերարտադրողական 
բջիջների նկատմամբ իրականացվող միջամտությունների հնարավոր ազդեցությու-
նը ապագա սերնդի իրավունքների և հնարավորությունների շրջանակի վրա և սահ-
մանել այս ոլորտում ծնողների և ապագա երեխաների իրավունքների ու շահերի 
հավասարակշռման որոշակի սկզբունքներ։ 

Բանալի բառեր․ գենետիկ ինժեներիա; մարդու գեների փոփոխություններ; գե-
նաբուժություն; գենային բարելավում; կանխարգելում; սոմատիկ բջիջների փոփո-
խություն; վերարտադրողական բջիջների փոփոխություն; երեխայի լավագույն շահ։ 

 
1. ՆԵՐԱԾՈՒԹՅՈՒՆ 

 

Սույն աշխատանքը նվիրված է գենետիկ ինժեներիայի միջոցով մարդկանց 
գեների փոփոխման կապակցությամբ ծագող հիմնական իրավական խնդիրներին։ 
Վերջին շրջանում տեխնոլոգիական գերարագ զարգացումը և գենետիկ ինժենե-

https://doi.org/10.46991/SL/2024.99.00
mailto:svetlana.kirakosyan@ysu.am


6  Պետություն և իրավունք N 2 (99) 2024 

րիայի միջոցով մարդկային գեների փոփոխության արդեն իսկ գրանցված դեպքերը 
և դրանց վերաբերյալ հստակ իրավական արձագանքի բացակայությունը՝ ինչպես 
ներպետական, այնպես էլ միջազգային մակարդակում, վկայում են այն մասին, որ 
ժամանակակից իրավունքը պատրաստ չէ իրականացվող փոփոխություններին։ 
Գենետիկ ինժեներիայի արդյուքները չունեն և չեն կարող ունենալ տարածքային 
սահմանափակում, ուստի պետությունները, չմերժելով գիտատեխնիկական զար-
գացումները, պետք է պատրաստ լինեն յուրաքանչյուր պարագայում հստակ իրա-
վական արձագանքի ձևավորմանը։  

Գենետիկ ինժեներիայի միջոցով մարդկային գեների փոփոխությունները 
բարձրացնում են իրավական բազմաթիվ հարցեր, որոնք վերաբերում են մարդկա-
յին գեների փոփոխման հնարավորությանը, դրանց սահմաններին և ապագա սե-
րունդների առջև ներկա սերունդների պատասխանատվությանը։ Մասնավորապես՝ 
հիմնական իրավական հարցադրումները հանգում են հետևյալին. 1) արդյո՞ք թույ-
լատրելի են մարդկային գեների փոփոխությունները և ի՞նչ սահմաններում, 2) ինչ-
պե՞ս պետք է հավասարակշռել ներկա և ապագա սերունդների մրցակցող իրա-
վունքները այս ոլորտում։ Ընդհանուր մոտեցման համաձայն՝ գենետիկ միջամտութ-
յան որոշ տեսակներ թույլատրելի են, որոշ տեսակներ՝ ոչ, իսկ ծնողների և ապագա 
երեխաների իրավունքների հավասարակշռման հիմք պետք է ընդունել մարդկային 
արժանապատվությունը։ 

Սույն աշխատանքի շրջանակում իրավահամեմատական մեթոդի կիրառմամբ 
փորձել ենք պատասխանել նշված հարցերին՝ քննարկելով գեների բարելավմանն 
ու գենաբուժությանը, սոմատիկ և վերարտադրողական բջիջների փոփոխմանը, 
սաղմի գեների փոփոխությանը վերաբերող իրավական և սոցիալական հիմնական 
խնդիրները, ինչպես նաև անդրադարձել ենք գենետիկ ինժեներիայի համատեքս-
տում ծնողների անձնական և ընտանեկան կյանքի իրավունքի և ապագա երեխայի 
լավագույն շահերի բախման հիմնահարցերին։ 

 
2. ՄԱՐԴՈՒ ՍՈՄԱՏԻԿ ԵՎ ՎԵՐԱՐՏԱԴՐՈՂԱԿԱՆ ԲՋԻՋՆԵՐԻ ՆԿԱՏՄԱՄԲ 

ԻՐԱԿԱՆԱՑՎՈՂ ԳԵՆԵՏԻԿԱԿԱՆ ՄԻՋԱՄՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ 
 
Գենետիկ ինժեներիայի զարգացումը մի շարք դրական արդյունքներին զուգա-

հեռ առաջ է քաշում իրավական, էթիկական և գոյաբանական բազմաթիվ հարցեր 
իրավաբանների, գենետիկ ինժեներիայի ոլորտում հետազոտություններ իրակա-
նացնող գիտնականների և ողջ հանրության շրջանում։ Մարդկային գեների փո-
փոխման վերաբերյալ քննարկումները կենտրոնանում են մեկ հիմնական հարցի 
շուրջ, այն է՝ արդյո՞ք մարդու գեների նպատակադրված փոփոխությունը համար-
վում է բարոյապես և իրավաբանորեն արգելված միջամտություն մարդու կյանքին։ 
Խիստ վիճելի են թույլատրելի և արգելված միջամտությունների սահմանները, և 
հստակ չէ, թե ի՞նչ սկզբունքներ պետք է հիմք ընդունել՝ որոշելու համար` երբ են ի-

րականացվում թույլատրելի միջատությունները, և երբ են հատվում այդ սահմաննե-
րը։ 

Հաշվի առնելով ազդեցության ոլորտների բազմազանությունը և հնարավոր 
հետևանքների վիճահարույց լինելը՝ գենետիկ ինժեներիան ներկայումս առավելա-
պես քննարկվում է էթիկայի և բարոյականության համատեքստում, և պատահական 
չէ, որ խնդրի բարդությամբ պայմանավորված՝ այժմ առկա չեն հստակ և համընդ-
հանուր իրավական մոտեցումներ մարդկային գեների նկատմամբ իրականացվող 
միջամտությունների սահմանների և հնարավորությունների վերաբերյալ, և, որպես 
կանոն, կարգավորումների շրջանակը որոշվում է ներպետական մակարդակում։ 
Այնուամենայնիվ, այն պահից, երբ ժամանակակից տեխնոլոգիաներն ավելի մոտե-
ցան մարդկային գենոմը փոխելու հնարավորությանը, ավելացավ մտահոգությունը 
մարդկանց նկատմամբ նորագույն տեխնոլոգիաների կիրառության սահմաները 



Государство и право N 2 (99) 2024  7 

որոշող համընդհանուր կարգավորումների անհրաժեշտության վերաբերյալ։ Այս 
կարգավորումները, սակայն, առավելապես կրում էին ոչ պարտադիր բնույթ և 
քննարկում էին գենետիկական միջամտությունների էթիկական կողմերը։ 

Ներկայացված մտահոգությունների պատճառները հասկանալու համար, կար-
ծում ենք, նախ, անհրաժեշտ է ներկայացնել մարդկային գեների նկատմամբ իրա-
կանացվող գենետիկական միջամտությունների տեսակները և հստակեցնել դրանց 
հնարավոր հետևանքները։ Այսպես՝ նախ առանձնացվում են սոմատիկ բջիջների՝ 
մարդու մարմնի այն բոլոր բջիջների, որոնք ընդգրկված չեն վերարտադրության 
գործընթացում, և սեռական բջիջների նկատմամբ իրականացվող միջամտություն-
ներ։ Մարդու սոմատիկ բջիջներում իրականացված ցանկացած միջամտություն 
դադարում է գոյություն ունենալ այդ մարդու մահվան հետ միասին և չի կարող փո-
խանցվել այդ անձի սերունդներին։ Սոմատիկ բջիջների նկատմամբ միջամտությու-
նը ենթադրում է հիվանդի սոմատիկ բջիջներում գենետիկական արատների 
շտկում: Այդ իմաստով, սոմատիկ բջիջների փոփոխությունը նման է օրգանի փոխ-
պատվաստման գործընթացին, բայց անհամեմատ ավելի հզոր է: Սեռական բջիջ-
ների փոփոխությունը, սակայն, ենթադրում է, որ իրականացված ցանկացած փո-
փոխություն կարող է փոխանցվել անձի անորոշ թվով սերունդների։ Այս միջամ-
տության դեպքում գենը տեղադրվում է սեռական բջիջների մեջ, այսինքն` սերմ-
նաբջջի, ձվաբջջի կամ սաղմի մեջ այնպես, որ այդ ձևափոխված գենը կրող անձի 
բոլոր սերունդները հետագայում արատավոր գենի փոխարեն կրեն առողջը, որ-
պեսզի կրկնակի բուժական գործողությունների անհրաժեշտություն այլևս չառաջա-
նա1:  

Նշված հանգամանքները հաշվի առնելով՝ տեսության մեջ առկա ընդհանուր 
մոտեցման համաձայն՝ սոմատիկ բջիջների նկատմամբ միջամտությունը առավել 
ընդունելի է համարվում, իսկ սեռական բջիջների փոփոխությունը՝ վիճելի։ Տեսա-

բանների մտահոգությունը մեծապես պայմանավորված է այն հանգամանքով, որ, 
փաստացի, սեռական բջիջների փոփոխության դեպքում իրականացվում է միջամ-
տություն նաև չծնված երեխայի նկատմամբ, ով զրկված է միջամտության չափը ո-
րոշելու հնարավորությունից։ Բացի այդ, մտահոգիչ է նաև այն, որ նմանատիպ մի-
ջամտությունների տարածումը պարունակում է մարդկային ողջ գենոֆոնդը փոխե-
լու մեծ վտանգ, թեև նման փաստարկը չի ընդունվում այն պատճառաբանությամբ, 
որ ըստ որոշ հաշվարկների՝ կպահանջվեն ակտիվ գենային միջամտության հազա-
րամյակներ մարդու գենոֆոնդում զգալի փոփոխություններ իրականացնելու հա-
մար2։  

Այս առանձնահատկություններով պայմանավորված՝ պատահական չէ նաև 
կարգավորումների զանազանությունը տարբեր երկրներում։ Մասնավորապես՝ 
դեռևս 2014թ. 39 երկրների օրենսդրության ուսումնասիրության համաձայն՝ մասնա-
կից երկներից 29-ում արգելվում է մարդու սեռական բջիջների գենետիկական փո-
փոխությունը, իսկ 9 երկրում առկա են երկակի կարգավորումներ։ Առաջին խմբի 
մեջ մտնում են Չինաստանը, Ճապոնիան, Հնդկաստանը և Իռլանդիան, որոնք ար-
գելում են փոփոխությունները՝ հիմք ընդունելով ուղեցույցներ, որոնք, բնականա-

բար, չունեն այնքան պարտավորեցնող ուժ, որքան օրենքը3։  

                                                      
1 Տե՜ս Ներսեսովա Լ.Ս., Խաչատրյան Զ.Ա., Մկրտչյան Ս.Ա., Կենսաէթիկայի ներածություն, 
Գիտություն։ ISBN: 978-5-8080-0946-2, Երևան։ 2012, էջ՝ 82-84 
2 Տե՜ս Thomas H. Murray. Ethical Issues in Genetic Engineering․ Social Research, Vol. 52, No. 
3, Bioethics, Published By: The Johns Hopkins University Press Autumn 1985, էջ՝ 486-487, 
(https://www.jstor.org/stable/40970384, մուտք 02.12.2023թ.) 
3 Տե՜ս Araki M., Ishii T. International regulatory landscape and integration of corrective genome 

editing into in vitro fertilization. Reprod Biol Endocrinol 12, 108 (2014), էջ 8, 

(https://rbej.biomedcentral.com/articles/10.1186/1477-7827-12-108, մուտք 02.12.2023թ.) 

https://www.jstor.org/journal/socialresearch
https://www.jstor.org/stable/40970384
https://rbej.biomedcentral.com/articles/10.1186/1477-7827-12-108


8  Պետություն և իրավունք N 2 (99) 2024 

Մասնավորապես՝ «Գենետիկ ինժեներիայի գործունեության ոլորտում պետա-
կան կարգավորումների մասին» Ռուսաստանի Դաշնության օրենքի1 2-րդ հոդվածի 
համաձայն՝ գենային թերապիան (գենոթերապիա) գենետիկ ինժեներիայի (բիոտեխ-
նոլոգիական) և բժշկական մեթոդների համակցություն է, որն ուղղված է հիվան-
դությունների բուժման համար մարդու սոմատիկ բջիջների գենետիկական ապա-
րատում փոփոխություններ մտցնելուն: Նույն օրենքի 6-րդ հոդվածի համաձայն՝ գե-
նետիկ ինժեներիայի ոլորտում գործունեությունը, ի թիվս այլնի, ներառում է նաև գե-
նետիկական մանիպուլյացիաներ մոլեկուլային և բջջային մակարդակներում՝ ռե-
կոմբինանտ ռիբոնուկլեինային և դեզօքսիռիբոնուկլեինաթթուների մասնակցութ-
յամբ՝ մարդկանց հետ կապված գենային ախտորոշման և գենային թերապիայի (գե-
նոթերապիայի) նպատակով։ 

Նշված կարգավորումներից երևում է, որ օրենքը մարդու նկատմամբ գենետի-
կական միջամտությունները քննարկում է միայն բուժման տեսանկյունից և միայն 
սոմատիկ բջիջների նկատմամբ, սակայն այս դեպքում կարգավորումը մի փոքր եր-
կակի է, քանի որ թեև չկա կարգավորում մարդու սեռական բջիջների նկատմամբ ի-
րականացվող միջամտությունների վերաբերյալ, սակայն միևնույն ժամանակ չկա 
նաև նմանատիպ գործունեության ուղղակի արգելք։ 

«Գենետիկական միջամտությունների (մարդու կլոնավորում և վերարտադրո-
ղական բջիջների գենետիկական մանիպուլյացիաներ) մասին» Իսրայելի օրենքի2 
3-րդ հոդվածը արգելում է մարդու բջիջների նկատմամբ ցանկացած միջամտութ-
յուն, որի նպատակն է մարդու կլոնավորումը կամ մարդու ստեղծումը, որն իրակա-
նացվել է նպատակադրված մշտական գենետիկական մոդիֆիկացիայի (սեռական 
բջիջների գենային թերապիա) ենթարկված վերարտադրողական բջջի օգտագործ-
մամբ։ Նշված պահանջների խախտման համար նախատեսված է ազատազրկում, 
սակայն, միևնույն ժամանակ, օրենքը նախատեսում է, որ առողջապահության նա-
խարարը, եթե կարծում է, որ մարդկային արժանապատվությունը չի ոտնահարվի, 
խորհրդատվական հանձնաժողովի առաջարկությամբ կարող է թույլատրել գենե-
տիկական միջամտությունների որոշակի տեսակներ, որոնք արգելված են 3-րդ հոդ-
վածի 2-րդ մասով։  

Իսրայելի օրենսդրությունը նախատեսում է հստակ արգելք վերարտադրողա-
կան բջիջների նկատմամբ իրականացվող գենետիկական միջամտությունների վե-
րաբերյալ, սակայն այն պարագայում, երբ դրա ուղղակի նպատակը եղել է վերար-
տադրումը։ Այնուամենայնիվ, վերարտադրողական բջիջների նկատմամբ իրակա-
նացվող միջամտությունները, որոնց միայն երկրորդային արդյունքն է վարարտադ-
րումը, տեսականորեն արգելված չեն։ Բացի այդ, առողջապահության նախարարին 

այս պարագայում տրամադրվում են բավականին լուրջ լիազորություններ՝ որոշելու 

այն պայմանները, որոնց առկայության պարագայում նաև վերարտադրման նպա-
տակով իրականացվող միջամտությունները թույլատրելի կարող են համարվել։ Ի-
հարկե, օրենքը նախատեսում է, որ նման թույլտվություն կարող է լինել խորհրդատ-
վական հանձնաժողովի առաջարկով և միջամտության ժամանակ կիրառվող տեխ-
նոլոգիաների ներկայացմամբ, սակայն այս դեպքում հստակ չէ, թե ինչ պայմանների 
առկայության պարագայում կարող է հաստատվել նման որոշումը։ 

Ճապոնիայում և Հնդկաստանում արգելվում են մարդու վերարտադրողական 
բջիջների նկատմամբ գենետիկական միջամտությունները, սակայն այս երկու դեպ-

                                                      
1 Տե՜ս Российская Федерация Федеральный закон о государственном регулировании в 
области генно-инженерной деятельности (с изменениями на 2 июля 2021 года), Принят 

Государственной Думой 5 июня 1996 года 
2  Տե՜ս The prohibition of genetic interaction (human cloning and genetic manipulation of 
reproductive cells) Law num. 5759/1999 of December 29th, 1998 



Государство и право N 2 (99) 2024  9 

քում էլ արգելը ուղեցույցների մակարդակում է1։ Մասնավորապես՝ Հնդկաստանում 
գործող ուղեցույցի համաձայն՝ սոմատիկ բջիջների գենային բուժումը թույլատրելի է 
միայն հիվանդության բուժման կամ կանխարգելման համար, եթե այն բուժման 
միակ տարբերակն է։ Այն պետք է սահմանափակվի կյանքին վտանգ սպառնացող 
կամ էական խեղում առաջացնող գենետիկական հիվանդության մեղմացմամբ և 
չպետք է օգտագործվի մարդկային նորմալ հատկանիշները փոխելու նպատակով։ 
Իսկ վերարտադրողական բջիջների գենային թերապիան արգելվում է ներկայիս 
գիտելիքի պայմաններում2։  

Ինչ վերաբերում է Հայաստանում իրականացվող միջամտություններին, ապա 
այս մասով տեղեկատվությունը հստակ չէ, քանի որ ըստ Առողջապահության նա-
խարարությունից ստացված տեղեկատվության՝ Հայաստանի Հանրապետությու-
նում երբեք չի հայցվել լիցենզիա կամ թույլտվություն մարդկային գեների նկատ-
մամբ միջամտություններ իրականացնելու վերաբերյալ3։ 

Այսպիսով՝ միջազգային փորձի ուսումնասիրությունը ցույց է տալիս, որ մարդու 
սեռական բջիջների գենետիկական փոփոխությունները ամբողջությամբ արգելված 
չեն, ավելին՝ տեխինկայի զարգացմանը և այս ոլորտում առկա գիտելիքների ընդ-
լայնմանը զուգընթաց մի շարք երկրներում դրանք կարող են նաև թույլատրվել։ 

 

3. ԳԵՆԵՏԻԿԱԿԱՆ ԲՈՒԺՈՒՄ, ԳԵՆԵՏԻԿԱԿԱՆ ԲԱՐԵԼԱՎՈՒՄ ԵՎ ԿԱՆԽԱՐ-
ԳԵԼՈՒՄ․ ԱՌԱՆՁՆԱՀԱՏԿՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ ԵՎ ՀԵՏԵՎԱՆՔՆԵՐԸ  

 

Մի կողմ թողնելով բարոյական և էթկական քննարկումները՝ կարծում ենք, որ 
արդյունավետ կարգավորումներ նախատեսելու և գեների փոփոխման տեխնոլո-
գիաների արագ զարգացմանը պատրաստ լինելու համար անհրաժեշտ է կենտրո-
նանալ ոչ թե այն հանգամանքի վրա, թե որ տեսակի գեներն են փոփոխության են-
թարկվում, այլ այն, թե այդ գեների փոփոխությունը ինչ նպատակով է իրականաց-
վում, և արդյունքում ինչ հետևանքներ են առաջանում, այդ թվում՝ ապագա երեխայի 

համար։ Հետևաբար, խնդրի համակողմանի ուսումնասիրության նպատակով հարկ 
է քննարկել նաև մարդու գեների նկատմամբ իրականացվող միջամտությունների 
հաջորդ էական տարբերակումը, որը վերաբերում է սոմատիկ և սեռական բջիջնե-
րի գենետիկական բուժմանը և գենետիկական բարելավմանը, ինչպես նաև գենե-
տիկական միջամտությանը, որն ուղղված է հիվանդության կանխարգելմանը։  

Այսպես․ գենետիկական բուժման նպատակը մարդու հիվանդությունների բու-
ժումն է, իսկ գենետիկական բարելավման նպատակը այլ տեսակի միջամտություն-
ներն են, ինչպես օրինակ՝ մարդու մարմնի փոփոխումը կամ «բարեփոխումը»։ Տեսա-
բանների շրջանում առավել հաճախ քննադատության է արժանանում, և՜ իրավական, 

                                                      
1 Տե՜ս Yotova R. Regulating genome editing under international human rights law. International 

& Comparative Law Quarterly, 69 (3), 653-684. doi:10.1017/S0020589320000184, Published 

online by Cambridge University Press: 03 July 2020, էջ 51-56, 
(https://www.cambridge.org/core/journals/international-and-comparative-law-
quarterly/article/regulating-genome-editing-under-international-human-rights-
law/B8A73D2BC7EB01AD6167712431BB976A, մուտք 02.12.2023թ.) 
2 Տե՜ս Mathur R, Swaminathan S. National ethical guidelines for biomedical & health research 
involving human participants, 2017: A commentary. Indian J Med Res. 2018 Sep;148(3):279-
283. doi: 10.4103/0971-5916.245303. PMID: 30425217; PMCID: PMC6251259 
(https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC6251259/, մուտք 02.12.2023թ.) 
3 Տե՜ս Comparative analysis of the compliance of the national legislation of Armenia in the field 
of biomedicine with European Human rights and ethical standards enshrined in the Oviedo 
Convention on Human Rights and Biomedicine Council of Europe ““Protection of Human Rights 
in Biomedicine I” cooperation project is implemented within the framework of the Council of 
Europe Action Plan for Armenia 2019-2022., Yerevan, December 2022, էջ 45 (https://rm.coe.int/ 
concept-report-eng-final-2787-5493-6582-1/1680aa2d74, մուտք 02.12.2023թ.) 

https://www.cambridge.org/core/%1fjournals/international-and-comparative-law-quarterly/article/regulating-genome-editing-under-international-human-rights-law/B8A73D2BC7EB01AD6167712431BB976A
https://www.cambridge.org/core/%1fjournals/international-and-comparative-law-quarterly/article/regulating-genome-editing-under-international-human-rights-law/B8A73D2BC7EB01AD6167712431BB976A
https://www.cambridge.org/core/%1fjournals/international-and-comparative-law-quarterly/article/regulating-genome-editing-under-international-human-rights-law/B8A73D2BC7EB01AD6167712431BB976A
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC6251259/
https://rm.coe.int/%20concept-report-eng-final-2787-5493-6582-1/1680aa2d74
https://rm.coe.int/%20concept-report-eng-final-2787-5493-6582-1/1680aa2d74


10  Պետություն և իրավունք N 2 (99) 2024 

և՜ բարոյական տեսանկյունից ամբողջությամբ անընդունելի է համարվում գենետիկա-
կան բարելավումը այն հիմնավորմամբ, որ միջամտությունը փոխում է մարդկային կեր-
պարանքը։ Ըստ այս տեսակետի՝ գենետիկական բուժումը միայն փորձում է վերա-
կանգնել կամ պաշտպանել մեր մարդկային կերպարանքը, այնինչ գենետիկական բա-
րելավումը փոխում է այն հատկանիշները, որոնք մեզ մարդ են դարձնում1։  

Վերը նշված միջամտությունների տարանջատումը մեծապես կախված է «ա-
ռողջություն» և «հիվանդություն» հասկացությունների ընկալմամբ և չնայած բուժու-
մը, կանխարգելումը և գենային բարելավումը ոչ միշտ կարող են հստակ տարան-
ջատվել միմյանցից, կան որոշակի ուղղորդող բնութագրիչներ։ Կանխարգելումը և 
բուժումը վերաբերում են հիվանդությանը կամ առողջության վատթարացմանը, 
մինչդեռ՝ բարելավումը վերաբերում է վիճակագրորեն և բժշկական տեսանկյունից 
«նորմալ» հատկանիշներին կամ գործառույթներին։  

Գենային բարելավումը կարող է կիրառվել տարբեր գործառույթների և հատ-
կանիշների համար, ինչպես օրինակ՝ կենսաբանական, կոգնիտիվ և սոցիալական 
գործառույթներ։ Այն նպատակ է հետապնդում փոխել հատկանիշներն այնպես, որ 
դրանք դառնան «ավելի լավ, քան նորմալը» շահագրգիռ անձի համար կամ ավելի 
լավ, քան «նորմալն» է մարդկության համար՝ ընդհանրապես։ Այնուամենայնիվ, այն, 
թե ինչ է «նորմալը», հաճախ հստակ չէ, և դրա հասկացությունն էապես փոխվում է 
ժամանակի ընթացքում2։  

Ներկայացված նյութի համատեքստում հիմնական հարցադրումը հետևյալն է․ 
արդյո՞ք ամբողջությամբ անընդունելի է մարդկային որոշ հատկանիշների գենետի-
կական փոփոխությունը։ Նշված խնդրի վերաբերյալ տեսական գրականության մեջ 
կա երկու հիմնական մոտեցում։ Ուտիլիտարիստական մոտեցման համաձայն՝ գոր-
ծողությունը կամ քաղաքականությունը, որը փոփոխում է մարկային հատկանիշնե-
րը, կարող է լինել ընդունելի կամ ամբողջությամբ սխալ՝ պայմանավորված այդ գոր-
ծողության կամ քաղաքականության հետևանքներով։ Օրինակ՝ գենետիկական մի-
ջամտությունը, որը բարելավում է մարդու իմունային համակարգը, կարող է ընդու-
նելի լինել, սակայն միջամտությունները, որոնք առաջացնում են վտանգավոր մու-
տացիաներ, անընդունելի են։ 

Կանտյան մոտեցման համաձայն՝ մարդկային հատկանիշները փոփոխելու 
փորձերը անընդունելի են, եթե այդ փոփոխությունները ոտնահարում են մարդու 
արժանապատվությունը և ինքնավարությունը։ Բնականաբար, որոշ, սակայն ոչ բո-
լոր միջամտությունները կարող են ոտնահարել մարդկային արժանապատվությու-
նը և իրավունքները։ Օրինակ՝ սոմատիկ գեների բուժումը, որը խթանում է մազերի 
աճը, չի կարող համարվել սպառնալիք մարդու իրավունքների և արժանապար-
վության համար (եթե առկա է տեղեկացված համաձայնություն), սակայն սեռական 
բջիջների գենետիկական բարելավումը, որն ուղղված է ստրուկներիի ռասայի 
ստեղծմանը, բնականաբար մեծ սպառնալիք է մարդկային արժանապատվության և 
ինքնավարության համար։ Հիմնական գաղափարն այս պարագայում այն է, որ 
մարդկային որակների փոփոխության ընդունելի կամ անընդունելի լինելը էապես 
պայմանավորված է բարոյական և իրավական այլ խնդիրների և մտահոգություննե-
րի հետ դրանց կապով, ինչպիսիք են օգտակարությունը, ինքնավարությունը, բնա-
կան իրավունքները և այլն3։ 

                                                      
1  Տե՜ս David B. Resnik, The Moral Significance of the Therapy-Enhancement Distinction in 

Human Genetics․ 365-377. doi:10.1017/S0963180100903086․ Published online by Cambridge 
University Press: 01 July 2000, էջ 365-366 
2 Տե՜ս European Group on Ethics in Science and New Technologies․ Opinion on Ethics of 

Genome Editing․ Opinion no. 32 Brussels, 19 March 2021, էջ՝ 24-31, 
3  Տե՜ս David B. Resnik, The Moral Significance of the Therapy-Enhancement Distinction in 

Human Genetics․ 365-377. doi:10.1017/S0963180100903086․ Published online by Cambridge 
University Press: 01 July 2000, էջ 370-371 



Государство и право N 2 (99) 2024  11 

Ինչ վերաբերում է իրավական կարգավորումներին, ապա այս ոլորտում իրա-
վաբանորեն պարտադիր առաջին միջազգային փաստաթուղթը՝ «Կենսաբանության 
և բժշկության նվաճումների կիրառման առնչությամբ մարդու իրավունքների և ար-
ժանապատվության պաշտպանության մասին կոնվենցիան» (այսհուետ՝ Օվիեդոյի 
կոնվենցիա1) 13-րդ հոդվածով սահմանում է, որ յուրաքանչյուր միջամտություն, որն 
ուղղված է մարդու գենոմի փոփոխությանը, կարող է իրականացվել միայն կան-
խարգելման, ախտորոշման կամ բուժական նպատակներով, և միայն այն դեպքում, 
եթե դրա նպատակը ցանկացած սերնդի գենոմում փոփոխությունը չէ։  

Այս դրույթից ակնհայտ է դառնում, որ կոնվենցիան թույլատրում է գենետիկա-
կան միջատության իրականացում միայն կանխարգելման, ախտորոշման և բուժա-
կան նպատակներով և ոչ՝ բարելավման։ Բացի այդ, գենետիկական միջամտությու-
նը, որն իրականացվում է սեռական բջիջների փոփոխման նպատակով, արգելվում 
է։ Այնուամենայնիվ, հնարավոր է, որ բուժական կամ կանխարգելիչ նպատակով ի-
րականացված գենոմի փոփոխությունը, որում սերունդենրի գենոմի փոփոխությու-
նը նպատակ չէ, սակայն գործընթացի երկրորդային արդյունք է, համարվի Օվիեդո-
յի կոնվենցիայի պահանջների պահպանմամբ իրականացված միջամտություն։ 
Նման մոտեցման հիմնական պատճառն այն է, որ կա մտահոգություն մարդու սե-
ռական բջիջների նպատակադրված փոփոխությունը որոշակի կոնկրետ հատկա-
նիշներով կամ անհրաժեշտ որակներով անհատների կամ ամբողջական խմբերի 
ձևավորման համար օգտագործելու վերաբերյալ2։  

Հարկ ենք համարում նշել, որ մեզ համար ընդունելի են գենետիկական միջամ-
տությունները, որոնք ուղղված են անձի հիվանդության հաղթահարմանը կամ կան-
խարգելմանը։ Ինչ վերաբերում է գենետիկական բարելամանը, ապա առնվազն 
տեխնոլոգիական ներկայիս զարգացման պայմաններում վերջինի կիրառումը մեզ 
համար դեռևս անընդունելի է։ Թեև գրականության մեջ տարանջատում են նաև գե-
նետիկական բարելավման տարատեսակներ3, որոնց մի մասը, այդ թվում՝ առող-
ջության բարելավմանն ուղղված որոշ տեսակի միջամտություններ, տեսականորեն 
ապագայում կարող են նաև ցանկալի լինել, այնուամենայնիվ, ներկայումս, քանի 
դեռ առկա չեն միջամտության հնարավոր բոլոր հետևանքները, ռիսկերը գնահա-
տելու և կանխատեսելու հնարավորություններ, կարծում ենք, որ գենետիկական 
բարելավմանն ուղղված միջամտությունները պետք է արգելվեն։ 

 
4. ԱՆՁԻ ԱՆՁՆԱԿԱՆ ԵՎ ԸՆՏԱՆԵԿԱՆ ԿՅԱՆՔԸ ՀԱՐԳԵԼՈՒ ԻՐԱՎՈՒՆՔԸ ԵՎ 

ԵՐԵԽԱՅԻ ԼԱՎԱԳՈՒՅՆ ՇԱՀԸ ԳԵՆԵՏԻԿԱԿԱՆ ՄԻՋԱՄՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ՀԱՄԱ-
ՏԵՔՍՏՈՒՄ 

Այս համատեքստում կարևոր է նաև ծնողների և ապագա երեխաների իրա-

վունքների քննարկումը։ Այս պարագայում հիմնական խնդիրը հետևյալն է․ արդյո՞ք 
իրապես այնքան անընդունելի է ծնողների կողմից իրենց երեխայի հատկանիշների 
բարելավման ձգտումը, որ անհրաժեշտ է իրավական միջամտություն։ Հնարավո՞ր 
է ապագայում իրավիճակ, երբ մենք անընդունելի համարենք և անգամ ծնողների 
կողմից անգործություն որակենք, եթե վերջինները չդիմեն գենետիկական միջամ-

                                                      
1 Տե՜ս The Convention for the Protection of Human Rights and Dignity of the Human Being with 
regard to the Application of Biology and Medicine: Convention on Human Rights and 
Biomedicine (ETS No 164) was opened for signature on 4 April 1997 in Oviedo (Spain). 
2 Տե՜ս Explanatory Report to the Convention for the protection of Human Rights and Dignity of 
the Human Being with regard to the Application of Biology and Medicine: Convention on Human 
Rights and Biomedicine * Oviedo, 4.IV.1997, էջ 14 (https://rm.coe.int/16800ccde5 մուտք 
02.12.2023թ.) 
3 Տե՜ս Jonathan S. Brown, Genetic Manipulation in Humans as a Matter of Rawlsian Justice․ 
JOURNAL ARTICLE Social Theory and Practice, Vol. 27, No. 1, January 2001, էջ 102-106 

(https://www.jstor.org/stable/23559043?read-now=1&seq=20, մուտք 02.12.2023թ.) 

https://rm.coe.int/16800ccde5
https://www.jstor.org/action/doBasicSearch?Query=au%3A%22Jonathan%20S.%20Brown%22
https://www.jstor.org/journal/socitheoprac
https://www.jstor.org/stable/23559043?read-now=1&seq=20


12  Պետություն և իրավունք N 2 (99) 2024 

տության և չգործեն երեխայի լավագույն շահից ելնելով։ Այլ կերպ ասած, եթե ծնող-
ները պարտավոր են ապահովել երեխաների բարեկեցիկ կյանքը, արդյո՞ք նրանք 
իրավաբանորեն ձևակերպված պարտավորություն պետք է ունենան բարելավելու 
երեխաների հատկանիշները։  

Նշված խնդիրը հատկապես արդիական դարձավ, երբ 2018 թ. նոյեմբերին Չի-
նաստանում Հե Ջիանուկին հայտարարեց, որ առաջին անգամ ստեղծել է գենետի-
կորեն փոփոխված երեխաներ։ Վերջինս, ներմուծելով կոնկրետ մուտացի CCR5 
գենում, երեխաներին շնորհել է մի հատկանիշ, որը բնական պայմաններում քչերն 
ունեն՝ ՄԻԱՎ-ով հնարավոր վարակմանը դիմակայելու կարողություն1: Չնայած մի-

ջատությունը Չինաստանում օրենքի տեսանկյունից արգելված չէր, և պատասխա-

նատվություն նման միջամտությունների համար նախատեսված չէր, այնուամենայ-
նիվ այն խախտում էր սաղմի նկատմամբ գենետիկական միջամտությունների վե-
րաբերյալ չինական էթիկական ուղեցույցը2։ Փաստացի, միջամտությունը կատար-
վել էր այն պայմաններում, երբ չկար հրատապ բժշկական անհրաժեշտություն, քա-
նի որ տվյալ դեպքում կենսաբանական ծնողներից ՄԻԱՎ ժառանգելու հավանա-
կանությունը չափազանց փոքր էր։ Այս միջամտությունը խիստ քննադատության 
արժանացավ հատկապես այն պատճառով, որ ըստ որոշ գիտնականների՝ միջամ-
տության արդյունքում ամենայն հավանականությամբ երեխաները ձեռք են բերելու 
նոր կոգնիտիվ ունակություններ3։ Սակայն, արդյո՞ք հասարակության արձագանքը 
կլիներ այլ, եթե խոսքը վերաբերեր ժառանգման բարձր հավանականությամբ ծանր 
և անբուժելի մի հիվանդության, որի պարագայում կհատվեր բուժման և բարելավ-
ման սահմանը։ Խնդիրն այն է, որ ծնողների որոշումից կարող է կախված լինել ա-
պագա երեխայի ողջ կյանքը։ Օրինակ, եթե սաղմի գենետիկ միջամտությունը կա-
րող է ապագա երախային ազատել գենետիկ հիվանդությունից, ապա ծնողների ո-
րոշումը՝ դիմել միջամտության, թե ոչ, ամբողջությամբ պայմանավորելու է երեխայի 
ապագա կյանքը, քանի որ մի դեպքում երեխան ծնվելու է ամբողջությամբ առողջ, 
իսկ մյուս դեպքում լինելու է գենետիկ հիվանդության կրող։  

Այս խնդրի վերաբերյալ գրականության մեջ առանձնացվում են երեք հիմնա-
կան տեսակետեր։ Առաջինի համաձայն՝ որևէ միջամտություն թույլատրելի չէ։ Նմա-
նատիպ որոշման առանձնահատկությունը և կարևորությունը այն է, որ որոշումը 
այս դեպքում հավասարվում է ապագա սերունդների՝ իրենց անհատականությունը 
ձևավորելու իրավունքի խախտմանը։ Այս տեսակետի համաձայն՝ միջամտությունը 
ոտնձգում է մարդու արժանապատվության և անձի՝ որպես ազատ և անկախ անհա-
տի բնության դեմ4։  

Երկրորդ տեսակետի համաձայն՝ որոշակի (բայց ոչ բոլոր) փոփոխություններ 
թույլատրելի են։ Քաղաքական փիլիսոփա Մայքլ Սանդելը պնդում է, որ ծնողների 
կողմից իրենց ցանկալի հատկանիշների պարտադրումը սերունդներին «աղավա-

                                                      
1  Տե՜ս Anjana Ahuja, Crossing ethical red lines in gene editing, Financial Times article, 
DECEMBER 27 2019 (https://www.ft.com/content/6218346c-258d-11ea-9f81-051dbffa088d 
մուտք 02.12.2023թ.),  
2 Տե՜ս Raposo VL, The First Chinese Edited Babies: A Leap of Faith in Science. JBRA Assist 
Reprod. 2019 Aug 22;23(3):197-199. doi: 10.5935/1518-0557.20190042. PMID: 31436399; 
PMCID: PMC6724388 (https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC6724388/ մուտք 
02.12.2023թ.) 
3 Տե՜ս Britta C, van Beers. Rewriting the human genome, rewriting human rights law? Human 
rights, human dignity, and human germline modification in the CRISPR era, Journal of Law and 
the Biosciences, Volume 7, Issue 1, January-June 2020, lsaa006, https://doi.org/ 
10.1093/jlb/lsaa006․ Published: 09 June 2020, էջ 8 (https://academic.oup.com/jlb/article/7/1/ 
lsaa006/5841599 մուտք 02.12.2023թ.) 
4 Տե՜ս Nuffield Council on Bioethics․ Ideas about naturalness in public and political debates 
about science, technology and medicine: analysis paper․ November 2015, էջ 14-16, 

https://www.ft.com/content/6218346c-258d-11ea-9f81-051dbffa088d
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC6724388/
https://doi.org/%2010.1093/jlb/lsaa006
https://doi.org/%2010.1093/jlb/lsaa006
https://academic.oup.com/jlb/article/7/1/%20lsaa006/5841599
https://academic.oup.com/jlb/article/7/1/%20lsaa006/5841599


Государство и право N 2 (99) 2024  13 

ղում է» ծնողների և երեխաների միջև հարաբերությունները։ Վերջինս, սակայն, չի 
քննադատում գենետիկ միջամտությունները, որոնք ուղղված են ժառանգական հի-
վանդությունների բացառմանը։ Հիվանդությունների բացառման համար արվող մի-
ջամտությունների՝ քննադատություններից զերծ լինելու պատճառը այն է, որ ըստ 
Սանդելի՝ այն նպաստում է մարդկանց բարեկեցությանը։ Այս տեսակետի պարագա-
յում, սակայն, հիմնական խնդիրը թույլատրելի և ոչ թույլատրելի միջամտություննե-
րի տարանջատումն է։  

Երրորդ տեսակետի համաձայն՝ գենետիկ որոշակի միջամտություններ պար-
տադիր են։ Ուտիլիտար բիոէթիկ Ջուլիան Սավուլեսկուն, օրինակ, առաջ է քաշում 
«վերարտադրողական բարերարության սկզբունքը»1 ։ Ըստ այս սկզբունքի՝ մենք 
պարտավոր ենք անել ամեն ինչ, որ առավելագույնի հասցնենք մեր ապագա սե-
րունդների բարեկեցությունը, այդ թվում, եթե հնարավոր է, ընդարձակենք կամ բա-
րելավենք ժառանգական հատկանիշները։ Սավուլեսկուն նշում է, որ մենք պետք է 
ընտրենք մեր հնարավոր երեխաներից լավագույնին՝ այն մեկին, որը կապրի լավա-
գույն կյանքով՝ լավագույն պայմաններում և հնարավորություններով2։ 

Խուսափելով երկու ծայրահեղական մոտեցումներից՝ կարծում ենք, որ մարդու 
վերարտադրողական բջիջների նկատմամբ իրականացվող որոշակի միջամտութ-
յուններ թույլատրելի են։ Այս պարագայում, սակայն, պետք է հստակեցնել, որ մի-
ջամտությունները, որոնց արդյունքները կարող են փոխանցվել նաև անձի սերունդ-
ներին, պետք է հետապնդեն կոնկրետ նպատակ, այն է՝ հիվանդության բուժումը 
կամ կանխարգելումը, և տեխնոլոգիաների զարգացման առկա պայմաններին հա-
մապատասխան առավելագույնս ապահովեն միջամտության հնարավոր հետևանք-
ների վերաբերյալ հստակեցված տեղեկատվություն։ 

Հարկ է նշել, որ մոտեցումների այս բազմազանությունը հաղթահարելու և իրա-
վական կարգավորման ուղենիշեր սահմանելու հարցում որոշակի փորձեր է արվել 
Մարդու իրավունքների եվրոպական դատարանի (այսուհետ՝ ՄԻԵԴ) կողմից։ Մաս-
նավորապես՝ հիմք ընդունելով մարդկային գեների փոփոխմանն առնչվող միջազ-
գային իրավական փաստաթղթերը՝ ՄԻԵԴ-ը որպես ոլորտի իրավական կարգա-
վորման հիմնական չափանիշ իր մի շարք որոշումներում սահմանել է մարդու ար-
ժանապատվությունը։  

Հատկանշական է, որ ՄԻԵԴ-ը, բիոտեխնիկական զարգացման շրջանակում 
անդրադառնալով մարդու արժանապատվությանը, խնդիրը առավելապես քննար-
կում է Մարդու իրավունքների եվրոպական կոնվենցիայի (այսուհետ՝ ՄԻԵԿ) 2-րդ և 
8-րդ հոդվածների համատեքստում, այն է՝ համապատասխանաբար կյանքի իրա-
վունքը և անձնական ու ընտանեկան կյանքը հարգելու իրավունքը։ 

Մասնավորապես՝ ՄԻԵԿ-ի 8-րդ հոդվածի 1-ին մասը հանրային իշխանության 
համար սահմանում է նեգատիվ պարտականություն՝ չմիջամտելու անձի անձնա-
կան ու ընտանեկան կյանքին, բնակարանին և նամակագրությանը, իսկ 2-րդ մասը 
թույլատրում է հնարավոր միջամտությունը այն դեպքում, երբ դա սահմանված է օ-
րենքով և անհրաժեշտ է ժողովրդավարական հասարակությանը։  

                                                      
1 Տե՜ս Fanga M. T., Biller N. –Andornoa, Procreative beneficence: do we have a duty to improve 

our offspring?․ a Institute of Biomedical Ethics and History of Medicine, Center for Medical 

Humanities, University of Zurich, Switzerland․ Bioethica Forum / 2017 / Volume 10 / No. 1, 
(https://www.researchgate.net/publication/320830974_FORTPFLANZUNG_UND_WOHLTUN_L
A_BIENFAISANCE_PROCREATIVE_PROCREATIVE_BENEFICENCE_Procreative_beneficen
ce_do_we_have_a_duty_to_improve_our_offspring/citations մուտք 02.12.2023թ.) 
2 Տե՜ս Savulescu J., In defence of Procreative Beneficence. J Med Ethics. 33(5):284-8. doi: 

10.1136/jme.2006.018184. PMID: 17470506; PMCID: PMC2598126., 2007 May; էջ՝ 284 
(https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC2598126/ մուտք 02.12.2023թ.) 

https://www.researchgate.net/publication/320830974_FORTPFLANZUNG_UND_WOHLTUN_LA_BIENFAISANCE_PROCREATIVE_PROCREATIVE_BENEFICENCE_Procreative_beneficence_do_we_have_a_duty_to_improve_our_offspring/citations
https://www.researchgate.net/publication/320830974_FORTPFLANZUNG_UND_WOHLTUN_LA_BIENFAISANCE_PROCREATIVE_PROCREATIVE_BENEFICENCE_Procreative_beneficence_do_we_have_a_duty_to_improve_our_offspring/citations
https://www.researchgate.net/publication/320830974_FORTPFLANZUNG_UND_WOHLTUN_LA_BIENFAISANCE_PROCREATIVE_PROCREATIVE_BENEFICENCE_Procreative_beneficence_do_we_have_a_duty_to_improve_our_offspring/citations
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC2598126/


14  Պետություն և իրավունք N 2 (99) 2024 

ՄԻԵԴ-ը իր մի շարք որոշումներով1 հաստատել է, որ երեխաներ ունենալու 
կամ չունենալու, գենետիկական իմաստով ծնող դառնալու վերաբերյալ որոշումը, 
վերարտադրողական օժանդակ տեխնոլոգիաների կիրառման վերաբերյալ որոշու-
մը ամբողջությամբ ենթակա են քննարկման անձնական և ընտանեկան կյանքի հա-
մատեքստում։ ՄԻԵԴ-ը Կոստան և Պավանը ընդդեմ Իտալիայի գործով հաստա-

տել է նաև, որ անձի ցանկությունը՝ դիմել արհեստական բեղմնավորման և զննել 

սաղմի զարգացման ընթացքը` հետագայում երեխային իր գենետիկ հիվանդութ-
յամբ չվարակելու համար՝ 8-րդ հոդվածի շրջանակներում վերջինիս անձնական և 

ընտանեկան կյանքի արտահայտման մի ձև է2:  
ՄԻԵԿ-ի 2-րդ հոդվածի 1-ին մասի համաձայն՝ յուրաքանչյուրի կյանքի իրա-

վունքը պաշտպանվում է օրենքով (…): Նշված դրույթով կոնվենցիան հանրային 
իշխանության վրա դնում է պոզիտիվ պարտականություն՝ խուսափել իր իրավա-
սության տակ գտնվող անձանց կյանքից դիտավորությամբ զրկելուց, ինչպես նաև 
քայլեր ձեռնարկել վերջիններիս կյանքը պաշտպանելու ուղղությամբ։ Այս պարա-
գայում, սակայն, կոնվենցիան չի հստակեցնում «յուրաքանչյուր» հասկացությունը և 
կյանքի սկիզբը, ուստի, հստակ չէ նաև սաղմի իրավական կարգավիճակը։ Խնդիրն 
այն է, որ կյանքի սկզբի և սաղմի իրավունքների առկայության կամ բացակայության 

հարցը էապես տարբերվում է՝ կախված նաև բարոյական, էթիկական և մշակութա-

յին տարբեր մոտեցումներից։ Մի դեպքում սաղմը համարվում է մարդ արարած և 
պահանջում պաշտպանություն արդեն բեղմնավորման պահից, մի պարագայում 
պաշտպանության տրամադրումը կախված է սաղմի զարգացման տարբեր փուլե-
րից, մեկ այլ պարագայում կյանքի սկիզբը համարվում է մարդու ծնունդը3, ուստի 
սաղմը չի համարվում մարդ և չի ստանում պաշտպանություն, իսկ չինական հասա-
րակության պարագայում մարդու մասին խոսում ենք այն դեպքում, երբ վերջինս սո-
ցիալական կապեր է հաստատում ընտանիքի և այլ անձնաց հետ։  

ՄԻԵԴ իր որոշումներում չի անդրադառնում կյանքի սկզբի վերաբերյալ 
քննարկումներին՝ դա թողնելով պետությունների հայեցողությանը, և առավելապես 
քննարկում է սաղմի պաշտպանության խնդիրը։ Մասնավորապես՝ Վոն ընդդեմ 
Ֆրանսիայի գործով4 դատարանը հաստատել է, որ գենետիկ ինժեներիայի, բժշկա-
կան օժանդակ վերարտադրության և սաղմի նկատմամբ փորձարկումների ոլոր-
տում գիտական նվաճումների լույսի ներքո սաղմը սկսել է ստանալ որոշակի 
պաշտպանություն։ Այնուամենայնիվ, սա կարող է միայն նշանակել, որ մարդու 
սաղմը համարվում է մարդկային ցեղին պատկանող և պահանջում է պաշտպա-
նություն մարդկային արժանապատվության համատեքստում, սակայն ոչ անհրա-
ժեշտաբար ՄԻԵԿ-ի 2-րդ հոդվածի շրջանակում5։  

                                                      
1 Տե՜ս ECtHR 10 April 2007, 6339/05 (Evans v. United Kingdom) (https://hudoc.echr.coe.int/ 
fre#{%22itemid%22:[%22003-1971098-2073178%22]} մուտք 02.12.2023թ.) 
2 Տե՜ս ECtHR 28 August 2012, 54270/10 (Costa & Pavan v. Italy) (https://hudoc.echr.coe.int/ 
#{%22fulltext%22:[%2254270/10%22],%22documentcollectionid2%22:[%22GRANDCHAMB 
ER%22,%22CHAMBER%22],%22itemid%22:[%22001-140111%22]} մուտք 02.12.2023թ.) 
3 Տե՜ս Steering Committee on Bioethics (CDBI), ‘The protection of the human embryo in vitro’, 
Strasbourg, 19 June 2003; Human Embryo Research Panel of the National Institutes of Health, 
‘Report of the Human Embryo Research Panel (Vol. 1)’, 27 September 1994, էջ 4-9, 
(https://www.coe.int/t/dg3/healthbioethic/activities/04_human_embryo_and_foetus_en/CDBI-
CO-GT3(2003)13E.pdf մուտք 02.12.2023թ.) 
4  Տե՜ս ECtHR 8 July 2004, 53924/00 (Vo v. France) (https://hudoc.echr.coe.int/ 
#{%22itemid%22:[%22001-61887%22]} մուտք 02.12.2023թ.) 
5 Տե՜ս Spaander, M. M., The European Court of Human Rights and the Emergence of Human 

Germline Genome Editing: ‘The Right to Life’ and ‘the Right to (Artificial) Procreation’. European 
Journal of Health Law, 29(3-5), 458-483. https://doi.org/10.1163/15718093-bja10082, Online 

https://hudoc.echr.coe.int/%20fre#{%22itemid%22:[%22003-1971098-2073178%22]}
https://hudoc.echr.coe.int/%20fre#{%22itemid%22:[%22003-1971098-2073178%22]}
https://hudoc.echr.coe.int/
https://www.coe.int/t/dg3/healthbioethic/activities/04_human_embryo_and_foetus_en/CDBI-CO-GT3(2003)13E.pdf
https://www.coe.int/t/dg3/healthbioethic/activities/04_human_embryo_and_foetus_en/CDBI-CO-GT3(2003)13E.pdf
https://hudoc.echr.coe.int/#{%22itemid%22:[%22001-61887%22]}
https://hudoc.echr.coe.int/#{%22itemid%22:[%22001-61887%22]}
https://doi.org/10.1163/15718093-bja10082


Государство и право N 2 (99) 2024  15 

Այսպիսով՝ ՄԻԵԴ դատական պրակտիկայի ուսումնասիրությունը ցույց է տա-
լիս, որ մարդու սեռական բջիջների փոփոխությունները և՜ վերարտադրողականութ-
յան, և՜ հետազոտական նպատակներով դատարանը քննարկում է ՄԻԵԿ 8-րդ հոդ-
վածի շրջանակում՝ կամ որպես «անձնական և ընտանեկան կյանք» կամ որպես 
միայն «անձնական կյանք»։ Հետևաբար թույլատրելի է համարվում բժշկական օ-
ժանդակ վերարտադրությունը մարդու գեների փոփոխության միջոցով։ Դատարա-
նը, սակայն, քննարկելով գենետիկական հիվանդությունից ազատ երեխա ունենա-
լու իրավունքը, այդ թվում՝ մարդկային գեների փոփոխության տեխնոլոգիաների 
կիրառմամբ, նախանշում է միայն որոշակի սահմաններ՝ գենետիկական բարելավ-
մանն ուղղված միջամտություններից խուսափելու համար՝ որպես սահմանափա-
կումների հիմք ընդունելով մարդու արժանապատվությունը։ Տվյալ պարագայում 
պարզ է դառնում նաև, որ դատարանը խուսափում է հստակ կարգավորումներ 
սահմանելուց՝ գենետիկական բարելավմանը կամ առնվազն դրա որոշ տեսակնե-
րին իրավական գնահատականներ տալուց, վերարտադրողական իրավունքների 
որոշ սահմանափակումներ նախատեսելուց և դա թողնում է առանձին պետություն-

ների կարգավորմանը, ինչը, ըստ մեզ, այնքան էլ արդարացված մոտեցում չէ, քանի 

որ խնդիրը ունի համընդհանուր բնույթ և առանձին պետություններում տարբերակ-
ված մոտեցումների պարագայում իր բազմաբևեռ ազդեցության հետևանքով կա-
րող է առաջ բերել մարդու իրավունքների մի շարք խախտումներ։ Փաստացի, այս 
հանգամանքը ևս մեկ անգամ վկայում է խնդրի բարդության և անգամ միջազգային 
մակարդակում իրավական բացի առկայության մասին։ 

Ինչ վերաբերում է ներպետական կարգավորմանը, ապա հարկ է նշել, որ ՀՀ օ-
րենսդրության ուսումնասիրությունը ցույց է տալիս, որ այժմ չկա հաստակ կարգա-
վորում, որը ուղղակիորեն կարգելի կամ կթույլատրի սաղմի նկատմամբ գենետի-
կական միջամտությունների իրականացումը1, սակայն վիճելի կարգավորում է նա-
խատեսում «Մարդու վերարտադրողական առողջության և վերարտադրողական ի-
րավունքների մասին2» ՀՀ օրենքի 14.1 հոդվածը։ Մասնավորապես՝ ըստ այս կար-
գավորման՝ վերարտադրողական օժանդակ տեխնոլոգիաներով տրամադրված 
բուժօգնության ավարտից հետո կենսաբանական ծնողներ (ծնող) հանդիսացող 
զույգը (կինը և տղամարդը) կամ Հայաստանի Հանրապետության օրենսդրությամբ 
սահմանված կարգով գրանցված ամուսնության մեջ չգտնվող կինը գրավոր համա-
ձայնություն է (են) տալիս արտամարմնային բեղմնավորման եղանակով ստացված 
և չօգտագործված սաղմերը պահպանել համապատասխան բժշկական կազմակեր-
պությունում` դրամական հատուցման դիմաց։ Նման կարգավորումը քննարկման 
տեղիք է տալիս, քանի որ պարզ չէ՝ արդյո՞ք կարող է սաղմերի նկատմամբ իրակա-

նացվել գենետիկական միջամտությում, թե ոչ, և ի՞նչ է ենթադրում դրամական հա-

տուցման դիմաց սաղմի պահպանումը։  
Հարկ է նշել, որ այս պարագայում առաջանում է բախում ծնողների իրավունք-

ների և երեխայի շահերի միջև։ Գենետիկական բարելավումը հնարավորություն է 

տալիս ծնողներին՝ որոշելու ապագա երեխայի որոշակի հատկանիշները կամ բա-

                                                                                                                                            
Publication Date: 13 Apr 2022, էջ 9-26 (https://brill.com/view/journals/ejhl/29/3-5/article-

p458_7.xml մուտք 02.12.2023թ.) 
1 Տե՜ս Comparative analysis of the compliance of the national legislation of Armenia in the field 
of biomedicine with European Human rights and ethical standards enshrined in the Oviedo 
Convention on Human Rights and Biomedicine Council of Europe “Protection of Human Rights 
in Biomedicine I” cooperation project is implemented within the framework of the Council of 
Europe Action Plan for Armenia 2019-2022., Yerevan, December 2022, էջ 32 (https://rm.coe.int/ 
concept-report-eng-final-2787-5493-6582-1/1680aa2d74 մուտք 02.12.2023թ.) 
2 ՀՀ օրենք մարդու վերարտադրողական առողջության և վերարտադրողական իրավունք-
ների մասին․ ընդունվել է 11.12.2002թ․, ուժի մեջ է մտել 07.07.2003թ.  

https://brill.com/view/journals/ejhl/29/3-5/article-p458_7.xml
https://brill.com/view/journals/ejhl/29/3-5/article-p458_7.xml
https://rm.coe.int/%20concept-report-eng-final-2787-5493-6582-1/1680aa2d74
https://rm.coe.int/%20concept-report-eng-final-2787-5493-6582-1/1680aa2d74


16  Պետություն և իրավունք N 2 (99) 2024 

ցառելու որոշակի հատկանիշների, ինչպես նաև հիվանդությունների առկայությու-
նը, սակայն տվյալ պարագայում հստակ չէ, թե արդյո՞ք նման մջամտությունը կա-
րող է ամբողջությամբ համարվել անձի հիմնարար իրավունքը՝ որպես անձնական և 
ընտանեկան կյանքի դրսևորում։ Այս պարագայում, հաշվի առնելով այն հանգա-
մանքը, որ ծնողների որոշումը ուղղակիորեն անդրադառնալու է ապագա երեխայի 
իրավունքների և հնարավորությունների շրջանակի վրա, հարկ է քննարկել Երեխա-
յի իրավունքների մասին կոնվենցիան (այսուհետ նաև՝ ԵԻ կոնվենցիա)1։ Մասնավո-
րապես՝ կոնվենցիայի 3-րդ հոդվածի 1-ին մասի համաձայն՝ երեխաների նկատ-
մամբ բոլոր գործողություններում, անկախ այն բանից, թե դրանք ձեռնարկվում են 
սոցիալական ապահովության հարցերով զբաղվող պետական կամ մասնավոր հիմ-
նարկների, դատարանների, վարչական կամ օրենսդրական մարմինների կողմից, 
առաջնահերթ ուշադրություն է դարձվում երեխայի լավագույն շահերին:  

Կոնվենցիայի այս դրույթը երեխային տալիս է իր լավագույն շահերը գնահա-
տելու, իրեն վերաբերող և՜ հանրային, և՜ մասնավոր ոլորտներում բոլոր որոշումնե-
րում և գործողություններում հաշվի առնելու իրավունք՝ որպես առաջնային կարևո-
րության հանգամանք, ուստի այս պարագայում անհրաժեշտ է հստակեցնել, թե որն 
է երեխայի լավագույնը շահը։  

Երեխայի իրավունքներ հանձնաժողովն ընդգծել է, որ երեխայի լավագույն շահ 

հասկացությունը եռաշերտ հայեցակարգ է՝ ա) նյութական իրավունք․ երեխայի իրա-
վունքը գնահատել և հաշվի առնել իր լավագույն շահերը որպես առաջնային 
կարևորության հանգամանք, երբ քննարկվում են տարբեր շահեր՝ վտանգված հար-
ցի վերաբերյալ որոշում կայացնելու համար և երաշխավորել այդ իրավունքի իրա-
ցումը, երբ կայացված որոշումը կվերաբերի երեխային, նույնականացված երեխա-
ների խմբին կամ երեխաներին՝ ընդհանրապես։ Բ) Ֆունդամենտալ, մեկնաբանողա-

կան իրավական սկզբունք․ եթե դրույթը կարող է մեկնաբանվել մեկից ավելի հնա-
րավոր տարբերակներով, պետք է նախընտրությունը տրվի մեկնաբանման այն 
տարբերակին, որն ամենաարդյունավետ կերպով է ծառայում երեխայի լավագույն 

շահերին։ Գ) Ընթացակարգային կանոն․ երբ պետք է որոշում կայացվի, որը ազդե-
ցություն է ունենալու երեխայի, նույնականացված երեխաների խմբի կամ ընդհան-
րապես երեխաների վրա, որոշման կայացման գործընթացը պետք է ներառի երե-
խայի կամ երեխաների վրա այդ որոշման հնարավոր ազդեցության (դրական կամ 
բացասական) գնահատում։ Այս կապակցությամբ պետությունները պետք է բա-
ցատրեն, թե իչնպես է հարգվել երեխայի իրավունքը որոշման կայացման ընթաց-

քում, այն է՝ որոնք են համարվել երեխայի լավագույն շահերը, և ինչ չափանիշի վրա 

են դրանք հիմնվել, ինչպես են երեխայի շահերը գնահատվել այլ հանգամանքների 
համեմատությամբ՝ լինեն դրանք քաղաքականության ծավալուն հարցեր, թե անհա-
տական դեպքեր2։ 

Հաշվի առնելով վերը նշվածը՝ պետք է փաստել, որ անձանց անձնական և ըն-

տանեկան կյանքի իրավունքը՝ հիմնարար իրավունք լինելով հանդերձ, անսահմա-

նափակ չէ և կարող է սահմանափակումների ենթարկվել նաև այլ անձանց հիմնա-
կան իրավունքների և ազատությունների պաշտպանության նպատակով։ Այն դեպ-

քում, երբ ծնողների անձնական և ընտանեկան կյանքի իրավունքը հակասության 

մեջ կգտնվի երեխայի իրավունքների և լավագույն շահերի հետ, յուրաքանչյուր 
դեպքում պետք է գնահատել երեխայի լավագույն շահերը և որոշել, թե ինչպիսի 
հետևանքներ կարող են առաջացնել ծնողների որոշումները երեխաների, այդ 

                                                      
1 Տե՜ս Convention on the Rights of the Child adopted 20 November 1989 by General Assembly 
resolution 44/25 
2 Տե՜ս General comment No. 14 (2013) on the right of the child to have his or her best interests 
taken as a primary consideration (art. 3, para. 1), Committee on the Rights of the Children 
(https://www2.ohchr.org/english/bodies/crc/docs/gc/crc_c_gc_14_eng.pdf մուտք 02.12.2023թ.) 

https://www2.ohchr.org/english/bodies/crc/docs/gc/crc_c_gc_14_eng.pdf


Государство и право N 2 (99) 2024  17 

թվում՝ ապագա երեխաների համար։ Այն պարագայում, երբ պարզ կդառնա, որ 
ծնողների որոշումների արդյունքում չի ապահովվում երեխայի լավագույն շահը, 
պետությունը պետք է միջամտի։ Երեխայի շավագույն շահի պաշտպանության 
հարցում պետության լայն լիազորությունների1 և անգամ ծնողների կամքին հակա-
ռակ երեխային բժշկական օգնություն տրամադրելու մասին որոշումներ2 դատա-
կան պրակտիկայում վաղուց հայտնի են, ուստի, այն պարագայում, երբ ծնողների 
որոշումները կվերեբերն նաև ապագա երեխաների նկատմամբ գենետիկական մի-
ջամտություններին, որոնք հստակեցված ու հաշվարկված հետևանքներով չեն կամ 
ուղղակիորեն ոտնահարում են երեխայի իրավունքները, պետության կողմից պետք 
է սահմանափակվեն։  

 
ԵԶՐԱԿԱՑՈՒԹՅՈՒՆ 

Այսպիսով ամփոփելով ամբողջ վերոգրյալը՝ կարող ենք փաստել, որ մեզ հա-
մար մարդու սոմատիկ և վերարտադրողական բջիջների նկատմամբ իրականաց-
վող միակ թույլատրելի միջամտությունները առողջության վերականգնմանը, հի-
վանդության հաղթահարմանը և կանխարգելմանն ուղղված հստակեցված և կան-
խատեսելի հետևանքներով գենետիկական միջամտություններն են, իսկ այն պա-
րագայում, երբ ծնողների՝ գենետիկական միջամտության դիմելու վերաբերյալ որո-
շումը՝ որպես անձնական և ընտանեկան կյանքի դրսևորում, հակասության մեջ 
կմտնի ապագա երեխայի լավագույն շահերի հետ, ապա պետությունը որոշումներ 
կայացնելիս որպես առաջնահերթ արժեք պետք է ընդունի երեխայի լավագույն շա-
հը և այդ շահի պաշտպանության նպատակով միջամտի նաև անձի անձնական և 
ընտանեկան կյանքին։ 

Ինչպես արդեն նշել ենք, յուրաքանչյուր դեպքում պետք է անհատական մոտե-
ցում ցուցաբերել և հասկանալ գենետիկական միջամտության հնարավոր 
հետևանքները։ Այնուամենայնիվ, ընդհանուր քաղաքականության տեսանկյունից 
հստակ պետք է նախատեսել, որ ապագա երեխայի նկատմամբ ցանկացած միջամ-
տություն, որն ուղղված չէ հիվանդության բուժմանը կամ կանխարգելմանը, պետք է 
արգելվի։ Բնականաբար, հետևանքները հասկանալ և գնահատել կարող են միայն 
բժշկական ոլորտի մասնագետները և անմիջապես միջամտությունը իրականացնող 
բժիշկները, ուստի, այս պարագայում վերջիններիս վրա պետք է դրվի պատասխա-

նատվություն՝ խուսափել այն բոլոր գենետիկական միջամտություններից, որոնց 

հետևանքները ապագա երեխայի համար հստակեցված չեն։ 

 
 
 

                                                      
1  Տե՜ս U.S. Supreme Court Prince v. Massachusetts, 321 U.S. 158 (1944) 
(https://supreme.justia.com/cases/federal/us/321/158/ մուտք 02.12.2023թ.) 
2 Տե՜ս Long Is. Jewish Med. Center, 147 Misc. 2d 724, 557 N.Y.S.2d 239 (N.Y. Misc. 1990) 
(https://casetext.com/case/long-is-jewish-med-center մուտք 02.12.2023թ.)  

https://supreme.justia.com/cases/federal/us/321/158/
https://casetext.com/case/long-is-jewish-med-center


18  Պետություն և իրավունք N 2 (99) 2024 

 

НЕКОТОРЫЕ ПРАВОВЫЕ ВОПРОСЫ ГЕННОЙ 

МОДИФИКАЦИИ ЧЕЛОВЕКА 
 

Светлана Киракосян 

Аспирант кафедры теории и истории государства  
и права юридического факультета ЕГУ,  
Специалист по раннему разрешению требований  
в офисе Примирителя финансовой системы РА 
svetlana.kirakosyan@ysu.am 
ORCID: 0000-0002-8862-1228 
__________________________________ 

 
Абстракт: Развитие генной инженерии, наряду с рядом положительных 

результатов, вызывает множество правовых и этических вопросов среди 
юристов, учёных, проводящих исследования в области генной инженерии и 
широкой общественности, а отсутствие чёткой правовой позиции по ним 
свидетельствует о том, что современное право не готово к осуществляемым 
изменениям. 

Из-за сложности проблемы в настоящее время отсутствуют чёткие и 
универсальные правовые подходы относительно пределов и возможностей 
вмешательства в гены человека. Обсуждения по поводу модификации 
человеческих генов сосредотачиваются вокруг одного главного вопроса: 
считается ли преднамеренная модификация человеческих генов морально и 
юридически запрещенным вмешательством в жизнь человека? В данном случае 
весьма спорными являются границы допустимых и запрещенных вмешательств, 
а также неясно, по каким принципам следует руководствоваться, когда 
проводятся допустимые вмешательства, и когда эти границы пересекаются. 
Целью данной работы является анализ видов генетических вмешательств, 
направленных на изменение генов человека и их возможное влияние на права 
человека, очертание допустимых пределов вмешательств, в пределах которых 
будут обеспечиваться права нынешнего и будущих поколений. На основе 
зарубежного и внутригосударственного опыта, а также изучения теоретической 
литературы мы представили в работе виды генетических вмешательств, 
уточнили их последствия и выделили только те вмешательства, которые для нас 
приемлемы. 

Мы обсудили возможное влияние вмешательств на репродуктивные клетки 
человека на объем прав и возможностей будущего поколения и определили 
некоторые принципы баланса прав и интересов родителей и будущих детей в 
этой области. 

 
Ключевые слова: генная инженерия; модификация генов человека; генная 

терапия; генетическое улучшение; профилактика; изменение соматических 
клеток, изменение репродуктивных клеток; наилучшие интересы ребенка. 

 

mailto:svetlana.kirakosyan@ysu.am


Государство и право N 2 (99) 2024  19 

 

SOME LEGAL ISSUES OF HUMAN GENE MODIFICATION 
 

Svetlana Kirakosyan 

P.h.D student at the YSU Chair of History and Theory of State and Law,  
Conciliation specialist in The Office of Financial System Mediator 
svetlana.kirakosyan@ysu.am 
ORCID: 0000-0002-8862-1228 
_________________________________ 

 
Abstract: Along with several positive results, the development of genetic 

engineering raises many legal and ethical questions among lawyers, scientists 
conducting research in the field of genetic engineering, and the general public, and the 
lack of a clear legal position on them indicates that modern law is not ready for the 
changes being implemented. Due to the complexity of the problem, there are currently 
no clear and universal legal approaches regarding the limits and possibilities of human 
gene interventions. The debate over human genetic modification centers on one 
certain question: whether the intentional modification of human genes is considered a 
morally and legally prohibited intervention in human life. 

In this case, the boundaries of permissible and prohibited interventions are highly 
controversial, and it is not clear what principles we should use to determine when 
acceptable interventions are carried out and when these boundaries are crossed. 

This work aims to analyze the types of genetic interventions aimed at changing 
human genes and their possible impact on human rights to outline the permissible 
limits of interventions within which the rights of current and future generations will be 
ensured. 

Based on the study of international and domestic experience, we have presented 
the types of genetic interventions in the work, specified their consequences and 
singled out only those interventions that are acceptable for us. We have discussed the 
possible impact of interventions on human reproductive cells on the scope of rights 
and opportunities of the future generation and defined certain principles of balancing 
the rights and interests of parents and future children in this area.  

Key words - genetic engineering; human genom editing; gene therapy; genetic 
enhancement; prevention; somatic cell editing, germline genome editing; best interest 
of the child. 

 

mailto:svetlana.kirakosyan@ysu.am

